
რევახ სირაძე 

ახისმეტყველება 



ეს წიგნი ახალგაზრდობისათვის დაიწერა. მისი 

მიზანია ახალგაზრდობა შეაჩვიოს თეორიულ 
მსჯელობას ესთეტიკის საკითხებზე. თუმცა წიგნში 

ესთეტიკის თეორიასთან ერთად ბევრი თხრობაცაა 
და იმ მოძღვრებათა განმარტებაც, რომელთა 

ცოდნა აუცილებელია ესთეტიკისათგის. 

ამ წიგნის წამკითხველს ფრესკული ხელოვ- 
ნებაც უნდა აინტერესებდეს და ქართული მწერ- 

ლობაც, რენესანსული მხატვრობაც და ხუროთ- 

მოძღვრებაც და თანაც მათი კანონზომიერებანიც 

უნდა აფიქრებდეს. წიგნიც, ძირითადად, ამ 
კანონზომიერებებს ეძღვნება. 

მეორე გამოცემა 

წიგნი დაიბეჭდა ბატონი 

თ·ორნიკე კოპალეიშვილის 

თანადგომით.



ხელოვნების უმთავრესი ნიშანია სახეებით 

აზროვუება· .ეს რომ ასეა, ამას ესთეტიკა 

გვაუწყებს. 
სასისმე@)ყველება ნიშნა·კს სა!··ეებით 

ა·ხროვნებას. განსახოვნებას· თვით აე· სიტყვის 

არსებობა ქართული ესთეგხიკ:ერი აზროვ—· 

ნების წარმა(ე)ების მაჩვენებვლია·· ეს სიტყვა 

მერვე სა·ეკუნიდან გვხვდება და, ალბათ, 

მანამდეც არსებობდა· ერთხანს იგი მივიწ— 

ყებ–ელ იქნა, სოლო ბოლო დროს აღდგა 

და კვლავ გაამდიდრა ჩვენი სიტყვასმარება· 

სასისმეტყველება მხატვრულ სახ·ეთა 

შესწავლასაც გულისხშობს, მსგავ[ჭაღ 

ბუნებისმეტყველებისა, როეელიც ბუნების 

ცოდნას ითვალისწინებს. 

ამიტომ ვუწოდოთ ამ წიგნს „სახისეეტ— 

ყველება“. 
ეს წიგნი ა_ხალგაზრდობისათვის დაიწერ·ა. 

მისი მიჭზანია, ახალგაზრდობა შეაჩვიოს 

თეორიულ მსჯელობას ესთეტიკის საკით—· 

I··ებზე. თუმცა წიგნ·მი·ესთეტიკის თეორიასთან 

ერთად ბევრი თხრობაცაა და იმ მოძღვრე– 

ბათა განმარტებაც. როეელთა ცოდნა 

აუცილებელია ესთეტიკისათვის. 

დღევანდელი ესთეტიკა ისტორიის გარეშე 

ვერ ი:]ნება. წ·)რსულიდან მსოლოდ იმას 

(I-) 
»



ვიხსენებთ. რაც დღევანდელობას აინტე·– 

რესებს. მდიღარი ქართული ესთეტიკური 

მემკვიდრეობა კურადღებას იესასურებს 

ჩვენშიაც და უცსოეთ ძიაც ჩვენ გვმართებს 

სსვებზე უკეთ ვიცოდეთ იგი. 
ამ წიგნის წამკითსველს ფრესკული 

სელოვნებაც უნდა აინტერესებდეს და 

:]ართული მწერლობაც, რენესანსული 

მხატვრობაც და სუროთმოძღვრებაც და 

თანაც მათი კანონზომიერებანიც უნდა 

აფიქრებდეს. ჩვენ ძირითადად ამ კანი)ნზო— 

მიერებებზე ვისაუბრებთ. 

რად მოსწონს ადამიანს ნისლის წარმოდ— 

გენა მთების ფიქრად? ამისი მიხვედრა უფრო 

ძნელია. ვიდრე ნისლის წარმოშობის 

ნამდვილი მიზეზის გაგება· ხ·ელოვნებისაკენ 

სწრაფვა ბავშვობიდანვე იწყება· ბავ·უვის 

თამაში თავისებური ხელოვენებაა. ბავშვებს 

შეუძლიათ გამონაგონი სამყაროთი იცხოვ– 

რონ, თუმცა იციან მისი პირობითობა. 

ბავშვთა თამაშის გაგებასთან შედარებით 

თვით ატომის შესწავლა ბავშვური თამამიაო, 

_ წერდა ა. აინშტაინი· 

რა ;]მნის ამგვარ სირთულეს? ესთეტიკა 

„ურთულეს მო·ვლენებს სწავლობს, ადამიანის 

ყველაზხე მაღალ მისწრაფებას -. ლტოლვას 

მშვენიერებისაკენ M 

ამიტომ ესთეტიკურ კანონზომიერებებთან 

მიახლოებაც–კი სასურველია...



0!·”—/2“))· 

ქართული ესთეტიპის სათავეებთან 

ქართული ესთეტიკა მითოსიდან იწყება. მითოსი კი 
უმველესი ხალხური რწმენაა. მითოსზსე შორს ჩვენი თვალი 

ვეღარ სწვდება. 
დღემდე შემოგვრჩა უძველესი თქმულებანი, რომლებიც 

ჩვენს წელთაღრიცხვამდე რამდენიმე ასეული წლების მიღმა 
შმეიქმნა. მათში ყალიბდება ქართველთა ბუნება, მათში ჩანს 
ათასგვარი ფიქრი და, მათ შორის, ფიქრი მშვენიერებასა 

და უკეთურებაზე. 
„ამირანიანი“ და „ეთერიანი“, თქჩულება ხოგაის მინდიაზე 

ან მზეჭაბუკებზე, – შეიცავენ ქართულ მითოსურ წარმოდ- 
გენებს, მითოსურ ესთეტიკას. 

მითოსმა შექმნა მსის ჰიმნები: „მსეშინა“ და „ლილე“ 
და კიდეე სხევა მრავალი რამ. 

მითოსი ბუნებისა და ადამიანის ფანტასტიკური გააზრებაა. 
ასე ვამბობთ დღეს, თავისი დროისათვის კი მითოსი 

ფანტასტიკაც იყო და სინამდვილეც. იყო დრო, როცა 
ადამიანები ფიქრობდნენ, ყველაფერს განაგებსო მზე და 
მსეს აღმერთებდნენ, მზის ჰიმნებს აღავლენდჩენ, მისგან 
შეწევნას ელოდნენ. მზეს გამოსახავდნენ დარბაზსთა დედა- 
ბოძებზე. მზის ძალას ხედავდნენ ვაზის მტევნებშიც, საკუ- 
თარი სხეულის სითბოში და ადამიანების სულში. მშვე- 
ნიერებაც იქ იყო, სადაც სხივი სწვდებოდა. მზე სიკეოეც 
იყო და სილამაზეც. 

ასე იბადებოდა მითოსური ხელოვნება და მითოსური 

ესთეტიკა. 
ესთეტიკა მოძღერებაა მშვენიერებასა და ამაღლებულზე. 

იგი გვაგებინებს ხელოვნების ზოგად კანონებს. არაფერია 
ისე ზოგადი და საყოველთაო, ამავე დროს, ისეთი ეროვნული 

5



და პიროვნული. როგორც სილამაზსე. ყოყელგყარი სილამაზე 

ჯ!ადღაც კონკრეტულად არსებობს, მაგრამ იგი ხსედროყლიცაა, 

ძარად?·ულიც და იღჟყმალიც. სწორედ ამასე ფიქრია ესთედტიკა. 

ისტორიულად ქართველთა შემოქმედებითი უნარი ყვე- 

ლასე მეტად სელოვნებაში გამოვ დენილა. დღევანდელი, 

ქართული კულტურაც ვერ იქნება დიდი ესთეტიკური მემკვიდ“ 
რეობის გარეშე. ესთეტიკა მხოლოდ ხელოვნებასე ფიქრი 

როდია. ადამიარს მართებს, ფიქრობდეს თავის თავსე 

როგორც პიროვნებასე. როგორც, საერთოდ, ადამიან'სე, 

როგორც თავისი ერის შვილსე, დავით გურამიშვილი 

ამბობდა: „ყმაწვილი უნდა სწავლობდეს საცნობლად 

თავისადაო, ვინ არის, საიდამ მოსულა, სად არის,.- წავა 

სადაო“. ამას ყველასე მეტად ხელოენება და ესთეტიკა 

შეგვაგრძნობინებს. იმიტომ, რომ მმვენიერება მარტო 

ბუნებასა და ხელოენებაში როდია. დიღი სილამაზეა 

ადღამიანთა ურთიერთობაში, მეგობრობაში, სიქვარულში, 

სამშობლოს სამსასურში, მომავალზე ფიქრში. ამ სილამა- 

ზეთა შეცნობაა ესთეტიკა. ალბათ, ესთეტიკა ყველგანაა, 

მეცნიერებაშიაც და შრომაშიაც, უსა*სღვრო·მოლოდინშიც 

და თავდავიწყებით სწრაფვაშიც. 

სიტევა „ესთეტიკა“ გეიან 'შეიქმნა (გერმანელმა მეცნიერმა 

ბაუმგარტენმა დაამკვიდრა იგი 1750 წლიდან). ის ნიშნავს 

მგრძნობელობას, მოვლენების გრძნობით აღქმას. ამ დარგის 

შინაარსი კი გაცილებით ფართოა: ალბათ, უმჯობესი იყო მის 

მაგივრად დამკვიდრებულიყო „ფილოკალია”, ანუ „სილამაზის 

სიყვარული“ (როგორც ფილოლოგიაა „სიტყეის·სიყვარ·ული”)· 

ქართულში ეს სიტყვა XIX საუკუნის დასაწყისში 

შემოვიდა. ამ დროს ცხოვრობდა საკმაოდ გაჩაოლებული 

პიროვნება დავით ბატოჩიშვილი. მან 1815 წზელს თარგმნა 

ანსილიონის ,,ესთეტიკებრნი განსჯანი“ და აქეღან დამკვიდ- 

რდა ჩვენში ტერმიჩი „ესოეტიკა“. 

თავად ესთეტიკა ამ სიტყვის დამკვყიდრებაზსე დიდი ხნით 
', ი, · 

ჯ_););(] ]ჰ·არჰოიძკა· არსებობდა .მითოსური ესთეტიკა. ძველ 

ერძნეოში ის მეცნიერულ. სახესაც კი იღებდა პლატონისა 
და არისტოტელეს თსს'ულებებში. ახალი ხანა ესთეტიკისა შუა 

·16!აუკ·უნეებ·ში დაიწყო, რომლის განვითარება და ანტიკის



აღორძინება რენესანსის დროს მიხდა. შემდეგ ესსთCეტიკამ მრავალი 
საფეხური განვლო, სანამ თჯნა"]კღრ( ავე სახეს მიიღებლა. 

ესთეტიკა მეცნიერებაა. იგი ტვასწავლის, რაა მშვეჩიერი 
ან ამაღლებული. ··]მკკნიკრი ძკიძ დება იყოს ბუნებაში ან 
ხელოვნებაში, გარდა ამისა, ღრმა ასრიც შეიძლება იყოს 
მშვენიერი. ესთეტიკა სწავლობს მშშვეჩიერებასთან დამოკიდე- 
ბულებას. რატომ მოსწონს სილამასე ადამიანს? აი, ეს 
აინტერესებს ესთეტიკას. თუ როგორაა გამოხატ'ელი 
მშვენიერება, – ეს ხელოვნებათმცოდნეობის ან პოეტიკის 
საქმეა. სხვაგვარად ასე იტყვიან: ობიყქტური, ანუ მხატკრული 
მსარე და სუბიექტური, ანუ ესთეტიკური მსარეო. 

მაგრამ ესთეტიკა ზოგჯერ არღყევს თავის საზღვრებს, 
სურს გააფართოოს თავისი თვალსაწიერი, და იგი ხელოვ- 
ნების თუ ბუნების მშვენიერების მრავალ საკითხს მოიცავს. 

ადამიანი რომ სილამაზეს განიცდის, ეს ესთეტიკა როდია. 
ესაა სილამაზისადმი ჩეეულებრივი მიდგომა. ესთეტიკაა 
სილამაზის კანონების გაგება. ე.ი ესთეტიკა თეორიული 
ასროვნებაა სილამაზეზე. 

მშვენიერების კანონსომიერებანი ურთულესი რამაა, 
ალბათ, თვით ურთულეს მათემატიკურ კანონებზე მეტად 
ძნელმისაწვდომი. რაოდენ ძნელია დადგინდეს საერთო ორ 
ამგვარ სილამაზეს შორის: ერთი, როცა უბრალო ლოდები 
ხელოვნის ხელში იშორებენ უსახურობას.და ჩუქურთმებით 
ამეტყველდებიან. ესაა მათი მშვენიერება. მაგრამ თავისებური 
სილამასეა იმაშიც, როცა ძველი ჩუქურთმიანი ლოდები 
თანდათან-ჰკარგავენ თავის მეტყველ სახეს და თავდაპირველ 
მდუმარებას უბრუნდებიან, კვლაე უბრალო ლოდებად 
იქცევიან. ამასაც ახლაევს თავისებური, სევდიანი სილამაზე. 

ესთეტიკამ უნდა გააცოცხლოს და გააცხოველოს წარსუ- 
ლის ხელოვნება. წარმართოს ჩვენი ინტერესები სულ 

სსეადასხვა დროის შემოქმედებისაღმი. დრონი იცვლება, 
იცვლება ადამიანი, სილამაზე.კი უძლებს დროთა დინებას. 

რატომ არის ჩვენთვის ეგრერიგად ახლობელი პირველყო- 
ფილი ხელოენება, პირველყოფილი შეგრძნება სილამაზისა? 
სილამაზე თავისთავად არსებობს ბუნებაში, თუ მხოლოდ 
ადამიანს შეუძლია მისი დანახეა? აი, ამგვარ კითხვებზე 
პასუხით იწყება ესთეტიკა. 

2



სხვადასხეა დროს ესთეტიკა ამ კითსხევებს სხვადაLს,. 
ხვაგვარად უპასუსებს. 

მითოსში უკვე ჩნდება მსგაევსი კითხვები. 
ჩვენ უნდა ვისწავლოთ მითოსის გაგება. მითოსური 

თქმულებანი ფანტასტიკურ ამბებს შეიცავენ. ეს ამბები 
დაუჯერებელია, სღაპრულია. მაგრამ სულხან-საბა ორბელიანისა 
არ იყოს, ამ სიცრუეში სიბრძნეა. ჩვენ უნდა ამოვიცნოთ იტი. 

მესხეთში ერთი ასეთი თქმულება ჩაუწერიათ: 
„მომღერალი სიმღერისაგან ფისიკურად დაიწვის და 

სატრფო, რომელსაც უმღეროდა, ფერფლის გვას იწყებს 
თმებით. ფერფლში ცეცხლის ნაპერწკალი კიდევ ყოფილა, 
ქალის თმებს მოედება და ისიც ზედ დაიფერფლება“. 

ძნელია ითქვას, როდინდელია ეს თქმულება. მაგრამ რა 
დროისაც არ უნდა იყოს, იგი მითოლოგიურადაა შექმნილი. 
მითოლოგიურად ხსნის, თუ როგორ იქმნება ნამდვილი 
სიმღერა. მომღერალი იწვის თავისივე სიმღერით. ასეთ 
მსხვერპლს ითხოვს შემოქმედება. ამაშია მითოსის ჭეშმა– 
რიტება, რაოდენ ზღაპრულადაც უნდა გვეჩვენებოდეს იგი 
(ღრმა აზრით ეს შორეული თქმულება უახლოგედება ჩვენი 
დროის ცნობილი პოეტის ტიციან ტაბიძის ნათქვამს: ,,მე 
არ ვწერ ლექსებს, ლექსი თვითონ მწერს, ჩემი სიცოცხლე 
ამ ლექსს თან ახლავს, ლექსს მე ეუწოდებ მოვარდნილ 
მეწყერს, რომ გაგიტანს და ცოცხლად დაგმარხავს“). 

შემოქმედება ითხოვს სიცოცხლის მსხვერპლად მიტანას, 
ხოლო ხელოვნის ბედნიერებაა, რომ მის შემდეგ რჩება 
სიმლერა. რჩება სიმღერის ღეთიური ცეცხლი, რომელსაც 
ძალუძს სხვაც აღაგზნოს. პოეზიის ცეცხლით იწეის ის, 
ვისთვისაც პოეზია ახლობელია. ამიტომაც ედება ცეცხლი 
პოეტის სატრფოს, რომელსაც ეძღვნება სიმღერა. ამ 
თქმულებაში·:· კიდევ ის აზრია, რომ ადამიანის სულიერი 
სიმაღლის მაუწყებელია, როცა „ეგრერიგად განიცდის 
პოესიასა და სილამაზეს. ეს კი რჩეულთა ხვედრია. ასეთი 
ყოფილა პოეტის სატრფო, რომელიც სიმღერის ნაპერწლით 
იწვის. პოეზიის გრძნობა სულის სინათლეა. ხოლო ,რაც 
არ იწვის, არ ანათებსო“, – ამბობს აკაკი. 

ასე რომ, ამ თქმულებაში შემოქმედების მითოსური 
გააზრებაა. მითოსური ფორმითაა გამოხატული პასუხი 
8



კითხვაზე, თუ რას ითხოვს პოესია შემოქმედისაგან. აქ ფორმაა 
თავისებური, თორემ პასუხი ჩვენთვის სრულიად ახლობელია. 

თუმცა მითოსურ ფორმასაც თავისი მიმსიდველობა აქვს. 
ამიტომაცაა საინტერესო ჩვენთვის თვით “უძველესი 

ესთეტიკური ნაასრევი. ასეთია ერთი ძველი მესხური 
თქმულების ესთეტიკური შინაარსი. 

ახლა ვნახოთ, როგორია ქართული მითიოისური პანთეინი: 
„მთასე ცხრათვალა, ბედგაუტეხელი, ცასწვერმიბჯენილი 

ციხე დგას. აქ არის ლვთის კარი: ოქროს ტახტსე მორიგე 
ღმერთი %სის ღდღა ოქროსავე ბაგეებს ძრავს.. აქვე დგას 
ქვესკინელში ფესვგადგმული ალვის ხე, რომლის წვერში ოქროს 
(ცხრაკეცი შიბი ჰკიდია. ალვის რტოებ“სე „ყურებად საჩატრელი“, 
თეთრმხრიანი ღვთისშვილები სსედან, ხოლო მის ფეხსვებში 
უკვდავების ვეშა-წყარო ჩქეფს. ვეშა-წყაროს ღვთაებრივი ვეშავი 
პატრონობს. ციხიდან წყარომდე ,,მიჯწი-მიL“ დარანი ჩადის. ამ 
დარანიდან მოძრაობენ ვარსკვლავთა განმასახიერებელი, 
ერთმანეთის მოდე-მოიძმე ღვთისშვილები“ (თ. ჩხ ეჩკელი). 

აქ, თითქოს, ყველაფერი ნათელია, თითქოს, ყველაფერი 
თავის ადგილას დგას და თავისი სილამასე აქვს. მაგრამ 
სინამდვილეში ამ სურათის წარმოდგენა ჩვენს ფანტასიაზეა 
ღამოკიდე·ბ·ული. რაც უფრო კონკრეტულად წარმოვიდგენთ, 
მით უფრო საოცარი ხდება იგი. ამგვარი წარმოდგენა 
მსატვრულ ფანტაზიას ითხოვს. უფანტასიოდ ამისი ხილვა 
შეუძლებელია. ასეთი წარმოდგენა თავადაა შემოქმედება. 

წარმართული ღმერთები მხატერული სახეებია. მათ დიდი 
სანია დაკარგეს ღვთაებრივი ძალა, მაგრამ დაინარჩუნეს 
ძალა ესთეტიკური ზემოქმედებისა. 

ქართულ ღვთაებათა ქანდაკებანი თითქმის არ 9თშე- 
მოგვრჩენია. მცხეთაში რომ არმასი იდგა, ქრისტიანობის. 
შემოსვლის დროს დაიმსხვრა. ნინოს ქადაგებას მოჰეეპ 

არმაზის მსხვრევა. მაგრამ დარჩა სხვა ღმერთები, ნამდეილი 
ქართული ღვთაებანი სიტყვიერებაში: უძველეს პოეხია“ში, 
თქმულებებში. შემორჩა ღვთაებრივი პანთეონის “სემო- 
მოტანილი სურათი. ეს პანთეონი იცვლებოდა და იცვლებოდა 
მისი ესთეტიკური შინაასიც-. 

ქართველებს შრავაღ·ი ღმერთი ჰყავდათ. ღმერთთია 
მამამთვარს ერქვა „მორიგე“, ანუ წესისა და რიგის გამრი- 

9



გებელ-გამკანონებელი. ის იყო ქართველთა ზევსი. მას ჰყავდა 
ღვეთისშვილები, იგივე ჩასევარღმერთები. მათი სახედჯებია: 
კოპალა, იასსარი, ლაშარელა, პირქუში და სხეანი. ქალღმერ- 

თებია: დალი, ხელსამძივარი.. პირიმსე და მსექალა. 'მათზე 
დაბლა დგანან საღვთო გმირები, იგივე პიროფლიაჩები. ესენი 
იყვნენ: ამირანი, ხოგაის მინდი, სულკალმახი და სხვანი. 

ყველას საკუთარი ადგილი და თვისებანი გააჩნდა. მაგრამ 
მითოსურ ფანტაზიას თავისუფლება უყვარს და სშირად 
სახეს უცვლიდა ღმერთებს. ღმერთები თუ ნახევარღმერთები 
ადამიანურად იქცეოდნენ: უყვარღათ, იბრძოდნენ, მხიარუ- 
ლებას თუ მწუხარებას ეილეოდნენ. გმირები კი სოგჯერ 
ღეთაებრივ ძალას ავლენდნენ და ღმერთსაც კი ეჯიდებოდნენ. 
ღეთისმბრძოლი გახდა ამირანი. იგი ქრისტეს შეერკინა, 
როგორც პრომეთე – ბერმენთა ღვთაებას. პრომეთემ ხომ 
სალხს სეცხლი მოუპოვა, ღვთაებრივი ცეცხლი, რომელსაც 
მანამდე მხოლოდ ღმერთები ფლობდნენ. ამიტომ იგი 
კავკასიონზე მიაჯაჭვეს. მითოსის თანახმად იგი სულ 
გათავისუფლებას ელის. ასეთია ამირანიც. 

ამირანში ადამიანურიც არის და ღეთაებრივიც. იგი 
მხატვრული სახეა და მასმი სსვადასხვა ასრი შეიძლება 
ამოვიკითხოთ. აკაკიმ სომ მიჯაჭვული ამირანი თავისუფ- 
ლების მომლოდინე ტყეედქმნილ საქართველოდ, წარმო- 
იდგინა. ჩვეულ მითოლოგიურ სახეებს უჩარი აქვთ ახალი 

დროის იდეებიც გამოხატონ. ასეთია მათი ესთეტიკური 
ბუნება. ისინი .ძველთაძველ დაცლილ ძვირფას ჯურჯჭლებს 
ჰგვანან, რომლებიც ახალი სასმელით უნდა შეივსოს. 

ჩვენ ქეემოთ ბიბლიის უძველეს ნაკადს გავიხსენებთ და 
ვნახავთ, რაოდენ ხშირად გამოუყენებიათ ის ხელოვნებაში. 

ბევრი განუხორციელებელი ოცნება ჰქონდა ადამიანს 
და რა შეასხამდა მათ ფრთებს, თუ არა მითოსი? რა 
განახორციელებს სურვილს, რომ ადამიანი სიკვდილის 
შემდეგ კვლავ დაუბრუნდეს ცხოვრებას? ანდა – იხილოს 
უხილავი და დაუბრუნდეს ბავშვობას? რა მისცემს ადამიანს 
ამის იმედს? ცხადია, .ისევ და ისევ მითოსი. 

სულ მთლად ზუსტად მითოსის ისტორიას ვერავინ აღადგენს, 
ბევრი ძველი ღმერთი წარსულმა დაფარა. ძველად ვერავინ 

იფიქრებდა, რომ კაცი ღმერთს. დაივიწყებდა ღა ღმერთი კაცს. 

10



დმერთებსა და ნახევარდმერთებს არაერთი ეს("ე(”··)იკ···]რო 
თეისებანი ჰქონდათ. გავიხსენოთ, თუნჩდა(,, ბერძჩული მუ·სეზს· 

მუზები 1·კ;დ( ევჩებისა და მეცჩიერების მფარველი ქალღმ ერ– 
თები იყვნენ. ისინი იყვნ; ]ნ სევსისა და მნემოსინეს ასულები. 

სულ ცხრა მუსა არსებობდა. 

ესთეტიკასე საუბრისას ჩვენ გვმართებს, გავიხსენოთ 
ძველი მუსები, ფრიად ახლობელიჩი და სინამღვილესავით 
სილულჩიი მრავალი დროის შემოქმედთა მიერ. იქნებ. 

რომელიმე ჩვენთაგანმა კვლავ ძველი შთაგოჩებით იფიქროს 
მათ“ხე. დღეს ჩვენთვის იმისი განსჯა კი არაა მნიშვნელოვანი, 
არსებობდნენ თუ არა მუზები. დღეს, როცა ჩვენ თითქოს 
ვიცით მათი არარსებობა, საინტერესო სწორედ ისაა, ოთუ 
როგორ იწვევდნენ ეგოდეჩნ შთაგონებას არარსებული რაობანი. 

კლიო იყო ეპოსის და ისტორიის მფარველი, მშვენიერი 
ქალიშვილი, რომელსაც, ხატავღნენ პაპირუსით ან გრაგ- 
ჩილით ხელფიეში. 

ორმაგი ფლეიტა რომ ეჭირა ხელში, ეს იყო ევტერპე, 
ლირიკული პოე' სიის მფარველი. 

ლამასი ქალი მსუბუქ ტანსაცმელში, თავზე სუროს 
მსუბუქი გვირგვინით, მარცხენა ხელში კომიკური ნიღბით, 
ხოლო მარჯვენაში მწყემსის კომბლით, ეს იყო კომედიის 
მფარველი მუ“სა. მას ეძახდნენ თალიას. 

მელპომენე იყო ელეგიისა და ტრაგედიის მუსა. თავს 
ვასის გეირგვინი ებუურა, ხელთ მწუხარე სახის ნიღაბი და 
ხმალი ეჭირა. 

ტერფსიქორე, მსიარული ქალღმერთი, ხელში ლეირით), 
ცეკეის მუ'ა.· იყო. 

მას ჰგავდა ერატო, სატრფიალო პოე'სიის მუზა. 
პოლიჰიმნია გუნდურ სელოვნებას მფარველობდაა. 
შრანია იყო ასტრონომიის მფარეელი, სელ'ში ცის სფეროიი. 

ურანია ციურს ნიშნავს. ურანიას აფროდიტესაც ეძასდნენ, 
როგორც წმინდა, სეციური სიყვარულის ღმერთქალს. არსებობდა 
ამქვეყნიური აფროდიტეც, ანუ აფროდიტე პანდემოსი. 

მეცსრე მუხა იყო კალიოპე, მუსათა მეთაური. კალიოპე 

კარგი ხმის მქონეს ჩიშნავს. იგი სიმლერის ქალღდმერთი 

იყო. შემდეგ ეპიკური პოესიის მფარველად იქცა. ამიტომაც 
ხატავდჩნენ საერი დოსითა და (ეყილის პატარა დაფითი. 

I



წავიდა მუსათა. რწმეჩნის დრო,. მაგრამ შემორჩა მათი 
მქეერიერი სახეები. ჩვეის სიტყვახმარებასაც ახლავს ტამოთაქმა: 
მუსა მოუვიდაო, რაც შემოქმედებით შთაგონებას ნიშ[···აეს· 

ქართველებსაც თავდაპირველად მრავალი, ღმერთი, 

ჰყავდათ. ზემოთ უკვე ვასსენეთ ისინი: კოპალა, იახსარი, 
საშარელა,; პირქუში. შემდეგ რაღაც დიღი ამბები მოხდა 

და ქართველებმა ერთღმერთობა, ანუ მონოთეი'სმი იწამეს. 

მთავარი ღმერთი, როგორც გთქვით, მორიგე. ღმერთი 

იყო. სხვა ღმერთები მის შვილებ: ი ჩაითვალა. დიდი ხნის 

ფშემდეგ მთავარ ღმერთად მსე მიიჩნიეს. ლეთისშყი ღები 

მსის სიმბოლოები გახდნენ. ისინი მის სხვადასხვა თვისებას 

გამოხატავდნენ. ლაშარელა უფრო მზის ბრწყინვალებას 

ანუ სხივმოსილებას განასახიერებდა, კოპალა გამოხატაედა 
ძლიერებას. ის იყო ბოროტების დამთრგუნველი. 

ამის 'შემდეგ ღვთისშვილებმა უკვე ესთეტიკური მნი“შვდე- 

ლობა შეიძიჩეს. ასე გავრცელდა მითოსში ესთეტიკა. 

როგორც ვხედავთ, ეს მოსდა მრავალღმერთიაჩობიდან 

ერთღმერთიანობაზე გადასვლის შემდეგ. ნახევარღმერთები 

მხოლოდ ნახევარღმერთები როდი იყვნენ. მათაც ესთეტიკური 

მნიშვნელობა შეიძინეს. ყველაფერში, ასე თუ ისე, უნდა 

დანახულიყო მზე. ყველაფერს მ%ე ამშვენებდა. ამიერიდან 

საგნებს მზის სიმბოლოდ თელიდნენ. ისინი მჭზის სახეებად 

იქცნენ. თანდათან ყველაფერი სიმბოლოდ ჩაითვალა. ამას 

კი დღეს სახეობრივ ესთეტიკას ვარქმევთ. 

დღეს არავინ დაიჯერებს, რომ მზე შეჩერდება ცის 

კაბადონზე. მაგრამ უარსაც არავინ ამბობს ამის წარმოდ- 

გენაზე. და ეს იმიტომ, რომ ამ წარმოდგენით ესთეტიკის 

სამყაროში “შევდივართ, ვეზიარებით სილამაზეს. ! 
დღეს არავის სწამს, რომ მზეს ძალუძს მწუხარება. მაგრამ 

ამის უბრალო წარმოდგენაც კი საოცრების განცდას ბადებს. 

ამიტომაც მიმზიდველია ფიქრი,'რომ მწუხარებით მზე მეწამული 

სდება, რომ არსებობს მკვდრის მსე, დაღლილი შემოდგომის 
მზის მსგავსი, რომ ვაჟკაცის სიკვდილს მზე, განიცდის: 

„ხოგაის მინდი ვედებოდა, მსე წითლდებოდა, ცხრებოდა“. 

ასეთია მითოსურ წარმოდგენათა სილამაზე. მითოსმა 

დაგვიტოვა დიდი და ლამაზი ფანტასტიკა. 
დრო გადის და ბუნების გაგება იცვლება, ბუნებასე 

12 ს



მითოსური წარმოდგენებისა აღარ ტეჯერა. მაგრამ მითოსური 
წარმოდგენები კვლავ ინარჩუჩებეჩ სილამასესა და შიმ'ხიდ.- 

-ველობას. ისიჩი პოესიისათვის ყოველთვის ახლიბედლჩი არიან. 
„ჩისდი ფიქრია მთებისაო"“, – ამბიბდა ვაჟა. ჩვენ ვიცით, რა„ც 

არის ნისლი, მაგრამ გვამაღლებს მისი წარმოდგენა ფიქრად. 
ესეც თავისებური მითოსია. ამგვარი მითოსური წარმოდგენით 
ნისლიანი მთების სილამაზე უფრო ი'სრდება, მთათა დუმილი 
განსულიერდება. თვით ჩვენ გეამშვენებს ამგვარი, თითქოსდა. 
გეუელუბრყვილობა. ამიტომაცაა. რომ ლამას ბავშვურ 
წარმოდგენებს არავინ თელის უანრობად. ბავშვებს უფრო 
ადვილად სჯერათ თოვლის პაპისა და ფრინველთა ყნისა. 
მათ მეუძლიათ გამონაგონით იცსოვრონ, ისიდავთ იდუმალება 
მშეენიერებისა. ამგვარ სილამასეს ხედავენ ფრანგი მზწერლის 
ეკსიუპერის პატარა უეფლისწუელი თუ რევას ინანიშვილის 
მოთხრობების ნორჩი პერსონაჟები. ეს ბუნებრივიცაა. ყველა 
სღაპარი რომ სინამდვილედ იქცეს, მაშინაც არ შეიძლება 
საიმალოს მიმსიდველობა მიუვდომელი ოცნებებისა. 

ამგვარი წარმოდგენები ასაკთან ერთად უეჭველად 
დასავიწყებელი როდია. კაცმა არ 'უნდა დაკარგოს ბავ- 
შვობიდანვე სულსდამჩნეული სამყაროს მშვენიერების 
წარმოდგენა. ეს ისეთი თვისებაა, რომ ყოველთვის შეიძლება 
ამშვენებდეს ადამიანს. ასაკთან ერთად ადამიანი არა მხოლოდ 
ბევრ რამეს იძენს, არამედ ბევრ კარგ რაიმესაც ჰკარგავს. 
ასეა ცალკეული ადამიანი და ასევეა მთელი ისტორიაც. 

დრო გადის, ცხოერება ადამიანებს აშორებს მიოოსს. მაგრამ 
მათ სჭირდებათ მითოსი. უამისოდ პოეტური გრინობა არ 
არსებობს. აი, ამიტომაა საინტერესო მითოსური ესთეტიკა. 

“ კვლავ მივუბრუნდეთ მესხურ თქმულებას. 
სულიერი მსხვერპლშეწირვით იბადება ხალიხური სიმ- 

ღერა. მსსვერპლშეწირვა შეუძლია შემოქმედ სულს. ამგვარი 
პოესიის არათუ შექმნა, არამედ გაგებაც კი რჩეულთა 
ხვედრია. ეს ყველას როდი ძალუძს, მაგრამ ყველსა უჩდა 
ესწრაფვოდეს მას. ამირანის მით“შმიაც ჩანს მსგაესი რამ: 

ოქროსთმებიანი მშვენიერი ქალღმერთი .დალი ეწირება 
მსხვერპლად, რათა იშეას ეროვჩული გმირი – ამირანი. 

შემდეგ თვით ამირანიც ეწირება სალსის.ბედნიერებას. იგი 

მარცხდება ღმერთთაჩ ბრძოლაში და კლდეს მიჯაჭე'ული 

13



დიდ ტანჯვას იტანს. მოყვრისათვის ტანჯვა გმირის სულიერი 
ამაღლებულობის ჩიშანია. სსვისთვის სიკეთის ძოცჯნ 
მეტადრე, თუ ეს ყოველგვარი სასღაურის გარემე ხდება, 
ყველასე დიდი · “ადამიანური ღირსებაა. 

ასე ჩამოყალიბდა ჯერ კიდევ მითოსმი მმკკნიკრებისა და 
ამაღლებულის ესთეტიკური იდეალი. მაგრამ არც მშვეენიერება 

და არც ამაღლებული მხოლოდ მითოსური ესთეტიკის 
კუთვნილება არაა. ესენი ისეთი ცნებებია, რომლებსაც. სულ 
სხვადასსვა დროის ესთეტიკა იცნობს. სხვადასსვა დროს 
სხცადასხვაგვარია მშვენიერებაც და ამაღლებულობაც. 

მაგრამ რა არის მშვენიერი ან ამაღლებული? 

მშვენიერი და ამაღლეგული 

ყველაფერი, რაც ხელოვნებაში მხატვრულად მოსაწონია 

და რაც მიმსიდველია ბუნებაში, ჩვენ ვამბობთ, ესთეტიკურიაო. 

ბევრი რამ არის ამქვეყნად ესთეტიკური, ვთქვათ, ყინწვისის 

ანგელოზი, კარგი ლექსი, მთანი მაღალნი, ნათელი ა'სრი.. 
ესთეტიკური ორგვარი შეიძლება იყოს: მშვენიერი და 

ამაღლებული (დრო რომ გაივლის, გაგვახსენდეს, რომ ამგვარი 

დაყოფა აქვს დიდ გერმანელ მეცნიერს იმანუელ კანტს; XVIIL ს). 

მშვენიერი და ამაღლებული ერთმანეთს ენათესავება, 

თუნდაც იმით, რომ ორივე ესთეტიკურია, მაგრამ ერთმანე- 
თისაგან განსხვავდება. თუ რითი განსხვავდებიან ისინი 

ერთმანეთისაგან, ამისი ცოდნა გვმართებს, რათა სწორად 

გვესმოდეს ხელოვნება და ბუნება. 
მშვენიერია სოლმე კონკრეტული საგანი, ამაღლებულია 

უმთავრესაღ აბსტრაქტული რამ, როგორიცაა ჩვენი ფიქრი 
და ჩვეჩი წარმოდგენები. ამაღლებული აბსტრაქტულიაო, 

რომ ვამბობთ, ეს ჩიშნავს, რომ არსებობს რაღაც, მაგრამ 

არა როგორც საგანი. ასეთია ოცნება, სული.. ისინი 
არსებობენ ჩეენს ფიქრში, ჩვენს წარმოდგენებში, მათი 

სილამაზე არასაგნობრივი სილამაზეა. 

მშვენიერია, ის რაც საგნობრივია, მ'შვენიერებას, ქმნის 

საგანთა ჰარმონიული ფორმა და ფერი, სა'სების სიმეტრია, 

14



მისი. ჩაწილების პრიოპორციულობა. მ'მეენიერებაა ლამახი 
ახრის კონკრეტული, საგნობრივი გამოხატ'ყლება. 

სულ. სსვაგვარია ამაღლებული,. ამაღლებული შინაარხი- 
თაც და ფორმითაც სულიერია. ისაა მოულოდნედლი და 

განმაცვიფრებელი თავისი გრანღდიოზსულიბით აჩ სიღრმიი)ს, 

როგორც მაგალითად, “სღვის სივრცე, ან ზსღვის ლაჟვარდი. 
რაც მთავარია, მშვეჩიერი ჩვენში იწვევს ესთეტიკურ 

ტკბობას, ამაღლებულს კი მოაქვს შთაგონება და 

განცვიფრება. ამით განსხვავდებიან ისინი ერთმაჩეთისაგან. 
ყოველივე ამის ცოდნა უნდა გვახლდეს, რათა სწორად 

აღვიქვათ ესა თუ ის ესთეტიკური მოვლენა. 
მიმსიდველია ყვავილთა სილამასე და მიმზწიდველია 

უკიდეგანო სივრცეც. მაგრამ მათ სხვადასსვაგვარი მიმ'ხიდ- 
ველობა აქვთ. ყვავილი თავისი ფერით, ფურცელთოა ფორმითა 
და მათი განლაგებითაა მიმსიდველი. უფრო ძნედი გამოსათ- 
ქმელია, თუ რითი ხიბლავს კაცს სივრცის უსასღვროება. 
დავარქვათ მას შეუცნობისაკენ, მიუწვდომელი. იდუმადვლე- 
ბისაკენ სწრაჟვა. ამათგან პირველია მშვენიერების გრძნობა, 
მეორე – ამაღლებულისა. ორივე ესთეტიკურია, მაგრამ 
თითოეული სხვადასხვაგვარადაა ესთეტიკური. 

ახლა უფრო რთულ მაგალითებს მივმართოთ. 

გალაკტიონი წერს: 
„რაც 'ეფრო შორს ხარ, მით 'ოუფრო ეტკბები, 

მე შენში მიყვარს ოცნება ჩემი, 

ხელუსლებელი როგორც მ“ის სხივი, 
მიუწვდომელი როგ“ირც ედემი“. 

ეს სტრიქონები ეძღვნება საოცნებო ქალს. აქ მისი სახე 
არა "ჩანს, არაა აღწერილი მისი სილამაზე. ამასე ვიტყევითი!: 
აქ არაა პლასტიკური მშვენიერებაო. თვითონ გალაკტიონიც 
ამბობს, რომ ის „მიუწვდომელიაო, როგორც ედემი“. მისი 
მშვენება, როგორც ძველად იტყოდნენ ხოლმე, ს'ულითაა 
შესაცნობი. ჩვენ თვითონ უნდა „ჩავდოთ“ მის სახეში ჩვენივ 
წარმოდგენები.. ამიტომ, ეს სახე უშუალო სიახლოვით კი 
არ გვატკბობს, არამედ სიმორით, მიუწვდომლობით, თავისი 
იდუმალებით. ცხადლია, ამ დროს ჩვენი წარმოდგენები 
მთლიანად ნებისმიერი და თავისუფალი ვერ იქჩება. აქეთკენ 
ჩვენი ხელოვანი წარგვმართავს, ის გვიკარნახებს იმგვარ 

15



განVწყობილებას, რათა გავიმსჭვალოთ იდუმალების მიმ'სიდ. 

ველობით. მაგრამ ამის შემდეგ თვით ჩვენ უნდა გავასრულოი: 
აღძრული წარმოდგენები. ეს კი „თანაშემოქმედებაა“ 

„თანაშემოქმედღებას“ იოთხოვს თვით ამ სტროფის შინაარსი 
ამგვარია ამაღლებულის ბუნება. ის ჩვენ შთაგონებიი: 

გვავსებს, შთაგონებით და არა ტკბობით. ამ სტროფში 
„ტკცბობა“ გადატანითაა ნასმარი და ეს სიტყვა სინამდვილეში 
შთაგონებას გამოსატავს. პოეტისათვის როდია აუცილებელი 
მკაცრი ესთეტიკური მსჯელობა. მან უნდა შექმნას 
მხატვრული სახე. მსატვრული სახე კი აქ ამაღლებული 
ბუნებისაა. სიშორით ტიებობას ამაღლებული შინაარსი იწვევს 

სულ სხვაა, როცა ლექსში მშვენიერებაა, საგნობრივი 
სილამაზეა. რაც უნდა შორეული იყოს ის, კონკრეტულ 
სასეს მაინც არა ჰკარგავს. თვით გალაკტიონს მრავალი 
ასეთი სახე აქეს: 

„სიმაღლე ლაჟვარდთა, ვარსკვლაეთა სიმაღლე... 

ყელი გაქვს გედივით მაღალი და სწორი, 
ოჰ, შეჩ თმებს შეშვენის დაფნა და ამბორი. 

ელადა! ელადა! აქ სულ. ატარებს თვით მსუბუქ სამოსელს, 

ასეთი ნათელით შუბლი უელაედა ვენერა მილოსელს“. 

აქ პირველ სტრიქონში ამაღლებული სახეა. მაგრამ შემდეგ 
მოდის პლასტიკური, საგნობრივი სილამაზე: ყელი – გედივით 
მაღალი და სწორი, დაფნით: და ამბორით დამშვენებული 
თმები, ნათელი შუბლი. ასეთია ვეჩერა მილოსელი. 

ვენერა მილოსელის ხსენებაც არაა შემთხვევითი. ვენერა 
მილოსელი ანტიკური ქანდაკებაა და მშვენიერების ესთეტიკის 
საფუძველზეა შექმნილი (თუმცა მასში ამაღლებულობაცაა). 
მშვენიერებაა რეჩესანსულ ხელოევნებაშიც (ფერწერა ბოტიჩელისა 
და ტიციანის, რაფაელის და ლეონარღდო დაღლვინჩისა, ქანდაკებანი 
დონატელოსი და მიქელანჯელოსი); ამაღღეებულის ესთეტიკაა 

ეგვიპტურ ხელოევნებაში (პირამიდები ამაღლებულ შთაგონებას 

გვყანიჭებენ და არა ტკბობას) ამაღლლებულად აღვიქვამთ 
ქრისტიანულ ტაძრებს (ქართულს, რუსულს თუ გოთიკურს), ან 

რენესანსის წიჩნადროულ ფრესკებს. რომანტიზმისა და 
სიმბოლი'ხსმის წარმომადგენლებიც ამაღლებულ სახეებს ქმნიან. 

ამგვარად, ეგვი ჰტ'ური, ქრისტიანული ხელოვნება, რომანტი“სმი 
და სიმბოლიზმი – ასეთია ამაღლებულის ესთეტიკის საფეხურები. 

16



მშვეჩიერების ესოეტიკა კი გამოვლინდა: ანტიკურ-ბერინელ 
სელოვნებაში, რენესანსში და რეალისმში. 

როგორც ვხედავო, ხელოვნებაში ხან ამაღლებ,, ელი იყო 

გავრცელებული, ხან კი მშვენიერი. 
ისიც შეიძლება, რომ მმშვენიერი და ამაღლებული ერთმანეთ ს 

შეერწყას, ისევე, როგორც გალაკტიონის ამ ლექსშია. 
„სიმაღლე ლაჟვარდთა და ვარსკვლავთა სიმაღლე“ 

უსასღეროებას შეტვაგრმნობინებს. შინაგანად ემაღლდებით, 
“როცა უსასღვროებას ეუსწორებთ თვალს. როცა (ცის ლაჟვარდს 
ვუმსერთ, რაღაც იმის მიღმურსაც ვგ'ულისხმობთ. რასაც თვალი 
უშუალოდ ვერა სწვდება. „აწცა რა თვალნი ლაუვარღდს 
გიხილვენ, მყის ფიქრნი 'შმენდა მოისწაფვიან, მაგრამ შენამდე 
ვერ მოაღწევენ და ჰაერშივე განიბნევიან“ (ნ6. ბარათამეილი). 
აი, ეს არის ამაღღლებული გრძნოიბის რომანტიკული გამოხატვა. 

ღაჟვარდთა უსასრულობას ხილვით 'მევიგრძნობთ, რომ 
ჩვენი თვალსაწიერის მიღმა არსებობს ლღიდი სამყარო. ეს 
კი ჩვენივე შინაგანი სამყაროს უსასრულობას შეგვაგ- 
რძნობინებს. შინაგან სიამაყეს გვფენს, რომ გონება ღა 
სული შეიძლება მისწვდეს ისეთ რაიმეს, რასაც თვალიო 
ვერა ვსგედავთ. ჩვენ არ ვიცით, როგორია ის 'მორეთი, მაგრამ 

ქგრინობთ, რომ იქ არის რალაც სიდიადე. 
ახლა ამ თვალით კვლავ შევსედოთ რომელიმე ქართულ 

ფრესკას. ენახოთ, რას სედავს თვალი და რას ვერ ხედავს. 
აი, თამარის ფრესკა ბეთანიიის ეკლესიაში. ამ ფრესკამდე 
კარგად ჩანს ასალგასრდული, მაგრამ მეფურად გაწიონას- 
წორებული და სულიერად ამაღლებული სახე. ვედრების 
გამომსატველი ხელები, სახე შთაგონებული, ნათელი და 
იდუმალი;, ტანი, თითქოსდა, დაცლილი სხეულისაგან, 

მაღალსულიერების მანიშნებელი. მაგრამ ამითაც არ: 
ამოიწურება ამ ფრესკის. მისი სასების შიჩნაარსი. ფიქრი 
უნდა მიისწრაფვოდეს ამ ფრესკის მიღმა, რათა მივწვღდეთ 
უფრო.ღრმა ა'რს, დავიჩახოთ უფრო მეტი, რაც თქმეყლია, 

თუენდაც გრიგოლ ორბელიანის ლექსში „თამარის სახე 
ბეთანიის ეკლესიაში“. ასეთია მისი ბ'ეჩება. იგი თანია'შემოქ- 

მედებას ითხოვს. მისი რაობა გარეგნული მშვყენიერებით 
ვერ ამოიწურება. ფრესკა ამაღლებულის ხელოვჩებას 
ემყარება და.არა - მშვენიერების სელოყნებას. 

17



ხშირად ხდება, რომ მშვენიერებას ვეძებთ იქ, სადაც ის 
არ არის და ამის გამო არასწორად გამოვხატავთ ჩვენსავე 
განცდებს. ფრესკაზე რომც იყოს სილამაზქ, ის არაა 

არსებითი. ფრესკის მხატვრის მიზანი როდია ესთეტიკური 

სიამოვნება და ტკბობა მოგვგვაროს. მან შთაგონება უნდა 
აღგვიძრას. ის წმინდა სულიერი ხელოვნებაა. როცა 

შევდივართ გელათში ან ყინწვისის ტამარში, როცა 
ვნახულობთ დავით გარეჯის ან სვანეთის ტაძართა ფრესკებს, 
ისინი ჩვენში შთაგონებას ბადებენ. ისინი თანაშემოქმედებას 
ითხოვენ ჩვენგან, ითხოვენ, რომ უბრალოდ კი არ აღვიქვამ- 
დეთ მათ გარეგნულ სახეს, არამედ სიღრმისეულ შინაარსსაც 
წარმოვიდგენდეთ, რათა „ჩვენივე ოცნება გვიყვარდეს მათში.“ 
ისინი თვითონ სთავაზობენ ჩვენს თვალებს და ჩვენსავე 
ფიქრს, რომ მათი შინაარსი ჩვენ თვითონ შეექმნათ. ამიტომაც 
უთქვამთ, რომ ,„ამაღლებულობა ბუნების რომელსამე საგანში 

კი არაა, არამე მხოლოდ ჩვენსავე სულშიაო“ (კანტი). 
ასე რომ, თანაშემოქმედება არაა სულ მთოლად ისეთი 

განყენებული და უცნაური რამ, რაც ერთი შეხედვით 
შეიძლება გვეჩვენოს. ასე თუ ისე თანაშემოქმედება 
ყოველგვარ ხელოვნებას სჭირდება, მაგრამ განსაკუორებით 
– ამაღლებულის ესთეტიკას. ამაოა ფრესკასე საუბარი 
მხოლოდ გარეგნული სილამაზის მიხედვით. როცა „ყინწვი- 
სის ანგელოზს“ ვუყურებთ, მისი იდუმალი ხედვა, ხაზი და 
ფერი ადამიანის სულიერ სიმაღლეზე გეაფიქრებს. მისი 
სილამაზეც სულიერი სილამაზეა. ეგრევეა მისი ამაღლებუ- 

ლობა. გალაკტონი წერდა, მოწმენდილი, გამჭვირვალე და 
„შეუმკრთალი“ ცის ხილეამ შეიძლება ადამიანს ანგელოზის 
სილამაზე წარმოადგენინოსო. ანგელოზი თვითონ უნდა 
წარმოიდგინოს კაცმა, ოცნებით უნდა მიახატოს ზეცას და 
ასე გაალამაზოს იგი. ესეც თავისებური შემოქმედებაა. 

18



მზე 

მცხეთასთან არმასის მთაა. უძველეს დრიიში აქ არმასის 

სალოცავი მდგარა. არმასი ღვთაება იყო, ყველა სხვა 
ღყთაებაზსე აღმატებული. 

საოცარი იქნებოდა მისი კერსი. მის შესახებ ჩვენი 

უძველესი მატიანე „მოქცევაი ქართლისაი“ გვაუწყებს: 
სასაროდ იდგაო სპილენძის კაცის ქანდაკება, ტანს ეცვა 
ოქროს ჯაჭვი, თავს ესურა ოქროსავე ჩაფსუტი, ესვა რვალ- 
მარგალიტი, ხელთ ეპყრა მოელყარე ხმალი. ვინც კი 
შეესებოდა, უმალ თავს კვეთდა. მარ·ჯ ვნივ ოქროსავე კერპი 

მდგარა. მისი სახელი იყო გაცი, მარცხნივ. იდგა ვერ- 
ცხლისაგან გამოქანდაკებული კერპი, სახელად გა. მცხეთას 
სსვა სალოცავებიც არსებულა. სულ მაღლა, საცა ამჟამად 
სედასენის მონასტერია, სადენის კერპი ყოფილა. 

როცა დღესასწაული დგებოდა, ხალხი ზარ-სეიმით 
მიემართებოდა არმაზისაკენ. ისმოდა ღაღადისი და საყვირის 
ხმა. მიჰქონდათ ფერად-ფერადი დროშები. ხალხი ქედს უხრიდა 
არმაზსს, მაგრამ არმასი ქართველთა ღმერთი არ იყო. 

ქართველთა ღმერთი იყო მზე. 
ქართველებს სპარსელებმა მოახვიეს თავს არმაზი. თუმცა 

ბევრი ქართველი უფრო ხშირად მსეს ფიცულობდა. მზისა 
უფრო სწამდათ. არმაზიც მსის ქვეშეერდომად ჩათვალეს 
და იმიტომაც უფრო დაიახლოვეს. 

მეოთხე საუკუნე დადგა. მცხეთას მოევლინა წმინდა ნინო. 
იგი ახალ ლმერთს ქადაგებდა. მისი ვედრების შემდეგ 
სასწაული მოხდა. · 

ერთ დღეს უეცრად დასავლეთით ხეცა შეიძრა, მოვარდა 
ქარი და ქუხილის ხმა. ლეგა ღრუბელი ჩამოწვა. სულთათქმა 
გაჭირდა. წამოვიდა არნახული სეტყვა და მესი. დაატყდა 
თავს არმასს, დალეწა და მოსპო მისი კერპი. ცისის ხღუდეც 
მოინგრა და ნაპრალში ჩაიშალა. როცა დაცხრა არმაზსის 
მსხვრევა, ხალხი მოვიდა და მხოლოდ კვამლის ნარჩენიდა 
ნახა. კლდის ნაპრალთან ჩანდა მიმობნეული ძვირფასი თყლები. 

ასე დასრულდა არმაზის მსხვრევა. მაშინ გამოჩნდა ვიღაც 
ნათვლსახიანი კაცი და მომავალღი სასწაული იქადაგა. ბევრი 
უკვე ნინოს მიმდევარი გახდა. 

19



განრისსდა მეფე მირიაჩნი. გაწყრა, რომ სალსმა წარმართობას 
'უღალატა, ძველი ღმერთები დაივიწყა და ახალი იV 'ამა. 

მაგრამ მასაც დიდი სასწაული ელოდა. 

ერთ დღეს იგი სანადიროდ წავიდა. გაუყვნენ მცსეთის 
დასავლეთით უღრან ტყეებს და თხოთის მთაზე ავიდნენ. 
შუადღე იდგა. უცებ მზე დაბნელდა. უკუნი ჩამოწვა. გ'სის 
გაგნება შეუძლებელი გახდა. შეძრწუნდა მირიან მეფე, ღვთის 
რისხვად ჩათვალა ეს და ღმერთს ”შეწევნა სთხოვა, მაგრამ 
არმასმა არ უსმინა. ისევ უკუნი ღამე იდგა. მაშინ მან 
ლოცეა აღავლინა ნჩინოს ღეთა·]ბისჯდმი გვაუწყებენ, რომ 
ანასდეულად მ“სემ გამოანათა. 

მირიანმა და მისმა მხლებლებმა უსიერ ტევრს თავი 
დააღწიეს. ეს ამბავი კი სასწაულად ჩათვალეს, შირიანმა 
ქრისტიანობა მიიღო და ხალხიც გააქრისტიანა. ამის შემდეგ 

ხალსმა არმაზი მალე დაივიწეჯა, მაგრამ ვერავინ: დაივიწყა მზე. 
ის კი არადა, შემდეგაც, როცა მისი ღმერთობა აღარ სწამდათ, 
სილამაზისა და მშვენების წყაროდ მაინც მ'სე მიაჩნდაი!. 
უმზეოდ სილამაზე ვერ იქნებაო, – ამბობდა სალხი. ამიტომ 
იყო, რომ ნათელი და მშვენიერი ერთი და იგივედ ჩათვალეს. 

ასეთი დიდი ისტორია გამოიარა მსხის ესთეტიკამ. 
სულ ადრე, როცა მატრიარქატი იყო და ქალი უფროსობდა, 

მსე ქალ“ღვთაებად მიაჩნდათ. ქალს, დედა-მშობელს, მწეს 
ადარებდნენ. იმიტომ, რომ მსეც ყოველივე სიკეთის მ'შიიბელიაო 
ამქვეყნად. მისიოთ ხარობს ბუნება, იგი 'სრდის მცენარეებს, იგი 
ალღობს ყინულს ღა წარმოქმნის მდინარეებს. შემდეგ 
პატრიარქატი დადგა, ცხ( ავრებაში კაცი გაბ»ცონღა კაცად 
მთვარე ითვლებოდა, ქალად კი მზე. მზე პხლა კიდევ უფრო 
აღივსო სილამა%სით. კვლავ გავიდა დრო და ისევ მზე მიიჩნიეს 
ერთადერთ მთოავარ ლვთაებად. ამის “შემდეგ ყ(იიველგვარი 
მშვენება საბოლოოდ მზსეს დაუკავშირეს. საბოლოოდ 
დამკვიდრდა მზისა და ნათლის ესთეტიკა. ვარსკვლავები მ“სის 
შვილებად მიიჩნიეს. ისინი ყველა მშევენიერების განმასა- 
ხოვნებელნი გახდნენ. სეცა აივსო მათი მშვენებით. 

'„მზიური“ მშვენიერს ნიშნავდა. ამიტომაც ფიქრობდნენ, 
რომ საცა მზის სხივები წვდებოდა, ყველგან სილამაზე და 
სიკეთე სუფევდა. მსიური იყო ადამიანის მშვენებაც. ეს 
_ჩანს ·უძელეს ქართ·უ I.) სახე "·ებში: მ“·სეჭაბ·უკი· შ"სექაოა· 

20



ქალთამსე, მსევიჩარი და სხვა. ლამახი ქალიშვილები და 
ჭაბუკები, თითქოსდა, მ'სხით იყვნეჩ გასსივოსჩებულნი. 

მსის სილამასემ ოჯახშიც დაისადგურა. ძველ ქართულ 

საცს-ივყრისში, ანუ გლეხუერ დარბასში დედაბოიძი იღგა. 
ხედაბოძი ლამასხად იყო მოსატული. იგი იმაგრებდა ჯერს 
და ამშვენებდა სახლს. ასეთი სახლი მხოლოდ საცხოვ- 
რებელი როდი იყო, იგი საკულტო ნაგებობაც გახლდათ. 
მასმი ღვთიური ასრი და მსის სიმბოლიკა იყო გან- 
სხივოსნებ'ული. დედაბოიი დარბასის ცენტრ'მი იდგა. ის 
განასახოვნებდა ცხოვრების ხეს, ხოლო სვეტის მაღლა 
გამოსახული იყო წრე ცენტრიდან გამომავალი ხაზებით, 
ანუ მსის სხივებით. ეს იყო ბორჯღალი, მხის ქართული 
სიმბოლო, დამამშვენებელი დარბაზის დედაბოძისა (ამგვარი 
ღაბრასი თბილისელებს შეუძლიათ ნახონ კუს ტბის 
ფერდობებსე გაშენებულ მუსეუმშ). 

ეს დარბასი მთელი მხატვრული სამყარო იყო. დედაბოიძი 
წარმოადგენდა სიმბოლოს ოჯახის უფროსისა და მისი 
ოჯახის მთლიანობისა. ამიტომაც იყო დედაბომი ერთი, 
ამიტომაც იდგა იგი დარბასის შუაგულში და ამიტომაც 
დაჰნათოდა თავს მსე. დედაბოძს რომ ჭერი· ეყრდნობოდა, 
ეს ოჯასის სეცასთან კავშირს გამოხატავდა. სახლის 
ცენტრში კერიაზე ენოო შუაცეცხლი, რომელიც არასდროს 
არ უნდა ჩამქრალიყო. ღამით ნაღვერღალს ნაცარქვეშ 
ინახავდნენ და დილით აღვივებდნენ. ჩაუმქრალი კერაც 
სიმბოლო იყო მზისა. კერა თუ არ ჩაქრებოდა, მზეც არ 
მოაკლდებოდა ამ ოჯახს, მსე, რომელიც დედაბოძიდან 
დაჰყურებდა სახლს და, თავის. მხრიე, იმ მაღალი მზის 
სიმბოლო იყო. სოლო თუ მზე არ მოაკლდებოა ოჯახს, თუ 
არ ჩაქრებოდა კერა, იგი აღვსილი იქჩებოდა სიკეთითა და 
მშვენიერებით, მსეგრძმელობა იქნებოდა ამ ოჯახში. 

'"ასე ალამაზებდა მსის ესთეტიკა ქართველთა უძველეს 
ყოფას. მითოსის ხაჩიდანვე მსის ესთეტიკა მოიცავდა სიკვდიდლ”- 

სიცოცხლის ამბებს. უმსეოდ არ არსებობს სიცოცსლე, არც 
ბედნიერება არსებობს 'უმსეოდ, არც წყალი და არჯეკ მოსავალი. 

მზხით იწყება სიცოცსხლე და სიბჩელით მ")აერღკბა (კისკარი 
ხომ იმ დროსა ჰქვია, როცა ქყეყანას მოადგება მ'სე, ქვესკ6ნელი 
ისაა სადაც მსე არასდროს არა ჩანს. ”11)ის სიკეთეც იმაშია, 

2)



რომ ყველაფერს ხილ“ელს ერთნაირად. მოეფინება (.ვარდთა 
და ჩესვთა ვინათგტან მსე სწორად მოეფინების“, – წერდა 
რუსთაველი). მსე სიცოცხლეა, სიკეთით აღვსილი სი(კო(კხლეე. 
მსე ერთადერთია, როგორც ღმერთი. მსე დადის ცარგვალზე, 
გადადის ციდან ცაზე. ამ კოსმიურ გზებსე მას ეგებებიან 
ეარსკვლავები და თან მიჰყვებიან მხეს. სამთარში მწზე 
მაღლდება შორეულ ზეცაში და მისი სხივები ვეღარ სწვდება 
ქვეყანას. მაშინ მოვა დიდი სიცივე, ვეღარ სარობენ მცენარეები. 
იწყება თოვლიანი მწუხარება ბუნებისა. გასაფხულშზე მზე 
უბრუნდებოდა ქვეყანას და ხალსს. ხალსს ახარებდა მჭზის 
სიცილი. სიცილიც მსიური მშვენება იყო ადამიანისა. მთვარის 
ნათელიც ხომ მზისგანაა მონიჭებული. დედამიწას რომ მთვარის 
ნათელი ეფინება, იგი მზის სსივების ანარეკლია. თუმცა 
არსებობს ძველი ხუმრობა: რომ გკითხონ, რომელი ჯ–თობია, 
მზე თუ მოვარე, მთვარე „უნდა ამჯობინო. იმიტომ, რომ მთვარე 
ბნელ ღამეს ანათებს, მსე კი დღეს, დღე კი ისედაც ნათელიაო. 
ხუმრობა ხუმრობაა და ჩვენ ვიცით, რომ, როცა ანათებს 
მთვარე, სადღაც ანათებს მსეც. მთვარის ნათება მსის 
წყალობაა.'მთვარის სილამახეც მსის სილამაზის ანარეკლია. 

მზეს ამქვეყნად თავისი სწორფერნი ჰყავდა. ნადირთა შორის 
მისი „წილი“ ანუ ხვედრი იყო ლომი (აქედან მოდის ნესტანის 
სიტყვებიც, რომლითაც იგი მიმართავს „ლომ“ ტარიელს: ,,მზე 
უშენოდ ვერ იქნების, რადგან შენ ხარ მისი წილი“). ხეთაგან 
ვაზი იყო·მზის ხეედრი. მზის ძალით იყო აღვსილი ვაზის 
ტანი, მისი მიმოხრა. ვაზი ქალურ საწყისს გამოხატავდა, მზე 
– ვაჟურს. ამიტომაც ანიჭებდა მზე. ვაზს თრობის ძალას. “ 

ამირანის მითის მშეენებაა ქალღმერთი დალი. ტანმშვე- 
ნიერ დალის ოქროს ნაწნავები აყრია. მისი სახე ციურ 
მნათობთა მშვენებას ასხივებს. მისი ოქროს ნაწნავებიც 
იმის მაუწყებელია, რომ დალი ღვთაებასთანაა წილნაყარი, 
იგი ღვთაების სწორფერია. ამიტომაც დასდის მის მშეენიერ 
თმებს მომხიბლავი ნათელი. კვლავ გავიხსენოთ გალაკ- 
ტიონის სიტყვები: ,„მის თმებს შეშვენის დაფნა და ამბორი“, 
„ასეთი ნათელი შუბლი “უელავდა ვენერა მილოსელსს"“. 
გავიხსენოთ ნესტანი: „ღაწვთა მისთა ელვარება ელვარებდა 
სესთა სესა“. ნათლის მშვენება მჭსზემ მოიტანა. მზე რომ 
ღვთაება გახდა, იქიდან დაიწყო. ნათლის ესთეტიკა. დალი 

22



მშვენიერებით აღვსილი მომსიბლავი ქალღმერთია. მისი 
ნათელი მშვენიერების გამოსხივებაა. მას'ხეც “მეიძლება 
ითქვას, რომ ,განანათლა ქვეყანა, გაცუდდეს მუქჩნი მსისანი“. 

დალის სამკვიდრო მაღალი საჯისვეებია. აქედან კი უფრო 
ახლოა მხე. იგი გრძნეულად დაქრის ჭიუხებში და მონადი- 
რეებს ხიბლავს. ღვოთაებრიობასთან ერთად მას ქალური 
მომხიბლაობაც ახლავს. ის არ ერიდება ჯაბუკებთან სედმეტ 
სითამამეს. ასეთივეა მეორე ქალღვთაებაც – ხელსამძივარი. 
მასაც მსიურობა ამშვენებს. ხალხი მას უწოდებს „ხელს“, 
ანუ გახელებულს. ეს ნიშნავს სიშმაგეს, მიჯჩურის გრინო- 
ბათა სიჯარბეს (გავიხსენოთ რუსთაველის სიტყვები: 
„მიჯნური შმაგსა გვიქვიან არაბულითა ენითა“). ამგვარ 
გაგებას ჩვენში უძველესი ტრადიცია ჰქონია. სიყვარულიც 
ისევე უკავშირდება მ'სეს, როგორც სილამაზე. 

სიყვარულის ძალა მსიური ძალაა. 
ამქვეყნიურ მოვლენებს ხომ ათასგვარი კავშირი აქვთ, 

მაგრამ საოცარია კავშირი იმგვარ მოვლენებს შორის, 
როგორიცაა ვასი – ჩუქურთმა – ქალის თმები – მ'წე. 
თითქოსდა, რა საერთო შეიძლება ჰქონდეთ ამათ? მათ 
შორის კავშირს ამყარებს მითოსური ესთეტიკა. ისინი 
ესრთმანეთს დაუკავშიროს ეგრერიგად დაშორებული 
მოვლენები, მაშინ მთელი სამყაროც ერთიანი ყოფილა. 

მართლაც, ესთეტიკა მთელი სამყაროს გამთლიანებას 
ესწრაფვის. 

ქართული ჩუქურთმა და მჭე 

„ვინაც გაიგებს ჩუქურთიმას ქართულის, 

ის პოეხიას ჩემსას გაიგეგი“ 

ბალიაკტილონი 

მითოსური ესთეტიკა. საუკუნეთა მანძილ'სე კვებავდა 
ქართულ სელოვნებას, ამას ნათელყოფს ქართული ჩუქურისმა. 

ჩეენი ტაძრების თაღებს და სარკმელებს ამშვეენებს 
ჩუქურთმა. განსაკუთრებით (ვნობილია სამთავროს ტაძრის, 
ნიკორწმინდის, ფიტარეთისა და წუღრუღაშენის ჩუქურთმები. 

| 23



ბექა და ბეშქენ ოპისარებმა წიგნების ყდები შეამკეს ჯელური 
ჩუქურთმებით. მაოი სვეულები განუმეორებელია. ყველგან 
იგრძჩობა ქართული სასიათი. სულ სსაგვარი ხასებითაა 

მოწჩული ბერინული ან რუსული ჩუქურთმები. 
ქართულ ჩუქურთმაში არის ერთი მთავარი ხასზი, 

რომელიც ვასის მიმოსრას გვაგონებს. ასეთი ხაზები ისე 
ეხვევიან ერთმანეთს, როგორც ვაზსი ჭიგოს. ის თითქოსდა 
ჰგავს ასო %-ს მოხასულობას, ანდა ლათიჩნურ 5-ს, 
მრგვლოვან § (ჭარ)-ს. ქართული ჩუქურთმის სვეული ხაზი 
ვასის მიმოხრას ასახავს. ხშირად ქართულ ორნამენტში 
ვაზის ფოთლები ან მტევნებია ჩახატული. ასეა მოხატული 
დავით აღმაშენებლის სამეფო სამოსი გელათის ფრესკახე, 
ეაზის მტევენებია სვეტიცხოვლის დასავლეთის ფასადზე. 
ის კი არადა, სულ უძველეს ძეგლებსეც ასეთი ხაზხი ჩაჩს. 
სწორედ ასეთი მოხასულობაა უძველესი ხანის თრიალეთის 

თასზე, უძველეს ბალთებზე, სვეტისთავების ორნამენტებზე, 
ქართულ ნაქარგობაზე, ძველ ხელნაწერებში ჩართულ 
ნახატებზე, ტრადიციული ქართული ოდის ორნამენტებშე. 

ქართულ ჩუქურთმაში ჩანს ქართული სილამაზე. მასში 
მარტო საზების სილამაზსე კი არაა, არამედ ვაზის სილა- 

მაზეცაა, ეასის მიმოხრის სილამაზე. ესაა გეომეტრიული, 
ხაზოვანი გამოხატულება ვაზის რტოთა მოძრაობისა. 

რით შთააგონებდა ქართული ჩუქურთმის მჯრელებს ვაზხი? 
რატომ მიუჩნევიათ ვაზის მიმოხრა ასე მიმსიდველად? 

ამას შორეული ისტორია აქვს. 
მითოსის ხანაში ვა'სსი ღვთაებრიე მცენარედ ითვლებოდა. 

ქართველთა წარმოდგენით, ის იყო ,სიცოცხლის ხე“. მას 
თაყვანსა სცემდნენ (რუსეთში ღვთაებრივ ხედ ითელებოდა 
ნაძვი. ამიტომაც ნაძვის ხეს საახალწლოდ მორთაედნენ 
ხოლმე. რუსულ ორნამეტებშიც კარგად ჩანს ნაძვის ფორმები). 

როცა უმთავრესი ღმერთი გახდა მზე, მცენარეთაგან 
მზისთვის ყველაზე ახლობლად ვასი მიუჩნევიად. იმიტომ 
რომ ვაზი ყველასე მეტად შეიწოვსო მსის ძალას. მჭის 
ძალა ვაზიდან ღვიჩოში გადადის და ეს ძალა ათრობს 

ადამიაჩსო. მაშინდელი რწმენით, მზსის ძალას “ ეიწოვდა 
არა მხოლოდ ვაზის მტევანი: და ფოთლები, არამედ მისი 
ტანიც. ეს იყო სიყვარულის ძალა, მზისგან მოცემული 

24



სი·|ეარ·|;_·ისჯ მტევანი და ტანი ვაზისა ქალური სიყვარულით 

„განიცდიდჩნენ მსის ძალას, რომელსაც ცხოე ელთაგან 
განასახოვნებდა ლომი. ამ ძალით იყო დაგრეხილი ვასის 
ტანე, ამავე ძალით ეტმასნება იგი ჭიგოს. ამაშივე იყო მისი 
სილამასე, თ' გნებავთ, მსიური სილამასე. ამით იყო 

მიმსიდველი ვასის მიმოხრა და ამიტომაც დაამსგავსეს 
მას ქართული ჩუქურთმა. ჩუქურთმაში ვასის სილამაზე 
ჩააწნეს. ეასს კი სილამაზსეს მსე აჩიჭებდა. ას] ღა··]კ··ე··]ირლჯ 
ქართული ჩუქურთმა მზის ესთეტიკას. 

შემდეგ,. როცა თანდათან დაიკარგა მითოსური რწმენა 
ვაზის მსიური ესთეტიკისა, ვასი და ჩუქურთმა იქცა სიმბოლოდ, 
სილამაჭზის ნიშნად და სადღა არ უჩენია თავი ამ სილამაზეს. 

Vსმიდა ნინო მოდიოდა საქართველოში და თან მოჰქონდა 
ვაზის ჯვარი. ამ ჯვრით უხნდა დაელოცა ხალსი, უნდა 
დაენერგა ახალი რწმენა. თიოქოსდა, მოულოდნელია ჯვარის 
ვასისაგან გაკეთება, მაგრამ ნინოს უნღდა სცოდნოდა, რომ 
ვასს ქართველები ოდითგანვე აღმერთებდნენ. ისინი არ 
იCსობდნენ ქრისტიანობას, მაგრამ ცნობდნენ ვაზსის ძალას. 
ამიტომ ქართველები ვაზის ჯვარს უფრო ირწმუნებდნენ. 
ჯვარი ვაზისა ჩნინოს თავისი თმებით შეუკრავს. თმები, 
ძიველთაძველი წჯრძოდგენით, მსის. სხივის სიმბოლო იყო. 
კვლავ გავიხსენოთ, რომ ქალღმერთი დალი თავისი ოქროს 
თმებით მსიურ ძალასთან იყო წილნაყარი. ვაზის თმებით 
შეკვრა მსისა და ვასის ერთიანობას მოასწავებდა. ამგვარი 
ჯვრით ნინოს ხალხი უნდა მოენათლა. ეს სიტყვაც ნიშნავს, 
რომ ნათელი უნდა შეეტანა ადამიანებში. 

ქრისტიანობამ მზისა და ვაზის სიმბოლიკა გამოიყენა. ძველი 
რწმენა თავის ესთეტიკას შეურწყა. ქრისტიანობა არ ცნობდა 
არც მზისა და არც ვაზის თაყვანისცემას. მაგრამ ქართველებს 
არ შეეძლოთ ვაზისა და მზის სილამაზე არ განეცადათ. 
ამიტომაც ჩააწნეს ჩუქურთმაში ვაზი. ეაზისა და მზის ესთეტიკა 
საბოლოოდ დაამკვიდრეს. საცა ვაზი იყოი, იგულისხმებოდა 
მზეც. ხშირად ვაზით მოწნული ქართული ჩუქურთმა მზის 
თვალსა ჰგაედა. თავდაპირველად ჯვარს, რომელიც ნათლის 
სიმბოლო იყო, მსესავით გამოხატავდნენ. მას წრეში 
ჩახასავდნენ ხოლმე. წრეში ჩახატული ტოლფერდა ჯვარი 
ბორჯღალს ემსგავსებოდა. ამისი მსგავსი იყო ქართ'ლი 

25



ასომთავრული C (დ). აქაც შეერთებული იყო ჯავარი და მზე. 
აქით შეერთებული იყო ვა“სი და მზე. 

ვასისა და მზის ერთიანობა ღვთისმშობლის ჰიმნშიაც 
შესულა. 

ყველას მოგვისმენია ,„ავე მარიას“ ციკლის ცნობილი 
ქართული საგალობელი გშენ ხარ ვენახი“. 

ლექსი იწყება ვენახით და მთავრდება მხით. მისი 
პირველი სტრიქონია „შენ ხარ ეენახი ახლად აღყვავებული“, 
ხოლო სულ ბოლო სტრიქონი – „და თავით თვისით მზე 

ხარ გაბრწყინვებული“. „შენ ხარ ვენახი“ და „შენ ხარ 
მზე“ ერთ პირს გულისხმობს. იგია აყვავებული ვენახი და 
მზე გაბრწყინვებული, ვენახი ყვავის მზის ბრწყინვალებით. 
ასე ადიდებდნენ ღეთიმშობელს გასიმბოლოებული მითო- 
სური სახეებით. არა გვგონია, რომ ეს შემთხვევითი იყოს, 
როცა ვიხსენებთ იმას, რაც ზემოთ ითქვა. 

ამგეარადაც შემორჩა ქართ'ულ აზროენებას მითოსური 
ესთეტიკა. ეს ერთი ნათელი მაგალითია იმისა, თუ სასუ- 
ლიერო პოეზია ანუ ჰიმნოგრაფია როგორ გარდაქმნიდა 
სილამაზის წარმართულ სიმბოლოებს – ვენახსა და მზეს. 

შეიძლებოდა თუ არა ბუნება ყოფილიყო უფრო 
ლამაზწზი? 

ვინც სვანეთში ყოფილა და უშბის ძირას შისრის ველი 
უნახავს, არ შეიძლება არ დაუფლებოდა მშვენიერებისა და 
ამაღლებულის გრძნობა. აქაა ხასხასა სიმწვანით მოსილი 
დიდი სივრცე. მწვანე ველის მიღმა ჯერ კლდეებია და.მის 
მაღლა უშბის მარადსპეტაკი თოვლიანი გუმბათი. აქ ბუნების 
პირველყოფილი სილამაზეა. ძნელია ამ სილამაზის აღწერა, 
იგი თავად უნდა იხილოს კაცმა. ეს სილამაზე მხოლოდ 
ჭეშმარიტ ხელოვანს შეუძლია ასახოს, სხვაა მშვენება ბუნებისა 
და სხვა ხელოვნებისა. კაცს ხიბლავს %ემო იმერეთის ბუნების 
სილბო და სურს მას შეხედოს დავით კაკაბაძის თვალთა- 
ხედვით. მაგრამ ერთი მეორეს მაინც ვერ შეცელის. 

ადამიანს უჩნდება კითხვა: შეიძლება თუ არა ბუნება ყოფი- 
26



ლიყო უფრო ლამაზი? ამ კითხვასე პასუხს სცემს ხელოვჩება. 
ხელოვანი ცდილობს ბუნებაში შეიტანოს მეტი სილამახე. ამ 
კითხვას ეხმიანება მითოსიც, მიიXსსური წარმოდგენები ბ'ნებაზე. 

ადამიანს სიბლავს ბუნება, თვალსა და გულს ახარებს 
მისი მრავალი სურათი, კაცი ტკბება მათი ხილეით და 
მაინც სურს კიღევ უფრო ლღამასი იყოს ბუნება. ამიტომ 
იქმნება ხელოვნება. ადამიანი ცდილობს ხელოვჩებაში კიდევ 
“ეფრო გაალამასოს ბუჩება. ასეთია ხელოვჩების ესთეტიკური 
დამოკიდებულება სინამდვილისადმი, ბუნებისადმი. 

ჩვენ ვამბობთ: სელოვნება სინამდვილეს ასახავს, იგი ბუნებას 
ბამავსო. მიბაძვის აღმნიშვნელი ძველთამველი ტერმინია – 
„მიმესისი“. იგი არისტოტელემ დაამკვიდრა. მაგრამ არ უნდა 
ვიფიქროთ, რომ ხელოვნება უბრალოდ იმეორებს სინამდვილეს 
და არაფერი სიახლე არ შეაქვს მასში. თუ მხატვარი 
ფოტოგრაფიული სისუსტით დასატავს რომელიმე, თუნდაც-· 
ლამაზს ხეს, მისი ჩახელავი ხელოვნება აღარ იქჩება, ეს იქნება 
ხელოსნობა, იმიტომ, რომ მასში აღარ გამოჩნდება ხელოვანის 
დამოკიდებულება სინამდვილისადმი. მის ნაწარმოებებში იქმნება 
ბუნების სილამაზე და არა სილამასე ხელომვნებისა. 

მომხიბელელია ქართული ზეცა, მაგრამ კიდევ მეტი ძალით 
შევიგრძნობთ მას აკაკის სიტყვებით – „ცა-ფირუ“ს, ხმელეთ- 
სურმუხტო, 'ჩემო სამშობლო მხარეო“. პოეზიას ძალუძს 
გვაგრძნობინოს სილამაზე, როცა ის, თითქოს, არც კი ჩანს: 

„გასაფხულის საღამოა მშვიდი, 
ხიდან ხეზე გადაფრინდა ჩიტი“, 

ფერწერა ახერხებს გვასწავლოს ბუნების განცდა, 
აღმოაჩინოს მასში უჩინარი სილამაზე. სომხეთის პეისაჟები 
ჩვენში დამკვიდრებულია სარიანისა და სარდარიანის ხილ- 
ვებით. რუსული ბუნების სევდას ბევრმა მსატეარმა მიანიჭა 
პოეტურობა, ბევრმაც მისი ლირიზმი გვაგრიძნობინა. ფიროს- 
მანმა მთვარიანი ბუნების იდუმალება ქართული სევდით 
აღბეჭდა. მან უცნაურად შეიგრძნო კაეშანი უსულო ბჯუნებისა. 
მასთან თითქოს ბუნება ცდილობს შეიმოსოს იმ ფერებით. 
რომლებიც თეით ბუნებას გერ შეუქმნია. ძალზე შთამ- 
ბეჭდავია წყვდიადში მოციალე შ“უქ-ფერები (გავიხსენოთ 
დათვი ხეზე) ამას ფერებიც აღარ ეთქმის, ესაა უფრო 
იდუმაღი სითეთრის (კიალი. 

27



მითოსიც სელოვნებაა. მითოსი არ კმაყოფილდება 

ბუნებით, როგორც იხ არის. მას .შეაქვს ბუნებაში ახალი 
ასრი. არც მხე და არც ვაზი არ არიან მითოსში მხოლოღ 

ერთი მნიშვნელობისა: მსე ღმერთია, ვასი ღვთაებრიიობის 
სიმბოლო. ლომი მითოსური ასროვნებისათვის არ შეიძლება 
იყოს მხოლოდ ცხოველი, ისაა სეციურ სავანეთა ნიშანი, 

ანუ ერთ-ერთი · სოდიაქოს აღმნიშვრელი. გველი სიბრინის 
გამომსატველია, ორბი სიჭაბუკისა. ფრინველის ფრენა 
ქვეყანასე სულის მოძრაობის მაუწყებელია. წყალი ყოველ- 
გვარ სახეცვლილებას აღნიშნავს. მთა აღნიშნავს განძთსა- 
ცავს და მწვერვალი – ღმერთთან სიახლოვეს. თვალი მსეა 
აღამიანში, თმა კი მცენარეულად მსარდი რამ, რაც ბუნების 
ძალიო ისწრაფვის მზისკენ. 

მითოსი ((დილობს ბუნებაში დაინახოს ისეთი რამ, რაც 
მასში არაა, მაგრამ სასურველია, რომ იყოს. ამითაა მითოსი 
ხელოენება. მითოსი იმის მითოსია, რომ იგი მოვლენებს 
ახალ მჩიშვნელობას ანიჭებს და მას თელის სინამდვილედ. 
მიაჩნიათ, რომ ვარსკვლავები ადამიანის და-ძმანი არიანო. 

მთის მწვერვალებზე კი მართლაც სახლობენ ღმერთები. 
ეს წარმოდგენები ხელოენებაა. 'ამიტომ, როცა ეს რწმენა 
იკარგება, ისინი მაინც მიმზიდველნი რჩებიან. მითოსს 
ბუნებაში შეჰქონდა სული. თითქმის ყველა საგანი სულიერად 
მიიჩნიეს. შემდეგ კი სულში დაინასეს ბუნების სილამაზე. 
ადამიანისათვის საგნები მიმსიდველნი გახდნენ, რადგანაც 
სულით ისინი ადამიანებს დაემსგავსნენ. 

ბუნების სიყვარული მითოსური ხანიდან იწყება. ბუნების 
სიყვარულს. მოჰყვება მისი სილამაზის გაჩნცდა. სიყვარულის 
გრძნობა ბადებს სილამასის გრძნობას. 

რატომ მოსწონდა ადამიანს ბუნება? 
ადამიანი ბუნების წყალობით ·ცსოვრობდა. იქნებ, ბუნებაში 

ლამასად ის მიიჩნიეს, რაც სასარგებლო იყო? მაგრამ რაღ 
ხიბლავს კაცს პირქუში კლდეები? რად მოსწონს თვით უდაბნოს 
მკაცრი სიერცე? ამათ. ხომ სარგებლობა არა მოაქვო რა. 

მითოსის დროს ადამიანი არ უპირისპირდებოდა ბუნებას. 

არავინ. იტყოდა: ბუნება და ადამიანიო. ყველაფერი ბუნება 
იყო. ადამიანი იყო ჩამდვილი შვილი აბუნებისა, მასთან 

შესრდილი და შეთვისებული. ამ დროს ადამიანი მართლა 

28



ფიქრობდა: ,მზე დედაა ჩემი, მთვარე მამაა ჩემი, გუნდნი- 
გუნდჩი ვარსკვლავები და და ძმაა ჩემიო“. ბუნებას ადამიანი 
არ უპირისპირებდა თავის თავს და ეს იყო მისი დიდი 
ბედნიერება. ღღეს ძნელია ითქვას, იIუ როგორი იყო ეს 
ბედნიერება. ადღამიანი ბედნიერი იყო რაღაც სხვაგვარი 
ბედნიერებით!. მაშინ ადამიანი ვერ ამჩჩევდა ბენების სილამა”სეს. 
ბუნებას თაყვანს სცემდა იმიტომ,: რომ მასში ღმერთებს 
ხედავდა. ღმერთებს ხედავდა ყველგან და არა მარტო ზეცაში, 
მთებსე ან თავისთავში, ყველა ხეში და ცხოველშიაც კი. 

თითქოსდა, გაუგებარია, თუ რატიომაა გამოსახული 
ხარისთავები ბოლნისის სიონის ჩრდილო სვეტისთავებზე 
ან სვეტიცხოვლის ალმოსავლეთის ფასადსე. რა საერთო 
აქვს ხარს ქრისტიანულ ტაძმართან? ესეც მითოსისდრო- 
ინდელი რწმენის გადმონაშთოია? ხარი. ლეთაერბრივ 
ცხოველად ითელებოდა. ხეთაგან თაყვანს სცემდნენ მ'უხასაც. 
სამეგრელოში დღესაც ცნობილია მ'ეხის უძვლესი სალოცავი 
ჭყონდიდი ანუ დიდი მუხა. 

სალოცავი ცხოველები და მცენარეები ლამა“სად 
მიაჩჩდათ. 

მითოსის ხანაში ბუნება აღვსილი იყო იდუმალებიო. 
ვარსკვლავები თითქოს ადამიანის ბედს განაგებდნენ. დღესაც 
კი შემოგვრჩა გამოთქმა – „კარგ ვარსკვლავსეა დაბადე- 
ბულიო“ კარგი ვარსკვლავი ადამიანს მფარველობდა. მთებ'სე 
ღმერთები და ღვთისშეილნი სახლობდჩენ., ხევებში და ღრმა 
ღელეებში ავი სულები ბინადრიობდნენ. აქ იყო გრიძნეული 
ქალი ალი. სალხს სჯეროდა, რომ იგი ემალებოლდა კეთილ 

ღმერთებს, ეშინოდა, კეთილი ღმერთებისა. ღმერთებს სიკეთე 
მოჰქონდათ, ავსულებს – ბოროტება. ავსულს შეეძლო 

ლამაზი სახეც მიეღო. ასეთი იყო ალი. მაგრამ ბევრ აღგილის 
თავისი მფარველი სული ჰყავდა. მას ერქვა „ადგილის დედა“, 
ანე ამ ადგილის მფარველი ქალღმერთი. 

ასე ამდიდრებდა და ალამასებდა მითოსი ბუჩებას. მასში 
შეჰქონდა სასურველი თვისებანი. ყერავითარი სახე ბუნებისა 
ადამიანს საბოლოოდ ვერ დააკმაყოფილებდა. ამიტომ, რაც 
სანატრელი ჰქონდა, თყითონ მიაწერდა ბუნებას, ან ხელოვნებაში 
გამოხატავდა. ადამიანი აგრძელებდა დეთაებრივ შესაქმეს. 

29



იდუმალების ესთეტიპა 

მითოსის ხანაში ჩაისახა „იდუმალების ესთეტიკა“. 
რას ნიშნავს „იდუმალების ესთეტიკა“? 
იდუმალების ესთეტიკა ერთგვარად უპირისპირდება 

საგნობრიე ესთეტიკას. ჩვენ ეხედავთ კონკრეტული საგნების 
სილამასეს, ყვავილის, ხის, მთისა და ბარის. 

გარდა ამისა, ჩვენ ვგრძნობთ მიმზიდველობას დიდი 
კანონზომიერებისა. რა „აბრუნებს ცარგვალს? რატომ 
ისრდება ასეთი ჟინით ბალახი? 

ყოველგვარ 'შეუცნობელს, შორეულს „და იდუმალს თავისი 
სილამასე აქვს. აი, ეს გრძნობაა იდუმალების ესთეტიკა. 

ძველად ათასი აუხსნელი მოვლენა არსებობდა: საიდან 
მოდის ქარი ან როგორ ჩნდება ღრუბელი? რა იწვევს ელვას? 
რატომ კვდება ადამიანი? ეს რთული კითხვებია. ასევე 
გაუბებარი იყო სხვა მრავალი რამ: როგორ გალობს ასე 
კარგად ბულბული? რატომ იცრემლება ვაზი? 

რატომ ხდება ეს მოვლენები? არავინ იცოდა, თუ რატომ. 
მაგრამ ცდილობდნენ რაღაცნაირად აეხსნათ ისინი. ხშირად 
ეს ახსნა იყო ზღაპრული, ფანტასტიკური, მაგრამ სამა- 
გიეროდ ლამაზი და მიმზიდველი. 

მეხით რომ ზეცა გრიალებს, ეს იმიტომაო, რომ ამ დროს 
ამინდის გამრიგე ელია თავისი ეტლით ზეციურ გზებზე 
დაქრის და ქუხილის ხმაც მისი ეტლის „ხმააო. 

ადამიანი სიკვდილის შემდეგ არ ქრება, ის მხოლოდ სხვა 
სამყაროში გადადის და კვლაე განაგრძობს ცხოვრებას, ოღონდ 
სახეცვლილიო. ასე შეიქმნა ამ იდუმალების ამხსნელი სიტყვა 
– გარდაცვალება, ანუ სახის შეცვლა. ამას მოჰყვება სხვაგვარი 
იდუმალება, თუ როგორ ამოჰყავს 'სღაპრულ ფრინველს ფასკუნჯს 
ამქვეყნად ქვესკნელში მყოფი კაცი, თუ როგორ იღება ზეცანი 
და როგორ ადიან ვარსკვლავთ საუფლოში სულები. 

კაცს აცვიფრებდა გოლიათი მთები. ისინი თითქოს იღგნენ 
და რაღაცას ელოდნენ. ვაჟასთან ჩანს იდუმალების ესთეტიკა. 
სწორედ იდუმალების ესთეტიკაა ნისლების ფიქრად მიჩნეეა. 
განა ჩვენთვის ესთეტიკური იდუმალება არაა, თუ როგორ ამკობს 
მთების კალთებს ამდენი ყვავილი?! განა ამის ბოტანიკურ ახსნას 
სოგჯერ ის იდუმალება არა სჯობია?! ვაჟა ამბობს, რომ 
30



ყვავილები მთების სისარულია”. მაგრამ ვისაც მთების 
სიხარულისა სწამს, უნდა ირწმენოს მთების მრისხანებაც. 
ზვავოთა გრიალი მრისსანებაა მთებისაო, – ამბობს ვაჟა. 

იდუმალებით იყო აღვსილი ყველაფერი: ხეთა შრიალი, 
ცხოველთა ცხოვრება, მათი რქების ფორმაც კი, ირმის 
ყივილი, ძველი ღმერთები, ღრუბელთა მოძრაობა, მცხრალი 
მთვარეცა და მთვარის სიბადრეც, ზამთარში ბუნების ძილი, 
ზაფსულში მისი გამოღვიძება, ცეცხლის ძალა და ჭირხლის 
სილამა“სე. ყოველივე ამას კაცი თითქოს თვალითაც კარგად 
სედავდა და ყურითაც კარგად ისმენდა, მაგრამ ვერ იგებდა 
მათ. თითქოს, ყველაფერი ნათელი იყო და სულაც არ იყო 
ნათელი. ყველაფრის მიზსეზი შეუცნობელი იყო და იდუმალი. 
და ამ იდუმალებას თავისი სილამაზე ჰქონდა. 

ამგვარ იდუმალებას შეჩეეულმა კაცის გონებამ თვითონ 
მოიგონა კიდევ უფრო იდუმალი და ფანტასტიკური რამ, 
როგორიცაა ალი და დევები. ადამიანმა მოიგონა ეს სულები და 
მათ პირდაპირ რომ დარჩა, შიშმა მოიცვა. ამიტომაც მათ 

დაუპირისპირა თავისივე მონაგონი კეთილი სულები. ამით 
ადამიანმა თავისი შინაგანი ბუნება წარმოაჩინა. გვიჩვენა, რომ 
მის სულში ერთმანეთს ებრძვის კეთილი და ბოროტი, რომ 
სურს მასში გაიმარჯვოს სიკეთემ. ამიტომაც ამარჯევებინებს ის 
მზსეჭაბუკებს დევებზე. ეს მისი შინაგანი სულიერი გამარჯევებაა, 
შინაგანი სრულყოფაა. მსეჭაბუკი ადამიანის სულის კეთილი 
მხარეა. მისი გამარჯვება შინაგანი სრულყოფის ნიშანია. ამიტომაც 
ადამიანს თავისი თავი მზეჭაბუკებში ეოცნებება. მას უკეე ჰყავს 
თავისი ოცნების ქალი: მზექალები და თეთრქალები. 

საკუთარ წარმოდგენებსა და ფიქრებში გარკეევა ძნელია 
და ხშირად ეს სახეებიც დიდი იდუმალებით არიან მოცულნი. 

ასე შეიქმნა მითოსური ესთეტიკის კიდევ ერთი დიდი 
სფერო, სამყარო მითოსური ფანტასტიკისა. მაგრამ, როგორც 
დავინახეთ, იდუმალების ესთეტიკა მითოსს გასცდა და 
მხატერულ ლიტერატურაშიც შევიდა. 

იდუმალების ესთეტიკა ადამიანს ყველაფრისადმი განაწ- 
ყობს რიდით. ყოველივე არსებული იმსახურებს მოწონებასა 
და პატივისცემას. რომანტიკოსი პოეტები ბუნებას რომ 
ასულიერებენ, ბუნებაში. გრნობას რომ სედავენ, ესეც 
იდუმალების ესთეტიკაა. რაოდენ ცხადად გამოთქვამს ამ·ჯ;



ნ. ბარათაშვილი: „მწამს, რომ არს ენა რამ საიდუმლო 

ფასაკოთ ღა უსულთ შორის““ 
დრო გავა და ბევრ საიდუმლოს ფარდა აეხდება. მაგრა8მ 

მარად დარჩება იდუმალება ამ დიდი სამყაროსი, იდუმალება 

ყოვლად ნაცნობი და მიმზიდეველი სიყვარულისა. 

რიცხყვთა ესთეტიკა 

როცა ვკითხულობთ ძველ თქმულებებს, უძველეს ეპოსს 
–, „ამირნიანს“ ან ჰომეროსის პოემებს.და ,„გილგამეშიანს“, 
ან შუა საუკუნეების რომანებს, თუნდაც, ისეთებს, როგო– 
რიცაა „ამირანდარეჯანიანი“ და „ვეფხისტყაოსანი“, ან როცა 
ვხედავთ ტაძართა სვეტების რიტმულ. რიგს, გუმბათების 
სარკმელთა სიმრავლეს, ნაგებობის “სომათა ჰარმონიას, 
ესთეტიკის კიდევ ერთ კანონს ვეცნობით. “ესაა „რიცხვთა 
ესთეტიკა“. ამ კანონის მიხედვით, სილამასე რიცხვებზეა 
დამოკიდებული. ყეელაფრის ზომას, ფორმას და განლაგებას, 
რიტმსა და სიმეტრიას განსაზღვრავს რაღაც რიცხვი. 

ძველთაძველი წარმოდგენით, რიცხვები მარტო რაოდე- 
ნობას როდი აღნიშნავენ. მათ თვისებებიც გააჩნიათ. იყო 
რიცხვები სიკეთის მომტანი და მომტანი ბოროტებისა 
(მაგალითად, 13). იყვნენ ლამაზ%ზი რიცხვები და იყენენ 
ულამაზონი, არასრულყოფილი რიცხვები და სრულყოფილნი 
,ან ზესრულყოფილნი. 

ყეელაფერზე უმთავრესია ის, რომ ყოველივეს საფუძველია 
ერთარსება სამპიროვანი ღვთაება: მამა და ძე და სული წმიდა. 
ამის წყალობით რიცხვები არიან არა უბრალოდ აღმნიშენელნი 
რაოდენობისა, არამედ თვისების გამომხატველნი. „სამი“ 
სიკეოის სიმბოლო იყო, რადგან ყველაფერს აქეს სამი 
განზომილება. ყველაფერი გაიგება სამმხრივ, როგორც, 
მაგალითად, მზე. რადგან მზე სამნაირად არსებობს: არსებობს 
თავად მზის დისკო, არსებობს მზის ნათელი და,მისი სითბო: 
ამიტომაც უყვარდათ და მოსწონდათ სამი: სამი ძმა ან სამი 
გზა სღაპრებში (,ვეფხისტყაოსანშიაც“ სამი მთავარი გმირია, 
„მათ სამთა გმირთა მნათობთა სჯირთ ერთმანეთისა მონება”. 
თორმეტი ჰარმონიის სიმბოლოა, ამიტომაც 12 სარკმელი 
32 |



ამმვენებღა ტაძართა გუმბათებს. ოთსხი ქვეყნიერ სიმყარეს 
გამონატავს და გუმბათებიც 4 სვეტზე ეკყრდჩობა. 

ყველასე მაღლა დგას „ერთი“ იგი მილიანობის 

სიმბოლოა. ყველაფერი, რაც ლამასია, მთლიანიც უჩდა იყოს: 

სხეული ვერ იქნება სრულყოფილი, თ.უ მისი მთლიანობა 

დარღვეულია; ლამახი სურაც კი მთლიანობითაა !_·ჯშჯ სო. 

როცა ძველ სურებს რომელიმე ნაწილი აკლიათ, ჩვენ მათ 
მაინც მთლიანობაში წარმოვიდგენთ, გონებით აღევადგენთ 
მაი მთლიანობას, რათა მათი სილამასე ვიგრიძნოთ. 
მთილიანობა კი ყველგან შემადგენელი ნაწილების ერთიანობაა. 

ასეთია ერთის ესთეტიკური მნიშცნელობა: ყველაფერი 
·საბოლოოდ ერთია. საბოლიოოდ ათიც ერთია და ასიც. ჯი, 

როგორ უნდა გავიგოთ ეს: მაგალითად, ათი უბრალოდ 
ცხრის მომდევნო რიცხვი როდია, ათი ერთი მილიანობაა, 
ერთიანობაა, ე.ი. ერთია. ასევეა ასი, ერთიანად აღებული, 
და ასეთივეა ჩებისმიერი სხვა რამ რიცხვი. 

ყველაფერი რაღაც ნაწილისაგან შედგება და ამასთანავე 
ერთი მთლიანობაა. ეს ქმნის საგნების სილამაზსეს. ამიტომაა 
ერთი სილამასის სიმბოლო. 

ორიც სილამაზეს 'ემსახურება, მაგრამ „ერთის“ საშუალე- 

ბით. ყეცადოთ ამის კარგად გაგებას. ყოველ არქიტექტურულ 
ჩნაგებობაში საჭიროა სიმეტრია. ყველა კარიბჭეს, ყოველ 
სარკიელს ან თაღს აქვს ორი მხარე. როცა ორი სეეტი დაჯას, 
ისიჩი ერთნაირად უნდა იდგნენ, ერთმანეთს შეესაბამებოდნენ 
და აVონასწორებდნენ, ანუ ერთმანეთის სიმეტრიულნი უნდა 
იყვჩეჩ. არ ივარგებს, რომ ერთი სხვაგვარად იდგეს და მეორე 
სხყაგვარად. ერთი სვეტი მეორეს გულისხმოას. 

სიმეტრიის კაჩონი რიცხვებს ემყარება, უპირატესად ორ 
ერთსა და შემდეგ სდება მისი რიცხობრივი გართულება. 
სხსვაგვარად: ორი ან ოთხი სვეტი როცა სიმეტრიულად 
დაას, ისიჩი ერთ მთლიანობას ქმნიან. სურასე რომ- ორი 

სურათია, ისინიც ერთმანეთის სიმეტრიულნი უნდა იყვნენ 
და სურის მთლიანობას არ არღვევდნენ, სიმეტრიას ემყარება 
„ალექსთაწყობაც, მაგალითად, რუსთეელურ სტროფში 4 
სტრიქონია, ყველა სტრიქონი 16-მარცვლოვანია. 16 ამ ლექსის 
სასომია. რითმები ყველა სტრიქონში ერთნაირია. ეს იმას 
ჩიჟშნავს, რომ ოთხივე სტრიქონის საერთო რითმაში მსგავხი 

33



მარცვლები ერთნაირი რაოდენობისაა. 
რიცხვულ ესთეტიკას ემყარება სახვითი ხელოენების 

კიღევ ერთი საინტერესო კანონი. მას „ოქროს, კვეთის“ წესი 

ჰქვია. ადამიანის სხეული რომ მიმსიდველი იყოს, იგი „ოქროს 

კვეთის“ წესს უნდა ემორჩილებოდეს: თავის ნაწილის სიგრძე 
(მკერდიდან) ისე უნდა შეეფარდებოდეს მკერდის დაბლა 
ტანის სიგრძეს, როგორც ეს უკნასკნელი ადამიანის მთლიან 
სიმაღლეს. თუ პირველს აღვნიშნავო #-თი, დანარჩენი ტანის 
სიგრძეს 8 ასოთი, ხოლო მთლიან სიმაღლეს C-თი, მაშინ 
„ოქროს კვეთის ფორმულა ასეთი იქნება: #:8=8:C. ამ 
პრინციპზეა აგებული ძველი და შუასაუკუნეობრივი ტაძრები. 
ამ წესის მიხედვითაა შექმნილი რენესანსული ქანდაკებები 

და ადამიანის ფერწერული გამოსახულებანი. 
უძველეს თქმულებებში სამი მზე გეხვდება. არსებობს ერთი 

მთავარი მზე და მას სამი სახე აქვს: ისინი ერთმანეთისაგან 
გაჩსხვავდებიან: პირველია მზე-ღვთაებრიეი, მეორე – მზე 

ნადირობისა და მესამე – მზე პურადობისა. სამი მზის 
წარმოდგენა უკვე ხელოვნებაა. და ეს იმიტომ, რომ არავინ 

წარმოიდგენს სამ მზეს და ორ მთვარეს, თუ მასში მხატერულ 
აზრს არა დებს. ჩვენ ზემოთ გავიხსენეთ კითხვა – თუ შეიძლება 
ქვეყანა უფრო ლამაზი იყოსო. ხალხმა წარმოიდგინა სამმზიანი 
ქვეყანა. გალამაზდა თუ არა ამით სამყარო? ვინ იცის! სილამაზე 
ყეელას თავისებურად ესმის. ოღონდ ეს კია, რომ ეს სხვაგვარი 

სილამაზეა, ამგვარი სილამაზე იმას შეუძლია მოიწონოს, ვისაც 
უცნაური მშვენებანი იზიდავენ. სამი მზის სილამაშსე ასასულია 
„ქეფხისტყაოსანში“. 

ოთხი ითვლებოდა ყველაფრის მშობლად. „ამას თავისე- 
ბურად განმარტავდნენ, დაუკვირდნენ ერთ რამეს: ერთიდან 
ოთხამდე ყველა ციფრის ჯამი ათს იძლეოდა (1+2+3+4=10). 
თანაც მაშინ, ასეთი რწმენა ბატონობდა: ამქვეყნად 

ყველაფერი შედგება 4 ელემენტისაგან: ცეცხლი, წყალი, 
მიწა და ჰაერი. ყველაფერი, რაც კი არსებობს საგნად, 
8ნივთად თუ სხეულებრივად, ოთხ ელემენტს შეიცავსო; 

ზოგიერთი რამ შეიცავს მხოლოდ ერთ-ერთ მათგანს, 
მაგალითად, წყალს ან მიწას. ადამიანი კი ოთხივე ელე- 
ჯქნტს შეიცავს: „ცეცხლს“ – სხეულის სიობო, „წყალს“ –



სისხლი, „მიწას“ – ხორცი და ,„ჰაერს“ – სუნთქვა. ამგვარი 

გაგება ფართოდ გავრცელდა. იგი გვგხვდება ქართულ 
აგიოგრაფიაში, „ვეფხისტყაოსანში“ და „დავითიანში“. 
ნესტანის წერილში ეკითხულობთ: 

ღმკროს·· შემვედრე, ნუთ'უ კელა დამხსნას სოფლისა 

ფრომასა, 

ცეცხლსა, წყალსა და მიწასა, ჰაერთა თანა ძრომასა, 
მომცნეს ფრთენი და აღეფრინდე, მივჰხედე მას ჩემსა 

ნდომასა, 

დღისით და ღამით ეჰსედვიდე მსისა ელვათა კრთომასა“. 

ესთეტიკა სულისა 

მითოსურ ხანაშივე ისახება სულისა ესთეტიკა და შემდეგ 
კიდევ უფრო და უფრო ძლიერდება. 

აკამიანმა ხე, ქვა, მდინარეები, ყვავილები, მთები და 
ვარსკვლავები სულიერებით “შემოსა. მათში ადამიანური 

სული იგულვა. 
დიდი სიკეთის მანიშნებელია, როცა ადამიანს სწადია თავისი 

სული გაუნაწილოს უსულო საგნებს, მათ უწილადოს ყველაზე 
მაღალი, რაც თვითონ გააჩნია. ამიტომ საგანთა გასულიერება 
თავად ადამიანის სულიერი ცხოვრების დასაწყისია. ამიერიდან 
მან თავის თავში შეიგრძნო თავისი სული. 

ადამიანმა: გააადამიანურა ბუნება: ყველაფერს თავისი ენა 
აქვსო. ყვავილები ერთმანეთს ესაუბრებიან, ხეები ყველაფერს 
გრძნობენ და ამიტომ შრიალებენო. ქარი დარდს უქარვებს 
ხეებს, შორს მიაქვს მათი სევდა. და როცა ხეები ვერ ძლევენ 
დიდ ნაღველს, ზეზეულად კედებიან. მაგრამ რაზე საუბრობენ 
ხეები? ჩვენ არ გეესმის მათი ენა, თორემ ისინი ხშირად 
ფიქრობენ სეცაზე, ღრუბლებსა და წყაროებსე. ლამაზხია 
ამგვარი რწმენა. ამიტომ ის დღემდე შემორჩა პოეზიას: 

„ - იქვი, არჯაცკელიი, ხვიარავ, 
ქსანსე ვინ ჩამოიარა? 
- რა ვი, ღრუბლებზე ეი]იქრობდი 
და არა გამიგია რა. 
- მეც სხვათაშორის ვიკითხე, 
სალაპარაკოდ კი არა“ (ანა კალაჩდაძე) 

35



კვლაე გავიხსეჩოთ ნ. ბარათაშვილი: „მწამს, რომ “არს 
ენა რამ საიდუმლო უასაკოთ და უსულთ შორის'“ 

არავის ესმის ხეებისა, მაგრამ ხალხი ამბობს, რომ იყოო 
ერთი კაცი, რომელიც კარგად იგებდა ბუნების ენას. ხეებს, 
ყვავილებსა და ჩიტებს ისე ესაუბრებოდა, ჩვენ რომ 
ერთმანეთს ვესაუბრებით. მას მინდია ერქვა. ბრძენი მინდია 
ვაჟა-ფშაველამ გამოიყვანა თავის პოემაში ,,გგველის-მჭამელი“. 
ვაჟას მინდია ბრძენკაცია, ბუნების დიდი მცოდნე და 
მოყვარული. გრძნობს, თუ როგორ წუხს ბუნება, როცა კაცი 
ხეებს ჭრის და ფრინველებს ხოცავს. 

· ადამიანს ყველაფერი შეუძლია შექმნას, მაგრამ ვერ 
შექმნის ბუნების სილამახეს. ეს აწუხებდა მინდიას, მაგრამ 
ვერვინ გაუგო და დაიღუპა ეს დიდი სულის კაცი. 

მითოსური ესთეტიკიდან მოყოლებული ფიქრობდნენ, რომ 
საგნებს ალამაზებს მათი სულიო. როცა ლამაზს ქანდაკებას 
ხედავდნენ, ეგონათ, რომ მოქანდაკემ მასში თავისი სული 
ჩაასახლაო. ამ სულითაა ლამა%ზი ვარდიც და ქანდაკებაცო. 
ადამიანი რომ სილამასით ტკბება, მაშინ საგჩნის სულსა 
გრძნობსო. სილამაზეს გრიმძნობს ლამაზი სული, მსგავსი 
შეიცნობს მხოლოდ თავისსავე მსგავსს. თუ დავგუკვირდებით, 
ასეთი აზრი ხელაღებით უარსაყოფი როდია. უთუოდ კარგი 
რწმენაა, რომ ვინც სილამასეს გრძნობს, ლამაზი სულის 
პატრონიაო. ვინც სილამაზეს არარად აგდებს, უსულგულოდ 
ირაცხებოდა. ასე თავისებურად გამოსჭვივის აქედან 
ცნობილი იდეა, რომ სილამაზე აკეთილშობილებს ადამიანს. 

ნიკო ფიროსმანაშვილი ხშირად ხატავდა ბუნებას. მის 
სურათებ“ზე ხეებიც კი მოწყენილია. ხეების მოწყენა შეიძლება 

პოეტური სიტყვით ითქვას, როგორცა ეს ვაუას „ხმელ წიფელშია“, 
მაგრამ სურათზე რომ სეედიანი ხე ჩანდეს, მართლაც საოცარია. 
ეს მხოლოდ დიდ ხელოვანს ძალუძს. ფიროსმანისებური სტილის 
ფრანგი მხატვარია ანრი რუსო. მის სურათებზედაც ჩანს მწუხარე 
ხეები. ისინი თავისით ირხევიან, ისე, რომ ქარი არსადა ჩანს. 
თითქოსდა, თავისი ძალით მოძრაობენო, თითქოსდა, თავისივე 
მწუხარე სული ამოძრავებდეს. 

ქველაზე მძაფრად სულის გამოხატვა მოცემულია 
ფრესკაზე და, საერთოდ ქრისტიანულ ხელოვნებაში, 
გოთიკურ ტაძრებში, საგალობელში. ფრესკის ავტორები 

36



ცდილობენ სსეულდი სულზე დაიყვანონ, განცვირთონ 

ადამიანი სსეულისაგან. ეს ისეთი მისანი იყო. რო ითაითქოსდა 

მსატვრობის ბუეჩნებას ეწინააღმედეგებოდა. მხოლსოდ 

რენესანსის ეპოქის მხატვრებმა შშეიდეს სხეულის გასულღი- 

ერება. ააღორძინეს ანტიკური იღეალი: „ჯანსაღ სხეულში 

ჯანსაღი სულიაო“ და ამ სიტყვებს ახალი ასრი “ესძინჩეს. 

ჯანსაღი სული ჯანსაღ სხეულში 

ძველი ბერძნული ქანდაკება გამოსახავდა ადამიანის 
ლამას სხეულს. მასში ჩანდა ფისიკური ძლევამოსილება და 
ჯანის სიმრთელე. გარეგნული სრულყოფილებით 
გამოირჩევიან უძველეს ქართულ თქმულებათა გმირებიდ: 
ამირანი და ბაღრი, მ'სეჭაბუკი და ცისკარა და კიდევ მეტად 
– მშვენიერი ქალები: დალი და ეთერი, მ სექალი და სამძივარი. 

თვეალნათლივ ვხედავთ მათ სილამასეს. მათ სახეებ“ში 
ჩანს ცნობილი ესთეტიკური. პრინციპი: ჯანსაღი სული 
ჯანსაღ სხეულში. 

ამ სიტყვების ასრი თითქოს სავსებით ჩათელია. 
მართლაცდა, იდეალურია, თუ კაცი სრელყოფილია გარეგ- 
ნულადაც და სულიერი ბუნებითადც, თუ ლამა“სი პიროვნება 
ძალმოსილიცაა და კეთილიც. მაგრამ ამ სიტყვებში კიდეე 
უფრო რთული აზრია. შევეცადოთ მის გაგებას. 

ძველ საბერძნეთში ამ სიტყვებში შემდეგ ა'ხრსაც სდებდნენ: 
ჯანსაღი სული მხოლოდ ჯანსაღ სხეულში შეიძლება იყოსო. 
შეუძლებელიაო, რომ გონჯ ადამიანს ლამაზი სული ჰქონდესო. 
თან ეს იმდენად სწამდათ, რომ ძველ სპარტაში თუ ახალშობილს 
ჯანის სიმრთელეს ვერ შეატყობდნენ, უფსკრულში აგდებდნენ. 
ფიქრობდნენ, მისგან კეთილი სული ვერ დადგებაო. 

კარგი იყო, სულით და სხეულითაც ერთიანი სიჯანსაღე 
რომ მოსწონდათ. მაგრამ პრიმიტიული იყო მათი შეხედუ- 
ლება, რომ ნაკლოვან სხეულში ვერ იქნება კეთიილი სულიო. 
არადა, რამდენი გენიოსი იცის ისტორიამ, რომლიებიც 
ფისიკურად ვერაფრიო გამოირჩეოდნენ. ისიჩი სპარტაში 
რომ დაბადებულიყვნენ, ადრევე დავგკარგებოდნეჩ კაცობ- 
რიობას. გავიხსენოთ, თუ როგორ დაუპირისპირდა იმ ძველ 

3



ახრს ვიქტორ ჰიუგო გუინპლენისა და კეასიმოდოს სახეებით. 
- მათ მახირჯ, სხეულში ხომ კეთილი სული ბინადრობს. 

ქრისტიანულმა ხელოვნებამ სხვა პრინციპი ირჩია. ადამიანი 
მხოლოდ სულიერად გააიდეალა და ხორციელი ბუნება კი 
მთლიანად უგულებელყო. ამიტომაც ფრესკებსე გამოსახული 
პიროვნებანი ხორციელებისაგან დაცლილეინი არიან. 

ხორციელი და სულიერი ბუნების ჰარმონია რენესანსის 
დროინდელმა ხელოვნებამ ააღორძინა. ასეთებია „ვეფხის- 
ტყაოსანის“ გმირები. ასეთებია რაფაელისა და მიქელან- 
ჯელოს სახეები. 

დროის მითოლობიჭაცია 

მითოსთან ქართული ესთეტიკის კავშირი მრავალმხრივია. 
ჩვენ საუბრებში ყკელაფერს ვერ შევეხებით. მაგრამ 
'სემოთქმულის გარდა, გვსურს ვისუბროთ დროის მითოლო- 
გიზაციასეც. ეს საკითხი ერთგვარად რთულია. მკითხველს 
შეუძლია გვერდიც კი აუაროს მას. მითოსისა და ესთეტიკის 
კავშირი ისედაც გამოჩნდება. თუმცა თავისთავად იგი 
საინტერესო საკითხია და ბევრ რაიმეში ღრმად ჩაგვახედებს. 

რას ნიშნავს დროის მითოლოგიზაცია? 
ბუნებასა და ცხოვრებაში ყველაფერი გარკვეულ დროსა 

და გარკვეულ ადგილას ხდება. ყველაფერს .თავისი დრო 
და ადგილი აქვს. ასეთ დროს კონკრეტული დრო ჰქვია. 

მთელი ჩვენი ცხოვრება დროში განსაზღვრულია, კაცის 
ყეელა საქმეს თავისი დრო აქეს. ისტორია წარსულის ამბებს 
დროული თანმიმდევრობით მოგეითხრობს, გვიხსნის 
„ქორონიკონის (ანუ წელთაღრიცხვის) კენტსა და ლუწს“. 

მაგრამ როდის მოხდა „ვეფსისტყაოსანში“ აღწერილი 
ამბები? რუსთაველი არას ამბობს, ი“უ როდის ცხოვრობდნენ 
ნესტანი და თინათინი. სულ სხვა ამბავია, თუ ჩვენ ვხვდებით, 
რომ ისინი თამარის ხანას ასახავენ. თვით პოემაში კი 
ამაზე არაფერია თქმული. როდის -მოხდა ამირანის ამბები? 
როდის ცხოვრობდა მ'სეჭაბუკი? 

მითოსურ თხზულებებში ღრო სრულიად არა სჩანს. ეს 
იმიტომ, რომ იმგვარი ამბები სულ სხვადასხვა დროს 

38



შეიძლებოდა მომხდარიყო. ერთს კი ვატყობთ, ამგტვარი ამბები 
შორეულ. წარსულს უნდა ეკუთვნოდეს. მაგრამ წარსულიც 
ხომ ძალსე დიდია. თანაც “სღაპარშმი ხოგჯერ იმნაირი 
ამბებია მოთხრობილი, რომ ისინი ადრეულ წარსულშიც 
შეიძლებოდა მომსდარიყო და სულ· მშორეულმიაც. ამბები 
ისყა მოVოდებული, რომ კონკრეტულ დროს არ უკავშირდება. 

ამას ვუწოდებთ დროის მითოლოგისსაციას. 
გავიხსენოთ დასაწყისში ჩეენ მიერ მოსმობილი მესხური 

თქმულება (მომღერალი სიმღერისაგან დაიწვის.. ცეცხლი 
სატრფოსაც ედება და ისიც დაიფერფლიება..ე). არსაიდან 
ჩანს, როდის მოხდა ეს ამბავი. დროის მითოლოგიზაციით 

ეს ამბავი მრავალ დროს შიძლეება განვაკუთვნოთ. დროის 
მითოლოგისზაციით აზსრი განსოგადდება. „ამბავი ყველა 
დროის კუთვნილება ხდება. 

დროის მითოლოგი ” საცია უარყო აგიოგრაფიულმა მწერლო- 
ბამ. „შუშანიკის წამებაში“ ძალსე ხმირია მითითება, როდის 
მოხდა ესა თ'უ ის ამბავი. ასეა სხვა ამგვარ თხზულებებშიაც. 

დროის მითოლოგი'საცია საისტორიო ნაწარმოებებშიც 
გავრცელდა. უძველესი ქართული საისტორიო თხზულებები 
შესულია კრებულში, რომელსაც „ქართლის ცხოერება“ ჰქვია. 
„ქართლის ცსხოვრება“ იწყება XI საუკუნის ისტორიკოსის 
ლეონტი მროვედლის „მეფეთა ცხოვრებით“. აქ საქართველოს 
მეფეების ამბებია მოთხრობილი. ეს საისტორიო ნაწარმოებია 
და მასში მითითებული უნდა ყოფილიყო თარიღები. მაგრამ 
ლთეონტი მროველი არ ათარიღებს “ამბებს, აქაც შემოსულა 
დროის მითოლოგისაცია. ავტორი ამბებს “სღაპრებივით 
გვიყვება. ამით ეს საისტორიო თხზულება მხატვრულ 
ნაწარმოებს ემსგავსება. ისტორიული გმირები ლიტერატუ- 
რული პერსონაჟებისგვარად არიან წარმოდგენილი. 

დროის მითოლოგიზაცია მითოსიდან მსატვრულ ლიტერა- 

ტურაშიაც გავრცელდა. 
XII საუკუნიდან ჩვენში საერო მწერლობა წარმოიშვა და 

მან იმთავითვე დროის მითოლოგიზაცია გამოიყენა. ეს კარგად 
ჩანს მოსე ხონელის სარაიჩდო რომანიდან ,,ამირანდარეჯანიანი“. 
იგი ინდოთ მეფის აბესალომის ამბებით იწყება. შემდეგ მრავალი 
გმირის (ამირანის, ბადრი იამანიძის, ინდო-ჭაბუკის, ამბრი არაბის 
და სხვათა) თავგადასავალს ვეცნობით. აქ დრო არსად ჩანს. 

39



ამას ითხოვდა ამ რომანის ფანტასტიკური შინაარსი, 

დროის მითოლოგისაცია ახალი ხანის მწერლობაშიც 
გვხედება. ვაჟას პოემებში არა ჩაჩს დრო. თითქოსდა, გამონაკ- 
ლისი უჩნდა ყოფილიყო „ბასტრიონი“, რომელიც. როგორც 
(ცნობილია, 1660 ზწლის კახეთის აჯანყებას უკავშირდება, 
მაგრამ არც ამ ნაწარმოებშია დროის მითითებანი. დროზე 
მიგვითითებს სოლმე რომელიმე ნივთი, საგანი ან ადგილი, 
მაგრამ ვაჟას მხატვრულ. სამყაროში არც ასეთი მითითებანია. 
სგყელის-მჭამელში“ ერთგან თამარია ნასსენები, მაგრამ 
ესაა სოგადი სახე და არას გყაუწყებს მოქმედების დროზე. 

დროის მითოლოგიზაცია მხატერობაშიაც გამოიყენეს. აქაც 
მას ესთეტიკიური დანიშნულება მიენიჭა. ცნობილია რაფაელის 
დიდი ტილო „ათენის სკოლა“. ათენის სკოლა ძვ. წ. V 
საუკუნეში დააარსა პლატონმა. აქ მისი მოწაფე იყო 
არისტოტელე. რაფაელის საურათზე აკადემიის კიბეებზე 
ჩამოდიან პლატონი და არისტოტელე. მათ მოჰყვება მრავალი 
სწავლული. მათ შორის ბევრი შუა სჯკკუნეკბის ცნობილი 
ფილოსოფოსია. მოწაფეთა შორის ჩახატულია თვით რაფაელის 
ავტოპორტრეტი. ასეა დარღვეული დროის კონკრეტულობა 
და რაფაელმა მითოლოგი'საციის წყალობით ამ ნაწარმოებებში 
მრავალი დრო გააერთიანა. ამით მან მოახერხა სსვადასხვა 
დროის მოღვაწეთა სულიერი ნათესაობა ეჩვენებინა. 

ნუ გვეგონება მოულოდნელი, თუ მსგავს მოვლენას 
დავინახავთ აკაკი წერეთლის „თორნიკე ერისთავში“. მსგავ- 
სება ისევ დროის მითოლოგიზაციაშია. პოემის ბოლოს 
ერთადაა წარმოდგენილი ნინო, თამარი და ქეთევანი, სამი 
სიწმიჩნდე ჩვენი წარსულისა. ასეთი წარმოდგენით, იშლება 
ღრო“ული შ%ღვარი IV-XII-XVIს საუკუნეთა შორის. დროული 

“სსღვარის წაშლით სამი სახე ერთიანდება და ამით მაღლდება 
მხატვრული ზემოქმედება. 

შექსპირმა „ჰამლეტში“ მამის აჩრდილი შემოიყვანა, რათა 
გმირებს წარსულთან კავშირი დაემყარებინათ. 

ასე მრავალმხრივ გამოიყენა ლიტერატურამ? დროის 
მითოლოგიზაცია. 

40



მითოსი და მწერლობა 

ადამიანი როცა წარსულზე ფიქრობს, -უკეთ გრძნობს 

აწმყოსაც და მომაყალსაც. აწმყო ცვალებადია, მომავალი 
უცნობი. მხოლოდ წარსულია საბოლოოდ დასრულებული. 
თუმცა წარსული თანდათან თვალს ეფარება, ბევრ რამეს 

დროის ბურუსი ფარაეს, მაგრამ ადამიაჩნს არ შეუძლია 
დაკარგოს წარსული. და ყოველმხრივ აცხოგელებს მას. 

თანაც ისე, რომ წარსული წარსულისათვის კი არა, არამედ 
დღევანდელობისა და მომავლისათვის მოიხმოს. 

ყვქელაზე მეტად ამას ახორციელებს ისტორიისადმი ესთე- 
ტიკური მიდგომა. ესაა ესთეტიკის ერთ-ერთი დიდი მიწანი. 

„წარსულის მხსატვრული მემკვიდრეობის ღრმა შესწაელა, 
მისი მოახლოვება თანამედროვეობასთან, ღრმა და მრავალ- 
მხრივ ძიებებს ითხოვს. განჭერეტა და ძიება ერთმანეთს 
ერწყმის. ისინი ხელს უწყობენ დღევანდელი კულტურის 
გამდიდრებას, მის შემოქმედებით შესაძლებლობებს აფართო- 
ებენ, აფართოებენ „თავისუფლების სექტორ"“. ჭვრეტა 
უკავშირდება სელოვნებას, ძიება – მეცნიერებას. ლიტერა- 
ტურათმცოდნეობა და ხელოვნებათმცოდნეობა მეცნი- 
ერებანია, რომლებიც ებრძვიან კულტურის სიკვდილს. მათ 
ცოცხალი წარსული შემოჰყავთ ცოცხალ აწმყოში. ისინი 
ახორციელებენ დროთა კავშირს, სალხების ურთიერთობას, 
განამტკიცებენ კაცობრიობის ერთიანობას“ (დ. ლიხაჩოვი). 

ყოველი დრო წარსულს ახლებურ ესთეტიკურ ასრსა 
სძენს. ესთეტიცას ძალუძს არაესთეტიკურ მოვლენებსაც 
ესთეტიკური მნიშენელობანი მიანიჭოს. აი. ერთი მაგალითი: 
ჩვენს მუზეუმებში შემონახულია კოლსური (ჯულები. ზსოგი- 
ერთი სამსსვერპლო ჩანს. ამ ცულებით უჩდა შეეწირათ 
მსხვერპლი. დღეს მათი მიმსიდველიბა მსოლოდ ესთეტი- 
კურია. ჩვენ მოგეწონს მათი მშვენიერი ფორმა. სისადავე 
და დახეეწილობა. სხვა ყველაფერმა მნიშვჩნელობა დაკარგა. 
აქაც წარსული ცოცხლდება მხოლოდ ესთეტიკისათვის. 

ყოველ დროს თავისი წარსული აქვს. ხან ახლობელი და 
ხანაც უყრო რმორეული. სულ რამდეჩიმე ათეული წლის. 

უკან ჩვენში ყურადღებას უფრო აქცევდჩეჩ შეცხრამეტე 
საუკუნეს, ანტიცკურ ხანას ან რენესანსს: ბოლო დროს 

41



გაცილებით გაცხოველდა ინტერესი შუა საუკუნგებისადმი 

თვით რენესანსელები თავიანთ უშუალო წარსულს, შუა 
საუკუნეებს, განუდგნენ და ანტიკურობას მიმართეს. ისინი 
ჰგვანდნენ ყმაწვილებს, რომლებიც მშობლებს უპირისპირ- 
დებიან და პაპებთან ახლობლობენ (ა. ლოსევი). რომანტი., 
კოსებმა კვლავ ააღორძინეს შუა საუკუნეები. ჩვენში დრო 
ცდილობს წარსული იუმორით წარმოგვიდგინოს. წარსულის 
პიროვნებებით წარმოდგენის ყველასზე სრულყოფილი გზა 
კი ესთეტიკური გზაა. ეს ჩვენ თვით წარსულიდან შეგვიძლია 
ვისწავლოთ. მითოსი თუ შემორჩა, ეს უპირატესად ხელოვნების 
დამსახურებაა და, განსაკუთრებით, ლიტერატურისა. 

ვნახოთ, თუ როგორ აცოცხლებს მწერლობა შორეულ 
მითოსს. 

ჯ.. 

თავდაპირველად ლიტერატურა ფოლკლორიდან წარმო- 

იშვა. ჩვენში კი ეს სსვაგვარად მოხდა. ქართულ მწერლობას 
დასაწყისში ნიმუშად ჰქონდა ბერძნული ლიტერატურა, მაგ- 
რამ ხალხურმა შემოქმედებამ მასსედაც დიდი გავლენა იქონია. 

ფოლკლორი მწერლობაზე ორგვარ გავლენას ახდენდა. 
მწერლები იყენებდნენ ხალხურ ამბებს, მათზე აგებდნენ 
თავიანთ ნაწარმოებებს. ასე შეიქმნა „ამირანდარეჯანიანი“, 
ნაწილობრივ „ვეფხისტყაოსანიც“, ვაჟას პოემები ან „არსენა 
მარაბდელი“. გარდა ამისა, მწერლები იყენებენ ფოლკლორის 
მხატვრულ ხერხებს, მასში შემუშავებულ ესთეტიკურ 
პრინციპებს. ჩვენ ზემოთ ამის ბევრი ნიმუში მოვიყვანეთ. 
ვნახეთ, მაგალითად, თუ როგორ გამოიყენა ლიტერატურამ 
მზის ესთეტიკა ან დროის მითოლოგიზაცია. კვლავ კანონთა 
ძიებას რომ არ ვეცადოთ, უბრალოდ ჩავხედოთ და 
მოვისმინოთ, თუ როგორი თხრობაა სულხან-საბა ორბელიანის 
იგავებში. დავუკვირდეთ, როგორ -იწყება ან როგორ მთავრდება 
ისინი, როგორი მარტივი და ნათელია თხრობა. მათში უთუოდ 
ვიგრძნობთ ქართული ზღაპრის კეთილმყოფელ ზგგავლენას. 

„წმ. ნინოს ცხოვრებაში“ დამდაბლებულია მითოსური 
ღვთაებანი: არმაზი და ზედენი, ქართველების ძველთაძველი 
ღმერთები: გაცი და გაიმი. 

თვით „შუშანიკის წამებაში. ნახსენებია მითოსური 
42



პერსონაჟები – დევები. უმანიკი ეუბნება ვარსქენს: მამა 
შენმა კეთილი ხალ'ხი შემოიკრიბა, შენ კი დევები ღაიახ- 
ლოვეო. შუმანიკი მათში სპარსელებს გულისხმობს. 

დევებს თავდაპირველად სპარსული თქმულებებიდან 
ეცჩობოდნენ. ქართველებმა ისინი თავიანთ თქმულებებში 
შემოიყვანეს. ეს ასახულია „შუშანიკის წამებაშიც“. იველ 
თქმულებებში დევებს მსეჭაბუკები ებრძვიან. ხან მ'სეჭა- 
ბუკები იმარჯვებენ, ხანაც დევები. ხალხს კი რჩება მარადი 
რწმენა დევთა დამარცხებისა. ესეც თავისებურად არეკ- 
ლილია იაკობ ხუცესის თხზულებაში. 

კიდევ რამდენიმე მაგალითს, გავიხსნენებთ აგიოგრა- 
ფიიდან. 

არსებობს ერთი აგიოგრაფიული ნაწარმოები უცნობი 
ავტორისა „ევსტათი მცხეთელის წამება“. 

ეს იყო მეექვსე საუკუნეში. ქაროლში სპარსელები 
გაბატონდნენ. ხალხში ფეხი მოიკიდა ცეცხლთაყვანის- 
მცემლობამ. ამას ხელი შეუწყო მხის ძველმა რწმენამაც. 
ცეცხლისა და მზის თაყვანისცემა ერთმანეთს .-ჰგავდა. 
ცეცხლთაყვანისცემა სპარსთა გავლენას აძლიერებს. „ევსტათი 
მცხეთელის წამების“ ავტორის მიზსანია, დაამდაბლოს 
სპარსული ღმერთებიც და მზის ძველი რწმენაც. ის წერს: რა 
ღმერთიაო მზე ან ცეცხლი, როცა მზის დაბმელება ღრუბელს 
შეუძლია, ხოლო ადამიანს ძალუძს ჩააქროს ცეცხლ.იო. 

ასე ხდებოდა მსის ლმერთობის განქიქება, ამ გზით 
უაყოფენ მზსის ესთეტიკასაც, რადგან ქრისტიანობა ვერ 
ეგუებოდა, რომ სილამაზის წყაროდ მზე მიჩნეულიყო. თუმცა 
მთლიანდ მაინც არ უარყვეს მსე და ის მხოლოდ ღეთაების 
სიმბოლოდ ჩათვალეს. ქრისტიანულ საგალობლებ“ში ღმერთს 
ეწოდება მზე სიმართლისა, მჭსეთა-მზე. მზე მაინც ჩანს, მაგრამ 
როგორც ხატი და სახე მშვენიერების პირველწყაროსი. 
ამიტომაა, რომ ფრესკებზეც გვხედება მსის გამოსახ-.ულება. 

აგიოგრაფიულ. თხსულებებში მრავალი სასწაულმოქმე- 
დებაა აღწერილი. სასწაულმოქმედებითი ძალა ამკობდა წმინ- 
დანებს. ისინი განწირ ულ ავადმყოფებს კურნავდჩენ. ბრმებს 
თვალს უხელდნენ, დავრდომილს აღადგენდჩენ. მათ. სსვაგვა- 

რი სასწაულებიც ხელეწიფებოდათ. სასVა ულქმედებანი 
ხმირად ხალსური შემოქმედებიდანაა აღებული, სასწაულებს 

43



ლიტერატურაში იდუმალების ესთეტიკა შემქონდა. 

ლადო გ'უდიაშვილს აქვს ერთი ასეთი ჩახატი: კაცი ზის 
მაღლა ხის ტოტებსე და სემოდან ჩამოწვეთილ. თაფლს გე- 

მოს უსინჯაეს. ქვევით მარტორქაა, რიომელიც კაცს შთან- 
თქმით ემუქრება, მაგრამ მაღლამჯდომს ვერა სწ ვღკბჯ ეს სე 
ცხოვრების ხეა; და თაფლი, 'სევიდან რომ იღვენთება, ცხოვ- 
რების სიტკბოა. საიდანღაც მოსულა ორი თაგვი, ერთი თეთ- 
რი და მეორე შავი. ისინი ხეს ძირში ღრღნიან ისე, რომ საცაა 
ცხოვრების ხე წაიქცევა და ადამიანი სიკვდილის ჭზვედრი 
შეიქმნება. თაგვები დღისა და ღამის სიმბოლოებია. ისინი 
ადამიანს სიცოცხლეს უმოკლებენ და სიკვდილს უახლოექვდებენ. 

ეს იგავი „ბალავარიანშია“ ჩართული. „ბალავარიანი“ 
თავდაპირველად. ინდური მითოლოგიური ეპოსიდან წარმო- 
იშვა. ზემომოყვანილ იგავში ცხოვრების წარმავლობაა 
გამოხატული., აქ დროც-კი გასიმბოლოებულია. უძველეს 
მითოსიდანვე დროს სიკვდილ-სიცოცხლეს უკავშირებენ. 

ერთი ძალზე რთული საკითხიც. ჩვეჩ არც ვაპირებდით 

ამ საუბრებში მასზე სიტყვის ჩამოგდებას, მაგრამ სოგადად 
მისი მოხსენიება თუ მაინც გადავწყვიტეთ, ეს ერთგვარად 
გამართლებული უნდა იყოს. საქმე ისაა, რომ ეს საკითხი 

ფრიად აქტუალურია. თანამედროვე ლიტერატურაში. ჩვენს 
ლიტერატურათმცოდნეობაშიც მკვიდრდება იგი და მომა- 
ვალშიც, ალბათ, უფრო გაღრმავდება. ამიტომ ვამჯობინეთ 
მასსე შეჩერება. 

ეს საკითხი უძველესი წარმომავლობისაა. ისიც მითოსს 
უკავშირდება. ზოგადად იგი ასე გამოითქმის: დროის ღრმა 
გაგება შესაძლებელია სიკვდილთან მისი დაკავშირებით. 
ადამიანი კარგად ეერ გაიგებს დროს, თუ არ ახსოეს 
სიკვდილი. ადამიანს უნდა ახსოვდეს, რომ მისი ცხოვრების 
დრო უსასრულო „არაა. ამიტომ უნდა დააფასოს დრო, სი- 
ცოცხლე მით.უფრო ლამაზად და აზრიანად უნდა გაატაროს 
კაცმა. აკი ვაჟა-ფშაველა ამბობდა: 

„ღმერთმა გიშველოს, სიკედილო, 
სიცოცხლე შვეჩობს “ უკნ·ითჯ 

ეს საკითხი ,ბალავარიანში“ გამოხატულია ერთი ასეთი 
ამბით. ინდოეთის მეფე აბენესს შვილი არ ესვა. ღმერთს 
შმესთხოვა და ებოძა ვაჟიშეილი, რომელსაც იოღდასაფი 
44 '



დაარქვეს. იოდასაფს სრდიდა 'სანდან აღმ სრდელი. უფლის- 
წული ისრდებოდა ყველასაგან განცალკევებით, კრო ·–1ი უვალ 

კოშკმი. სანდაჩმა მას ყოველგვარი სიბრძნე შეასწავლა 
როცა იოდასაფის აღხრდა დასრულდა და იგი ხაღ·ხ·(·]ი 

გამოიყვანეს, მან იხილა მოსუცი. უფლისწული მოხუცის 
ნახვამ გააოცა, იკითხა, თუ რატომ აქვსო მას ასეთი სახე; 
აუხსნეს: მრავალი წელი იცხროერაო. უფლისწული ვერაფერს 
მიხედა. არ იცოდა, რა არის წელი, რა არის დრო. მას 
ყველაფერი ასწავლეს, მაგრამ არ შეუსწავლია. ცოცხალი 
სიცოცხლე, ცხოვრების ავ-კარგი, სიკვდილ-სიცოცხლის ღრმა 
აზრი. ამიტომაც ვერ მიხედა, თუ რაა დრო. მან არც 
სიცოცხლის სილამაზე იცოდა და არც სიკვდილის გარდუვა- 
ლობა. 'შემდეგ განუმარტეს, რომ იმ კაცს სიკვდილი მოახლო- 
ვებოდა. ამან უფლისწული დიდად დააფიქრა და შეაძმრწუნა. 
მაშინ მიხვდა, თუ რას ნიშნავდა დრო ან გარდაცვალება. 

ამის შემდეგ მოთხრობა კვლავ გრძელდება. მაგრამ ერთი 
ძირითადი სათქმელი უკვე ითქეა::დრო სიკვდილ-სიცოცსლის 
მიხედვიო ფასობს. ის სიცოცხლის სილამაზეა. დროს კი 
სიცოცხლე ამშვენებს. სიკვდილი კლავს დროს, მაგრამ დრის 
ფასეულობასაც სიკედილი აძლევს. 

აი, რაოდენ რთული საკითხები შემოჰქონდა მწერლობას 
მითოსიდან. ესეც უძეელესი ინდური თქმულებიდანაა 

გადმოღებული. 
კიდევ არაერთი მაგალითის მოყეანა შეიძლებოდა 

აგიოგრაფიიდან. თუმცა უნდა ითქვას, რომ აგიოფრაფიული 
მწერლობა მაინცდამაინც ღიდ ინტერესს არ იჩეჩს მითოსი- 
სადღმი. ხალხური შემოქმედება წარმართობად მიაჩნდათ და 
ერიდებოდნენ მის გამოყენებას. წარმართობის ესთეტიკა 
სხვაა და ქრისტიანობისა სულ სხვა. ვერც იმდროინდელ 
მხატვრობაში ენახულობთ მითოსის პერსონაუებს. თითო- 
ოროლა გამონაკლისი უკვე აღვნიშნეთ. აქვე “შეიძლება 
თქმულიყო წმინდა'გიორგის ”შესახებ. ფრესკებსა და ხატებზე 
მას გამოსახავდნენ შუბით ხელში, რომლითაც კლავს მიწაზე 
გართსმულ გვეელეშაპს. ქართველი მხატვრები გველეშაპს 
ჩვენი ხალხური წარმოდგენების მიხედვით ხატავდნენ. 

როგორ ბემოთაც ვთქვით, XI საუკუნის გასულს, უფრო კი 

XII საუკუნის დასაწყისში, ქარი'ულ“ მწერლობა'მი დიღდი 
გარდატეხა მოსდა: აღმოცეჩდა საერო მწერლობა. უნდა 

45



ვიცოდეთ, რომ ამგვარი გარდატეხა მთელს მსოფლიო 
ლიტერატურაში ყველაზე ადრე ჩეენში აღიჩიშნჩა. ამიერიდან 
ლიტერატურულ ნაწარმოებებში მხოლოდ ეკლესიისათვის 
თავდადებულ პირებს როდი ასახავდნენ, როგორც ეს 
აგიოგრაფიაშია. საერო მწერლობამ ფართოდ აითვისა ხალხური 
ამბები. ამან ლიტერატურა დიდად გადაასალისა და გააცხოველა. 

ამ მხრივაც ძალსე საინტერესოა ლეონტი მროველის 
სემოხსენებული თხსულება „მეფეთა ამბავი“. მასში ბევრი 
ხალხური თქმულებაა ჩართული. ისინი ძველთაგანვე აყალი- 
ბებდნენ ქართველთა ესთეტიკურ თვალთახედვას, მათ ესთე- 
ტიკურ მსოფლმსედველობას. ისინი ასწავლიდნენ ხალხს 
წარსულზე ფიქრს. ლეგენდები ალამაზებდნენ ისტორიას. 

კვლაე გავიხსენოთ თხოთის მთაზე მსის დაბნელება. 
გავისსენოთ, როგორ ფანტასტიკურად მოხდა არმაზისა და მზის 
უარყოფა და ქართველთა გაქრისრტიანება (იხილე სემო თავი 
– „მსე?). გავიხსენოთ თბილისის დაარსების ლეგენდა, როგორ 
მოუკლავს ვახტანგ გორგასალს ხოხობი, როგორ ჩავარდნილა 
იგი თბილ წყალში და როგორ გადაჟუწყვეტია მეფეს ამ ადგილას 
დედაქალაქის თბილისის დაარსება. ისიც ვიცოდეთ, რომ ამისი 

· მსგავსი ლეგენდები სხვა ხალხებსაც მოეპოვებათ. ეს თქმულებები 
მიმზიდველია თავიანთი ლეგენდარულობით. მაგრამ განა მათი 
სინამდვილედ მიჩნევა ცუდი იქნებოდა? | 

· განა შესაძლებელია თუნდაც ასე მთელი ხალხის ერთი 
რელიგიიდან მეორეზე გადაყვანა? განა დედაქალაქიც ასე 
შემთხვევით ვინმეს დაუარსებია? 

აი, აქ დაისმის საკმაოდ საყურადღებო კითხეა: რად ამჯობინეს 
ასეთი მნიშენელოვანი მოვლენები ლამაზი ლეგენდებით 
გადმოეცათ? სშირად ფრიად უმნიშენელო ამბები მთელი 
სიზუსტითაა მოთხრობილი, ხოლო ეგრერიგად მნიშვნელოვანი 
ფაქტები ლეგენდებში გადასულა. რატომ ხდება ასე? 

როგორც ჩანს, მხატვრულად ასახული ·ისტორია უფრო 
ბევრის მეტყველად და საინტერესოდ -ითელებოდა, ვიდრე 
მისი სუსტი და შეუფერადებელი გადმოცემა. აი, სწორედ 
ესაა ისტორიისადმი ესთეტიკური დამოკიდებულება. აქვე 
ვხედავთ ისტორიის ესთეტიკურ შეფასებასაც. 

შორს ნუღარ წავალთ და „ვეფხისტყაოსანი“ გავიხსენოთ. 
რუსთაველის ეპოქიდან რამდენიმე წმინდა საისტორიო 
თხსულება შემოგვრჩა, მაგრამ იმ ეპოქის გასაგებაღ 
46



„ვეფხისტყაოსანს“ ვერც ერთი საისტორიო თხსულება ვერ 
შეედრება. ისტორიამ დაივიწყა არაერთი დიდებული და მოღვაჯწე 
და ისინი ტარიელისა და ავთაჩდილის სახეებში შემოგვინახა. 

ისტორია ესთეტიკურ სახეებში გარდაისახა. 
არაერთგზის ვახსენეთ ამირანდარეჯანიანი“, პირველი 

ქართული საერო რომანი, რომელიც XII საუკუნის პირველ 
ნახევარში დაიწერა. 

მის დასაწყისშივე მოცემულია ,იდუმალების ესთეტიკა“, 

რომელიც მითოსიდანაა აღებული. ავტორი მოგვითხრობს: 
აბესალომ. ინდოთ მეფე სანადიროდ წავიდა და-.დიდი მინდორი 
გადაიარა. საიდანღაც გამოჩნდა ულამაზესი ქურციკი. რქები 
ოქროსი ჰქონდა. ამან ყველა განაცვიფრა. გამოედევნენ 
ქურციკს, მაგრამ იგი, თითქოს გადაფრინდაო, ველებს იქით 
გადაიკარგა. ასე გაუჩინარდა ეს იდუმალი სილამაზე და ეს 
ყვეელას თვალწინ მოხდა. ქურციკთან ერთად გაქრა დიდი 
მშვენიერება, ვითარცა ხილვა და ვითარცა ჭსმანება. მაგრამ 
იქნებ ეს მართლაც ზმანება იყო? იქნებ მხოლოდ მოეჩვენათ 
ის, რაც არასდროს უსილავთ? ზსღაპრული ქურციკი ამ 
შემთხვევაში სანატრელი მშვენიერების სიმბოლოა. ეს იმგვარი 
სილამასეა, რომელიც არ არსებობს, მაგრამ ჯობს, რომ 
არსებობდეს და ადამიანი მას მითოსური წარმოდგენით ქჩნის. 

_ მაგრამ კვლავ დავუკვირდეთ ქურციკის იდუმალ მშვენი- 
ერებას. იგი გამოჩნდება და გაქრება. ასეთია საერთოდ 
მშვენიერება. ის ჩვენი წარმოდგენაა. ხან თვალწინ იბადება 
და ხან ქრება.'საგნებში ჩვენ თეითონ უნდა აღმოვაჩინოთ 
მშვენიერება. როცა ჩვენ განვეწყობით მშვენიერების სახილვე- 
ლად, .მშვენიერებაც გამოჩნდება, ხოლო როცა საამისოდ 
არა ვართ განწყობილი, მშვენიერებაც ქრება. ეს იმ 
ღრუბელსა ჰგავს, რომელსაც ჩვენ რაღაც არსებებს 
ეამსგავსებთ, ღრუბელი მომრაობს და იცელება ის სახეები. 
ჩნდება ახალ-ახალი. ასეთივეა ყოველი საგნის მშვენიერება. 
მას ყველა სხვადასხვაგვარად ხედაეს. 

კარგი მკითხეელი მწერლის თანაშემოქმედია. ჩეენ ხომ 
ყველას ჩვენებურად წარმოგვიდგენია ამირანი, დალი და 
ის ოქროსრქებიანი ქურციკიც, რომელიც ჰორისონტს მიღმა 
გაუჩინარდა. 

„ვეფხისტყაოსანსაც“ ბევრი რამ აახლოებს ფოლ6კლორძთიან. 
47



პოემაში ხალსური წარმოშობისაა ქაჯეთისა და დევების სახეები. 

გრინეული ქაჯები „ეეფხისტყაოსაჩ·ეი" ბორჯიტების 

სიმბოლოა. ქაფეთის ცისეშია ტყვედპყრობილი ნესტანი. 

ნესტანისა და ტარიელის სიყვარული ვერ გტაიმარჯევებს, 

თუ არ ღამარცსდა ქაჯეთი. მართალია, ქაჯები გრინეული 

ხალხია, მაგრამ მათაც იციან სიყვარული, იციან სილამაზის 

ფასი. ამიტომაც შეუპყრიათ მათ ნესტანი და ს'ურთ თავიანთ 
უფლისწულის მიათხოვონ. ძნელი იყლი მათი დამარცხება, 

მაგრამ ეს მოასერხა „სამმა გმირმა მანთობმა“. 
და როცა იხილეს განთავისუფლებული ნესტანი, „ნახეს 

მსისა შესაყრელად გამოეშვა მთვარე გველსა“. .აქ. „მზე” 
ტარიელის მეტაფორაა, ,მთვარე“ – ნესტანისა, „გველი“ 
ანუ გველეშაპი – ქაჯეთისა. მთვარე, განთავისუფლებული 
ბველეშაპისაგან, ეხვევა მჭზეს. მზისა და მთვარის შეყრა 
ფრიად მაღალმხატვრული სახეა. მთელი ეს მეტაფორული 

სურათი რუსთაველს ქართული მითოსიდან აქვს აღებული. 
ხალხური რწმენით, როცა მთვარე მცსრალია, როცა მას 
ნათელი აკლდება, გველეშაპს ჰყავს შეპყრობილი. წმინდა 
გიორგი მიდის, გველეშაპს ამარცხებს და მთვარეს ათავისუფ- 
ლებს. თავისუფალი მთვარე კვალავ მსის სსივებით გასხი- 

ვოსნდება, ნათლით ივსება და სეცასე გამოანათებს, ჯერ 

რკალად, შემდეგ – თანდათან გავსილი და გაბადრული. ეს 
ამბები რუსთაველის მეტაფორულ სტრიქონებში პირდაპირ 
არაა თქმული, მაგრამ იგულისხმება. მსისა და მთვარის 
შეყრა ნიშნავს, რომ გველეშაპი დამარცხებ'ეულია, ბოროტება 
დაძლეულია. „ვეფხისტყაოსნის“ მთავარი იდეაც -ხომ ესაა: 
„ბოროტას სძლია კეთილმან, არსება მისი გრძელია“. 

„ქეფსისტყაოსნის“ მკითხველმა” ქართული მითოსის 
ამბებიც უნღა იცოდეს. უამისოდ კარგად ვერ გაიგებს 
რუსთაველის ესთეტიკას. 

ძველი პერიოღის დასასრულს ქართული მწერლობა 
კვლავ მიმართავს ფოლკლორს, თ'უმცა ამ დროს უძველეს 

მითოსსე მეტად იგაე-არაკები გამოიყენეს. იგავ-არაკების 

გამოყენებით კავშირი დამყარდა მსოფლიოს მრავალ 

ლიტერატურასთან. იგავ-არაკები ქეეყნიდან ქეეყანაში 
ერცელდებოდა. ამით სხვადასხვა მწერლობის ესთეტიკური 
პრინციჰპები .ერთმანეთს უახლოვდებოდა. 

ცნობილია, რომ სულხან-საბა სირტელიანმა “ავის 

48



„სიბრიძნე-სიცრუისაში“ ქართ'ულთან ერთადა მრავალი უცხო 
იგავ-არაკი გამოიყენა, გაღდაამუშავა და დახვეწა ისე, რომ 
ყველა გაქართულებულიყო. თანაც ყველაფერი საქართველოს 

იმდროიჩდელ ამბებს დაუკავშირა. ქართული მწერლობა 
ბიბლიიდან ეცნობოდა იგავებს. ეცნობოდნენ აგრეთვე ინდ” |რ 
იგავ-არაკებს კრებულიდან „)იდოპადეში“ და ,„პანჩატანტრა“ 
უთარგმნიათ ძველი ბერძენი მეიგავის ეზოპეს ნაწარმოებე- 
ბიც. არაბულ იგავ-არაკთა კრებულს „ათას ერთი ღამე“ 
ერქვა, სპარსულიდან თარგმჩეს: „ქილილა და დამანა“ მაგრამ 
ქართული მწერლობისათევის ყველაზე მნიშვნელოვანი მაინც 
სულსან-საბას იგავეებია. 

თავისებურად იყენებს მითოსს დ. გურამიშვილი. „დავითი- 

ანში“ ბევრი საგალობელია. ეს საგალობლები სასულიერო 
შინაარსისაა, მაგრამ ისიჩი ლექსთწყობითა და მხატვრული 
სახეებით ხალხურ სიმღერებს მიჰყვება. თვით ავტორი 
სათაურების ქვეშ მიგვითითებს ხოლმე, თუ რომელი 

ხალხური სიმღერის მიხედვით დაწერა ესა თუ ის საგალო- 
ბელი. მაგალითად, დ. გურამიშვილს აუღია ხალხური ლექსი 
ქალთა-მსეზე და მის კვალობასე ღვთისმშობლის ქება 
შეუთხ“სავს. იგი ევედრება მზხეს, რომ არ მოაკლოს შუქი, 
გაულღოს ცხოვრების ყიჩული, გაათბოს და სიცოცხლის 
ხალისი მიანიჭოს. ამ „მსეში“ პოეტი ქრისტიანულ. ღეთაე- 
ბას გულისხმობს. მაგრამ ამნაირი ლექსები “შეგვიძლია 
ორგვარი აზრით წავიკითხოთ, მათში მითოსური წარმოდგენე- 
ბიც შეგეიძლია დავინახოთ და ქრისტიანულიც. ამგვარი 
რამ დ. გურამიშვილამდე ქართულ მწერლობაში თითქმის 

არ გვხვდება. ამით მან მოახერხა მითოსრური ესთეტიკა 
დაქვემდებარებოდა ქრისტიანულს. · 

შემდეგ ქართულ მწერლობაში რომანტიზმი დამკვიდრდა. 
ქართველ რომანტიკოსთა შემოქმედებაში ძალ“სე ი ყიათად 

ვსედებით მითოსურ სასეებს. მითოსურ წარმოდგეჩებს ჰგავს 

ნ. ბარათაშვილის მერაჩი აჩ სული ბოროტი, მაგრამ ისინი 

მაიჩც სსვაგვარი წარმო“მობისანი არიან. 

მითოსისადმი განსაკუთრებულ ინტერესს იჩეჩდა ვაჟა- 

ფშაველა. უმდიდრესი ქართ'ული მითოსი, თიიქოსდა. ვაჟას 
ელოდა, რათა მისი დარმა შიჩაარსი მთელი სიძლიერით 

გამოგლენილიყჯ(ი. მითოსის ესთეტიკა, მითოსის მსატვრული 

-49



სამყარო რომ მარადუჟამს მიმსიდველია, ეს ყველასე მეტად 

ვაჟა-ფშაველას პოეზიამ გეიჩვენა. 
ვაჟას პოემებში ხშირად წაშლილია ზღვარი რეალობასა 

და მითოსს შორის. ჩვეულებრივი, ნამდვილი ამბავი 

ბუნებრივად გადადის მითოსურ თხრობაში, თანაც ისე, რომ 
მთლიანობას არ კარგაეს. 

ყეელასათვის ცნობილია „ბახტრიონი“. აქ ხომ ისტორი- 

ული ამბავია გადმოცემული. პოემა გვიჩვენებს, თუ როგორ 
მონაწილეობდა კახეთის აჯანყებაში საქართველოს მთა, თუშ- 
ფშაე-ხევსურთა ლაშქარი. აიღეს ბახტრიონის ციხე და 

გამარჯვებას ზეიმობენ. არ ივიწყებენ დაღუპულ გმირებსაც,. 
მაგრამ· არსადა ჩანს ბერი ლუხუმი, ამის შემდეგ თხრობა 
გადადის მითოსურ ამბავში. ამბობენო, რომ დაჭრილი ბერი 
ლუხუმი სადღაც უღრან სევში წევს. იგი სიკვდილს ებრძვის. 
მოულოდნელად საიდანღაც გამოჩნდება გველი. კაცთა მოდგმის 
მტერსაც კი ·შეებრალა უზადო გმირი. იგი მას წყლულებს 
უამებს, წყალსა და საჭმელს აწვდის, თან ორი ობოლი ძმის 
ზსღაპარს უყვება, რათა სიმშვიდე მოჰგვაროს. და ასე განკურნავს 

ბველი ლუხუმს. „ბახტრიონი“ თავდება რწმენით, რომ გმირ 

ლუხუმს კვლავ ეღირსება ლაშარის გორსე შედგომა, რათა 
კვლავ აღდგეს გმირი მტერთაგან ქვეყნის დასაცავად. 

თუ ესთეტიკის ენაზე · ვიტყვით, აქ ორი სინამდვილეა: 

რალური (ბახტრიონის „ციხის აღება) და მითოსური (გველის 
ეპიზოდი). პოემაში ხდება ამ ორი ამბის შერწყმა. რეალობისა 
და მითოსის შერწყმას მხატვრული მიზანი აქვს. ,,ბახტრი- 
ონით“ ვაჟას ოპტიმისმის დანერგვა სურდა. სურდა ჩაენერგა 
რწმენა, რომ ლუსუმისთანა გმირები არა კვდებიან. მაგრამ 
ეს ჩვეულებრივი, რეალური ამბით ვერ. გამოიხატებოდა, 
ამიტომაც გადაიყვანა მან თხრობა მითოსურ ამბავში. ვისაც 
ლუხუმის უკვდავება სწყურია, მის სღაპრულ განკურნებასაც 
ირწმუნებს, მაგრამ არა როგორც ნამდვილ ამბავს, არამედ 
როგორც სასურველ იდეას. ამგვარი რწმენა მსატგვრული 
ფაქტია. ასეთი წარმოდგენა ჩვენში აღვივებს ოპტიმიზმს. 
ოპტიმიზმი შემდეგ მთელი საქართველოს მომავალზე 
გრცელდება, მკითხველი იმედის თვალით შეჰყურებს 
სამშობლოს მომავალს. აი, რა მისნითაა გამღყენებული 
„ბახტრიონში“ რელური და მითოსური ამბების შერწყმა. 
50



ამ ესთეტიკური კანონ სომიერების საჩვენებლად კიღევ 
ერთ ეპჰისოდს გავიხსენებთ ვაჟას პოემიდან ,„,სტუმარ- 
მასპინიძელი“'. 

ამ პოემაში წამყვანია სსეისი სიკეთის, ვაუკაცობის 
დაფასების მოტივი. აღახამ ნახა, თუ როგორი წამებით 
კლავღნენ თანასოფლელი ქისტები მათ მტერს, ხევსურ, 
სვიადაურს. იგი გმირულად იტანდა.წამებას. აღაზას შეებრალა 
ვაჟკაცი, რომელსაც უყვარდა სიცოცხლე, მაგრამ იძულებული 
იყო შეჰპგუებოდა სიკედილს. სახლში მობრუნებული ქალი 
ქმართან ცრემლს მალავდა. მაგრამ ჯოყოლას არ დაემალებოდა 
ცოლის ცრემლი. მან მოუწონა ქალს განწირული ვაჟკაცის 
დაფასება: „დიაცს მუდამაც უხდება გლოვა ვაჟკაცის 
კარგისაო“. ამით თვით ჯოყოლა ,„ამჟღავნებს ყადრსა ღა 
თანალმობას ჭეშმარიტი ვაჟკაცისადმი, თუნდაც ის მტერი 
იყოს. შემდეგ ხევსურებთან ბრძოლაში იღუპება ჯოყოლა, 
იღუპება როგორც გმირი. ასე დასრულდა ორი გმირის 
სიცოცხლე, ერთმანეთს კი ვერ გაუმუღავნეს საკუთარი 
გულისნადები, ვერ გამოთქვეს, თუ რაოდენ აფასებდნენ 
ერთიმეორეში ვაჟკაცურ სულს. ვაუა-ფშაველას უნდოდა 
ეჩვენებინა ამ ორი ვაჟკაცის სულიერი სიახლოვე. უამისოდ 
პოემის ძირითადი იდეა არ იქნებოდა გამოხატული. ამ მისნით 
ვაჟას ჩვეულებრივი თხრობა გადაჰყავს მითოსურ ამბებში. 
პოემაში შემოდის მითოსური წარმოდგენები, იწყება მითოსური 
თხრობა: ღამ-ღამობით, როცა ირგვლივ უკუნია. და სიწყნარე, 
საფლავებიდან წამოდგებიან ზვიადაურისა და ჯოყოლას 
აჩრდილები. ისინი ერთმანეთს უხმობენ და შემდეგ ერთმანეთს 
უახლოედებიან. იწყება ვაუკაცურ სულთა საუბარი. რას ამბობენ 
ეს ღამეული სულები? „ვაუკაცობისას ამბობენ, ერთურთის 
დანდობისასაო“, – წერს ვაჟა. მოდის აღაზა და მათ პურობას 
უმართავს. შემდეგ ჯანღი ჩამოწვება და სულებიც ქრებიან. 

იგულისხმება, რომ ყოველივე ეს კვლავ განმეორდება. 

ძნელია ადამიანმა იცხოვროს მხოლოდ სულიერი ცსოე- 

რებით. ყოველდღიური ყოფა თავისას ითხოვს. ჯოყოლა და 
სვიადაური თავიანთი პრაქტიკული ცხოვრებით თემის 

წევრები არიან. როგორც სხვადასსვა რჯულის მიმდევარნი. 
ისინი ერთმანეთს მტრობენ, მაგრამ როგორც ჭეშმარიტი 

ვაუკაცები, ერთმანესთსისათვის სულიერად ასლობელნი არიაჩ. 

51



სულიერი სიახლოვე ჩვეულებრივ ყოფაში ეერ 
გაჩხორციელდებოდა. სულთა თანაზიარობა შესაძლებელია 
განხორციელდეს მხოლოდ სულიერ სამყაროში. ამგვარი 
სულიერი სამყარო მითოსური სახით წარმოგვიდგინა ვაჟა- 
ფშაველამ. მან. შექმნა აჩრდილთა შეხვედრის ფანტასტიკური 
სურათი. ეს აჩრდილები ვაუკაცთა სულებია. ასე განხორცი- 
ელდა ერთურთის დანდობის იდეა იდეალურ სამყაროში. 

„სტუმარ-მასპინძელშიც“ რელურისა და მითოსურის 
შერწყმაა ისევე, როგორც „ბასტრიონსა“ და ვაჟას სსეა 
პოემებში. ამიტომ იგი ვაჟას სახისმეტყველების ანუ პოეტური 
აზროვნების ზოგად კანონზომიერებად გვესახება. აღნიშნუ- 
ლი ესთეტიკური კანონზომიერება სხვადასხვა ჰპოემაში 
სხვადასხვაგვარადაა “განხორციელებული. 

ახლა რამდენიმე სიტყვა თანამედროვე მწერლობასა და 
მითოსზე. 

უახლოესი დროის მსოფლიო მწერლობა დიდ ინტერესს 
იჩენს მითოსისადმი. ამის მაგალითია აპდაიკის „კენტავრი“, 
«ოისის ,,„ულისე“, პერმან ჰესეს რომანები და მრავალი სხეა. 
ფართოდ იყენებს უძველეს მითოსს ბოლოდროინდელი 

ქართული რომანებიც: ჯაბუა ამირეჯიბის „დათა თუთაშხია", 
ოთარ ჭილაძის ,გ საზე ერთი კაცი მიდიოდა“ ან ,,ყოველმან 
ჩემმა მპოვნელმან“, ნოდარ წულეისკირის „თუთარჩელა“, 
ნ.დუმბაძის რომანები, საბავშვო თხსულებათაგან არჩილ 

სულაკაურის „სალამურას თავგადასავალი“. 
მათი ანალიზი ამჟამად ჩვენს მიზნებს სცილდება. მაგრამ 

ერთი გარემოება მაინც გვაფიქრებს: რატომ ხდება უძველესი 
მითოსი ასე ახლობელი თანამედროვე მწერლობისათვის? 
როგორ ეგუება მეოცე საუკუნის აზროვნება ძველთაძველ 
წარმოდგენებს? | 

ეს რთული საკითხია და მისი გარკვევა ამჯერად 
გაჭირდება. 

ერთი კი უნდა ითქვას: ეტყობა, მითოსი არაა მხოლოდ 
უძველესი აზროვნებისათვის დამახასიათებელი. იგი 'შეიძლება 

შეეგუოს თითქმის -ყოველ დროს. ეს შესაძლებელია იმიტომ, 
რომ მრავალმხრივია ·მმითოსის ეთეტიკური "ემოჟმედება. 

52



შუა საუკუნეების ესთეტიპისათვის 

როცა შევდივართ სვეტიცხოველში, ხელოვნების ერთ 

დიდ სამყაროში ვხვდებით. გრანდიოსული და მთლიანია 
სვეტიცხოველი. კედლებს კედლები და თაღებს თაღები ებმის 
და ყოველივე მაღლდება გუმბათისაკენ. გუმბათია ყველაფრის 
ცენტრი. თითქოს მთელი ამოდენა ტაძარი გუმბათისათვის 
აღუმართავთო. მაღალი გუმბათი ცაში იჭრება. მისი 
მოუჩუქურთმებელი სარკმლებიდან ზეციური ჩნათელი 
შემოდის ტაძმარში და დაბლა ეშვება. სვეტიცხოველი 
დასავლეთიდან აღმოსავლეთისაკენ დგას, როგორც ყველა 
იმდროინდელი ქართული ტაძარი, იმიტომ, რომ ნათელი 
აღმოსავლეთით .მოგვეფინება. ტაძრები ისე დგანან, რომ 
მათში შემსვლელი სინათლისაკენ მიდის. 

ტაძრის შესასვლელთან მწუხრის ფერებითაა დახატული 
ჯოჯოხეთის კარიბჭე. აქვეა ,„განკითხევის დღის“ კომპოზიცია: 

სულებად ქცეული ადამიანები მიდიან ქრისტესთან, რათა 
შენდობა სთხოვონ. 

ესაა შუა საუკუნეების მხატვრული 'სამყარო. 
სიღრმეში ტაძრის სეეტთა რიგია და-სვეტებზე გამოხა- 

ტული არიან წმინდა მხედრები, ზოგი შუბით და სოგიც 
მახვილით. ყველანი გაწონასწორებული დგომით, წყნარი 
და შთაგონებული სახეებით შემოგვფცქერიან. 

ამგვარ ტაძრებში მარჯვენა კედელზე ხშირად ხატავდნენ 
ქრისტეს შობის სცენებს, ხოლო მარცხნივ გამოისახებოდნენ 
ტაძრის მფარველი ფეოდალები, ანუ ქტიტორები. 

სიღრმეში დიდი ნათელი სივრცეა. იწყება საკურთხეელის 
ფრესკათა რიგი, თორმეტი მოციქულით, რომელთა მაღდლაა 
ჩანს ხოლმე ღვთისმშობელი ყრმით. ხოლო სულ მაღდლიაა, 
გუმბათში დახატულია ქრისტე, ხელში დიდი წიგნით. ესაა 

53



ქრისტე პანტოკრატორი, ანე ყოვლისმპყრობელი. წიგნი 
გვანიშნებს, რომ ღვთაება ქვეყანას განაგებს სიბრინით, 
რომ ყველასე მაღალი ღირსება. ამქვეყნად სიძბრძნეა. 
ამიტომაა, რომ თვით ყრმას ბავშვისათვის შეუფერებელი 
ჩნამდვილი ბრძენკაცის მზერა აქვს, ხელები ყველას "ხევით 

აღუპყრია. ტანსაცმლის ქვეშ. თითქმის არსად იგრძნობა 
სხეული. თვალები ისეთი შთაგონებით გვიცქერენ, თითქოს 

ყველა პიროვნება სულად ქცეულა. 
წარმართულ ტაძარში ღმერთი სხეულით ბატონობს, 

ზევსის ქანდაკება ისე გრანდიოზულია, გეგონება, რომ 
წამოდგეს, ჭერს აანგრევსო. აქ კი თვით „ყოვლისმპყრო- 
ბელიც“ შორეულია და მიუწვდომელი. გუმბათი იმ შორეულ 
სიმაღლეზე მიგევანიშნებს, წარმართული ტაძრის ხილევა 
თვალს ახარებდა, ქრისტიანული კი – მხოლოდ სულს. 

დადგა ახალი ხანა ესთეტიკისა. ეს იყო შუა საუკუნეების 
ხანა. მან ახალი ესთეტიკური პრინციპები მოიტანა. 
შუასაუკუნეობრივი ესთეტიკის გარეშე ვერ გავიგებთ ვერც 
იმდროინდელ მწერლობას, ვერც დავით გარეჯის თუ 
სვანეთის ფრესკებს, ვერც ანდრეი რუბლიოვის ფერწერას, 
ვერც სომხურ და ვერც რუსულ სუროთმოძღერებას. ის კი 
არადა, უამისოდ ძნელია კარგად შევიცნოთ მიქელანჯელოს 
„ შესაქმე“, ანუ „სამყაროს შექმნა“; რომლითაც მოხატულია 
სიქსტის კაპელის ჭერი, ბოლომდე გაუგებარი იქნება ჯოტო 
და რაფაელი, ლეონარდო და ელ-გრეკო და სსვა რენესანსის- 
დროინდელი მხატვრები. 

შუა საუკუნეები ერთი დიდი ეპოქაა ხელოვნებისა და 
ესთეტიკისა. 

იგი IV საუკუნეში იწყება ღა თითქმის მთელი ათი 
საუკუნე გრძელდება. საქართველოში ამ ეპოქის დამახასიათე- 
ბელი ნიშნები XVIIL საუკუნემდე შემორჩა. 

ამ პერიოდში ქართულ ლიტერატურას ისევე, როგორც 
მთელ ქართულ ხელოვნებას, განსაკუთრებით ემსგავსება 
შემდეგი მწერლობანი: ბიზანტიური, სომსური, ბულგარული 

და რუსული. ეს მწერლობანი ქმჩიან ერთ მთლიანობას. 

რომელსაც საერთო ნიშნებისდა გამო უწოდებენ აღმოსავ- 
ღურ-ქრისტიანულ მწერლობათა ჯგუფს. მათთვის ყე:ელაზე 
მეტაღდ მონათესავეა დასავლურ-ევროპული მწერლიობა. 

.54 ა



დასავლურ-ევროპული მწერლობა კი იყო ერთიანი მრავალი 
ქვეყნისათვის, როგორიცაა, ვთქვათ, იტალია, საფრანგეთი, 
იჩგლისი ან გერმანია. ყველასათვის საერთო იყო ლათინური 
ენა და ყველა ქვეყანაში მხოლოდ ამ ენასე წერდნენ. 

წარმოვიდგინოთ კულტურათა ამსახველი რუკა. ეს რუკა 

არ იქჩებოდა დაყოფილი ფი'სიკური ან პოლიტიკური ნიშნებით. 
ვთქვათ, მასსე ერთი ფერით აღებეჯდეთ ერთნაირი ან მონათესავე 
მწერლობანი. მაშინ ერთი ფერით გაერთიანდებოდა ლათინურ- 
ენოვანი დასაელეთის ქვეყნები. მათი მონათესავე ფერით უნდა 
აღგეენიშნა ე.წ. აღმოსავლეთ-ქრისტიანული მწერლობანი. მათგან 
განსსვავებული ფერით იქნებოდა აღსანიშნი აღმოსავლურ- 
ისლამური რეგიონი (აჩუ მწერლობათა გავრცელების არე). 
მასში შევიდოდა არაბულ-სპარსული მწერლობანი. ასეთი 
იქნებოდა შუა საუკუნეების „ესთეტიკური რუკა“. 

აი, ასეთ ფონსე ვითარდებოდა შუასაუკუნეობრივი 
ქართული ხელოვნება და ესთეტიკა. 

ამდროინდელ ესთეტიკას თავისი კითხვები აქეს: 
რატომ ხატავდნენ ასე სშირად ფრესკებსე ქრისტესა 

და ღვთისმშობელს? რატომაა განტვირთული სხეულისაგან 
ადამიანის ტანი? რატომ ფერმკრთალდება ბუნების 
სილამაზე? ფრესკა მშვენიერია თუ ამაღლებული? რატომ 
არ იზიდავთ წარმართული მოთოსური სახეები? როგორ 
ესმოდათ ნათლის ესთეტიკა? რატომაა ყველაფერი 
სიმბოლური? როგორ ესმოდათ სახე და სახისმეტყველება? 

ცხადია, ყველა კითხვას ამჯერად ერთნაირის სისრულით 
ვერ ვუპასუხებთ. თანაც, ისიც გასათვალისწინებელია, რომ 
ყველა ეს კითხვა მხოლოდ შუა საუკუნეებს როდი ეკუთვნის. 
ბევრი მათგანი ყოველი დროის ესთეტიკის თანმხლებია. 

შუა საუკუნეები ესაა ეპოქა აგიოგრაფიისა და მონუმენ- 
ტური ჟამთააღმწერლობისა, უგუმბათო ბასილიკებისა 
(როგორიცაა ბოლნისის სიონი) და შემდგომ გუმბათოვანი 
დიდი ტაძრებისა (ნიკორწმინდა, სვეტიცხოველი..) ბრწყინ- 
ვალე ფრესკებისა და ხატებისა, ჭედურობისა': და მინიატუ- 
რებისა, დიდებული საგალობლებისა. 

ნებისმიერი დროის ესთეტიკა ჩამორჩებოდა სელოვნებას. 
ეს გასაგებიცაა. მსატვრული შემოქმედება ცსოვრებასთაჩნ ერთად 
ვითარდებოდა, ხოლო ესთეტიკური თეორიები ყოველთვის ვერ 

| 55 –.



ასერხებღა ხელოვნების ახსნას. ასევეა შუა საუკუნეებშიც. 
მაგრამ შუა საუკუნეებში შემუშავდა არაერთი 

საინტერესო ესთეტიკური მოსაზრება. მათი “რმინაარსის 
გასაგებად საჭიროა ცოდნა მათივე საფუძვლებისა. 

საფუძვლები კი შუპ საუკუნეთა ხელოვნებისა და 
ესთეტიკისა ბიბლიამია მოცემული. ! 

ბიბლია ძველთაძველი წიგნია. მისი პირეელი ნაწილი, ანუ 
„მველი აღთქუმა“ ძველ ებრაულად დაიწერა. მეორე ნაწილი, 
ანუ „ახალი აღთქუმა“ ბერინულადაა დაწერილი გაცილებით 
გვიან, ჩვენი წელთაღრიცხვის პირველ საუკუნეში. აქ 

მოთხრობილია ქრისტესა და მისი მოწაფეების ამბები. ბიბლიის 
ქართულად თარგმნა ჯერ კიდევ IV საუკუნეში ღაწყებულა. 

როგორ გაჩნდა ეს ქვეყანა? მეტად. თავისებური პასუხია 
გაცემული ამ კითხვასე „ძველი აღთქმის“ პირველსაევ 
წიგნში, რომელსაც ქართულად „შესაქმეთა“ წიგნი ქვია. 

თავდაპირველად თურმე არ იყო არაფერი. არც მიწა იყო, 
არც წყალი და არც ჰაერი. იყო მსოლოდ ლმერთი. როგორ 
არსებობდა ღმერთი, როცა არაფერი არ იყო? ამ კითხვას ბიბლია 
აღარ უპასუხებს. ეს ჩვენ უნდა წარმოვიდგინოთ. რელიგია იმის 
რელიგიაა, რომ ასეთ ამბებს ის არ განმარტავს, ისინი 

დაუმტკიცებლად უნდა ვირწმუნოთ. რელიგია რწმენას ითოხოეს. 
გავიდა დრო და ღმერთმა ინება ყოფილიყო ნათელი და 

შეიქმნა ნათელი. ეს იყო “შესაქმის ანუ გაჩენის პირველ 
დღეს. ამ დღეს გაყოფილა ნათელი და ბნელი. ამგვარი 
წარმოდგენები მსატვრულ შემოქმედებას ენათესავება და 
ისინი ხელს უწყობდნენ ·'ხელოვნების განვითარებას. აქ 
ჩამარხულია აზრი, რომ ნათელი მხოლოდ ბნელის 
გეერდითაა ნათელი. ძნელია წარმოვიდგინოთ მხოლოდ 
ნათელი ისე, რომ არსად არ იყოს სიბჩელე ან ჩრდილი. 
ასეთი სინათლე სინათლე არცაა. ადამიანი უჩრდილო 
სინათლეში ვერაფერს ვერ ხედავს. ამგვარი სიჩათლე მას 

აბრმავებს. იგი მისთვის წყედიადია და სხგა-არაფერი. 
მეორე დღეს ღმერთმა შექმჩნა ზეცა და წყალი. 
მესამე დღეს გაჰეო წ)ალი. და ხმელეთი. მიწამ აღმოაცენა 

მწეანე ბალახი და ნაყოფიანი ხეები. მათ დაამშვენეს ქვეყანა- 

დადგა შესაქმის მეოოსე დღე; ამ დღეს გაჩენილა მნათო- 

ბები. ესე იგი ჯერ სიჩათლე გაჩნდა და მერე მნათობები. აქ 

56



თავისებური ასრია. 
ბიბლია გვიჩვეჩებს, რომ პირველადი სინათლის წყარო 

ღმერთია და არა მნათობები. 
ღეთიური სინათლე მნათობებამდე გაჩნდა. 
ამის შემღეგ შექმნა ღმერთმა წყალში თევსი და ცაში 

ფრიჩველი, გაამრავლა და განავრცო ისინი. ეს იყო შესაქმის 

მეხუთე დღე. 
მეექვსე დღე დაიწყო ცხოველთა გაჩენით და, შემდეგ კი 

ღმერთმა ინება აღამიანის შექმნა. და შექმნა კაცი „სახედ 
და ხატად თვისა“ და განაკანონა იგი ყველაფრის გამგებდიად. 

ამით ღმერთმა დაამთავრა თავისი შესაქმე. ქყველაფერი 
დაიწყო დიდი ნათლით და დამავრდა ადამიანით. ასე აღწერს 
სამეაროს გაჩენას ბიბლია. 

აქ ჩანს, რომ ქვეყნიერების გვირგვინი და მისი მ'მეენება 
ადამიანია. 

ღმერთმა რომ თავისი შემოქმედება ადამიანის შექმნით 
დაამთავრა, ამაშიც დიდი ა'სრია: ღმერთმა შემოქმედება 
შეწყვიტა, როცა შექმნა შემოქმედი. ამიერიდან შემოქმედება 
ადამიანმა უნდა განაგრძოსო. ამით კი ადამიანის ყველაზე 
მაღალ მოწოდებად შემოქმედება ცხადდება. 

ხელოვნება ბიბლიიდან ითვისებდა შემოქმედების პრიჩცი- 
პებს და არა მხოლოდ 'რელიგიურ იდეალებს. 

ამიტომ იყო, რომ ბიბლიური მოთხრობები ასე ფართოდ 
გამოიყენა ხელოვნებამ. ფრესკებსა და საგალობელსე რომ 

აღარაფერი ვთქვათ, თვით რენესანსული ფერწერა და ქანდაკება 
გავიხსენოთ: მიქელანჯელოს „სამყაროს შექმნა“ და ,მოსე“, 
ლეონარდოსა და რაფაელის მადღონები და მრავალი სხვა. 

ბიბლიური მოთხრობანი აისახა” „ვეფხისტყაოსანშიც“. 
მოვუსმინოთ რუსთაველს: 

„რომელმან შექმნა სამყარო ძალითა მით ძლიერითა, 

·სეგარდმ··) არსნი ს·უღ·ითა ჰყვნა სეცით მონაბერით!ა, 

ჩვენ, 'კაცთა, მოგვცა ქვეყანა, გვაქვს უთვალავის ყერიისა, 

მისგან არს ყოვლი სელმწიფე სახითა მის მიერითა. 

რაოდენ ჰგაეს ეს სიტყეები ყოველივე იმას. რაც. ჩვენ 
სემოთ ბიბლიუჟრი შესაქმიდან გავიხსენეთ.



მოძღვრება ადამიანზე 

ხელოვნებისა და ესთეტიკისათვის ყოეელთეის მნიშენე— 
ლოვანი იყო მოძღერება ადამიანზე. 

ყოველ ეპოქას თავისი შესედულება აქვს ადამიანზე. 
როგორიცაა ადამიანზე მოძღერება, იმგვარივეა ესთეტიკაც-. 

შუა საუკუნეებში ჩამოყალიბდა თავისებური ადამიანთ–- 
მცოდნეობა. 

ამ მოძღვრების მიხედვით, ადამიანში ორი ბუნებაა: სულიერი 
და ხორციელი. სულით ადამიანი ღმერთს ენათესავება, ხორცი 
არაა ღვთაებრივი, ხორცი სულ სხვაა. ამიტომ სულსა და ხორცს შორის მუდმივი. ბრძოლაა. სულია ის, რაც სიკეთისა 
და მშვენიერებისაკენ იზიდავს ადამიანს, ხორციელი ბუნება ცვალებადია და წარმავალი. ხორციელი მშვენება მდაბალია ·ს·ულთან შედარებით. ამით უარყოფილია ძველი წარმართული რწმენა, რომ ყვქელაფერში ღვთაებრივი სულიაო. უარყოფილია- 
ხორციელი მშვენიერება. ამიტომ გასაგებია, რომ არსად 
ადრეული შუა საუკუნეების ხელოვნებაში, არც აგიოგრაფიაში და არც ფრესკაზე, ადამიანის სორციელი სილამასე არ აისახება. აღარავინ იზიარებდა ცნობილ პრინციპს: ,„ჯანსაღი ს·ულ; ჯჰნ%აღ სხეულშიაო“. · 

ამ დროს ადამიანს მხოლოდ სულიერი ბუნებით აფასებ- 
დნენ და მის ხორციელ ბუნებას უგ·უვდვებგ·]ულჭოფდნ?ნ· : 

ადამიანი სულიერი ბუნებით ფასდებოდა. სულიერ 'ბუნებაში იგულისხმებოდა მხოლოდ ერთი რამ – ·ღმერთ·ხე 
ფიქრი. ყველაზე დიდ სილამაზეს ადამიანს ღმერთზე ფიქრი ანიჭებდა. ღმერთი-ადამიანს გამოეცხადება ხოლმე სულიერი 
განწმედის შემდეგ. ღმერთზე ოცნება წაარმოადგენს ფიქრს 
საკუთარ ფიქრზე, რადგან ღმერთი არსებობს თვით ადამი- 
ანის წაროდგენაში, მის სულში. 

ადამიანის ყველაზე დიდი ოცნება იყო, შემსგავსებოდა 
ღმერთს. ამისათვის საჭირო იყო დაეძლია ყოველგვარი ცოდ- 
ვა და უკეთურება. ცხადია, ადამიანი ღმერთად ეერ იქცეოდა, 
მაგრამ მიწყივ უნდა ცდილიყო დამსგავსებოდა მას. 

რაოდენ რთულად და შორეულად არ უნდა გვეჩვენებოდეს 
ეს მოთხოვნა, მასში უნდა დავინახოთ გარდაუვალი რამ. 
ესაა ადამიანის თვითსრულყოფა. ადამიანი მოწოდებულიაო 
58



თვითაღ'სრდისაკენ და მას არ აქვს ამასე მაღალი მიზანი. 
თვითსრულყოფა, თავისი თავის გაკეთილშობილება, არის 
ყველაზე დიდი შემოქმედება. მართლაც, თუ ადამიანი 

გბვირგვინია და მშვენება ქვეყნიერებისა, მაშინ მისი ბუნების 
სრულყოფა ჭეშმარიტად დიდი შემოქმედებაა. იგი სრულყოფს 
თავის სახეს, რომელიც ღვთის მსგავსად შექმნილა. 

დავუკვირდეთ ერთ ფრიად საინტერესო საკითხს: ადამიანი 
სახეაო ღვთისა, ეს ნიშნავს, რომ ადამიანი თავისი ბუნებითვე 
სახეობრივი რაობაა, რადგან იგი დიდ სრულყოფილებას 
განასახიერებს. ყოველი ადამიანი თავის თავში ატარებს რაღაც 
კიდევ უფრო მეტს, რაც თვითონაა. არ იქნება მართებული, 
ადამიანსე მხოლოდ გარეგჩულად ვიმსჯელოთ. ის რომ 
შევიცნოთ, უნდა მივწედეთ მის სულს. მთელი მისი ცხოვრება 
იმ სულიერი ბუნების მხოლოდ გარეგნული ანარეკლია. 

ადამიანის ესოეტიკური რაობა კიდევ უფრო გაღრმაგვდება, 
თუ გავითვალისწინებთ მისი ბუნების სირთულეს. როგორც 

უკვე ვთქვით, იმდროინდელი შესედულებით. ყველაფერი 
შედგება ოთხი ელემენტისაგან: ცეცხლი, წყალი, მიწა და 
ჰაერი. ამქვეყნად ბევრ რამე'მი მსოლოდ ერთი ან ორი მათგანია. 
ადამიანში კი ოთხივე ელემენტია: სხეულის სითბო – ცეცხლი, 
წყალი - სისხლი, მიწა – ხორცი, ხოლო ჰაერი მისი სულია. 
მაგრამ უფრო მნიშვნელოვანია სხვა რამ. ეს ქვეყანა გაყოფილია 
ორად: ღვთაებრივ და მიწიერ საწყჯისად. ამქვეყნად მხოლოდ 
ადამიანშია ორივე საწყისი – ღეთაებრივიც და მიწიერიც. 
სხვა ყველაფერში მხოლოდ ერი»-ერთი მათგანია, ბუნებაში 
მიწიერებაა და ღმერთში მხოლოდ სულიერება. ადამიანში კი 
მოცემულია სამყაროს მთელი მრავალფეროენება. 

აი, კიდევ ერთი, იმ დროისათვის დიდად გავრცელებული 
ესოეტიკური პრინციპი: ხორციელი ბუნება, ადამიანის 
სსეული, მისი გარეგნობა ეერ ავლენს მისსავე ხულიერ 
ბუნებას. სხეულიდან მხოლოდ ხელები ღა თვალები მიაჩ- 
ჩდათ სულის გამომხატველად. ადამიანის სელებს ეტყობაო 
სულის “მოძრაობა, ხოლო თვალები სულის სარკეაო. 
თვალებში ჩანს კაცის სიკეთე ან ბოროტება. ადამიანი სულის 
თვალებით გამოანათებს სხეულიდანო. 

სულსა და თვალს ღმერთსხა ღა მხეს ადარებენ. თვალი, 
მსეს ემსგავსებოდა, ხოლო სული – ღმერთს. თვალი სულის 

7 59



სარკმელიაო. სული კი სეცას ესწრაფვის. ამიტომ კეთილი 
თვალი მიპყრობილია "სეცისაკენ. ასე ·-სატავენჩ ფრესკას. 
პეთილი თვალი სიკეთეს ხედავს, სიკეთის დამნახავი თვალი 

მშვენიერებასა ჭერეტს და თვითონაც მშვეჩიერდება. 

სიკეთე აღამიანისა ყეელასე მეტად ფასობს, თვით 
ანგელოსთა სიკეთესე მეტადაც კი, რადგან ამქეექნად 
მხოლოდ ადამიანსა აქვს მინიჭებული ნების თავისუფლება. 
ეს კი ნიშნავს, რომ ადამიანს შეუძლია იყოს ან არ იყოს 
კეთილი. ანგელოზს არ შეუძლია იყოს ბორიიტი, ისევე, 
როგორც ბუნებას არ აქვს ნების თავისუფლება და ვერ 
ასხვავებს კეთილსა და ბოროტს, არ ძალუძს გარჩევა არც 
ერთისა და არც მეორისა. ბუნება თავისთავის მონაა. ადამიანი 
კი არის მონა მხოლოდ ღვთისა. ღმერთმა მას თავისუფლება 
უბოძა. ადამიანი თვით ირჩევს კეთილსა და ბოროტს. 

არსებობს ადამიანის ოთხი უმთავრესი ღირსება: სიკეთე, 
სიბრძნე, სიყვარული და მშვენიერება (ქვემოთ მათ%ზე 
საგანგებოდ ვისაუბრებთ). მათგან 'უმაღლესია სიკეთე. არაფერი 
არ ფასობს უმისოდ, არც სიბრძნე, არც სიყვარული და არც 
მშვენიერება. სიკეთეა ქველმოქმედება სასღაურის გარეშე. ამ 
მხრივ, არ არსებობს დიდი და მცირე სიკეთე. ვისაც რა ძალუძს, 
იმ სიკეთეს უნდა თესავდეს, უანგაროდ. ადამიანის უმაღლესი 
ღირსებაა, თვითმისნურად ესწრაფვოდეს სიკეთეს. ეს, 
მართლაცდა, რჩეულთა ხვედრია. თუმცა ადამიანს ყოველთვის 
როდი ძალუძს აკეთებდეს სიკეთეს და მას თითქოსდა აქვს 
თავის მართლების საფუძველიც, რადგან ცხოვრება ძალზე 
სშირად ავიწყებს კაცს, იფიქროს სიკეთეზე. მაგრამ როგორც 

კი იწყება დათმობა, იწყება ადამიანის დაცემაც. ადამიანი 
ვერ ჰპოვებს ბედნიერებას ვგერარიგად, თუ არა სიკეთეში. 
სილამაზეც არ არსებობს სიკეთის გარეშე. ,მშვენიერების 
უპირველესი ნიშანი სიკეთეა, მშვენიერებაა სახეობრივად 
მოწოდებული სიკეთე. მამინდელი შეხედულებით, სიკეთით 
აღბეჭდილი სახე უფრო დიდ მშვენიერებად ითელება, ვიდრე 
ძქეკლუცი სილამასე. სილამასე თავისთავას სიკეთე კი არაა. 
სიკეთის შემცველი სილამაზეა მიმსიდველი. 

სემოთქმულიდან “ეკკვე ჩანს, რომ შუა საუკუნეების ესთე- 
ტიკა მჭიდროდ უკავშირდება მოძღვრებას სიკეთეზე, ანუ 
ეთიკას. შეიძლება რომელიმე მწერალი ან ფილოსოფოსი არცვი 
6ი



საუბრობდეს მშვენიერებაზე და განისილავდეს სიკეთეს, მაგრაე 

აქ უკვე მშვეჩიერება უეჭველად იგულისხმება, ასევე. სადღაც 
საუბარია მშვენიერებაზსე, იქვე სიკეთეცაა საგულვყებელი. 

სეცისა და მიწის შემაერთებელი ადამიანია. ადამიანის 
საშუალებით ესიარება ზეცა ქეეყნიერებას და ქვეყანა – 
ღვთაებას. უადამიანოდ როგორ იქნებოდა შეცნობილი მსოფ- 

ლიო საიდუმლონი? ადამიანი რომ არ იყოს, დაუნახველი 
ხომ არ დარჩებოდა ამდენი სილამა“სე სეცისა და მიწისა? 

ადამიანმა თვით ტანჯვეაში სილამა%სე დაინახა. ბედნიერება 
ტანჯვის გ'სით, – ასეთია ამ სილამასიხ საფუძველი. გააღმერთეს 
ტანჯული და დამცირებული, ჯვარცმული ღმერთი. იდეალია 
ტანჯვასთან შერიგება. მეტად თვისებურია. ფსიქოლოგია ამ 
შერიგებისა. ყველაფერი რომ უფრო ნათელი იყოს, გავიხსენოთ 
ცნობილი ანტიკური ქანდაკება ,„ლაოკოონი“ და შევადაროთ 
იგი ქრისტიან ტანჯულთა სახეებს, მაგალითად, ტიციანის ჯწმ. 
სებასტიანეს ან ქრისტეს ჯვარცმებს. მათ შინაგანად 
გაწონასწორებული სახეები აქვთ. თითქოს, არც კი გრმნობენ 
სხეულის ტანჯეას, ისე გამსჭვალულან სულიერი ბედნიერების 
იმედით. თითქოს, რაღაც დიდ საიდუმლოს, დიდ სიბრძნეს 
მიაგნეს. სახე მათი ავსილია ნათლით. სული გამარჯვებულია 
სხეულ“სე. ასეთია ქრისტიანული ტრაგიზმის ესთეტიკა. ანტიკურ 
ქანდაკებებსე („ლაოკოონი“ იქნება ეს თუ სხეა) ტანჯვასთან 
შეურიგებლიბაა. ტანჯვის აუტანლობას უფრო ამოვიკითხავთ 
ბგმირთა სახეებზსე, ვიდრე მასთან "'შერიგებას. ვხედავთ, თუ 
როგორ უჭირს კაცის სულს, როცა ხორცი იტანჯება, თანაც 
როცა იტანჯება სრულყოფილი, მშვენიერი სხეული. აქ 
სიკვდილთან შერიგება ხდება მისი გარდუვალობის შეგნებით, 
ქრისტეანობაში კი ეს ხორციელდება მომავალი, იმქვეყნიური 
(-ხოვრების იმედით. ასე დიდად სხვაობს ერთმანეთს ტრაგიზმის 
აჩტიკური და ქრისტიანურლი გაგება. 

რაა ჭეშმარიტი ბედნიერება? ყოველი ეპოქა ამ კითხვას 
თავისებურად უპასუხებს. ხან ბრძოლაში ხედავენ ბედნი- 
ერებას და ხან სიმშვიდეში, ხან სიბრძნის სიყვარულში და 
სანაც შრომაში. რომანტიზმის წარმომადგენლები თვლიდნენ 
რომ ბედნიერებაა დაუსრულებელი სწრაფეა ბედნიერები- 
საკენ, რამეთუ არ არსებობს ერთი რომელიმე მი“ზანი, 
"რომლის მიღწევა ადამიაჩს საბოლოო ბედნიერებას მოუტანს.. 

61



შუა საუკუნეებში უმაღლეს ამქვეყნიურ ბედნიერებად 
ითელებოდა საკუთარი ადამიანური ნაკლისა და -ცოდვათა 
შეგნება, სინანული საკუთარ ჩაკლოვანებათა გამო. ასეთი 

იყო გსა თვითსრულყოფისა, თვითგანვითარებისა. ეს კი 
გ ულისხმობდა მორალურ ამაღლიებას. ვინც იგრძნობდა, რომ 
მან ჭეშმარიტად შეიგნო თავისი ნაკლოვანებანი, თავს 
ბედნიერად.· თვლიდა. ეს იყო საკმაოდ რთული გრინობა- 
ერთმანეთს ერწყმოდა სინანული და სიხარული. 

ასეთი ორმხრივი განწყობა ჩანს იმდროინდელი ფრესკე- 
ბის სახეებიდან. ეს კი ადამიანს სულიერ მშვენებას ანიჭებდა. 

დრომ თან წაიღო წარმართული თავისუფლება. შუა 
საუკუნეთა ადამიანებმა ბევრი ახლებური აკრძალვა 
დაიწესეს. ამ დროის იდეალია თავშეკავება და დათმობა. 
სულიერი ცხოვრება შეუძლებელიაო ხორციელ ცხოვრებას- 
თან ერთად. დაიკარგა რწმენა, რომ ყოველდღიურ ყოფაში 
ჩართულ ადამიანს შეეძლოს მაღალი სულიერი ინტერესე- 
ბით (დცახოვრება. დადგა დიდი მოლოდინის ხანა. შუა 
საუკუნეებმა საფიქრალად ის გაიხადა, რითაც ადამიანი 
სუსტია ამ ქვეყნად, ხოლო რენესანსმა – რითაც ის ძლიერია- 
ამ დროს ადამიანმა უარყო ბევრი რამ ადამიანური, მაგრამ 

არა იმისათვის, რათა რენესანსის ხანაში ერთბაშად მის- 
ცემოდა ყოველივე ამქვეყნიურით ტკბობას. თავისუფლება 
პრინცი პებისადმი უკიდურეს მორჩილებაში დაინახეს.. 

ტაძარი რომ აღიმართებოდა, მისი ფონი იყო ცა და 
დედამიწა. ტაძარი, თითქოსდა, მათი შემაერთებელია. ფრესკა 
რომ იხატება, მისი ფონი თავად ეს ტაძარია და კედელზე 
საგულისხმებელი ზეციური სივრცე. მწერლობაში ადამიანი 
წარმოდგენილია როგორც მთელი დიდი ისტორიის მონა- 

წილე, სულიერად თანაზიარი მთელი ადამიანობისა, მისი 
წარსულისაც და მომავლისაც. გამოხატვის.ასეთ პრინციას 

აბსტრაქტული მონუმენტალი%სმი ჰქვია. სახეები მოჩნუმენ- 
ტურია, დიადი და შთამბეჭდავი. ამასთანავე ისინი საკმაოდ 
სოგადი და განყენებული, ანუ აბსტრაქტული არიან. 
ამიტომაც ეწოდა ამას აბსტრაქტული მონუმენტალიზმი. 

არასოდეს ისე არ აფიქრებდათ უსაზღეროება და 
სასღვრული, უსასრულობა და სასრული, როგორც ამ 

ეპოქაში. გალაკტიონის სიტყვებში – „სულს სწყურია 

62



სასლვარი, როგორც უსაზსღვროებას“,-ის ძველი ფიქრია 
ჩვენამდე მოღწეული. ადამიანის სიცოცხლე წარმავალია, 
წარმავალია მისი მშვენება. როგორ ესიაროს ის მარადი- 
ულობას? ამა'სე ფიქრით იწყებოდა და მთავრდებოდა შემოქ- 
მედება, ეგევე იყო ესთეტიკური ნაასრევის საფუძველი. 

სიკეთე 

როგორც ეთქვით, იმდროინდელ ესთეტიკას უკავშირ- 
დებოდა ადამიანის ოთხი უმთავრესი ღირსება: სიკეთე, 
სიბრძნე, მშვენიერება და სიყვარული. უპირველესი და 
უმთავრესი მათ შორის სიკეთე იყო. ! 

ყველაფრის საფუძვლად სიკეთე ითვლებოდა. თვით 
ადამიანის არსებობა იყო სიკეთე. 

ყველაზე დიდ ადამიანურ სიკეთედ გამოცხადდა ადამი- 
ანის მიერ ადამიანის სიყვარული. სხვისი სიხარულით 
გახარება. კარგია, როცა ადამიანი სხვას მწუხარებაში 
თანაუგრძნობს- და სურს როგორმე სხვას ჭირი შეუმსუბუქოს. 
ეს ადამიანური ვალია და ამას ყველა უნდა აღასრულებდეს. 
მაგრამ გაცილებით მაღალი სულიერი უნარია, კაცმა 
გაიხაროს სხვისი ბედნიერებით, სხვისი სიკეთით. ესაა 
ადამიანის სულიერი მშვენების ყველაზე დიდი ნიშანი. 

ცხადია, ყოველთვის კარგად იცოდნენ, რომ სიკეთე ძნელია, 
სიკეთე იშვიათია, ამიტომაც აღმერთებდნენ სიკეთეს. 
იმდროინდელ მოძღერება. კიდევ უფრო შორს წავიდა და შექმნა 
მეტად თავისებური ასრი სიკეთის განსადიდებლად. 
ამტკიცებდნენ, რომ ბოროტება საერთოდ არ არსებობსო. მაგრამ 
რაღაა ის ბოროტება, ჩეენ რომ ყოველდღიურად ვხედავთ? 
ესაა სიკეთის ხარისხებიო. აი, როგორ უჩვეულოდ ასაბუთებდნენ 
ამას: ამქვეყნად რაცკი არსებობს, ყველაფერი წარმოვიდგინოთ 
ერთ სწორ ხაზზე განლაგებულად. მას თავში ყველაზე დიდი 
სიკეთე ექნება, მერე თანდათან იკლებს სიკეთე და ბოლოში 
რჩება სულ მცირე სიკეთე. რასაც ჩვენ ბოროტებას ეეძახით, 
სინამდვილეში, ის მცირე სძკეთეაო. საქმე ისაა, ჩვენ თვითონ 
სად ვდგავართ სიკეთეთა წყებაში. თუ მაღლა ედგავართ, ყველა 
დაბლა მდგომი სიკეთე ჩვენ ბოროტებად მოგვეჩვენება, ხოლო 

63



თუ დაბლა ვართ, ჩვენს მაღლა ყოველივე სიკეთედ გამოჩნდება. 
მათგან ბევრი რამ სხვას ბოროტებად შეიძლება ჩაეთვალოსო. 

ეს მსჯელობა იმისათვისაც მოვიტანეთ, რათა გვეჩევჟჩნე- 
ბინა, თუ რაოდეჩ უცხოა და შორეული იმდროინდელი 
მოძღერებანი. უნდა დავინასოთ მათი მსჯელობის თავისებუ- 
რებანი, თუ როგორი რთული გსებით მიდიოდნენ სიკეთისა 
და მშვენიერების კანონსომიერებებთან. 

ჭეშმარიტება 

მშვენიერება ჭეშმარიტებაცაა, – ასეთია ერთი მნიშვნელოვანი 
აზრი. ლამაზ საგანზე დღეს, ჩვეულებრივ, არ ვამბობთ 

ჭეშმარიტებააო. არადა მშვენიერება ,,ჭეშმარიტებაა“ და პირუკუ, 
ნამდვილ, სუსტ და ჭეშმარიტ აზრშიც მშვენიერებას ვხედავთ 
და შეიძლება ისე მოგეწოჩნდეს, როგორც სილამაზე. 

მშვენიერი ტაძარი ჭეშმარიტების განსახიერებაა. და ეს 
არა მხოლოდ იმიტომ, რომ იგი აგებულია ზუსტი და ღრმა 
აზრის მიხედეით, მასში ჭეშმარიტი აზრია ჩადებული და 
ამ ჭეშმარიტებით გეხიბლავს ტაძარიო. 

კვლავ მივყვეთ მათ ჩაასრევს და წარმოვიდგინოთ, რომ 
არსებობს ორგვარი ჯეშმარიტება: ერთია ბუნების ჯეშმა- 
რიტება და მეორე ღეთისა. ბუნების ჭეშმარიტება ბუნების 
კანონებშია. ესაა ფიზხიკის კანონები. ფიზიკის კანონები 
ქმნიან ცოდნის დარგს, რომელსაც 'ფისიკა ჰქვია. მაგრამ 
გარდა ამისა, არსებობს კიდევ უფრო მიუწვდომელი, განყენე- 
ბული კანონზომიერებანი. ესაა უკვეე ფიზიკის იქეთა კანონხო- 
მიერებანი, ანუ მეტა-ფიზიკა. იგი შეიცავს საღვოო ჭეშმარი- 
ტებას, რომელიც უმაღლესი ჭე”შმარიტებაა. 

„ უმაღლესი ჭეშმარიტება, ანუ უმაღლესი მშვენიერება, 
ისეთი შორეულია და იდუმალი, მას გონებით ვერავინ 
გაიგებს, მას ადღამიანი გუმანით უნდა მიხვდეს. რაოდენ 
რთული და შორეული არ უნდა იყოს ეს მოძღვრება, მასშია 
ერთი საინტერესო რამ. ასეთი მსჯელობა ადამიანს არწმუ- 
ნებს რომ, რაც უნდა ბე*;რი რამ გაიგოს კაცმა ბუნების 
შესახებ. მის მიღმა კვქლავ რჩება ბევრი ამოუცნობელი 
კანონზომიერება. ჩვენ დღეს ამას ბუნების დიდ საიდუმლოს 
64



ვუწოდებთ და ვამბობთ: არასდროს ამოიწურება ბუნების 
კანონ·ს(·)მიერებათა შესწავლაო. ყოველთვის ესმოდათ ეს, 
მაგრამ ყოველთვის თავისებურად. 

თუ ჭეშმარიტების ძიებას არ აქვს სასღვარი, არც 
შ·შვენიერების ამოწურვა უნდა შეიძლებოდეს. მშვენიერებაც 
უსასღვროა და უკიდეგანო. ყოველივე ეს ითხოვს, .რომ 
არასდროს არ მიგვეჩნია, თითქოსდა, საბოლოოდ ამოვიცანით 
მშვენიერების "'შინაარსი. ყოველთვის უნდა ვეცადოთ მასში 
კვლავ და კვლავ ახალი რამ დავინახოთ. ვინც ამ ესთეტიკურ 
კანონზომიერებას ირწმუნებდა, მისთვის მარადის ცსოველ- 
მყოფელი უნდა ყოფილიყო ინტერესი ხელოვნებისადმი. 

მშვენიერება 

ჩვენ ახლა შუა საუკუნეების ესთეტიკაზე ვსაუბრობთ 
და ხშირად ვახსენებთ „მშვენიერებას“, მაგრამ უნდა ვაღი- 
აროთ, რომ ეს პირობითია, არაა სულ მთლად ზუსტი. საქმე 
ისაა რომ შუა საუკუნეების ხელოვნება ამაღლებულის 
ხელოვნებაა. შუა საუკუნეთა ხელოვანნი, მწერლები, 
მხატვრები თუ ხუროთმოძღვარნი, – მისნად ისახავდნენ 
არა სილამასით ტკბობის მონიჭებას, არამედ შთაგონების 
აღძვრას. ჩვენ სოგიერთი რამ უკვე ვთქვით ამის თაობაზე. 

შუა საუკუნეთა ხელოვანი გარეგან მიმსიდველობას არ 
ესწრაფვოდა. შემთხვევით როდია, ან მხატვრობის არცოდნით 
როდი მოსდით, რომ ფრესკებსე სხეული ხშირად არაპროპორ- 
ციულია, შეგნებულად დაგრძელებულია, მკვეთრი და მძლავრი 
ხასებითაა შემოფარგლული. ტანსაცმელი“ არ ფარავს მხოლოდ 
ხელის მტევნებსა და სახეს. თითები, რომლებიც ყოველთვის 
საგანგებოდ იხატება, ვედრების მოძრაობითაა გამოსახული. ესაა 
სულის მოძრაობის მანიშნებელი. ყველასე მეტად ბ%სემოქმედია 
თვალები. მათი. ხილვა უცნაური შთაგონებით გეავხებს. 

კვლავ ფრესკასე იმიტომ შევჩერდით, რომ ფრესკაზე 
უფრო ნათლად ჩანს ამაღლებულობა: სუროთმოძღვრებაში 
მეტია სილამასე, განსაკუთრებით, ჩუქურთმებში. იმდრო- 
ინდელ პოესიასა და საგალობელშიცაა სილამა%სვე, რომელიც 
ატკბობს კაცის ასრსა და სმენას. მაგრამ ყველგან მაინნც 

ა



მთავარია შთაგონების გრძნობა. 
ამიტომაცაა პირობითი, ყოველივე ამას მშვენიერებას 

რომ ვარქმევთ. მაგრამ რატომ მაინც მშვენიერებას ვუწოდები, 
ამ ხელოვნების მიმსიდველობას და არა ამაღლებულს? 
საქმე ისაა, რომ ამ დროს გავრცელებული იყო ეს სიტყვა 

(ძეელქართულად „შუენიერი”). სინამდვილეში კი, „შუენიერი“ 

უფრო ხშირად ამაღლებულს გულისხმობდა. 

საინტერესოა ამ მხრიც ნ. ბარათაშვილის ლექსი ,,რად ჰყვედრი 

კაცსა“. აქ მშვენიერებას სილამაზე ჰქვია, ხოლო ამაღლებულს 
ჰქვია მშვენიერება. ნ. ბარათაშვილი ამბობს: ,სილამაზე ნიჭია 

ხორციელებისაო“, ხოლო ,მშვენიერება ნათელია ზეცით 

მოსული“. 

ასე გრძელდებოდა ძველი ტრადიცია მშვენიერებისა და 

ამაღლებულის შესახებ თვით რომანტიზმის ეპოქაშიაც კი. 

სიყვარული 

ყოველგვარი სიყვარული ესთეტიკური გრძნობაა. შუა 

საუკუნეებმა გააერთიანა სხვადასხვაგვარი სიყვარული და 
ისინი ყოვლისმომცველი სიყვარულის სახეებად გამოაცხადა. 
სიყვარულს მოყვრისა, შვილისა და მშობლისა, სატრფოსი 
და ზეცისა, ერთი საფუძველი ჰქონდა. ყოველივეს აგრერიგად 
არცერთი სხვა გრძნობა არ მოიცავდა. ესთეტიკის ყოველ 
სფეროს სწვდებოდა სიყვარული. შემოქმედებაც უსიყვა- 
რულოდ არ სწამდათ. 

სიყვარული რომ არ არსებულიყო, არ ინებოდაო 
მშვენიერებაც. სიყვარულის გამო ხდღება ყოველი სიკეთე. 

თუ სიყვარულისთვის ხდება უკეთურება და ღალატი, ეს, 
სინამდვილეში, სიყვარული აღარაა. ესაა ანგარება და სიმდაბლე. 
ესაა მოჩვენებითი სიყვარული. ადამიანს სიყვარულზე დიდი 
სიწმინდე არ გააჩნია. და თუ იგი ამ სიწმინდეს შებღალაეს, 
შეუძლებელია მისთვის სხვა წმინდა რამ არსებობდეს. მას აღარც 
სხვისი სიწმინდე სწამს, აღარც სიკეთე. მას ბედნიერებადღა 
რჩება უკეთურებით სიამაყე. ასეთია ურწმუნოთა რწმენა. 
ჭეშმარიტებაც, ყველაზე მაღალი და მიუწვდომელი, სიყვარულიი» 
66



შეიცნობოდა. ჭეშმარიტება სწამდათ და უყვარდაი. 
სწამდათ, რომ მთელი სამყარო სიყვარულითაა გ »··]ს·ო”· 

ლული. ბუნება და ადამიანი, სეცა და ლვთაება, – ყო; ჯელივე 

სიყვარულს მოიცავს. მცენარე რომ მ'სისკენ მიისწრაფვის, 
ესეც სიყვარულიაო. 

სამყარო რომ ერთიანია, რომ არ იშლება და არ 
ნაწევრდება, ეს სიყვარულის წყალობით სდებაო. ადამიანები 
რომ ყველანი ერთნი ევართ, ამასაც სიყვარული ”შეგვაგ- 

რძნობინებსო. ეს კი დიდი ადამიანური მშვენებაა. 
ქვეყანას სიყვარული ამოძრავებს. მდინარეები რომ 

მიედინებიან და ღრუბლები რომ მოძრაობენ, სიციცხლე 

რომაა ამქვეყნად, ეს ყველაფერი სიყვარულით ხდებაო. რაც 
რამ ახალი იბადება, ყოველივე სიყვარულის ნაყოფია. 

ვისაც სიყვარული არ ძალუძს, მშვენიერებასაც ვერ შეიგ- 
რძნობს. ხოლო ხელოვანი თუ სიყვარულით არაა გამსჭვალუ- 
ლი, ვერაფერს შექმნის. შემოქმედის შთაგონება სიყვარულია. 
მაგრამ ადრეულ “რმუა საუკუნეებში შთამაგონებელ სიყვარუ- 
ლად ამქვეყნიური მიჯნურობა არ იგულისხმებოდა: განა 
აგიოგრაფიაში სადმე ვხვდებით მიჯნურობით შთაგონებულ 
ავტორებს?! შთამაგონებელი აქ სხვა სიყვარულია, წმინდა 
-სულიერი სიყვარული, სიყვარული სიკეთისა, ჯე შმარიტებისა 
და მშვეენიერებისა. თაჩაც ესენი განყეჩებულადაა წარმოდგე- 
ნილი და ყველას საღვთო სიყვარული 1ქვია. 

რუსთაველიც 'მშესთხოვს ღვთაებას შემოქმედებისათვის 
„მომეც მიჯნურთა სურვილიო“. ესეც არაა მხილოდ ჩვეულებ- 

რივი ტრფობა. ესეც უფრო სოგადია, ზეციური და მრავლის- 

მომცველი სიყვარულია. 

67



იერაქიის ესთეტიკა 

მშვენიერება სხვადასხვაგვარია ამქვეყნად, სად მეტია 
და სად ნაკლები. დღეს არავინ ცდილობს სილაამაზის 
მეტნაკლებობით დაალაგოს საგნები, რათა ისინი შევადა- 

როთ ერთმანეთს, თუ რომელი რომელზე უფრო ლამაზია, 
მაგრამ ძველად ეს ყველას ძალზე აინტერესებდა. ეს იმიტომ, 
რომ რაც უფრო ლამაზია საგანი, ღმერთთან უფრო ახლო 

დგასო. ძველი წარმოდგენით, შეიძლებოდა საგნები დაგველა- 
ბგებინა საფეხურებად თავიანთი სილამა“სისდა მიხედვით. 

მოვლეწათა საფეხურებრივ წყობას იერარქია ჰქვია. ხოლო 
როცა სილამაზის საფეხურებზე ვსაუბრობთ, ესაა იერარქიის 
ესთეტიკა. არასოდეს ისე არ ყოფილა გაერცელებული იერარ- 
ქიის ესთეტიკა, როგორ შუა საუკუნეებში. იმდროინდელი 
ხელოვნება გაუგებარია ამის გარეშე. 

შეგვიძლია თუ არა ვთქვათ, რომ ძველთაძველი მოძღვრება 
იერარქიულ წყობაზე დრომ თან წაიღო, ის დღეს არავის 
სჯერა? მაგრამ მაინც ხომ გვიხდება: მისი გახსენება, რომ 
წარსულიდან ზოგიერთი რამ გავიგოთ. განა „ატომი“ დღესაც 
არ იხმარება? ეს სიტყვა ბერძნულია და განუყოფელს ნიშნავს. 
დღეს” ყველამ იცის, რომ ატომი იშლება, მაგრამ ეს სიტყვა 
მაინც შემოგერჩა. რაღაც ამგვარია მოძღერება“ში იერარქიაზე. 

იმ დროს ფეოდალური წყობილება იყო. ადამიანები 
თავიანთი წოდებით „სხვადასხვა საფეხურზე იდგნენ. ყველას 
თავისი ადგილი ჰქონდა მიჩნეული უფროს-უმცროსობისდა 
მიხედვით. ამას ჰქვია საზოგადოებს იერარქიული, ანუ 
საფეხურეობრივი წყობა. გავიხსენოთ „შუშანიკის წამება“. ამ 
დროს ქვეყნის სათავეში იდგა მეფე. მაშინ მეფე იყო ვახტანგ 
გორგასალი. იგი არა ჩანს ნაწარმოებში, მაგრამ იგულის- 
ხმება. მეფის შემდეგ იდგნენ დიდი ფეოდალები, რომლებსაც 
იაკობ ცურტაველი „დიდ აზნაურებს“ უწოდებს. მათ გვერდით 
დგანან „ზეპურნი დედანი“. დიდი აზნაურების შემდეგ მოდიან 
„აზნაურნი მცირენი“, შემდეგ კი – უაზნონი, ესე იგი გლეხობა- 
კიდევ უფრო დაბლა დგანან მონები და მსახურები. 
ფეოდალიჩზმის იერარქია ასეთია: მეფე – დიდი ა'სნაურები – 
მცირე აზნაურები –.უაზნოები – მსახურები. მსგავსი იერარქიაა 
სასულიერო ფენებში, რაც ,,შუშანიკის წამების“ მისედევით 
68



ასე წარმოგვიდგება: მთავარეპისკოპოსი (იგივე კათალიკოსი) 
– ეპისცკოპოსი – კარის ეპისცკოპოსი – ხუცესი – დიაკონი. 

როცა ცხოვრება იერარქიულად იყო შედგენილი, მთელ 

ქვეყანასაც ამ თვალით უყურებდნენ, თითქოსდა, მთელი 
სამყარო უფროს-უმცროსობაზე იყო აგებული. შთთითქოსდა, 
საგნებიც თავიანთი ღირსებით ან თავიანთი სილამაზით 
სხვადასხვა საფესურ“სე იდგნენ. ქველასე დაბლამდგომად 
მიაჩნდათ უსულო საგნები: ქვა, წყალი, მცენარე, მაგრამ, 
მათ შორისაც საფეხურებრივ განსხვავებას ხედავდნენ თანაც 
სულ მარტივი მოტივით: უძრავი ლღა უსულო ქვა უფრო 
მოკლებულია მაღალ თვისებებს, ვიდრე ცოცხალი და 
მსარდი მცენარეო. ამიტომაც მცენარეში მეტი სილამაზეაო. 

წყალი ხომ მოძრაობს და საგნებსაც ამომრავებს. მაგრამ 
მაინც მეტი ღირსება მცენარეს ენიჭება, რომელიც ზრდასთან 
ერთად სასიკეთოდ იცვლება, უფრო მშვენიერდება და 
ნაყოფიერი ხდება. იგი ცოცხლობს და ადამიანივით კვდება. 
მასთან ერთად კედება მისი ცოცხალი სილამაზეც. იგი 
უსულო საგნად იქცევა. კიდევ უფრო მაღლა დგას ცხოველთა 
სამყარო. მას აქვს ყველა დაბლამდგომი საგნის თვისება 
და თან მათ აღემატება. ცხოველთა მაღალი თვისებაა, რომ 
აქვთ გრძნობა. ამ თეისებით ისინი აღამიანებს უახლოვ- 
დებიან. ადამიაში კი ყველა ღირსებაა, რაც კი ამქვეყნად 
არსებობს. მასშივეა ბუნების ყოველგვარი სილამაზე. რაც 
მთავარია, მასშია სული და სულიერი სილამაზე, რომელიც 
არაა მდაბალ ბუნებაში, თუმცა ადამიანი თვითონ მიაწერს 
ბუნებას ამგვარ თვისებას და ამით ალამაზებს მას. სულიერი 
სილამასით ანუ ამაღლებულობით ადამიანი ღმერთს 
უახლოევდება. ადამიანსე მაღლა წარმოიდგენდნენ ანგელო- 

ზებს. მათ ხშირად ლამაზი ქალის სახითა და მოშრიალე 
ფრთებით ან პატარა ბავშეების სახით ხატავდნენ„, ხანაც 
მათ ვარსკვლავებად წარმოიდგენდნენ. გავიხსენოთ ყინწვისის 
ანგელოზი ან რაფაელის „სიქსტის მაღონას“ პატარა ანგე- 
ლოზები. ანგელოსთა შორისაც იერარქია იყო. სულ 9 დასი 
არსებობდა, სამი სამეული: სერაფიმნი, ქერობიმნი და საყდარ- 

ნი,: უფლებანი, ძალნი და ხელმწიფ; )ბანი; მთავრობანი, 

მთავარანგელო“სნი და ანგელოზნი; მათ მაღლა იდგა ღმერთი. 

ამრიგად, ერთიანი იერარქია ასეთი იყო; ქვა, წყალი, ცეცხლი 
69



და ჰაერი, შემდეგ მცენარე და ცხოველი და ბოლოს – 
ადამიანი. ამის შემდეგ ანგელოზები და ღმერთი. 

ადამიანებს შორისაც სიკეთის მისედვით დიდ სსეაობას 

ხედავდნენ. სიკეთის აღმავლობის მიხედვით ისინი ასე 
დაჯგუფდებოდნენ: არაქრისტიანი – ქრისტიანი – ღვთისმო- 
სავი ერისკაცი – სასულიერო ·პირი – მღვდელმთავრები – 
წმინდა მამანი – მარტვილები – მოციქულები – ღვთისმშო- 
ბელი – განკაცებული ქრისტე–ღმერთი. _ 

მთელი სამყაროც იერარქიულად იყო აგებული. ამქვეეყნი- 
დან იმქვეყნამდე მრავალ საფეხურს ხედავდნენ. 

ქვეყნის დაბლა, უფსკრულში ჯოჯოხეთია. ჯოჯოხეთში 

უფსკრულს ჩაღმავალი 9 გარსია. აქ ბოროტი ადამიანები ხვდე- 
ბოდნენ. რაც უფრო ბოროტი იყო კაცი,. მით უფრო დაბლა 
აღმოჩნდებოდა. მაღლა, ჩვენი ცის ზემოთ, ცხრა ცაა. აქედან 7 
ცა სამოთხის ცებია. მათი იველქართული სახელებია: L ჭირანო 
(მთვარის ცა), 2. ცორანო (მერკურის ცა), 3. მელტარო (ვენერას 
ცა), 4. კოჭიმელი (მზის ცა), 5. ჭიმჭიმელი (მარსის ცა), 6 
კიმკიმელი (იუპიტერის ცა). 7. არბასტრო (სატურნის ცა). 

ამ შვიდი ცის შემდეგ იწყებოდა ვარსკვლავთა ცა და 

კიდევ უფრო მაღლა იყო მეცხრე, უმაღლესი ცა, სულ მაღლა 
იდგა „მზიანი ღამე“, ანუ ისეთი ნათელი, საცა ვერაფერს 
გაარჩევს კაცი და მსოლოდ დიდ ზებუნებრიობასა გრძნოღბს. 

ასეთია სამყაროს აგებულება, რაც აისახებოდა ხელოენე- 
ბაში, მაგალითად, ,ვეფხისტყაოსანში“ ან დანტე ალიგიერის 
„ღვთაებრივ კომედიაში“, იმდროინდელ მხატვრობასა თუ 
არქიტექტურაში. 

რაც უფრო სემოთ წვდებოდა თვალი, მით უფრო მეტ 
მშვენიერებას ხედავდა. ზეცა მშვენიერების სამყაროა, 
ჯოჯოხეთი უკეთურებისა. სეცა ნათელის სასუფეველია, 
ჯოჯოხეთი უკუნის საუფლოო. 

ამ ჩვენს სამყაროს, რომელსაც თვალი ხედავს ან გონება 
სწვდება, ერქვა ქვეყანა (ბერძნულად კოსმოსი). ხოლო მთელ 
სამყაროს ეწოდებოდა სოფელი, კაცის ცხოვრ ებას კი წუთი- 
სოფელი ან საწუთროიო. 

სამყაროს ცენტრში წარმოედგინათ დედამიწა და არა 
მსე. ამიტომ ასეთ მოძღვრებას გეოცენტრული მოძღერება 
ჰქვია. მხოლოდ გვიან, XVI საუკუნეში, კოპერნიკი ასაბუთებს. 
70



რომ სამყაროს ცენტრში დედამიწა კი არა დგას, არამედ 
მსე (ჰელიოსი), რასაც ჰელიოცენტრული თეორია ეწოდება. 

მანამდელი ასრით, სამყაროის ცენტრში იდგა დედამიწა, 

რომელსაც თავს დაჰნათოდა მზე. მზეს თავისი ერთადერთო- 
ბით ღმერთს ამსგავსებდნენ, მსე ლღმერთის ხატად მიაჩნდათ. 
მზე ყველაფერს წყალობასა ჰფენდა. იგი სხივებს უჩნაწილებდა 
კაცსაც, ვარდსაც და მწერსაც. ღმერთს ანგელოხები ჰყავდა, 
რათა მისი ნება-სურვილი ქვეყნისათვის ეუწყებინათ. ასეთი 
იყო ცღომილებიცა და ვარსკვლავებიც. მათზედაც თითქოს 
აირეკლებოდა ციური განგება და ბედი კაცისა. ამიტომ 
ვარსკვლავები ანგელოზთა სახეებად მიაჩნდათ და (კდილობდნენ 
მათ მოძრაობაში ადამიანის ბედი ამოეცნოთ. ასეთ 'მოძრაობას 
ჰქვია ასტროლოგია, ანუ მოძღვრება ვარსკვლავებზჭზე. 

ვარსკვლავები იდგნენ და მზეს შეჰხაროდნენ, ცდომილები 
კი მსესა და მთვარესთან ერთად ციდან ცებ“სე გადადიოდნენ. 
ამიტომ მათ მოხეტიალე მნათობები ეწოდათ. მათი მოძრაობისგან 
ყოვლისმომცველი მუსიკის ხმა გამოდიოდა, თუმცა იგი ადამიანს 
არ ესმოდა, იმდენად ძლიერი იყო. ყოველ მათგანს მოძრაობის 
თავისი გზა და სფერო ჰქონდა, რომელთაც ეტლი, ანუ ზოდიაქო 
ერქეა. ხოდიაქო სულ 12 იყო: 1. ღრიანკალი; 2. თხის რქა, 3. 
მერწყული, 4. თევზი, 5. კურო, 6. მარჩბივი, 7. ლომი, 8. ქალწული, 
9. ვერძი, 10. კირჩხიბი, 1I1. სასწორი, 12. მშეილოდოსანი. 

მსისა იყო „ლომის“ სოდიაქო ანუ ეტლი, ანუ ის ადგილი 
შორეული ზეცისა, რომელშიაც შესვლისას მსე სრული 
სიძლიერით აღივსებოდა.. ამ ადგილს „ლომი“ შემთხვევით 
როდღი დარქმევია ლომი, როგორც ზემოთ ეთქვით, მჭზის 
ამქვეყნიური სწორფერი იყო. მზე ლომის სოდიაქოში ივლისში 
შედიოდა. მანამდე კი ყველა სხვა ზოდიქოს გაივლიდა, მაგრამ 
როცა იქ მიაღწევდა, იწყებდა ყველაზსე ძლიერი ნათებას. 
„ლომის“ ზოდიაქოც ეგებებოდა თავის სწორფერს. დგებოდა 
ჟამი დიდი მშვენიერებისა, რასაც მათი 'შეხვედრა მოასწავებდა. 

მოძღვრება სოდიაქოზსზე და, კერძოდ, მხის შესვლა 
„ლომის ეტლში მრავალ ნაწარმოებში აისახა და, მათ 
შორის, ,„ვეფხისტყაოსანშიაც.“ ტარიელის ყველაზე გავრცე- 
ლებული მეტაფორა „ვეფხისტყაოსანში“ არის „მსე“ და 
„ლომი“. ტარიელს რომ ორივე ესადაგება, ეს გასაგებია, 
მაგრამ ისიც მნიშვნელოვანია, რომ თვით ლომსა და მხეს 

71



შორისაც კავშირია. „ლომი“ მზის „წილია“ ანუ მისი ხვედრია. 

ნესტანი ასე სწერდა თავის „ლომს“: 
„მსე უშენოდ ვერ იქმნების, რადგან შენ ხარ მისი წილი, 

განაღამცა მას ეახელ, მისი ეტლი არ თ'უ წბილი. · 

მუჩნა გნასო, მადვე გსახო,“ განმინათლო გული ჩრდილი, 

თუ სიცოცხლე მწარე მქონდა, სიკვდილიმცა მქონდა 

ტკბილი.“ 
როცა ნესტანს ყველა საამქვეყნო იმედები წაერთვა, იგი 

ოცნებობს შეხედეს ტარიელს მზესთან. ამიტომ მოუწოდებს 

მას ეახლოს მ'ხეს. თანაც ახსენებს, რომ მსეს თავად უჭირს 
გაძლება ლომ-ტარიელის გარეშე. ასე შემოაქვს აქ ნესტანს 
ასტროლოგიური წარმოდგენები და თავის ოცნებას გრანდი- 
ოზულ კოსმოლოგიურ შინაარსს აძლევს. 

იერარქიის ესთეტიკას ხელოვნება დიდ ყურადღებას 
უთმობდა. რაც უფრო მაღალ საფეხურზსე იდგა საგანი თუ 
ადამიანი, მით უფრო მშვენიერად ითელებოდა. წმინდანი უფრო 
ამაღლებულია, ესე იგი, ესთეტიკურად უფრო მაღალია, ვიდრე 
ერისკაცი. მეფის სახეც უფრო ამაღლებულია, ვიდრე 
დიდებულებისა. ტაძრებში ღირსებით ამაღლებულს ხატავდნენ 

უფრო მაღლა, გუმბათისაკენ, ან არადა, უფრო ღრმად, 
საკურთხეველთან, სადაც ტაძრის მეორე ცენტრი იყო. ამ 

წესს ყველა იცავდა. თუ ეს ასე არაა, რაღაც დაირღვევა, 
ანდა რაღაც სიახლეა და ეს შეუმჩნეველი არ უნდა დარჩეს. 
მაგრამ სიახლეს რომ მივხვდეთ, ტრადიცია უნდა გვეესმოდეს. 

რაკიღა ტაძარი, გარკვეული აზრით, ხელოვნების ძეგლია, 
უნდა შეგვეძლოს მისი გაგება იერარქიის ესთეტიკის 
მიხედვითაც. ჩვენში ყველა ტაძარი მოხატული იყო 
ფრესკებით. ფრესკები კედლებზე წესის მიხედვით იყო 

განლაგებული. იგი მიჰყვებოდა 9ცის პრინცი ს. ეს ნი'მნავს, 
რომ ტაძრის შინაგან სივრცეს წარმოიდგენენ ისე, თითქოს, 

კედლებსე 9 ცაა. როცა კარიბჭეს გადავლახავთ, იწყება 
პირველი ცა. მასზე წარმოდგენილია ფრესკათა პირველი 

რიგი. ამის შემდეგ მოდის მეორე ცა, ანუ ფრესკათა მეორე 
რიგი. და ასე, თანდათან, შესასუელელიდან საკურთხევლამდე.. 
წყება-წყებად გამოყოფილი უნდა იყოს 9 ცა. საკურთხეველში, 
ჩვეულებრივ, დახატულია ღეთისმშობელი ან ქრისტქ, 
ყველაზე დიდი სიწმინდე ამ ფრესკათა შორის. 

72



მაგრამ ეს ცანი მხოლოდ ჰორიხონტალურად ან კარიბჯი- 
დაჩ საკურთხევლისაკენ როდია განლაგებული, არამედ 

განლაგებულია ვერტიკალურადაც,. დაბლიდან მაღლა. თუ ჩვენ 
გუმბათის ქვეშ დავდგებით, დაბლა სვეტებსე ვნჩნახავო ერთ 
წყება ფრესკებს. შემდეგ მათ მოსდღევს მეორე ზოლი, მეორე 
წეება ფრესკებისა. ისინი ხშირად საგანგებო ხასებითაა 

" ერთმაჩეთისაგან გამოყოფილი. და ასე წყება-წყებად აღის 
ფრესკები გუმბათისაკენ, რომლიდანაც ქრისტეს სახე დაგეყურებს. 

იგი ყველა ცასე მაღლაა, დაბლა შრეები კი 9 ცას 'შეესაბამება. 
თუმცა შეიძლება ისიც მოხდეს, რომ გუმბათამდე არ იყოს 

წარმოდგენილი ყველა საფეხური, აჩუ ყველა ცა. მაშინ შესაბამის 

ფრესკებს სადმე გვერდით კედელზე გაღაიტანდნენ. როგორც 
ვთქვით, რაც უფრო სახელოვანია პიროვნება, მით უფრო მაღლა, 
მით უფრო სიღრმეში, საკურთხევლის სიახლოვეს ხატავდნეჩ. 

მაგრამ ყველა ცის გამოსახულებებს მთლიანაღ წარმოვიდგენი), 
თუკი ერთმანეთთან შევაერთებთ ვერტიკალურ და 

ჰორი სონტალურ შოეებს. ისინი ერთმანეთს შეავსებენ და ყველა 
ცასა და მათ ყველა ბინადარს მთდღლიანობაში წარმოგვიდგენენ. 

ცათა მიღმა დარჩება საკურთსევლის თაღისა და გუმბათის 
გამოსახულებანი, რომლებიც შეიძლება ერთმანეთს დაემთხვეს 

ან არადა, ერთმანეთს შეერწყას. 
გაერთიაჩდნენ ფრესკები და გაერთიანდნენ ცანი. ცანი 

დალაგდნენ საფეხურებად. და ერთიანი დიდი ტაძარი გადაიქცა 
სეაღმავალი მშვენიერების იერარქიად. თვით ჰორისონტალური 

წყებანიც სეცისკენ მიმართუდლი აღმოჩნდა: თითქოს, ამაღლდა 
ჰორიზონტი ცის გუმბათისაკენ; მყარ, მდუმარე ტაძმარში 
ოცნებათა სწრაფვანი აღიძერის. ოცნება მიისწრაფვის მდაბალი 

მშვენიერებიდან მაღალი, უკიდეგანო ამაღლებულობისაკენ. 

დაბლამდებარე ,„ცებსე“ ქართველი წმინდანებია, ამის 
შემდეგ, მსოფლიო წმინდანები, მეორე ეკლესიის მამანი, 

გამოჩენილი წმინდანები, წმინდა მსედრები, მსოვლიო 

ეკლესიის დიდი მოღვაწენი, ბიბლიური მამამთავარჩნი, 

მოციქულები და ღვოთისმშობელი. 
დაბლამდებარე „ცებზე ფრესკები დახატულნი არიან 

უფრო მუქი ფერებით. მაღლა სიწმინდე იმატებს და ფერებილ 
უფრო მეტად ნათელი ხდება. სულ 'სხემოთ ზოგჯერ მთლად 

73



კაშკაშა ნათელია ხოლმე – ჩათლის ამგვარი ზსრდა ტაძრის 
ჭერს კიდევ უფრო ამაღლებს. 

სვანეთში, სოფელ იფრარში, დგას ერთი პატარა ეკლესია. 
ისიც კი მოხატულია ცების იერარქიის მიხედვით. ამ მცირე 
ტაძრის ჭერი მხატვარს ფერებით სულ მთლად გაუნათებია 
და ისეთი შთაბეჭდილებაა, რომ თითქოს აქ რაღაც დიდი 
სივრცე იყოს. 

დაბლა მეტი სიბნელეა, მაღლა უფრო მეტი სინათლე. 
ყველაზე მეტი ნათელი ფერია ისედაც ნათელ გუმბათში, 
რომლის ზემოთ უკეე ნამდეილი ცაა. ტაძარს კაცის 
თვალთახედვა მიჰყავს სიბნელიდან სინათლისაკენ. რა არის 
ეს, თუ არა სინათლისა საფეხურები?! უფრო მეტი და მები 
სინათლისაკენ საფეხურებრივი ზეაღსვლა?! 

ამასე შეიძლება ითქვას, რომ ტაძარში სინათლის 
იერარქიაცაა ანუ ნათლის იერარქიის ესთეტიკა. 

დღეს ჩვენში ბევრმა იცის, რომ ბულგარეთში სოფელ 
ბაჩკოვოში დგას ძეელი ქართული დტაძარი. აქ არის 
პეტრიწონის მონასტერი, რომელსაც დლღეს ბაჩკოვოს 
მონასტერი ეწოდება (იმიტომ, რომ ახლომდებარე სოფელს 
ბაჩკოვო ჰქვია). პეტრიწონი 1083 წელს აუშენებია გრიგოლ 
ბაკურიანიძეს. აქ ყველაზე ძველია საძვალის ეკლესია. იგი 

ორსართულიანია. დაბლა სართულია საკუთრივ საძვალე. 
მაღლა კარგად მოხატული ნათელი ეკლესიაა. მისი მხატეა– 
რია ქართველი კაცი იოანე ქართველიშვილი, რომელსაც 
-ბერძნულად ივეროპულოსს ეძახდნენ. ივეროპულოსი საინ- 
ტერესო მხატვარი ყოფილა, რაც გვიჩვენებს ფრანგმა და 
ბულგარელმა ხელოვნებათმცოდნეებმა (ა. გრაბარმა და ე- 
ბაკალოვამ), რომელთაც მისი შემოქმედება შეისწავლეს. 

ეს ეკლესიაც მოხატულია ცათა საფეხურების მიხედვით- 
ცანი აქ ჰორიზონტალურადაა განლაგებული +– ·კარებიდან 
საკურთხევლისაკენ. ჰორიზონტსაც ხომ ცის' სივრცებში 
მივყავართ. დასაწყისში, კარის კედელზე, შესასვლელიდან 
მარჯვნივ, დახატული არიან ცნობილი -ქართველი მოღვაწენი- 
ილარიონ, ექვთიმე და გიორგი ათონელები. შემდეგ განლაბე– 
ბულია სხვა ფრესკები. საკურთხევლის თაღში კვალე ვედრე– 
ბის (ანუ დეისის) კოპოზიციაა. დაბლა სართულზე კი განკითხვის 
დღის სცენები და ქტიტორთა პორტრეტებია. აქ არის ფრესკა 

74- |



პეტრიწონის დამაარსებლის გრიგოლ ბაკურიანიძისა და მისი 
იძიმის აბასისა. მათ, როგორც აქაჟრობის ჭირისუფვალთ, ხელში 
მთავარი ტაძრის მაკეტი უჭირავთ. უფრო გვიანდელი ხანის, 
XIV საუკუნის ქტიტორი ბულგარეთის მეფე ივანე – ალექსანდრე 
გამოსასულია სემოთ, ოლონკფ არა თვით ტაძარში, არამედ 
გარეთ, კარიბჯისწინა კედელ“სე. ქტიტორები თითქოს ამ მთავარ 
ცებსე შესვედრას ელიან, რომლებიც ეკლესიაშია მოხატული. 

ყოველივე ეს რომ შემთხვევითი არაა, ამას ადასტურებს 
ახტალის ტაძრის'მოხატულობა. იგი ძალზე მიაგავს პეტრი- 
წონს (ეს ახტალა ამჟამად სომხეთშია. სხვაა გურჯაანის 
ასტალა და მისი ეკლესია). 

ასეთია იერარქიის ესთეტიკა ქართულ ტაძრებშშიი. 

სიმგოლო 

ხელოვნებისათვის და ესთეტიკისათვის სიმბოლო ძალზე 
მნიშენელოვანია, დაახლოებით ისე, როგორც მისიდულობის 
კანონი ფიზიკაში, ან რიცხვი მათემატიკაში. ჩვენ ამ სიტყვას 
ხშირად ვიყენებთ ისე, რომ მისი ზუსტი გაჩმარტება არც 
კი ვიცით. ეს ნჩურც გაგეიკვირდება. ასეთი რამ ხდება ხოლმე 
მეცნიერებაში, მეტადრე ჰუმანიტარულ დარგებში. ამ დისცი- 
პლინებში ხშირად მიახლოებითი ცნებები გამოიყენება. 

სიმბოლოს ზოგადი თვისებაა ნიშნისა და აღსანიშნის 
ერთიანობა. მაგალითად, ლომი ძლიერების სიმბოლოა. 
ძლიერებაა მისი შინაარსი, ანუ აღსანიშნი, ხოლო თვით 
ლომი მისი გარეგნული ნიშანია. ასევე მერანი მებრძოლი 
სულის სიმბოლოა ნ. ზარათაშვილის ლექსში, ყორანი კი 
სიმბოლოა ბოროტებისა. აჩრდილი ილიას პოემაში სიმბო- 
ლოა იმგვარი პიროვნებისა, რომელსაც შეუძლია განაცხა- 
დოს: „მარად და ყველგან, საქართველოე, მე ეარ შენთანა, 
მე ვარო შენი თანამდევი, უკედავი სული“. გალაკტიონის 
ლურჯა ცხენებიც იდუმალებისაკენ სწრაფყის სიმბოლოა. 

სიმბოლოს დიდ მნიშვნელოვანებაზე ისიც მეტყველებს, 
რომ მას დაემყარა მთელი ლიტერატურული მიმდევრობა- 
სიმბოლი“სმი. თუმცა, ცხადია, სიმბილოთა გამოყენებას 
გაცილებით დიდი ისტორია აქვს. 

75



, შუა საუკუნეებში ყველაფერი სიმბოლოდ მიაჩნდათ. ქვეყნად 
არ იყო არაფერი, რასაც ადამიანისათვის მხოლოდ ერთი 
მჩიშვნელობა ჰქონოდა. უბრალო წყარო, რომლითაც კაცი 

წყურვილსა იკლავდა, მას ცხოვრების წყაროზე მიანიშნებდა. 
ხეც სიცოცხლის ძალას გამოხატავდა, ხოლო ვარსკვლავები 

შსეციურ ძალებს.. ცის ფრინველები თავისუფალი სულის 
სიმბოლოებს წარმოადგენენ. იმდროინდელ სპარსულ. პოეზიაში 
ვარდი იყო სილამაზის სიმბოლო, ღვინო – სიყვარულისა. თასი 
– სატრფოს ტუჩებისა, ხოლო მელნის ტბა – მისი თვალებისა. 

ერთი სიტყვით, რასაც კი ხეღავდნენ, ან რასაც გაიფიქ- 
რებდნენ, ყველაფერს სიმბოლურ მნიშვნელობას ანიჯებდნენ. 
ყოველ საგანს თავისი დანიშნულება ჰქონდა, მაგრამ ამით 
არავინ კმაყოფილდებოდა. საჭირო იყო მისი მეორე 
მნიშვნელობის, რაღლაც დაფარული სიმბოლური შინაარსის 
ამოცნობაც. ამგვარი რამ დიდი საიდუმლოებით აღავსებდა 
ყოველივეს, ამავე დროს სოგჯერ საკუთარ ღირსებას უკარგავდა 
საგნებს და მოვლენებს. ბუნების სურათების გარეგნული 
მშვენიერება უკვე აღარ აინტერესებდათ. მათში მაინცდამაინც 
დაფარული აზრი უნდა ამოეკითხათ. ამიტომ იყო, რომ ფრესკის 
გარეგნული სილამაზე ყურადღებას არ იქცევდა. 

ეს უკვე ზოგადი ესთეტიკური ·თპირნციპი გახლდათ. 
სიმბოლოს ასეთი გაგება გავლენას ახდენდა მთელს 
იმდროინდელ ხელოვნებაზე.. 

სიმბოლოები მოიცავდა მთელ სამყაროს. სიმბოლურად 
გაიაზრებოდა უსულო საგნები, მცენარეები, ცხოველები, 
ადამიანი, კოსმოსი, ანგელოზები და თევით ღვთაებაც. 
იწერებოდა წიგნები, რომლებიც სიმბოლოებს განმარტავედნენ. 

საგანთა სიმბოლიკა მრავალფეროვანი იყო. კლდე 
წარმოადგენდა. სიმტკიცის სიმბოლოს, წყარო ცხოვრების 
მიმზიდველობას. ცეცხლს მრავალი მნიშვნელობა ჰქონდა: 
წამების სიმბოლოც იყო და სეციური ძალისაც. თაფლი ხშირაღ 
სიტყვის სიტკბოებას გამოხატავდა. წითელი ფერი სამეფო ფერი 

იყო. ოქროს ფერი მიაჩნჩდათ ღვთიური ნათელის სიმბოლოდ. 
ამიტომ ხშირად იყენებდნენ მას ფრესკებზე. ამიტომაცაა, რომ 
რუსული ტაძრების გუმბათები ოქროსფრადაა მოვარაყებული. 

მცენარეთაგან უფრო ხშირად იხსენიება ვენახი, ხორბალი 
(იფქლი), ალვა, ლიბანის ნაძვი და ვარდი. მგონი, არსად არ 
76



ჩანს მუხა ან ხილეული მცენარეები. ავენასი“ ღვოის- 
მშობელია, აჩ ხშირად ქრისტეც-. პური სიწმიჩდეა, ღვარძლში 
შერეული ხორბალი შებილწუეული სიკეთე. 

ვარდი ეკალთა 'ფმორის გამოიყენებოდა გამორჩეული 
კეთილი კაცის სიმბოლოდ. 

ცხოველთაგან სიმბოლოებად ბევრი არა გვხვდება. 
იშვიათია, რომ შინაური საქონელი სიმბოლოდ ჩანდეს. მაგა- 
ლითად, არც ძაღლი შეგვსვდება სიმბოლოდ და არც ცხე- 
ნი. აგიოგრაფიაში არა გვხვდება ვეფხვი, არც სიმბოლოდ, 
არც ისე. სიმბოლოებად ხშირია: კრავი, ლომი, ირემი, თევზი, 
ვეშაპი. კრავი განწირული უმანკო ადამიანის სიმბოლოა. 
ძალ“ე გავრცელებულია წყაროსკენ მიმსწრაფი ირმის სიმბო- 

ლო. ის აღნიშნავს დიდ, მოუთმენელ სურვილს (იგი ბიბლიი- 

იდან. კერძოდ, ფსალმუნებიდან გავრცელდა. გვხვდება „ვეფ- 
ხისტყაოსანსა“ და „დავითიანში.“ გავისსენოთ გალაკტიონი: 
„თავისუფლება სულს ისე მოსწყურდა, ვით დაჭრილ ირმების 
გუნდს წყარო ანკარა'). 

არის ერთი ძველი წიგნი, გადმოცემით, ბი სანტიელი 
მწერლის ბასილ დიდის მიერ (IVს) დაწერილი, რომელსაც 
„სახისა სიტყუაი“ ჰქვია. მასში ახსნილია, თუ რომელი 
ცხოველი ან ფრინველი რისი სიმბოლო შეიძლება იყოს. 

ფრინველთგან აქ მოსხსენებულია ორბი. იგი განახლების, 
გაახალგაზრდავების სიმბოლოა. ძალზე სშირად გვხვდება 
მტრედი, სიწმინდისა და მშვიდობის სიმბოლო. როცა ფრეს- 
კაზე მტრედი ხატია, ამით მხატვარს სურს მიგვანიშნოს, 
რომ სული-წმინდა მოფენიაო იქაურობას. გვრიტები მოყვა- 
რულ მეუღლეებს განასახოვნებდნენ. 

ადამიანი თავად ღვთაების სიმბოლოა, მისი სახე ღა 
ხატია. იგი სიმბოლოა მთელი სამყარისიც, რადგან სამყაროში 
არაფერია ისეთი, რაც ადამიანში არ იყოს. ამიტომ”ადამიანს 

მიკრო-სამყაროს ანუ მიკროკოსმოსს უწოდებენ (ძველქარ- 
თულად ამას ჰქვია „მცირე სოფელი'). მიკროკოსმოსში ჩანს 
მაკროკოსმოსი, აჩუ მთელი დიდი სამყარო. ამიტომ, ძველი 
რწმენით, ვინც ადამიანს კარგად შეიცნობს. ის ამქვეყნად. 
ყველაფერს გაიგებს. სიბსოლურია თვით სხეულის ნაწილები. 
თავი და სახე ზეცის სიმბოლოა. სულის სიმბოლოა ხელი. 

ცალკე მტევანში არის წყალობის სიმბოლო. ფრესკის კუთხე- 
77



ში სშირადაა ხოლმე მოსატული ასეთი მაკურთხებელი სელიი. 
ასევე ფრესკაზე ადამიანის ცალ თვალსაც ვნახავთ სოლმე 
მიხატულს. ესეც სიმბოლოდ ითვლებოდა, მასშიაც ჩვენსკენ 
მოპყრობილ წყალობის მსერას გულისხმობდნენ. 

სიმბოლურ მნიშვნელობას აძლევდნენ სხეადასხვა 
პროფესიას: მწყემსს, ვენახის მუშაკს, მებადურს და სხვას. 
მწყემსი სხვაზე სრუნეის სიმბოლო იყო, მებადური იყო 
კაცთა გულების მონადირების სიმბოლო და ა. შ. 

ზეცა მრავალ სიმბოლოს შეიცავდა. თვით სეცის სიმაღ- 
ლე გამოხატავდა ადამიანის მაღალ ოცნებებს. ამიტომ ყველა- 
ფერ იდეალურს და სულიერს ხეცას უკავშირებდნენ. სეცა 
ჰაერით სავსე სამყარო იყო და სულიერებას ამითაც გამოსა- 

“ ტავდა. სიკვდილი მიწას უკავშირდებოდა, ხოლო მარადიული 
სიცოცხლის სურვილი - მხოლოდ ზეცას. 

ღმერთიც კი ხშირად სიმბოლურად გაიაზსრებოდა. სიმბო- 
ლურად მიუჩნევიათ ღმერთის ზეცაზე ყოფნაც. არადა, ეს 
თითქოს მხოლოდ”პირდაპირი აზრით უნდა თქმულიყო. ასეთი 
მოსაზრება მოეპოვება დიდ ქართველ მოაზსროვნეს ეფრემ 
მცირეს (XIს). მისმა სიტყვებმა შეიძლება განცვიფრებაც კი 
გამოიწვიოს, ისე მოულოდნელი გვეჩეენოს ისინი. ეფრემ მცირე 
წერს: ამბობენ, ღმერთი ზეცაზეაო, ეს პირდაპირ კი არ უნდა 
გავიგოთ, არამედ სიმბოლურად, რადგან არავინ არ იცის, 
თუ სად არის ღმერთი. სიმბოლურად იმიტომ ვამბობთ, ღმერთი 

სეცაზეაო, რომ ჩვენთვის ყველაფერზე მაღალი ზეცაა და 
ამ ნიშნით ვაკავშირებთ ღმერთს ზეცასთანაო. 

თუ კარგად დავაკვირდებით, დავინახავთ, რომ სიმბოლოებით,: 
თვით ღმერთიც კი ესთეტიკური რაობა გახდა, გამხატვრულდა, 
მხატვრულ აზროენებას ანუ სახისმეტყველებას დაუკავშირდა. 
ამით ესთეტიკის ძალა უფრო გაიზარდა, რაკიღა მას აღმოაჩნდა 
უნარი, რომ თვით რელიგიასაც გამოეყენებინა იგი. 

ნუ წავალთ ამაზე შორს და ეფრემ მცირეს ნუ მივაწერთ 
იმას, რაც მას არ მოეთხოვებოდა. იგი თავისი დროის კაცი 
იყო და მაშინდელ აზრებს მიჰყვებოდა, რომლებსაც იგი 
მარადიულ ჭეშმარიტებასთან მიჰყავდა. და მაინც, ზემორე 
მსჯელობაში არის ისეთი' რამ, რაც ეფრემ მცირეს სხვა'სე 
მეტად აახლოებს ჩვენთან. მის ასროვნებას ესთეტიზაცია 
ეტყობა. იგი ესთეტიკურად მსჯელობს. 

78



აი, ამგვარად ხდება ესთეტიკის აღიარება ასროვნების 
უმაღლეს ფორმად. ყველაფერი “მეფარდებითად ცხადდება 

და ქველაფერს გამართლება ეძლევა ესთეტიკურად. ესთეტიკა 
აღამიანის ასროვნებას აშორებს ყოველგვარ დოგმებს, 'სედმეტ 
თვითდაჯერებას. რაიმე მოვლენა ან საგანი, ძალ“სე რთულიც 
რომ იყოს, თუნდაც ძალზე მარტივი, მისი გაგება არასდროს 
არ უნდა ჩაითვალოს ამოწურულად, რადგანაც ყოველთვის 
შეუცნობელი რჩება მათი მრავალი თვისება. სიმბოლოს დანახვა 
მოვლენის ახსნა არაა, მაგრამ სიმბოლური შინაარსის მინიჯჭება 
მოვლენის სილრმისაკენ წარმართავს ჩვენს ყურადღებას, 
ადამიანს განაწყობს ღრმა კანონზსომიერების საძიებლად. აი, 
ეს არის სიმბოლოს ყველაზსე დიდი ფასეულობა. 

სიმბოლო იდუმალების ესთეტიკას ემყარება. იდუმალების 
სიმბოლოებით მაძიებელი ესთეტიკა კი მხოლოდ უძველესი 

ხაცის „ან შუა საუკუნეების კუთვნილება როდღია. იგი 
რკნესანსის ხანასე დიდად გავრცელებულია, რომანტიზმშიაც 
დ. XX საუკუნეშიაც, მოდერნიზმშიც და პოსტმოდერნიზმშიაც. 

დაბოლოს, ერთი საკითხიც. ჩვენ სიმბოლოს სახელწოდე- 
ბით ფაქტიურად გავაერთიანეთ ორი რამ: თავად სიმბოლო 

და ალეგორია. ამგვარი გაერთმნიშვნელიანება სშირია. ამას 
თავისებური გამართლებაც აქვს, მაგრამ ნაკლოვანებაც 
ახლავს. სიმბოლოს და ალეგორიის გაყოფა ძნელია. სოგჯერ 
იმიტომ, რომ თვით ისინი ძალზე უახლოვდებიან ერთმანეთს, 
ან ერთმანეთში გადადიან და ერთმანეთს ერწემიან. ასეა, 
კერძოდ, შუა საუკუნეებში. ამიტომ ამ პერიოდისათვის 

ლაპარაკობენ სიმბოლურ-ალეგორიულ გამოხატვაზე და ამით 
„ მათ კავშირზე მიუთითებენ. 

მაინც ვეცადოთ მათ შორის განსხვავების ჩვენებას. 
ორივესთვის საერთოა – ნიშანი და აღსანიშნავი, სხვაგვარად, 

გარეგანი ფორმა და მისი შინაარსი. მაგრამ აქვე იწყება 
განსხვავებაც. მოვიხმოთ სიმბოლური სახეები: მერანი და ყორანი 
და, მეორეს მხრიე, იგავ-არაკთა ალეგორიული სახეები: ძაღლები 
და მგელი. ვნახოთ, თუ რა განსხვავებაა მათ შორის, საერთო 
რაცაა, ეს თავის თავად ჩანს. ნ. ბარათაშვილის ლექსში 
მიმსწრაფი სულის სახე გასიმბოლოებულია მერანის ქროლვაში. 
ამის წარმოდგენას აუცილებლად თან უნდა ახლდეს თავად 
მერანი. ესე იგი, როცა ამ სასის შინაარსს ამოვიცნობთ, მერანი 

79



მაინც მნიშვჩელობას არ კარგავს. იგი ჩვენს განცდას თან 

სდე>ვს. სულ. სხეაა ალეგორია. აქ გარეგნულ. ფორმას გაცილე- 
ბით ნაკლები მნიშვნელობა აქ>ვს. როცა სულხან-საბას იგაეს 
„მაღლები და მგელის“ შინაარსს ამოვიცნობთ და მას 

ადამიაჩნებსზე გადავიტანთ, ცხოველთა სახეები თითქმის 
მთლიანად კარგავენ თავის მნიშეჩელობას. ფორმა მთ,ლიანადღ 
ადღდგილს უთმობს შინაარსს. 

ასე განსხვავდება სიმბოლო ალეგორიისაგან. 

სახე და სახისმეტჭველება 

ყოველ მეცნიერებას აქვს თავისი კატეგორიები. კატეგორი- 
ები ჰქვია ისეთ რაიმეს, რომლის მისედვით ესა თუ ის მეცნიერება 

სწავლობს მისთეის საინტერესო სფეროს. მათემატიკის 
კათეგორიებია რიცხვი, სიმრავლე ან ფუნქცია, ფიზიკისა – 
მასა, ძალა და აჩქარება, ქიმია ნივთიერებებს სწავლობს და აქ 
იგი იყენებს ელემენტებს, ბიოლოგია ცოცხალ ორგანიზმებს 
შეისწავლის და მისი ერთ-ერთი ძირითადი კატეგორიაა უჯრედი. 

ესთეტიკის მთავარი კატეგორიაა სახე. ! 
ხელოენება აბსტრაქციაა., არ არსებობს ზსოგადი ხელოვ- 

ნება. არსებობს ხელოვნების (ცკალკეული დარგები: ლიტერა- 
ტურა, მხატვრობა, მუსიკა, ხუროთმოძღერება, ცეკვა, თეატრი, 
კონო და' სხვა. „დარგიც“ პირობითია, რეალურად არსებობს 
ცალკეული ნაწარმოები, კონკრეტული ლეექსი, სიმღერა, ნახატი 
და ა. შ. თოითოეულ მათგანს ხელოვნებათმცოდნეობის ცალკეული 
დარგი შეისწავლის. ესთეტიკა კი შეისწავლის, რაც მათ შორის 
საერთოა. კომპოზსიტორი რ. შუმანი წერდა: „ხელოვნების ერთი 
რომელიმე დარგის ესთეტიკა მეორე დარგის ესთეტიკაცააო“. 
ცხადია, ესთიეტიკა მარტო ხელოვნებით არ იფარგლება. იგი 
ემებს სილამაზის კანონებს ბუნებასა და ცხოვრებაში, ადამიანის 

ა'სროვნებაში. მაგრამ ძირითადი მაინც სელოენებაა. · 
ხელოვნების სხვადასხვა დარგის საერთო ნიშანია 

ესთეტიკური სემოქმედება. ყოველი 'მათგანი თავისებურად 
ახორციელებს ამას. 

ხელიოვნების ყოველი ჩაწარმი )ები შედგება სასეებისაგან. 
სახეა მხატერული ნაწარმოების მთავარი შემადგენელი 
80



ნაწილი. მისი ძირითადი „ელემენტი.“ წარმოვიდგინოთ ასე, 

ერთგვარად მშრალად: წყლის შემადგეჩელი ელემენტებია 
'წყალბადი (ორი ატომი) და ჟინგბადი. სახლი აგ' ურებისგანაა 

ნაშენი. ხელოვნების ნაწარმოები კი. , შენება“ სახეებისაგან. 
მაინც რა არის სახე? 
სახეა ხელოვნების ნაწარმოების ისეთი ელემეჩტი. რომელსაც 

ცალკე აღებულს მხსატერული "ხემოქმედების ძალა გააჩნია.. 
რასაკვირყელია, სახეები ერთმანეთის გვერდით უფრო 

მეტ მნიშენელობას იძენჩს, მაგრამ მათ “აქვთ შეფარდებითი 
ავტონომიურობა, ანუ დამოუკიდებლობა. კვლავ გავიხსენოთ 
ვაჟასეული მხატვრული სახე: „ნისლი ფიქრია მთებისა“. ამ 
ფრაზას, ასე ცალკე აღებულსაც კი, დიღი მსატვრული 
სემოქმედება ძალუძს. სახე შეიძლება იყოს ერთი სიტყვაც. 
ან ერთი ფრაზა, თუ დეტალი, ცალკეული ეპიზოდი ან 
პერსონაჟი. ერთი სახეა მხატერული ნაწარმოები მთლიანად. 

„ხოხბობას გნახე“, – ვკითხულობთ გიორგი ლეონიძის 
„ყივჩაღის პაემანში“. „სოსბობა“ უცხო ფერებით აღვსილი 
ზაფსულის ერთი სიტყვაში გაცხადებული სახეა. ცალკე 
მხატვრული სახეა ჯოკონდას ღიმილი, ან მისი ხელები. ცხაღია, 
ეს დეტალები მთლიანობაში უკეთ აღი·]··]ება, მაგრამ ბი'უჩებრივია, 
თუ ვინმეს გაჰყვება-· წარმოდგენა ჯოკონდას განუმყორებელი 
ღიმილისა, ანდა ცალკე ჩაამასსოერდება ისააკ ბაბელის ერთი 
ფრაზა: ,,ჩხს/0 11IC)7111!(/(0680L I""IIIII,“ ანდა ნიკო სამაღაშვილის 
მიმართვა თავადღ ნიკო სამადაშვილისადმი: ,შენ ჩემში 'უსტვენ 
ვით საყდრის ჩიტი“, ან „იისფერ თოვლის ქალწულებივით 
ხიდიდან ფენა“ (გალაკტიონი), ან გოეთეს სიტყეები: „,მშვენიერო 
წამო, შეჩერდი“, ან ავთანდილის ლოცვა ზეციურ მნათობებხზე, 
ანდა: „როგორც ვიოლინოს სიმი, მიდიოდა სხივი ხნულზე და 
ნიავის შეხებასე მამულის ხმებს გამოსცემდა” (გ. ხარანაული). 

სხვადასხვა დროის ხელოვნებაში სხვადასხვაგვარი 
მხატვრული სახეებია, სხვადასხვაგვარია იმის გაგებაც, რა 
არის სახე. 

ძეელ ქართულ მწერლობაში ცნობილი იყო სასის ასეთი 
განმარტება: „სახე არის ხილვა· და ჩვენება დაფარულისა” 

(ი. დამასკელი). ფარულია სასხის “შიჩნაარსი, ჩვეჩ შევიცნობთ 

მხოლოდ მის გარეგნობას. ამგვარი გაგება მეიცავს მაღალ 

ჭეშმარიტებას. ვთქვათ, ჩვენ ე'უყურებთ ღვთისმშობლის 

8)



რომელსამე ფრესკას. ეს გამოსასულება, ვითარცა მსატვრული 
სახე. მხოლოდ და მხოლოდ მიგვანიშნებს, თუ როგორი უნდა 
იყოს ღვოისმშობელი, მაგრამ მთლიანად არ განასახიერებს 
მას. ასეთი რამ ფრვსკას არც მოეთხოვებოდა, რადგან ის 
არაა რეალისტური სასე (სულ სხვაა, მაგალითად, რაფაელის 
“სიქსტის მადონა“ ·ან ლეონარდოს მადონები). ფრესკა 
მხოლოდ სათავეს უდებს ჩვენს ფანტაზხიას, ჩვენს 
წარმოდგენას და ჩვენგანვე ითხოვს თანაშემოქმედებას. ასეთია 
ფრესკული სახის ბუნება ხილული სასის მიღმა უნდა 
ეიხილოთ მისი დაფარული ნამდვილი შინაარსი, რომელსაც 
პირველსახე ჰქვია. მთავარი ყურადღება სწორედ პირველსახეს 
უნდა მიექცეს, მასზე უნდა იქნას გადატანილი ჩვენი ინტერესი. 
თანაც, ეს პირველსახე სახეში უშუალოდ კი არა ჩანს, არამედ 
მისგან შორეულად უნდა წარმოვიდგინოთ. ამიტომ რომელიმე 
სურათით კი არ უნდა ვტკბებოდეთ, ” არამედ მისი შორეული 
პირველსახით. : 

ძალზე დამახასიათებელია ადრეული შუა საუკუნეების 
ერთ-ერთი ყველაზე ცნობილი მოღვაწის ავრელიუს ავგუსტი-' 
ნეს სიტყვები: ახლაც სინდისი მქეჯნის, როცა ვიხსენებ. 
თუ როგორ ვტკბებოდით მუსიკით, მე ხომ მსოლოდ იმაზე 
უნდა მეფიქრა, რასაც ეს მუსიკა გამოხატავდაო. 

რენესანსამდელ ხელოვნებაში გამონაგონი სახეები არ 
შემოჰქონდათ. გამონაგონი პიროვნებანი არც იმდროინდელ აგი- 
ოგრაფიაშია, არც პოეზიაში და არც ფრესკაზე. ნაწარმოებში 
გამოისახებიან მხოლოდ ისტორიულად არსებული პიროენებანი. 

მაგრამ ფრესკებზე და აგიოგრაფიაში ხომ ბიბლიური 
მითოსის პერსონაჟები გვხედებიან?! საქმე ისაა, რომ ესენ:·ც 
კი იმ დროს, მორწმუნეობის დროს, ნამდვილად არსებულ, 
ისტორიულ პიროვნებებად ითვლებოდნენ. ის კი არადა, თვით 
სასწაულებს რომ აღწერდნენ, ყველა ნამდვილ ამბად მიაჩნ' „ათ. 
მსგავსი პოზიცია არსებობდა ანტიკურ ხანაშია( აქ 
ისტორიულის გვერდით მითოსური სახეები იყო და, ცხიადი,, 
ისინიც ნამდვილად არსებულად ითვლებოდნენ. 

მაშასადამე, ზოგადი ესთეტიკური პრნციპი ასეთი იყო: 
ნაწარმოებში უნდა აისახოს მხოლოდ ნამდვილი ამბავი, 
სახე უნდა იყოს კონკრეტულ-ისტორიული. 

საერთოდ, ლიტერატურაში ისტორიული პიროვევნებების 

82



გარდა შეიძლება არსებობდეს პერსონაჟთა ორგვარი სახე: 
გამონაგონი და ფანტასტიკური. 

ფანტასტიკურია ის პერსონაუი (მითოსური თუ +რელი- 

გიური), რომელიც არც არსკბუ ღა და არც შეიძლება, რომ 
არსებულიყო. 

გამონაგონი კი ისეთი პერსონაჟია, რომელიც ისტორი- 
ულად არ არსებობდა, მაგრამ შეიძლებოდა, რომ არსებული- 
ყო. პირადად ასეთსა და ასეთს პერსონაჟს ამქვეყჩად არ 
უცსოერია, მაგრამ მისი მსგავსი პიროვნებანი ცხოვრობდნენ 
მის დროს. ასეთია ლუარსაბი ან სოლომან მორბელამე; ის 
კი არადა, თვით ტარიელიცა და ავთანდილიც ბე_ვრმხრივ 
ასეთივენი არიან. აგიოგრაფიაში კი ვერ შევხვდებით ასეთ 
პერსონაჟებს. ყველა პერსონაუი ისტორიუღეია. 

რატომ არა გეხვდება აგიოგრაფიაში მწერლის ფანტაზი- 
ით შექმნილი პერსონაჟები? რატომ არ ხატავს ფრესკის 
მხატვარი გამონაგონ მხატვრულ სახეებს? 

ამას თავისი ესთეტიკური საფუძველი ჰქონდა: იდეალური 
რეალურობაში უნდა ეპოვნათ- იდეალური სახე კი არ უნდა 
შეექმნა მწერალს, არამედ ცხოვრებაში უნდა მიეგნო. სწამდათ, 
რომ ცხოერებაში შეიძლებოდა გამოჩენილიყვნენ იდეალური 
პიროვნებანი. სწორედ ასეთია აგიოგრაფიის პერსონაჟები. 

ასეთ შემთხვევაში მწერლის შემოქმედებითი აქტიურობა 
ფრიად შეზღუდულია. იგი სილამაზეს: თავად ნაკლებად 

ქმნის, უფრო ხშირად შთაგონებით შესცქერის იდეალური 
გმირის რეალურ ცხოვრებას და შთაგონებისავე აღმძვრელ 
სიტყვას ეძებს. მაგრამ არც სიტყვას აქეს ჯერ-ჯერობით 
თავისთავადი მხატვრული მნიშვნელობა. ისიც მთლიანად 
კონკრეტულ ფაქტს უნდა შეეფარდებოდეს. არაევინ უწოდებს 
მაშინ საფხულს „ხოსბობას“. სიტყვა ჯერ კიდევ არ 

აღემატება ფაქტს. სიტყვა ზუსტია და მძიმე, არა მომხიბლავი. 
არამედ შთამაგონებელია. ასეთია იმდროინდელი სიტყვიერი 

სახეების საყოველთაო თავისებურება. 
რაც მთავარია, აგიოგრაფიული სასე შთაგონების ესთე- 

ტიკას ემყარება და არა სილამაზეს. 
სრულიად შეიცვალა მსატვრული სახე რეჩესანსულ 

ხელოვნებაში, ლიტერატურა იქნება ეს, ფერწერა. თუ ხელოვ- 
ჩების სხვა დარგი. ამიერიდან ხელოვჩება გამონაგონ სახეებს 

83



გეთავაზობს. რელიგიური სინამდვილე შეცვალა ხელოვნების 
მიერ ფანტაზსიით შექმნილმა გამონაგონმა, მხატვრულმა 
სინამდვილემ. თუ რაოდენ დიდ გარდატესას მოასწვებდა 

ეს, იქიდან ჩანს, რომ მთელი ამისშემდგ(·)მი ხელოვნება 
გამონჩაგონ სახეებს დაემყარა. დამყარდა ჭეშმარიტი სახის- 
მეტყველება, აჩუ სახეებით აზროვნება. 

თეითონ სიტყვა სახისმეტყველება ძალზე ძველია. ჩვენ 
შეგვიძლია მას თვალყური მივადევნოთ VIII საუკუნიდან. 
ალბათ, იგი მანამდეც არსებობდა. ქართული ა'სროვნე- 
ბისთვის იგი ისევე მნიშვნელოვანია, როგორც ლოგოსი, 
მიმემისი და ცივილიზაციის მუდმივ თანმხლები სხვა ტერმი- 
ნები. იგი ნიშნავს სახეებით აზროვნებას, სახეებით ასროვ- 
ნება კი ხელოვნების მთავარი ნიშანია. ამ „სიტევის არსებობა 
ჩვენი ესთეტიკური აზროვნების წარმატების მაუწყებელია. 

ამ ბოლო დროს ეს მივიწყებული სიტყვა აღდგა და 
ჩვენი სიტყვახმარება კვლავ გაამდიდრა. 

“ აგიოგრაფია 

ჩვენ დასაწყისშიაც ვთქვით, რომ ჭეშმარიტი მწერლობა 
ზედროულია, ანუ ყოველ დროში ცოცხლობს, ყოველი 
დროისათვის ახლობელია. მაგრამ მეორეს მხრივ, ყოველი 
მაღალმხატვრული ნაწარმოები თავისი ეპოქის გამომხატ- 
ველია, აღვსილია თავისი დროის საფიქრალით. ხოლო 
„ულამაზესი მხოლოდ ის არის, ვინც აღვსებულა თავისი 
დროის ძალით“ (გ. ლეონიძე). ყოველ გმირს თავისი დრო 
ანიჭებს მარადიულ სიცოცხლეს. 

აგიოგრაფიაც თავისი დროის ნაყოფია. აგიოგრაფია შუა 
საუკუნეების მხატვრული პროზის უმთავრესი დარგია. მან 
ჩეენში ხანგრძლივი ისტორია გამოიარა, დაწყებული IV-V 
საუკუნიდან თვით XVIII საუკუნემდე. მისი კლასიკური 
პერიოდი IV-XI საუკუნეებზე მოდის. 

აგიოგრაფიამ მოამსადა მთელი შემდეგდროინდღელი 
მწერლობა, მას დიდი თავისთავადი მჩნიშვნელობაც ჰქონდა. 
აგიოგრაფიაში ჩამოყალიბდა ქართული მხატერული ენა 
და მისი მომავალიც დაისახა. 
84



აგი(·)გრაფია·მ შეიმუშავა ეროვნ'უელი გმირის ახლებური 

სბხ·]· 

ჭოველ დროს თავისი იდეალური გმირი ჰყავდა. თუ 
როგორი უჩდა ყოფილიყო ეროვნული გმირი, ამას ეპოქათა 
იდეალები განსასღვრავდა. იყო დრო ბრძოლისა და რაინდუ- 

ლი შემართებისა, დრო აღმშენებლობისა და სოციალური 
იდეალებისათვის თავდადებისა. 

მაგრამ იყო დრო პრინციპთა შინაგანი შენარჩუნეზისა, რწმენის 
შინაგანი დაცვისა. ამის გამომხატველია ეროვნული გმირის 
აგიოგრაფიული იდეალი. შუა საუკუნეებში. სარწმუნოების 
მტკიცედ დაცვა ნიშნავდა ეროვნული მეობის შენარჩუნებას. 
ამასე მაღალი ესთეტიკური იდეალი მწერლობას არა ჰქონია. 

მაშინდელი ზოგადი ესთეტიკური პრინციპი ამგვარი იყო: 
მწერლობამ უნდა ასახოს მხოლოდ და მხოლოდ იდეალური 
ადამიანი, გვიჩვენოს იდეალის წვდომის გზები. ამის გვერდით 
ფერმკრთალდებოდა ყველაფერი, ადამიანის ცსოვრების სსვა 
ნებისმიერი მსარე. აგიოგრაფიულ ნაწარმოებებში მრავალ- 
გვარი' პერსონაჟია ხოლმე გამოყვანილი, მაგრამ ძირითადი 
გმირი მსოლოდ იდეალური ადამიანის განსახიერებაა. მის 

გვერდით ცხოვრებისეული დეტალები, კონკრეტული ხასი- 
ათები, ბუნების კანონსომიერებანი, ოჯახური პრობლემები 
შეიძლება მსოლოდ დამხმარე მასალა იყოს და მათ 
ძირითადი მნიშენელობა არასდროს არ ენიჭებათ. 

როგორი ცხოვრებით უნდა იცხოვროს კონკრეტულმა 
პხროვნებამ, რათა: იგი გახდეს იდეალური ადამიანი, – აი, 

ესაა ძირითადი ყოველ აგიოგრაფიულ ნაწარმოებში. 

ამ ახალ. გმირს თავისი დროის მხოფმხედველობა და თავისი 
ჰვეყნის ·ბედი უნდა გაეზიარებინა. იგი ამაღლებული და 

მთაგონების მომნიჭებელი სასე უნდა ყოფილიყო. მის გვერდით 
'დერ კიდევ მძლავრობდა მითოსური იდეალები და პირველობას 
არ თმობდა. აგიოგრაფიული გმირი მათ უნდა დაპირისპირებოდა, 
უნდა დაეჩრდილა ოდითგანვე დამკვიდრებული მათი 
მიმსიდველობა. მათში ხომ განსახოვნებული იყო ბუნებაზე 
ბატონობისკენ მარადიული სწრაფვა. აგიოგრაფიამ მის 
სანაცვლოდ მოიტანა ადამიანის მიერ საკუთარ თავზე, საკუთარ 
ნებისყოფაზე ბატონობის იღეალი. ეს.იყო დიდი სიახლე. 

მაგრამ მითოსური გმირები ყოველთვის პოპულარული 

85



იყენეჩ ხალხში ღა აგიოგრაფია მათ სახეებს “სოგიერთ 

რაშეს დაესესხა. ეს იყო სებუნებრივ ძალთა ფლეობა. 
მითოსურ გმირთა სებუნებრიობა მათსავე ფიზიკურ ძლევა- 
მოსილებაში ჩანდა. აგიოგრაფიამ ფიზსიკური ძლიერების 

კულტი მოთოლიანად უარყო და ის შეცვალა ახალი გმირის 
სულიერი ძლიერებით. თანაც მას სულიერი სასწაულმოქმე- 
დების უნარიც მიანიჭა. ასეთია შუშანიკი, დავით გარეჯელი, 
გრიგოლ ხსანძთელი და მრავალი სხვა აგიოგრაფიული გმირი. 

ასე იცვლებოდა ძეელი ახლით, ასე გადადიოდა ძველი 
იდეალები ახალში. ნაცვლად ძველი პრინციპისა ,ჯანსაღი 
სული ჯანსაღ სხეულში“, აგიოგრაფიამ ადამიანი გააიდეალა 
მხოლოდ სულიერი თვისებებით, მიუხედავად მისი ხორციელი 
სრულყოფისა. როგორც ვთქვით, აგიოგრაფიამ ადამიანის 
სულიერი და ხორციელი ბუნება ერთმანეთისაგან გათიშა 
და ერთმანეთს დაუპირისპირა. 

მანამდე ადამიანურ იდეალს უმეტესწილად გამოხატავდნენ 
განსაკუთრებული პიროვნებანი. აგიოგრაფიის პერსონაჟები კი, 
ჩვეულებრივ, „დამცირებული და შეურაცხყოფილი“ პირები არიან. 
ესენია: ხელოსნები (ევსტათი მცხეთელი, აბო ტფილელი), მაღალი 
სულიერი თვისებების მქონე პატარა ბავშვები (,„კოლაელთა 
წამება?, მიწის მუშაკები (სერაპიონ ხარ“სმელი). მართალია, 
ბოლოს ისინიც განსაკუთრებული პიროვნებანი ხდებიან, მაგრამ 
მათი მოქმედება უმთავრესად, ადამიანურ შესაძლებლობათა 
ფარგლებს არ სცილდება. აგიოგრაფთა მიზანიც ისაა, რომ 
მათი საქმენი ყოველი ადამაინისათვის ხელმისაწედომად 
წარმოგვიდგინონ და ამით უფრო გაზსარდონ მათდამი მიბაძვის 
წადილი. თანაც გვიჩვენონ, რომ მათი "შემოქმედება თევით 
ცალკეულ პიროვნებაზეა დამოკიდებული და არა ზებუნებრივ 
ბედისწერაზე, როგორც ეს ანტიკურ მწერლობაშია. იქ ხომ ბედის 
კულტია, ყველაფერი ბრმა ბედისწერაზეა დამოკიდებული. 
აგიოგრაფიის გმირთა ბედი კი მათსავე ხელშია..იგი თეითონ 

ხდის საკუთარ პიროვნებას იდეალურ გმირად. 
როცა აქტიური მოქმედების ედეა წარმატებას ვერა პოვებ- 

და ქვეყანაში შექმნილ ძნელბედობათა გამო, როცა ამაო იყო 
მტერთან ხმლით ”შმერკინება, პრინცი ჰთა შინაგანი შენარჩუნება 
ისტორიულად გამართლებული სდებოდა ისევე, როგორც სხვა 
ისტორიულ ვითარებაში აუცილებელი იყო მხოლოდ ბრმოლი. 

86



ცსადია, აგიიგრაფიული პერსონაჟების მოქმეღება რელიგიურ 
რწმენას ეფუძნებოდა, ამავე დროს, ქართული აგიოგრაფიის 
პერსონაჟუები ქვეყნისათვის, მისი კონკრეტული ჭირ- 
ვარამისათვის დიდად დამაშვრალი პიროენებანი იყვნენ. 

სხვა იმდროიდელ მწერლობათაგან განსხვავებით, 
ნებაყოფლობითი მარტვილობის იდეა ქართულ აგიოგრაფიას 
არ უქადაგნია. ქართულ მწერლობაში მარტვეილობა განიხი- 
ლება არა როგორც ამა თუ იმ პიროვნების კერძო ბედი ან 
ფანტასტი, Iური მისწრაფება, არამედ ქვეყანაში შექმნილი 
ვითარების შედეგი. არც ცხოვრებათა ჟანრში ვხედავთ 
ფანატიკოს განდეგილებს. იოანე სედასნელი თუ დავით 
გარეჯელი, გრიგოლ სანძთელი თუ ექვთიმე ათონელი 
მონასტრების აშენების შემდეგაც ლოცვა-კურთხევით როდი 
იფარგლებიან. ისინი საქვეყნო საქმეებს ახორციელებენ და 
დიდად განსხვავდებიან ილიას· განდეგილისაგან, რომელსაც 
მთლიანად უწუთისოფლოდ ცხოერება გადაუწყვეტია. 

აგიოგრაფიაში იდეალის მოღწევის ორგვარი გწხაა. ამ მსრივ, 
ერთმანეთისგან განსხვავდება „მარტვილობანი“ ანუ ,„წამებანი“ 
და „ცხოვრებათა“ ჟანრში პიროვნება იდეალური გმირი ხდება 
რწმენისათვის სიცოცხლის შეწირვით. სულ სხვაა ,ცხოვრებათა 
პერსონაჟები. ისინი გაიდეალებულნი არიან ამქვეყნიური 
ღვაწლით, სასოგადოებრივად ფასეული შრომით. ამიტომ 

„ცხოვრებათა“ ჟანრი გაცილებით მეტად უახლოვდება საერო 
მწერლობას. სწორედ ამა ქვეყნისადმი სამსახურით, კულტურულ- 
აღმშენებლობითი და ლიტერატურული მოღვაწეობით 
დაიმსახურეს წმინდანობის შარავანდედი გრიგოლ ხანძთელმა, 
სერაპიონ ზარზმელმა, ექვთიმე და გიორგი ათონელებმა. 

როცა ერთმანეთს ვადარებთ, თუ ქართულმა მწერლობამ 
წმინდანად რისთვის შერაცხა, ერთის მხრიე, აბო ტფილელი 
და, მეორეს მხრივ, გრიგოლ ხანიძთელი, აშკარად ვხედავთ, ორ 
სხვადასხვა გზას, რომლითაც თითოეულმა იდეალური ადამი- 
ანის ღირსებას მიაღწია. ადამიანის ღირსებათა სასომი ამ ორ 
ჟანრში ურთიერთგანსხვავებულია. ქართული აგოგრაფიის 
ცხოვრებათა ჟანრის გმირები თავიანთი ნაღვაწით ამშვენებენ 
ჩვენს ისტორიასს და ისინი ყოველ დროში ,წმინდანობის“ 
ღირსებით იქნებიან მოსილნი. მათი საქმეების ჩაყოფი დღესაც 
ცოცხლობს და სამარადჟამოდ რჩება. ამის დასტურია ხანძოა 

· 87



და ზარსმა, რომელიც დღესაც დგას მათი აღმშენებლების 
უკვღავსაყოფად, ანდა ისეთი იძიეგლი, როგორიცაა გიორგი 
ათოჩელის „ცოვრება იოანჩნესი და ექვთიმესი“. 

ცხადია, არავის ძალუძს დაამდაბლოს შუშანიკის ან აბო 
ტფილელის მოწამყობრივი თავდადება, მაგრამ ამ პიროვნებათა 
ცხოვრება მაინც სხვა იყო და ჩვენც სწორედ ამ სხეაობაზე 

ვსაუბრობთ. მათ თავდადებას მწერლები იყენებდნენ მაღალი 
ეროვნული და ისტორიული იდეალების დასამკვიდრებლად. 

აგისფრაფიული გმირი საერთო-ქართულ იდეალად 
ცსადღებოდა, განსხვავებით ფოლკლორისაგან, რომელიც 
იცნობოდა როგორც საერთოეროვნულ, ისე ადგილობრიე- 
რომობრივ გმირებს. აგიოგრაფიის გმირები საერთო იყო 
მთელი ქვეყნისათვის, „რომელსაცა შინა ქართულითა ენითოა 
ჟამი შეიწირვის და ლოცვაი ყოველი აღესრულების“, სადაც 
ქართული იყო ენა კულტურისა, განათლებისა და მწიგნობრო- 
ბისა. ეს კი ქვეყნის მოთლიანობას ამტკიცებდა. 

აგიოგრაფიულ თხსულებათა პერსონაუები სახე-იდეები 
არიან და არა სახე-ხასიათები. ეს იმას ნიშნავს, რომ ადამიანი 
არაა დახასიათებული თავისი „კონკრეტული თვისებებით, იმით, 
რაც მხოლოდ მას ასასიათებს და სხვას არავის. არც მისი 
პიროვნული ცხოვრების დეტალებია საგანგებოდ აღწერილი. 
ეს იქნებოდა სახე-ხასიათი. აგიოგრაფიაში კი ადამიანი უნდა 
იყოს მაღალი იდეის გამოხატულება, მისი სიმბოლო. იგი 

უნდა წარმოგვიდგეს კაცად ქცეულ იდეად. მასში უნდა 
განსახოენდეს მაღალი ზნეობა და სნეობრივი თვითსრულყოფა. 
ასეთი იდეა ცხადდება ზედროულად, რომელსაც არც'წარსული 
აქვს და არც მომავალს ძალუძს მას რაიმე სიასლე შემატოს. 
ასეთი უნდა იყოს წმინდანი. რასაკვირველია, ყველა საკუთარი 
ცხოვრებით ცხოვრობს, მაგრამ წმინდანი ბოლოსდაბოლოს 

ერთ საერთო იდეას უნდა ემსახურებოდეს. ქართული 
აგიოგრაფიული მწერლობაც ამ პრინციპებს მიჰყვებოდა და 
ამიტომ ქართველ მკითხველს არ ეძლეოდა საშუალება თავისი 

თავი ეხილა ცხოვრების მრავალფეროვნებაში. 
მოწამეებში მთავარია უნარი სიკვდილთან შერიგებისა. 

მათ წმინდანობის დიღდება ენიჭებათ სიკვდილის შიშის 
დაძლევისათვის. ამ შემთსვევაში, ჩვეულებრიე, ყურადღდღება 
არ ექცევა ცხოვრების დათმობის სიძნელეს, რადგან ცხოერე- 

88



ბით ტკბობა ღირსებად არ ითვლებოდა. 
გამორიცსულლია სიკვდილის ტრაგიკული განცდაც, რად- 

გან ხორციეყლიე გარდაცეალება ითველება მომავალი მარადი- 
ული ცხოერე .) წინადღედ. სიკვდილთან შერიგებით პიროვ- 
ნება ცხადყო.(ს თაყის შინაგან ძალას, რწმენის სიძლიერეს. 
ეს მისი ნებისჯიფის დიდი გამოცდაა. არ უნდა მოგვეჩვენოს, 
რომ თითქოს აგიოგრაფიული მწერლობა შეიცავდეს გვიან- 
დელი ლიტერატურისათვის ახლობელ აზსრს: ფიზიკურად 
დამარცხებული გმირი იმარჯვებს ს ულიერად. ეს იქჩებოდა 
აგიოგრაფიის სახისმეტეველების არასწორი გაგება. საქმე 
ისაა, რომ აგიოგრაფები სორციელ სიკვდილს არა თვლიდნენ 
დამარცხებად. ასე თავისებურად ესმოდათ . მათ სიკვდილ- 
სიცოცხლის მარადიული პრობლემები. 

ამას მივყავართ კიდევ ერთ მოსაზრებამდე. გარდაცვა- 
ლება მიიჩნეოდა ადამიანის ერთი მდგომარეობიდან მეორეში 
ჰარმონიულ გადასვლად. ამიტომაა, რომ ჩვეულებრივ არ 
აღიწერება ის დიდი მწუხარება, რასაც გმირთა გარდაცვა- 
ლება იწვევდა. თითქოს, ასეთი რამ არ უნდა ყოფილიყო 
მისაღები ქართველთათვის, მაგრამ ეს მაინც გაუვრცელებია 
მწერლობას. ჩვენი ხალხის ყოფა კარგად გვიჩვენებს, თუ 
რაოდენ მწუხარებას გამოხატავდნენ ახლობლის გარდაცვა- 
ლების გამო. ისტორიულად უამრავი ძნელბედობის მომსწრე 
მცირერიცხოვანი ქართველი ერისათვის სიკვდილთან მს'ებუ- 
ქი შერიგება ვერ იქნებოდა მოსათმენი. ეს, რომ ასეა, გვიდას- 

ტურებს გიორგი მცირეს ნაწარმოები „გიორგი ათონელის 
ცხოვრება“. მასში დიდი ათონელი მოლღვაწის გიორგის 
გარდაცეალებასთან დაკავშირებით უკიდურესი მწუხარებაა 
გამოხატული. ესაა სწორედ ქართველთა თვალსაზრისი. 

აგიოგრაფიულ ნაწარმოებებში იდეები მოწოდებულია 
დადებთი პერსონაჟების მაგალითზე და არა უარყოფის დაგ- 

მობით, სიკეთისადმი მიბაძვით და არა ბოროტების უარყო- 
ფით. მასში, როგორც იტყვიან, წამყვანია პოსიტიური აღ'სრ- 

დის პრინციპი. უკეთურების მხილებას ნაკლები ადღგილი 
ეთმობა. ა·1ისდაკვალად უარყოფითი პერსონაჟები ფერმკრთა- 
ლადაა წარმოდგენილი. 'დადებითი გმირი უნდა ყოფილიყო 
აბსოლუტურად სრულყოფილი. აგიოგრაფია არ ასახავს 
პიროვნჩებათა ავ-კარგს, მათ ჭიდილს, პიროვნებათა დრამატისმს. 

89



ეს გარემოება უფრო ფართო დაფიქრებას იწვევს. მთელს 
შემდეგდროინდელ ქართულ მწერლობაში უარყოფით პერსო- 
ჩაჟთა სახეები არაა დადებითის ტოლფარდი სიძლიერისა. 
მთელს ჩვენს ლიტერატურაში საკმაოდ იშვიათია ეროვნულ 
ნაკლოვანებათა მხილება. უარყოფითი სახეები უმთავრესად 
სოციალური თვალსაზრისითაა დახასიათებული. შეიძლება 
ითქვას, მხოლოდ ლუარსაბ თათქარიძის სასეშია შერწყმული 
სოციალური და ეროვნული მანკიერებანი. ასევე სასურველ 
გამონაკლისს ქმნიან დავით კლდიაშვილის პერსონაჟები. 

დადებითი გმირები გაცილებით მრავალფეროვანია, რომელ- 
თაც ტოლს ვერ უდებს უარყოფით პერსონაჟთა სახეები. 

ვერ ვიტყვით, რომ ეს აგიოგრაფიული ტრადიციებიდან 
მომდინარეობს. ამას გაცილებით ღრმა საფუძვლები მოეპოვე- 
ბოდა. ეს გამოწვეული იყო ჩვენი ისტორიული ცხოვრების 
ძნელბედობით. უმეტესწილად საჭირო ხდებოდა მწერლობას 
საკუთარი ძალებისადმი რწმენა ჩაენერგა, რაც უნდა განხორ- 
·ციელებულიყო დადებითი გმირების მაგალითით. ასეა თუ 
ისე, ფაქტი ფაქტად რჩება, რომ ჩვენს მწერლობას (ეს კი? 
უპირველესად პროზას მოეთხოვებოდა) არ მოუცია უარყოფი- 

თი ეროვნული თვისებების ისეთი ანალიზსი, როგორც ეს 
რუსულ მწერლობაშია მოწოდებული. 

აგიოგრაფიულ მწერლობაში სათავე ედება ასრს, რომელიც 
შემდგომ რუსთაველის მიერ ასეა ჩამოყალიბებული: ,„კაცი არ 
ყველა სწორია, დიდი ძეს კაცით კაცამდის“. ამ პრინციპის 
კვალობაზე აგიოგრაფიულ თხსულებებში მოქმედი პირები 
წარმოდგენილნი არიან სხვადასხვაგვარი იერარქიით (მასზე ჩვენ 

უკვე ვისაუბრეთ იერარქიის ესთეტიკასთან დაკავშირებით). აქვე 
წარმოდგება ერთი ასეთი საკითხიც: რამდენად ”შეიძლება 
ერისკაცი მიუახლოედეს ადამიანის უმაღლეს იდეალს? ამ კითხვას 
პასუხს სცემს „,მარტეილობათა“ ჟანრი: ერისკაცს იდეალურ 
პიროვნებად ხდის მხოლოდ მოწამეობა, გამონაკლისია ,,წმ. ნინოს 
ცხოვრება“, რამდენადაც -განმანათლებელი „საერო პირია“ და 
წმინდანია. ,,ცხოვრებებში“, სადაც ადამიანის ამქვეყნიური საქმენი 
აღწერილია, ერისკაცი იდეალურობას ვერ აღწევს. მას 
მეორეხარისხოვანი ადგილი უკავია აქაც. გამონაკლისს ქმნის 
„ნინოს ცხოვრება“. ნინო არცაა ჩვეულებრივი საერო პიროგნება. 
ამიტომაც მისი სახე იმთავითვე გაიდეალებულია. თანაც მისი 

90



ამქვეყნიური დამსახურქბაც განსაკუთრებ'ელია. 
ქართული აგიოგრაფიული მწერლობა ამქვეყჩიურ ამბებს 

ფრიად ფართოდ ასახსავს. 

MXM # M 

ახლა“ „შუშანიკის წამების“ მაგალით“სე ვნახოთ, თუ 
კონკრეტულად როგორ ვლინდება ქართულ აგიოგრაფიაში 

სემოაღნიშჩული სოგადი ესთეტიკური პრინციჰები. ეს კი 
პოეტიკის საქმეა. ყოველთვის არცაა აუცილებელი ესთეტი- 
კასა და პოეტიკას მორის მკაცრი ზღერების დადება. პოეტიკა 
ესთეტიკურ პრინციპთა ხორცშესხმას წარმოაჩენს. ხშირად 
პოეტიკა და ესთეტიკა გათიშულია. პოეტიკა მხატვრულ- 
გამომსასველობით ხერხებს სწავლობს, ესთეტიკა – მშვენი- 
ერებასთან დამოკიდებულებას. ამიტომ მათი დაახლოება 
სასარგებლოდ უნდა ჩაითვალოს. 

„მუშანიკის წამება“ აგიოგრაფიის ტიპური იდეალური 
პერსონაჟის მხატვრული განსახიერებაა. ასეთია შუშანიკის 
სახე. ამ ნაწარმოებში პიროვნების თავგადასავლის გვერდით 

დიდი ოჯახური დრამაა. ამათ მიღმა კი ჩანს იმდროინდელ 
მსოფლიოში არსებული ყველაზე დიდი დაპირისპირება: 
ბრძოლა ორ მსოფლიო რელიგიას – ქრისტიანობასა და 
მასდეანობას 'შორის. როგორც ეს არაერთგზსის მომხდარა, 

ეს დიდი წინააღმდეგობაც მაშინდელ ქართლის ბედზე 
გარდატეხილა. აი, რაოდენ ღრმა შინაარსის მოვლენებია 
ასახული ამ ნაწარმოებში: პიროვნება, ოჯჯასი, ქვეყანა, სარ- 
წმუნოება. მაგრამ უმთავრესი მაინც აქ ადამიანის ბედია. 
დიდ წინააღმდეგობათა არენა ადამიანთა გულია. იგია ასპა- 
რეზი იდეათა ბრძოლისა. ესაა ამაღლებულ სულიერ სწრაფ- 
ვათა ბრძოლა ქვედამ სიდველი მიწიერი ვნებების წინააღმდეგ.- 

„შუშანიკის წამებაში“ ჩანს აგიოგრაფიისათვის საერთოდ 
დამახასიათებელი „სინკრეტიბმი, ანუ შერწემა ორი ნაკადისა: 
ისტორიული ამბებისა და მხატვრული გამოჩაგონისა. საბო- 
ლოოდ, ეს ორი ნაკადი ქმნის ერთ მსატვრ'ულ მთლიანობას. 
ამიტომ არასწორი იქნება, თუ ასეთ ნაწარმიებში მხოლოდ 
ისტორიულ შინაარსს დავინასავთ და მხატვრულ მხარეს 
უყურადღებოდ დაეტოვებთ. წინათაც აქცევღნენ ყურადღებას 
აგიოგრაფიულ თხხულებათა მხატვრ·ელ ("აეისებურებებს. 

91



მაგრამ ამას საისტორიო ჟანრის ღირსებად თვლ.იდნენ. 
რადგანაც აგიოგრაფიას საისტორიო მწერლობად მიიჩნევ- 
დნენ. დღეს კი თეალოახედვა შებრუნდა. აგიოგრაფიას 
მხატვრულ პროზად ვთვლით, ხოლო მასში ისტორიის სიჭარ- 
ბე ამ მწერლობის მხატვრული თავისებურებით აიხსნება. 

ასეთია მისი ლიტერეატურული ბუნება. უფრო მაღალია 
მისივე საღვთისმსახურო (ლიტურგიული) დანიშნჩულება. 

ლიტერატურის ისტორია ადამიანთმცოდნეობის განვითარე- 
ბის ისტორიაა. „შუშანიკის წამებაშიაც“ თავისებური ადამიანთ- 
მცოდნეობაა. მასში არსებითია ადამიანის თვითრწმენა და სულის 
სიმტკიცე. შუშანიკი მოწამეა, ბერძნულად მას ,,მარტვიროს“ 
(ანუ მარტვილი) ჰქვია. მაგრამ მარტვიროს ნიშნავს მოწმეს, 
დამამტკიცებელს ან დამადასტურებელს. ეს მნიშვნელობა უნდა 
ჰქონოდა სიტყვა ,,მოწამესაც“ (იგი კუთხურად ასეთი შინაარსითაა 
შემორჩენილი. შუშანიკი არაა მხოლოდ ტანჯული, არამედ თავისი 
ტანჯვით თავისივე სიწმინდის დამამტკიცებელია. 

შუშანიკი ამაღლებული მსატერული სახეა. ნაწარმოებში 
მისი გარეგნული მშეენებაც ჩანს, მაგრამ არა მისი ხორცი- 
ელი მიმზიველობის საჩვენებლად, არამედ ისევ და ისეე 
მისი სულიერი ამაღლებულობის ნათელსაყოფად. ჩვენთვის 
შუშანიკი სულიერი მშვენიერებით გაცისკროვნებული სახეა, 
და ალბათ, იშვიათად თუ ვინმეს წარმოუდგება კეკლუცი 
ბანოვანის სახით. მისი სახე ფრესკული სახეა, ფრესკულად 
ამაღლებული და შთაგონებული. ასეთი ტიპის სილამაზეზე 
წერდა თ. დოსტოევსკი: იგი „შემაძრწუნებელი და შიშისმომ- 
გვრელი რამაა! შიშისმომგვრელია, რადგან განუსასღვრელია, 
შეუძლებელია მისი განსაზღვრა. აქ ნაპირები ერთმანეთს 
ემთხვევა, ყველა წინააღმდეგობა ერთმანეთს ერწემის“. 

შუშანიკს ამაღლებულობას ანიჭებს არაჩვეულებრივი 
სულიერი სწრაფეანი. ნაწარმოები შუშანიკის ბოლო წლებს 
ასახავს. იგულისხმება, რომ ადრე იგი ჩვეულებრივი ცხოერე- 
ბით ცხოვრობდა. მისი სულიერი გარდაქმნა ნაწარმოების 
მიხედვით თანდათან კი არ ხდეია, არამედ ერთბაშად. ეს 
მოხდა მაშინვე, როგორც კი მან გაიგო ვარსქენის ღალატი. 
მთელი ამისშემდგომი ცხოვრებით იგი თავის თავსაც და 
სხვებსაც უმტკიცებს საკუთარ ურყევობას. მას შეეილო 
ტაემეორებინა ალექსი კარამაზოვის სიტყვები: ,„,მინდა უკედა- 

92



ვებისათვის ვიცსოვრო, სანახევრო კომპრომისს არა ვცნობ“, 
„შუშანიკის წამება“ ესაა ნაწარმოები ერთი პერსონაუჟისა 

და ეს არა მხოლოდ იმიტომ, რომ ერთია მისი მთავარი 

გმირი. ასეთ ნაწარმოებებში ყოველივე დადებითი დახყვანება 
ერთ საწყისხე. სიკეთე აქ ერთი სახისაა, ბოროტება კი 

მრვალსახოვანია. მთავარ კონფლიქტს ქმნის დაპირისპირება 
„სიკეთესა და ბოროტებას შორის. მთავარი გმირი აბსოლ'უტუ- 
რად სრულყოფილია., ამიტომ ჩვენ გვეეჭვება, რომ თითქოს 
ეარსქენთან პურობის ჟამს იაკობი გვიჩვენებდეს შუშანიკის 
სიფიცხეს და მის ნაკლს ამჟღავნებდეს. 

შუშანიკმა რომ ჯოჯიკის ცოლს ღვინიანი ჭიქა შეალეწა, 

ეს, იქნება, არც იყო წუთიერი აფეთქების “მედეგი. შუშანიკმა 
ამით მოიშორა. მოძალადენი, რომელთაც სურდათ ასე ნება- 
ნება დაეყოლიებინათ იგი. თუ ვიტყოდით, რომ რძალი არ 
იმსახურებდა ასეთ სიმკაცრეს, მართებული არ იქნებოდა, რადგა- 
ნაც ისიც მონაწილეა ვარსქენის ჩანაფიქრისა. რმუშანიკი ხომ 

ეუბნება მათ, რომ ვარსქენის გადმობირების ნაცვლად ჩემს 
თანხმობას ესწრაფვითო. იგი პურობის ჟამს ყველას უჩვენებს 
თავისი გადაწყვეტილების სიმტკიცეს, მსადყოფნას მომავალი 

ტანჯვისათვის. ამიტომაც შემდეგ მისთვის აღარ შეუთავაზებიათ 

მსგავსი რამ. სულლიერი ცხოვრებით იგი ძლევს ტანჯვას. და 
არწმუნებს თავის თავს, რომ არ განიცადოს ტანჯვა უბედურებად. 

ამიტომ უფრო თვითდარწმუნებასა ჰგავს, როცა იგი იაკობს 

მიმართავს: „სისხლი ესე განმწმედელ არსო“. 
შუშანიკი ნაწარმოებში ორგვარი სახით წარმო·ტეიდგება. 

ერთია ტანჯვის გზაზსე მიმავალი შეშანიკი. ვარსქენისაგან 

მისი ტანჯვა ძირითადად ნაწარმოების პირველ ნახევარში 
მთავრდება. ამ ტანჯვის გზის გავლის შემდეგ შუშანიკი 
გვევლინება სულიერად გაწონასწორებულ, სხვისოვის ძნე- 
ლად მისაწვდომი შინაგანი სიმშვიდით ალღსავსე მქადაგებ- 
ლად, მიმტევებლად, შემწყნარებლად და გზის მაჩვენებლად. 
ასეთია შუშანიკის მეორე იერსახე. შემთხვევითი როდია, 
რომ თხსულების მეორე ნაწილი შესაფერისი სიტყვებითვე 
იწყება: „მიერითგან განითქუა ყოველსა ქართლსა საქმეი 
მისი“, მასთან მიდიოდა დიდძალი ხალხი და მის კეთილი 
სიტყვას ისმენდა. 

ასე რომ, ავტორისთვის უმთავრესია შუშანიკის სულიერი 

93



ცხოვრება. მან იცის საოცრებანი სეცისა და მიწის, იცის 

ფასი ბუნებისა და ადამიანის მშვენიერებისა. მაგრამ ყველაზე 

მეტად ხიბლავს ადამიანის სულიერი სწრაფვანი. იაკობ 

ცურტაველი განდეგილობის აპოლოგიამდე აქ არ მისულა. 

შუშანიკის მსატერული სასე გამოვლენაა ახალი ესთეტიკისა, 

რომელიც სწვდება სულიერ წიაღსვლათა გზებს, მართალია, 

ბოგჯერ მისტიკური ბურუსით დაბურულს, მაგრამ მაინც 
ახალს, ჯერ-ჯერობით უვალსა და საოცრებებით აღსავსეს. 

შუშანიკი ხშირად ფიქრობს ზეცაზე, მაგრამ არა კარგავს 

ამა ქვეყნის სიყვარულს, სიყვარულს ადამიანისა. ის გვაგო- 
ნებს თანამედროვე პოეტის სიტყვებს: „ვინც რომ ხშირად 
იყურება ცისკენ, იმას უფრო მეტად უყვარს მიწა“ (ე. კვიტა- 
იშვილი) როცა ასეთი პიროვნების რეალური ოცნებანი 
ხორცშესხმას ვერა პოვებდა, ისინი უკეთურებასთან შეგუებას 
ამჯობინებდნენ ეოცნებათ მიუწვდომელ სამყაროზე. 

სიცოცხლის დიდი სიყვარულისდა მიუხედავად, შუშანიკი 

სოგჯერ თავისებურ თვითგვემამდეც მიდის, რის გამოც იგი 
იაკობის საყვედურს იმსახურებს: დათრგუნეილი სხეულის პა- 
ტრონს არ შეუძლია კეთილი საქმეების განხორციელებაო. მაგრამ 
შუშანიკისთვის ეს ოვითმიხანი როდია. ესაა საკუთარ ურყევობაში 
თვითდარწმუნების გზა. ასეთ მკაცრ თვითგამოცდას კი შეიძლება 
უკიდურესობანიც მოჰყვეს. ხდება, რომ ადამიანი ეჩვევა ტანჯევას, 
ნერვიულად იძირება მასში, თითქოსდა, ამაყობს თავისი 
გამძლეობით. კვლავ გავისსენოთ დოსტოევსკი: ,,მოწამესაც. კი 
ზოგჯერ იტაცებს მიეცეს თავის სასოწარკვეთიდეებას, თითქოსდა, 
ისედაც სასოწარკვეთილების გამო“. 

შუშანიკი ნატრულობს, იმქვეყნად ვარსქენს „მიაგოს 
უფალმაო“ და აი, რისთვის: „მან უჟამ“იდ ნაყოფნი ჩემნი 

მოისთულნა და სანთელი ჩემი დაშრიტა და ყუავილი ჩემი 
დააჭნო, და შუენიერებაი სიკეთისა ჩემისაი დააბნელა და 
დიდებაი ჩემი დაამდაბლაო“. შუშანიკი მოელის ვარსქენის 
დასჯას იშიტო·მ, რომ მისი ხორციელი მშვენიერება 

დაამდაბლა, მოელის, რომ ღმერთი ხორციელი მშვენების 
ხელეოფას არ აპატიებს ვარსქენს. ასე მკვეთრად ამუღავნებს 

შუშანიკი შეგრძნებას თავისი ქალური ბ'უენების სრულყოფილო- 
ბისა და ამ ბუნების სისავსისა, წუხილს მისი დაკარგვის გამო. 
· ასე თავისებურად და, უნდა ითქვას, საამქვეყნოდაა



მოსმობილი სეცა. . 

რაა·,·?ჭ·ფე·შჰჭიჩ][;)ჰჭმჯჰჭჭ;?:ვ;იარ··ჯ;ჭრთი მაღ?ლმხატვრული აღწე- 

: ვანი დეტალი და მოქმედებათა დინამი- 

კური გადმოცვემაა, მაგრამ მხატვრულობის თვალსასრისით 

ყველაზე მნიშენელოვანია პერსონაჟის მეტყველება და დია- 

ლოგი. სიტყვა პერსონაჟისა ესთეტიკურ პრინციპებს ავლენს. 

მეტყველება პერსონაჟისა მისივე თვითმახასიათებელია. 
დავუკვირდეთ მუშანიკის რამდენსამე მსჯეღ?ობას: 
ა„უკუეთუ სულითა ცხოველ არს იგი, ცოცხალმცა ხართ 

იგიცა და შენცა. უკუეთუ სულითა მომკუდარ ხართ, მოკით- 

ხვაი ეგე შენი შენადვე მიიქეცინ“. 
„მამამან შენმან აღჰმართნა სამარტვილენი და ეკლესიანი 

აღაშენნა და შენ მამისა შენისა საქმენი განჰრყუნენ“. 

„მეგონა მე, ვითარმედ იგი .ჩემდა მოვაქციო და აწ მე 
მაიძულბთ ამის ყოფად“. 

რაა საერთო ამ მსჯელობათა შორის? ყოველ მათგანში 

მოცემულია ორი ურთიერთსაპირისპირო აზსრი. ჯერ თქმულია 

ერთი რამ და იქვე მისი საპირისპიროა, რაც ავლენს შუშანი- 
კის მსჯელობის ხასიათს. თანაც ასეთი სტილი ყოველთვის 

შუშანიკის მეტყველებაში მჟღავნდება, თუმცა ზოგჯერ 
ამგვარი მეტყველება სხვა პერსონაჟებსაც ახასიათებს, როცა 
ისინი შუშანიკს ესაუბრებიან, თითქოსდა, მათაც შუშანი- 

კიდან გადაედოთ მსჯელობის ამგვარი სტილი. 

იაკობ ცურტაველის სიტყვახელოვნებაში განსაკუთრებით 

საყურადღებოა დიალოგი. დიალოგებში ყველაზე მეტად 
ჩანს იაკობის ენის სისადავე. დიალოგებიო, ვამბობთ, მაგრამ 

ესენი ფაქტიურად დიალოგიზებული მონოლგებია. ეს ნიშ- 
ნავს, რომ როცა პერსონაჟი სხვასთან საუბრობს, მას კი არ 

უმტკიცებს რაიმეს, არამედ თავისთავს. ესაა უფრო თავისთავ- 
თან საუბარი სხვის წინაშე. პერსონაჟის სიტყვა ფაქტიურად 

ქადაგებასა ჰგავს, თეტრალურ სცენას, როცა მსახიობი 

გაცილებით ხმამაღლა მეტყველებს, ვიდრე წეს მის თანამოსა- 
უბრეს სჭირდება, რადგან სიტყვა მაყურებლისთვისაა 

განკ·უთვნილი. სახითაც მსახიობი მაყურებლისკენ უნდა იყოს 

მოქცეული და არა მხოლოდ თანამოსაუბრისკენ. თუ ამას 

დავუმატებთ შუა საუკუნეებისათვის საერთოდ დამახასიათე- 

ბელ „თეტრალურობას“, რომელიც ღვთისმსახურებაშიაც 

| “ 95



მუღავნდება და ფეოდალთა სასახლეებშიაც, ბ%ემონათქვამი 

უფრო მეტად დამაჯერებელი გახდება. 
„შუშანიკის წამებაში“ არ ისმის სიცილი. საერთო, აგიო- 

გრაფიული მწერლობა თითქმის არ იცნობს სიცილს. სოგჯერ 
ბვეჩვენება, მთელმა ეპოქამ დაჰკარგაო იუმორის გრძნობა. 
აქ სიხარული ცრემლებს იწვევს და არა ღიმილის. უარყოფი- 
ლია სიბრძნე სიცილისა, ან ღიმილი ხელოვნისა. გავის- 
სენოთ ლ. გუდიაშვილის „ფრესკის ღიმილი“. იგი ისეთ 
უჩვეულო განცდას აღძრავს, თითქოს ღიმილმა გადაუარაო 
ქართული ფრესკების კდემით აღვსილ' სახეებს. 

„მუშანიკის წამებაში“ ძალზხე ბევრი ცრემლია. სიხარუ- 
ლის ცრემლების გარდა, აქ ჩანს მწუხარება ამქვეყნიური 
სიკეთის დაკარგვის გამოც. 

ნაწარმოებში შუშანიკს ცენტრალური ადგილი უჭირავს 
და თითქმის არ გეხსვდება არც ერთი .ეპისოდი, რომელშიაც 
იგი არ მონაწილეობდეს. მაგრამ ამ ცენტრალური გმირის გვე- 
რდით სსვადასხვაგვარად ჯგუფდებიან სსხვა მოქმედი პირები: 
უპირველესად, თვით იაკობ ცურტაველი, შემდეგ სასახლის 
ეპისკოპოსი აფოცი, შემდეგ სსვა ეპისკოპოსები, დიაკონი, 
რომელიც დედოფალს თანაუგრძნობდა და ვარსქენმა დააშინა, 
მრავალრიცხოვანი დიდებულები და მდაბიონი. შუშანიკი მათზე 
ისეა ამაღლებული, როგორც გუბათი ქართულ ტაძარ?ე. 
გუმბათიც ხომ ცენტრია ტაძრის კომპოსიციური სტრუქტურისა. 

შუშანიკს ამაღლებს სიკეთე. ვარსქენი კი სიკეთის 
თვალსაზრისით არარაობაა, რადგაჩ მან გაწირა ყოველი 
სიწმინდე, რაც კი შეიძლება ადამიანს ჰქონდეს: ოჯახი, 
სამშობლო და სარწმუნოება. ამათი ნაცვალი ადამიანს არაფერი 
შეუძლია შეიძინოს და არც მას შეუძენია რა. რისოვის გაწირა 
მან ყოველივე? მხოლოდ პატივმოყვარეობისათვის. არ. შეიძლება 
არ დაგვაფიქროს ვარსქენის სახემ, თუ რაოდენი ბოროტება 
შეიძლება მოიტანოს პატივმოყვარეობამ. > 

კვალავ დავუბრუნდეთ შუშანიკის ცნობილ სიტყვებს: ,,მამა- 
მან შენმან აღჰმართნა სამარტვილენი და ეკლესიანი აღაშენჩა 
და შენ მამისა შენისა ·საქმენი განჰრყუნენ. და სხუად 
გარდააქციენ კეთილნი მისნი“. ამ სიტყვებში გაცილებით დღრმა 
ახრია, ჟიდრე ეს უშუალოდ ჩანს. კერძოდ, აქ იგულისსმება 
შემღეგი რამ: ვარსქენმა მასდეან“იბა მიიღო. მა'სდეანობა კი 

96



მოითხოვდა, რომ მის მიმდეერებს წინაპართა გზა, კერძოდ, 
მამის საქმენი დაეცვათ. შუშმანიკი ვარსქენს შეახსენებს, რომ 
იგი მამის გსას გან'ედგა: ვარსქეჩი აღარაა ქრისტიანი, მაგრამ 
იგი ვერც ნამდვილი მასღეანი იქნება, როგორც მამის 
მოღალატე. იგი არარაობაა როგორც ბოროტება. 

შეიძლება საოცრად გვეჩვენოს, მაგრამ ვარსქენს ერთი 
სიტყვითაც არ უთქეამს შუშანიკისათვის მა'სდეანობა მიილეო. 
იგი მხოლოდ სასახლეში მის დაბრუნებას მოითხოვს. ცხადია, 
ამის უკან იმალებოდა ვარსქენის მთავარი მი“სანი, როგორმე 
მოექცია შუშანიკი. მაგრამ გარეგნულად იგი ამას არ ამუღავ- 
ნებს და შუშანიკს მსოლოდ ოჯახის მიტოვებას უსაყვედუ- 
რებს: შენ მე შეურაცხმყავ, ოჯახი დამინგრიე, სარეცელი 
შემირცხვინე და სხვაგან წასულხარო. ვარსქენი შუშანიკს 
აყვედრის იმას, რაც თვითონ გაწირა. 

მაინც, რითაა ახლობელი ჩვენთვის „·შუმ»ნიკის წამება“, 

აგრერიგად ძველი და უცხო ეპოქიდან მომდინარე ძეგლი? 
უპირველეს ყოვლისა, რწმენით, დიდი ადამიანური 

რწმენითა და თავდადებით. ყოველ დროს თავისი რწმენა 
აქვს. სხვაა შუშანიკის ეპოქის იდეალები და სხვაა ჩვენი. 
მაგრამ საერთოა ქვეყნისადმი სამსასური და სულიერი 
თავისუფლებისაკენ სწრაფვა. იაკობ ცურტაველს სწამს 
ადამიანის სულიერი ურყევობისა და პრინციპთა შეუვალო- 

ბისა. თანაკ იდეალთა შორის უმთავრესად სწორედ ეს 
მიაჩნია, ესაა რწმენა ადამიანის შინაგან ძალთა მაღალი 
გამოვლინებისა, რაც იდეალთან მიასლოების საწინდარია. 

ყოველი ჭეშმარიტად მაღალმსატერული ნაწარმოები 
სხეადასახვაგ·]არად წაკითხვის საშუალებას იძლევა. ამას თვით 
ლიტერატურის არსში უდევს საფუძველი. ნაწარმოები ვერ 

დაიყვანება მხოლოდ ერთადერთ გაგებისე. ყოველი ახალი 
დრო მასში ასალ და ახალ ასრებს ამოიკითხაეს. ამიტომაც 
იტყვიან, რომ ნაწარმოებში ჩვენ ჩვენსავე ასრებს ვეძებთო. 
ბევრი რამაა „შუშანიკის წამებაში“, რაც სწორედ ჩვენს ეპოქას 
უნდა ამოეცნო. შუშანიკის ოცნება იმ სამყაროზსე, საცა „არა 

არს რჩევაი მამაკაცისა -და დედაკაცისა“. დღეს ქალთა და 
კაცთა თანასწორობის ნატვრად ესმით. ფრაზა მაროლაც იძლევა 

ამის საშუალებას. მაგრამ თავის ღროს ეს სიტყვები არ იი 
ნათქვამი ასეთი ასრით. აქ იგულისსმებოდა ადამიანობის არსის 

97



ერთიანობა და ამ მსრიე იგივეობა ქალისა და კაცისა. 
„მუშანიკის წამება“ როდია მხოლოდ ,ნაშთი ძველი დიდე- 

ბისა“, მხოლოდ სამუზეუმო ექსპონატი. იგი უნდა ჩაითვეალოს 

დღევანდელი ქართული კულტურის ორგანულ ნაწილად. 
არც სოციალური, მეტადრე, არც კოსმოლოგიური და არც 

სხვა რამ თვალსაზრისით, არამედ მხოლოდ ადამიანთმცოდ- 
ნეობის მიხედვით შეიძლება ჰქონდეს კავშირი „შუშანიკის 
წამებას“ თანამედროვეობასთან. „შუშანიკის წამების“ უმთავ- 
რესი პრობლემა ნების თავისუფლებაა. მისი თავდადება ადამია- 
ნური ნებისყოფის გამოცდაა. ხორცის დათრგუნვის სურვილზე 
მეტად ამ ნაწარმოებში მშვენიერების დაკარგვასე წუხილი ჩანს. 

შუშანიკის ცხოვრება ნების უმაღლესი გამოცდაა, სიკ- 
ვდილთან შემგუებელი ნებისა. რწმენა- დგას ყველაზე მაღლა 
და ყველაფერზე ფასეულია ადამიანის სულიერი ცხოვრება: 
ეს როდი ნიშნავს, რომ სხვა არაფერი. იყო მისთვის ძვირფასი. 
იგი გრძნობს ცხოვრების მრავალ სიკეთეს, იდუმალებას 
ცისა და მიწის, მაგრამ. ადამიანის სულიერი სიწმინდე 
მიაჩნდა ყველაფერზე მაღლამდგომად. 

ამქვეყნად ხომ არაფერია ისე ძნელი, როგორც თავის 
თავზე ბატონობა და შუშანიკი აღწევს ამას. ყველაფერი 

რომ შეზღუდული ჰქონდეს, სულ ყველაფერს რომ მოკლებუ-. 
ლი იყოს (უფლებას დედისა, მეუღლისა და დედოფლისა), 
მის ხელშია და მის ნებას ემორჩილება ყველაზე ძვირფასი 
რამ – საკუთარი სიცოცხლე. ამიტომ ის სულიერად, ესე 
იგი არსებითად, უსაზღვროდ თავისუფალია. 

კვლავ გავიხსენოთ ანტიკური „მოირა“ ანუ ბედი, რომე- 
ლიც ქველაფერს წინასწარ განსაზღვრავდა. ადამიანის ცხოვ- 
რება მთლიანად მასზე იყო დამოკიდებული. სოფოკლეს 
„ოიდიპოს მეფის“ ძირითადი შინაარსი ბედისა და ადამიანის 
ჭიდილია. რაოდენ ეცადნენ ჯერ სხვანი და შემდეგ თვით 
ოიდიპოსი, არ განხორციელებულიყო მასზე საშინელი ბედის- 
წერა, მაგრამ ამაოდ. ოიდიპოსი ბედისწერას გაურბოდა და 
სინამდვილეში, თურე, იმ გზით მიდიოდა, რაც ეწერა. საყუ- 
რადღებოა, რომ ერთგვარად ამისი მსგავსი სიუჟეტი ჩანს 
„ბალავარიანში“. მეფე იოდასაფს უწინასწარმეტყველეს, მისი 
მხოლოდშობილი ძე ახალ სარწმუნოებას მიიღებსო. მეფემ 
უფლისწული ყველაფერს განაშორა, კოშკში აღა'სრდევინა, 

98



მაგრამ ბოლოს, როცა გამოიყვანეს და ცხოვრების სიბრინის 
გაგება მოიწადინა, სიკვდილის “ფშიმით თავის რელიგიას 
განუდგა და ქრისტიანობა მიიღი. აქაც თითქოს ბედღისწერაა. 
მაგრამ მაინც სხვაობაცა ჩანს. აქ ღვთაებრივი განგებაა. 

შუშანიკი თავის სვედრს განუდგა და თავისუფლება 
ამით მოიპოვა. ის ბედნიერია თავისუფლებით, თუნდაც მისი 

ცხოვრება ტანჯვის გსით მიდიოდეს. ეს ასრი უფრო თანა- 
მედროვეა და უფრო დიდი მომავლის მქონეც, ვიდრე ყოველ- 
ბვარი ლტოლვა მსუბუქი ბედნიერებისაკენ. 

შეიძლება ითქვას, რომ შუშანიკი წმინდანია ამქვეყნიური 
ღვაწლითაც. | 

მისი მოქმედების პრინციპი ამგვარი სიტყვებით შეიძლება 
გამოიხატოს: „ვინც სოთესა – მოიმკო და ვინც განაბნია 

გლასაკთათვის – შეკრიბა. ვინც გასწიროს თავისი თავი, 
მან მოიპოვოს იგი“. რაოდენ ენათესავება ეს სიტყვები 
რუსთაველის აზხრს: „რასაცა გასცემ, შენია, რას არა, დაკარ- 

გულია“. რუსთაველსაც ხომ იმის თქმა სურდა, რომ ადამიანი 
იმდენად ფასობს, რამდენადაც შეუძლია მას სხვას ემსახუ- 
როს, სხვის მიმართ სიკეთე გაიღოს. თ. დოსტოევსკიმ თავის 
რომანს „ძმები კარამაზოვები“ შემდეგი სიტყვები წარუმ- 
ძღვარა: ,,XCVII 1II(6I(LVII06 36/)I:0, )100L((66 6 36C1LMI0, IIC )-1II76))I, 1110 
0CI?MIII6)21C#I 00I!0, C 6C/ს! უ/XII)CI#, )110 11I2L(II(6CC)1) XIII020 IL100MI."' 

ეს ძველთაძველი სიბრძნე ძვლქართულად ასე გამოითქმოდა: 
„უკუეთუ არა მარცვალი იფქლისაი დავარდეს ქუეყანასა და 
არა მოკუდეს, იგი მარტოი ხოლო ეგოს, ხოლო უკუეთუ მოკუდეს, 

მრავაღ·ი ნაყოფი გამოიღოს“. თუ ადამიანი ვერ თესავს სიკეთეს, 
მისი სიკეთე მასშივე რჩება და უნაყოფოდ კვდება, ხოლო'-თუ 
ადამიანი ეწირება სიკეთეს, იგი მრავალ. კეთილ ნაყოფს 
გამოიღებს. ასეთია „შუშანიკის წამების' დედააზრი. 

„მუშანიკის წამებაში“ თავისებური „რეალიზმია“, მაგრამ 
იგი არ უნდა გავაიგივოთ ახლი დროის რეალიზმთან. ლიტე- 
რატურის ღირსება მხოლოდ რეალისმსე არ დაიყვანება. 
ასე რომ იყოს, როგორღა შევაფასოთ რომანტი'ხმის თავისე- 
ბურებანი? თუ ყველაფერში მსოლოდ რეალი“ზმი ეეძიეი), 
რ(·)შანტიკოსი)ა ნაწარმოებების ღირსებაც იმით უნდა განი- 
საზღერ(·)ს. თუ რაოდენ ჩანს მათ'ში რეალიზმი. მაშინ დაიკარ- 

გებოდა რომანტი'სმის სპეციფიკა. „შუშანიკის წამებაშიაც“ 

99



რეალიზმი მთავარი როდია. მისთვის არსებითია აბსტრაქ- 
ტული მონუმენტალიზმი, რომელზედაც ჩვენ ჟფკვე ეისაუბრეთ. 
მაგრამ ამ ნაწარმოებში სოგჯერ მაინც ჩანს. შუასაუკუ- 
ნეობრივი „რეალიზმი“. შუასაუკუნეობრივი რელიზსმი გულის- 
ხმობს იდეალურის რეალურობაში დანახვას. ასეთი რამ კი 
მართლაც ბუნებრივია „შუშანიკის წამებისათვის“. ავტორი 
ცდილობს კონკრეტული მოელენები დაამსგავსოს სასურველ 
სინამდვილეს. მას სურს დაგვარწმუნოს, რომ მისთვის 
საოცნებო იდეალები ცხოვრებაში გამოვლინდა. აი, ეს არის 
შუასაუკუნეობრივი რეალიზმის არსი. აქაც ცნობილი ესთეტი- 
კური პრინციპი მოქმედებს: შუშანიკი უნდა წარმოგვიდგეს 
არა ისე, როგორც იყო, არამედ ისე. როგორც უნდა ყოფილიყო. 

იაკობ ცურტაველი არაერთ ისეთ ამბავს აღწერს საკმაოდ 
დეტალურად, რომელთა მომსწრე არც თვითონ ყოფილა და 
არც ვინჩმესგან შეეძლო მოესმინა. იგი არ ერიდება ასეთ 
შემთხვევაში დიალოგების ყოველი ნიუანსის გადმოცემას. 
ეს დიალოგები ფაქტიურად ავტორის მიერაა გამართული 
და მისი ფანტაზიის ნაყოფია. მაგრამ ფანტაზია მიჰყვება 
სასურველ და შესაძლებელ ფორმებს. ავტორი რელურად 
ცხოვრების ილუგზიას ქმნის, სიტუაციებს აცოცხლებს და 
დამაჯერებლობას აძლიერებს. 

ქართულ მწერლობას იმთავითვე დაჰყვა ერთი თავისებუ- 
რება: ქართვეელ მწერალთა ნაწარმოებების პერსონაჟები ძალ- 
ზე ხშირად არაქართველი პიროვნებანი არიან. ეს განსაკუთ- 
რებით გავრცელებული იყო ძველ ქართულ ლიტერატურაში. 
შუშანიკი სომეხთა მხსედართმთავრის ასულია, ევსტათი მცხე- 
თელი – სპარსი ხელოსანია, აბო ტფილელი –- ახალგაზრდა 
არაბია. გავიხსენოთ „ამირანდარეჯანიანის“ ან ,,კვეფხისტყა- 
ოსნის“ პერსონაჟებიც. ამაში არ შეიძლება არ დავინახოთ 
ქართველთა ტოლერანტული განწყობილებანი. ამ იდეითაა 
გამსჭვალული „შუშანიკის წამებაც“. 

რა ლიტერატურული საფუძველი აქვს ამგვარ გამჯოლ 
ტენდენციას? მასში ღრმა ლიტერატურულ-ესთეტიკური პრინ- 
ციპია გამოხატული: პიროვნებას ვერ განადიდებს მხოლოდ 
თავისი ქართველობა. პიროვნება უნდა შეფასდეს ერის საერ- 
თო ინტერესებისადმი სამსახურით. ყველა ვალდეი+ლია 
თავისი ღირსეული ქმედებით განამტკიცებდეს თავისსავ. 

100



ერს. შეიძლება ზოგჯერ სხვა ერის რმვილი მეტადაც კი 
ემსახუროს ქართველთა ერლივნულ ამოცანებს. მეტადრე 
მოუთმენელია, როცა ქართველი ღალატობს თავის ვერს, 
როცა არ მიჰყვება, როგორც იოანე·საბანიძე იტეოდა, „მამუ- 

ლისა ჩვეულებისაებრ სლვას“. მწერლობა ვალდებულია, 

არ დაფაროს სიავე, ამხილოს ქართველთა გამყიდველობა, 
თუნდაც რომ „მძირახველს ძრახვა ავადაც მოუხდეს“. 

იაკობ ცურტაველმა გვიჩვენა, თუ სადამდე შეიძლება 
მივიდეს ვარსქენისთანა გამყიდველი, მოღლატე ერისა, რწმენისა 
და ოჯასისა. ავტორის მიზანია, უფრო მძაფრ·:ღ 

შეგვაგრძნობინოს ქართველთა მოვალეობა თავისი ერის წინაშე. 
ახალი- მწერლობის პრობლემატიკის თვალსახრისით ყურაღ- 

ღებას იმსახურებს შუშანიკის მიერ თაეისი მარტოობის ·ან 
მარტოსულობის განცდა. როგორც ცნობილია, შუშანიკს თანაუგ- 
რძნობს და შეძლებისდაგვარად ·ესმარება ყველა, როგორც 

იტყვიან, ერიც და ბერიც,.თვით იაკობი, დიდებულები, „სეპურნი 

დედანი“, ეპისკოპოსები, ურიცხენი მდაბიონი, მთელი ქართლი. 

ავტორი ძალსე ნათლად გვიჩვენებს ამას. მაგრამ ამასთანავე 
თითქმის მთელი ნაწარმოების მანძილზე შუშანიკი გამოთქვამს 

საყვედურსა და წუსილს თავისი მარტოობის გამო, ამუღავნებს 
მარტოსულობის განცდას და ესუც მრავალგზის მეორდება 

ნაწარმოებში. ჯერ კიდევ ნაწარმოების ძირითადი ამბების 
დასაწყისში, იაკობთან პირველი შეხეედრის დროს, სწორე|§ 

რომ იაკობთან, რომელთანაც შუშანიკი ყველაზე მეტად 
ბულახდილია, ის ამბობს: „ჩემდა მარტოისა არიან ჭირნი ესეო“. 

მიუხედავად შუშანიკის დაჟინებისა, თვით იაკობი არ ეთანხმება 
მას და კვლავ გვიჩვენებს შუშანიკისაღმი ხალხის თანაგრძნობას. 

ხოლო შუშანიკი ისევ ამჟღავნებს მარტოსულობის განცდას: 
„არცა მღვდელთაგანი ვინ იპოვა მოწყალე, არც. ერისკაცი ვინ 
გამოუჩნდა შორის ერსა ამას, არამედ ყოველთა მე სიკუდილად 
მიმიცვალეს მტერსაო“. ჯოჯიკი თავისი ოჯახით ეახლა შუშანიკს, 
ის კი კვლავ იმეორებს: „არავინ იპოვა კაცთაგანი, რომელსამცა 
აქუნდა წყალობა და ტკიეილი ჩემთვისაო“. ამაო იყო ჯოჯიკის 
დარწმუნება, რომ ვარსქენის წინაშე „ჩეენ თვინიერ შენსა ფრიად 
დავშვერით, გარნა არა იყო სმენაო“. 

შუშანიკის საყვედური, რომ არავინ გამოჩნდა ჩემი 
თანამგრძნობიო, სინამდვილეს არ შეესაბამება. მაშ, რით) 

101



აიხსნება ამგვარი გაორება? დასმარებისა და თანაგრძჩობის 
მიუხედავად, რად არ შორდება შუშანიკს მარტოსულობის 
განჩცდა? ხომ არაა ყოველივე ეს შემთხვევითი? 

ვფიქრობთ, რომ ამ შემთხვევაში იაკობ ცურტაველი მეტად 
ღრმად სწვდება გმირის სულიერ სამყაროს. შუშანიკი გრძნობს, 
რომ შინაგანი ურყევობა, ჭჯირთა თმენა ადამიანისათვის 
უკიდურესად პიროვნული საქმეა. სიკვდილის შიშის დაძლევისას 
ადამიანი მართლაც მარტოა, ეს მთლიანად მის ნებისყოფაზეა 
დამოკიდებული. სიკვდილის პირისპირ მდგომმა პიროვნებამ 
უნდა. შეძლოს, რომ სიკვდილს განიცდიდეს არა ფიზიკურად, 

არამედ სულიერად, მხოლოდ სულს შეუძლია დაძლიოს 
სიკვდილი და არა ხორცს. ·თუ ამას ვერ ახერხებს პიროვნება. 
მას ვერავინ დაეხმარება. ამგვარ პიროვნებას კი მთელი სიღრმით 
შეიძლება თანაუგრძნობდეს ის, ვისაც მსგავსი განცდები ჰქონია. 
შუშანიკი კი ასეოთ პიროვნებას ირგვლივ ვერ ხედავს და არც 
არაფერია მოულოდნელი იმაში, რომ თავის განსაკუთრებულ 
ხვედრს გრძნიბდეს და ამიტომ მარტოსულობასაც განიცდიდეს. 
თუმცა, საბოლოოდ, როცა იგი დიდ სულიერ სიმშვიდეს 
მოიპოვებს, დაძლევს მარტოსულობას, შეიგრძნობს ხალხის 
თანაგრძნობას და ყველას მიმართ გულისხმიერებითა და 
თანაგრძნობით განიმსჭეალება. ამის შემდეგ მისგან ძველი 
საყვედურები აღარ ისმის. 

იაკობ ცურტაველმა თავისი თავი საკუთარი ნაწარმოების 
პერსონაჟად გამოიყვანა. ამბობენ ხოლმე, , შუშანიკის 
წამებაში“ ორი მთავარი მოქმედი პირიაო – შუშანიკი და 
ვარსქენი, სინამდვილეში – სამნია, მათთან ერთად იაკობიც 
(ცხადია, უმთავრესი შუშანიკია). იაკობ ცურტაველი ჩვენს 
წინაშე წარმოდგება არა მხოლოდ როგოთც ავტორი, არამედ 
როგორც პერსონაჟი. ნაწარმოებში გაცილებით ბევრი რამაა 
თქმული, რაც იაკობს წარმოაჩენს არა როგორც ავტორს, 
არამედ სწორედ როგორც პერსონაუჟს. როგორც ავტორი, 
იგი მხოლოდ რამდენიმე შემოხვევაში ჩანს. მაგალითად, 
როცა ამბობს, რომ შუშანიკის ბავშვობასე ადრეც მოგით- 
ხრეთო, ანდა, როცა შუშანიკს სთხოვს, ყოველივე მიამბე, 
'"რათა შემდგომში აღვწეროო. ეტყობა, შუშანიკმა ადრევე 
იცოდა მისი მწერლური საქმიანობა. ნაწარმოებში იაკობი. 
ნაკლებად ჩანს როგორც ხუცესი. იგი უფრო შუშანიკზე 

102



ყოეელდღიური ადამიანური სრუნვით წარმოგვიდგება: ხან 

ღუყლულებს რომ უამებს, ანდა ფარულად საჭმელს აწვდის 

მას. ასე რომ, იაკობის სახე, ვითარცა პერსონაუჟუისა, ნაწარ- 

მოებში მეტად ჩათელია. ასე იქცეოდნენ რენესანსის დროინ- 

დელი მხატვრებიც, რომლებიც ანტიკურ თუ ბიბლიურ ეჰისო- 

დებზე აგებულ სურათებში საკუთარ ავტოპორტრეტს ჩაახა- 

ტავდნენ ხოლმე (გავიხსენოთ რაფაელის ავტოპორტრეტი 

მის ცნობილ ტილოზე „ათენის სკილა'). 

პირველ პირში თხრობაც იშვიათია აგიოგრაფიაში. მთელი 

მისი ისტორიის მანძილსე ეს მხოლოდ თითო-ოროლა 

ნაწარმოებში თუ გვხვდება. იაკობი არ მიჰყვება იმდროინ- 

-დელი მწერლებისათვის სავალდებულო პრინცი პს, რომელიც 

იოანე დამასკელმა ასე ჩამოაყალიბა: „მე ჩემს შესახებ 

არაფერს ვიტყვიო“. 
იაკობ ცურაველი, როგორც მოღვაწე და როგორც მწერალი, 

იმთავითვე ამჟღავნებს, რომ არ შეუძლია დუმდეს. თავიდაჩვე 

განსჭვრეტს დედოფლის მომავალ ღვაწლს და მის აღსაწერად 

ემსადება. იგი „ერთგან წერს: „ვერ დამითმო გულმანო“. იგი 

მხოლოდ წესის შემსრულებელი მწერალი როდია. მთელი 

ნაწარმოები აღბეჭდილია იაკობ ცურტაველის პიროვნებით. 

„შუშანიკის წამებაში“ თაეს იჩენს ნათლის ესთეტიკა. 

ავტორი შუშანიკზე წერს: „ამან წმიდამან განაბრწყინა და 

განაშუენა ყოველი იგი ციხეი სულიერითა მით ქნარითაო“. 

აქ კარგად ჩანს, რომ იაკობ ცურტაველისთვისაც მშვენიერება 

ნათელია, მეტადრე, სულიერი მშვენიერება. იგი განიცდება 

როგორც ნათელი. გარეგან ძალმომრეობასა და შინაგან 

ადამიანურ წინააღმდეგობებზე ამაღლებული შუშანიკი 

სულიერი მშვენიერებით იმოსება. იაკობი მასში „სულიერ 

ქნარს“ ხედავს. „სულიერი ქნარი“ ბრწყინვალებას ასხივებს. 
შუშანიკს ბნელ საკანში შეაქვს ნათელი. ცხადია, ეს 

ჩვეულებრივ სინათლედ არ უნდა წარმოვიდგინოთ. ეს 

სულიერი ნათელია. არც ქნარის ჯმა ისმის. ხმის ნაცველად 
მისგან ნათელი გვეფინება. 

ერთხელ მცირე სენაკში შუშანიკმა სარკმელი დახურა. 

·ამ სიბნელეში მას უნდოდა შინაგანი სინათლით ეცხოერა. 
აქ იგი წარმოგვიდგება, ვითარცა „ნათელი ბნელსა შინა“. 

მთელი ეს სურათი შორეულად ეხმიანება რუსთაველის 

103



მხატვრულ სახესს “- „მსიანი ღამე“. შუ'მანიკი ამბობს, 
ვარსქენმა „შუენიერება სიკეთისა,. ჩემისა დააბნელაო“, აქაც 

მშვენიერება და ნათელი ერთმანჩეთს ერწყმის. მშვეჩიერების 
ხელყოფა მხოლოდ სულიერ სიბნელეს ძალუის. 

მნიშეჩელოვანია დღევაჩნდელობისათვის „,შუშმანიკის 
წამების“ მხატვრული ყნა. აქ უნდა გავითეალისწინოთ, რომ 
ნაწარმოები თავდაპირველი სახით არ შემონასულა. მისი 
უძველესი ხელნაწერი XI საუკუნის პარხლის მრავალთავში 
შედის. V საუკუნიდან მეთერთმეტემდე, ცხადია, მან არაერთი 

ცვლილება განიცადა. მაგრამ ჩვენ შეგვიძლია სოგიერთი 
ამ ცვლილებათაგანი გავითვალისწინოთ და ნაწარმოები 
მეტჩნაკლებად იაკობისდროინდელი სახით წარმოვიდგინოთ. 

ქართულ ენას ერთი უნიკალური თვისება ახასიათებს. 
თვით უძველესი ქართული, რომ არაფერი ვთქვათ რუსთავე- 
ლის ენაზე, ჩვენთვის, ძირითადად, გასაგებია. სულ სხვა 
ვითარებაა სიმსურში, რუსულში ან ევროპულ ენებში.'ძველი 
სომხური დღევანდელი მკითსველისათვის გაუგებარია. ასეთი- 
ვეა ძველრუსული და სხვა ენებიც. ქართული ენა ამ მხრივ 
გამონაკლისია. ეს არ ნიშნავს, რომ არ არსებობს ძველი 
ქართული. ქართული სალიტერატურო ენის ნორმების თვალ- 
სასრისით არსებობს ძველი და ახალი ქართული. 

ძალზე ნიშანდობლივია, რომ ამ ბოლო დროს დიდი მობრუ- 
ნება მოხდა ძველი ქართულისაკენ. ძველ ენას მიენიჭა („ოცხალი 
ესთეტიკური საუნჯის მნიშვნელობა. ძველი .ფორმები იოლად 

აღდგება და დღევაჩნდელ ჩვენს მეტყველებას ამდიდრებს. ძველი 
ქართული დღეისათვის ცოცხალია, განსაკუთრებით, როგორც 

მხატვრული ენა. შეიძლება ითქვას, რომ ქართული მხატვრული 
ენა, ძველიცა და ახალიც, ერთი მთლიანობაა. 

ამას ბევრი სიკეთე მოჰქონდა ჩვენი მწერლობისათვის, 
მთელი ქართული მსატერული აზსროვნებისათვის. საუკუნეთა 
მანმილსე შემუშავებული ენობრივ-გამომსასველობითი 
საშუალებანი ყოველთვის ცოცსალი იყო. 

„მუმანიკის წამებაში“ მრავალი სიტყვაა, რომლებიც ქარ- 
თული ესთეტიკური ასროევნების ხანგრძლივი ისტორიის 

მომსწრენი არიან ზოგიერთი ამ სიტყვათაგანი დღეისათვის 
შეიძლება გაუგებარი იეოს, მაგრამ ისინი ძალზსე იოლად 
ცოცხლდებიან და ეს იმიტომ, რომ -მათ. ჩნათელი ესთეტიკური 

104



შინაარსი უტარებიათ. ესთვტიკური 'მინაარსი კი შორეულ 
დროსაც მახლობელის ხდის. ჩვენთვის გასაგები როდია ,.წ:·((”)რ—· 
შაკნი“, „დამღიერებულნი“, „ჩარადოვანნი“ ან „ხუაშიადად“. მაგრამ 

ისინი მალე ეგუებიან ღღევანდელ ესთეტიკურ გემოვნებას. ისინი 
ბგერწერითაც კი მეტყველნი არიან და ატარებენ მიმზიდველ 
შინაარსს, ფერფლწაყრილს, მაგრამ ადვილად გასაღვივებელს. 

# # X 

აგიოგრაფთა ესთეტიკური იღეალები არ უნდა შემოვფარ- 

გლოთ მხოლოდ წმინდანთა სახეებით. მათთან ერთად უნდა 
გავითვალისწინოთ ის ფონი, რომელზედაც წარმოდგენილია 
იდეალური გმირი. წიჩნააღმდეგ შემთხვევაში, ეს ემგვანებოდა 

მსატვრული ტილოს იმგვარ ანალი%სს, რომ მასზე 

'წარმოდგენილი სასქ დაგვესასიათებინა მისი ფერწერული ფონის 

გარეშე. აგიოგრაფიაში ასეთი ფონი ხან აშკარად ჩანს, ხან კი 
არა, მაგრამ იგულისსმება და საჭიროა მისი ამოცნობა. 

ამ თვალსაზრისით შევსედოთ „აბოს წამებას“ და 

„გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებას“. 
VII საუკუნის ბოლოს, როცა ქართლში არაბები ბატონობ- 

დნენ, თბილისში აწამეს არაბი ჭაბუკი აბო. მისი ნეშტი 

დაუწვავთ და ფერფლი მტკვარში გადაუყრიათ. ყვებოდნენ, 

რომ წყლიდან ნათლის სვეტები აღმობრწყინდათო. ეს მოხდა 

იქ, სადაც ახლა მეტეხია, რომლის ქერაფებზე დღემდე 
უჩვენებენ აბოს ნიშს, პატარა გამოქვაბულს. 

ამ ფაქტზე იოანე საბანისძეს საინტერესო მოთხრობა 

დაუწერია. ეს ნაწარმოები პოლიჟანრულია, ანუ მრავლი 

ჟანრის ელემენტებს შეიცავს..პირველი თავი ორატორული 
პროზის ნიმუშია, აგიოგრაფიული თხრობა მეორე და მესამე 
თავებშია, ხოლო მეოთხე თავი პოეტური ქებაა აბოსი, თუმცა 

პროზაღაა დაწერილი. 
აბოს მხატერული სახის ფონად იოანე საბანისძეს 

წარშ(·)უდგენია ქართლის იმდროინდელი „ვითარება, რაც 

პირველ თავშია მოცემული. 

იოანე საბანისძე გვიჩვენებს, თუ რა შეადგენს ქართველთა 

ეროვნულ. ღირსებას. 
ამის ნათელსაყოფად მას ოთხი მოტივი წამოჟყენებია. 

ესენია: ქართველები მარტოდმარტო ვიცავთ ჩვენს ეროვნულ 

105



მეობას, ჩვენს სარწმუნოებასო; ჩვენ უძველესი ქრისტიაჩი 
ერი ვართ; ჩვენი:· სარწმუნოება ბერძნებისაზე ნაკლები არაა; 
დაბოლოს, ჩვენი ქვეყანა წმინდანთა სამშობლოაო. 

ასეთ ფონზე წარმოგვიდგენს ავტორი აბოს თავდადებას. 
იმდროინდელი წარმოდგენით, კულტურული მსოფლიო 

ძირითადად ხმელთაშუა სღეის აუზის ქვეყნებს მოიცავდა. 
მას „ოიკუმენა“ ეწოდებოდა. ჩვენ ამ სამყაროს განაპირას 
ვიყავით. იოანე საბანისძე ქართველებს ამ სამყაროს 
მონაწილეებად თვლის და ეამაყება, რომ ისინი ღირსებით 
იცავენ თავს, თუმცა დიდად უჭირთ. ამ სიტყვებში ბერძნები- 
სადმი საყვედურიც ისმის. მეტადრე, რომ თვით დამპყრობელი 
არაბების ერისშვილი გამოჩნდა ქართველების თანამოაზრედ, 
ხოლო ერთმორწმუნე ბერძენთა მხარი არ იგრძნობოდა. 

იოანე საბანისძე ამბობდა, ქართველები ხუთას წელზე მეტია 
ქრისტიანობას აღიარებენო. ეს სიტყვები 786-790 წლებშია 
დაწერილი (ამ დროს შეიქმნა ნაწარმოები). ამის მიხედვით, ჩვენში 
ქრისტიანობა II საუკუნის დასასრულამდე შემოსულა. ჩეენ კი 
ვიცით, რომ ქართლი მოიქცა 337 (თუ – 326) წელს. მაგრამ ამ 
ცნობებს შორის წინააღმდეგობა არაა. საქმე ისაა, რომ 337 
წელი ქრისტიანობის სახელმწიფო რელიგიად გამოცხადების 
წელია. ცხადია, ქრისტიანობა მანამდეც ვრცელდებოდა. ამას 
გულისხმობს იოანე საბანისძე და ეროვნულ საიმაყედ თელიის. 

არანაკლებ საყურადღებოა ის, რომ ავტორი ქართველთა 

სარწმუნოებას ბერძნულს უტოლებს. ასეთი რამ პატრიოტუ- 
ლი გრძნობის გასაღრმავებლად უნდა ექადაგა მას. და მაინც, 
იდროინდელ ბერძნებთან თავის გატოლება გადაჭარბებაა. 
მაშინ ორი მსოფლიო იმპერია არსებობდა: ბიზანტია და 
ბაღდადის სახალიფო. ბისანტია მაშინდელი მსოფლიო 
ცივილიზაციის უმთავრეს ცენტრს წარმოადგენდა. ქართველ- 
თა ოცნება იყო მათს შემსგავსებოდნენ. იოანე საბანისძე 
დროს უსწრებს და არსებულ სინამდვილედ' თვლის“ იმას, 
რაც მომავლის ნატვრა იყო 

იოანე საბანისძე ჩვენს ქ·ჟეკანას წმინდანთა მშობელს უწოდებს 
მას ხომ არაერთი მაგალითი მოეპოვებოდა, თუ უცხო ტომთა 
წარმომადგენლებმა როგორ გაწირეს თავი ქართველთათვის. 

რა მნიშენელობას სძენს აბოს სახეს ყოველივე ეს? 
იოანე საბანისძეს სურს გვიჩვენოს, რომ ასეთი ერისოეის 

106



თავდადება აბოს კიდევ უფრო ამაღლებს. მისი თავგანწირვა 
მხოლოდ პირადი საქმე როდია. ეს ქართველთა ღირსებითაა 
ჩნაკარნახევი. ბუნებრივია, თუ მის შეგნებაზე. გავლენა იქონია 
უმველესმა ქრისტიანულმა ქვეყანამ, წმინდანთა სამშობლომ, 
ბერძენთა ტოლფარდმა. ეს აბოს სახეს კიდევ მეტ მონუმეჩტა- 
ლობას ანიჭებს. ი. საბანისძის ესთეტიკური იდეალი ყოველი- 
ვე ამის ერთიანობაა. 

ამასოანავე იოანე საბანისძე დიდ კონტრასტს ქმნის, როცა, 

ამდენი ღირსებისდა მიუხედავად, ბევრი ქართველის მერყეობასა 

და სიმდაბლეს ამჟღავნებს. ავტორი წარმოაჩეჩს ეროვნ'ელი 
გადაგვარების საშიშროებას: „ალვერიენით ერსა უცსოსა“, 
დავივიწყეთ „მამულისა' ჩვეულებისაებრ სლვაიო“. ეს ორი 

იდეა უპირისპირდება ეროვნულ ღირსებათა საფუძელებს. 
აბოს თავდადება ი. საბაჩისძეს აფიქრებს ერ'?სე. მის 

წარსულსა, აწმყოსა და მომავლზე. 
ერთის მსრივაა ამდენი ეროვნული ღირსება და მეორეს 

მხრიე, ეროვნული გზა-კვალის უგულვებელყოფა, ერთის 
მხრივ, ქართველთა მერყეობა და მეორეს მხრიე, არაბი 
ჭაბუკის თავგანწირვა. 

ასეი; „ფონზე აბოს მხატვრული სახე იმის ნიმუში ხდება, 

თუ კერძოობით ფაქტი როგორ შეიძლება გადაიქცეს საერთო 
ეროვნულ მოვლენად. იოანე საბანისძე აყალიბებს ქართველ- 
თათვის დიდი -მოვალეობის დამაკისრებელ ტრადიციებს. აქ 

ისახება ერთი მნიშვნელოვანი ტენდენციაც: ერი. წარმოისა- 
ხოს ესთეტიკ·ურ რაობად მისი სულიერი ამაღლების მიხედვით. 

რამდენიმე სიტყვა „გრიგოლ ხსანძთელის ცხოვრებასე“. 
საყოეელთაოდ ცნობილია გრიგოლ ხანძმთელის ღვაწლი. 
თავის მოწაფეებთან ერთად იგი ტაო-კლარჯეთში აშენებს 
მონასტრებს, 'ავითარებს მწიგნობრობას, ამდიდრებს ქართულ 
კულტურას და ამ მსარის სულიერი თაეკაცი ხდება. იგი 

კურაპალატებს კარნახობს ცხოვრების წესსა და რიგს..მისი 
ღეაწლი მთელს საქართველოს სწედება. მაგრამ ამითაც კი 
არ ამოიწურება მისი დამსახურება. 

საქართველოს პოლიტიკური, ეკონომიკური, კულტურული 
და რელიგიური .ცენტრი ოდიითსჯგანვე იყო ქართლი. საქარიივე- 
ლომ, მრავალი კუთხისაგან შემდგარმა ქვეყანამ, თავისი 
სახელწოღებ·ა ქართლისაგან მიიღო. „საქართველ“ ჩიშჩავდა 

107



ქართველთა საგანმგებლო ქვეყანას. სანამ ეს დამკვიდრდე- 
ბოდა, საერო სახელწოდებად „ქართლი“ იყო. 

VII საუკუნიდან დაწყებული არაბებმა ქართლი დაიპყრეს. 
მეფობა მოშალეს და ქვეყანა თბილისის .არაბულ საამიროდ 
გადააქციეს. ქართლში ცსოვრება ჩაკვდა. ქართლმა დაკარგა 
თავისი მნიშვნელობა, სოლო მთელმა ქვეყანამ – უმნიშვჩე- 
ლოვანესი ცენტრი. თუ ქვეყანას სურდა თავისი კულტურული 

სასე შეენარჩუნებინა, მას უნდა შეექმნა ქართლიის ნაცვალი, 
იმგვარი ცენტრი, რომელიც ქართლის მაგივრობას გასწევდა. 

აი, ამ ამოცანის განხორციელება დაიწყო გრიგოლ ხანძ- 
თელმა და ეს მისია წარმატებით დაგვირგვინდა. თანაც ეს 
ისეთი ფორმით დაიწყო, რომ არაბებს თვალში არ მოსვედ- 
როდა. თითქოსდა, მივარდნილ კუოხეში სამონასტრო მოღვა- 
წეობისთვის გაემგზავრნენ ბერები, რომელთაც არავითარი 
პოლიტიკური მიზსნები არა ჰქონდათ. სინამდვილეში, მალე 
გამოჩნდა ამ ღვაწლის შედეგი. ტაო-კლარჯეთი მეორე 
ქართლად იქცა. იგი ქართლის მემკვიდრედ თვლიდა თავს 

და ქართლის მომავლისთვის იბრძოდა. L ' 
ამხელა საქმის მოთავე იყო გრიგოლ ხანძთელი და მისი, 

ისტორიული და ეროვნული მნიშენელობა მხოლოდ ამ ფონზე 
უნდა გავიაზროთ. ამგვარი ღირსების შეგნება ახლდა გრი- 
გოლ ხანძთელს, თავის თავს ამ კუთხის სულიერ მეთაურად 
რომ რაცხდა. და თუ მისი სახის ამაღლებულობაზე ვისაუბ- 
რებთ, იგი აღნიშნული შინაარსით უნდა წარმოვიდგინოთ. 

საგალობელი 

ქართული ესთეტიკური კულტურა ღრმადაა გამოელენილი 
ქართულ საგალობელში. ეს ის დარგიაა, რომელიც შუა 
საუკუნეებში ჩამოყალიბდა და დღევანდელი ჩვენი მუსიკალუ- 
რი კულტურის უმნიშვნელოვანესი მოვლენაცაა. ძველად 
საგალობელი სიმღერასაც ერქვა და მის ტექსტსაც. ჩვენც 
ისინი ერთად განვიხილოთ. 

რასაც ჩვენ ესთეტიკის შესასებ თეორიულად განვმარტავთ, 
საგალობელიდან ის უშუალოდ შეიგრძნობა. თეორიულად ეს 
გრძნობა ძნელად თუ გამოიხატება. ამიტომ თეორიას ყოველ- 
108



თეის დაჰყვება ნაკლი, რომ დაშორდეს ჭეშმარიტებას. ის კი 
არადა, ხან ისეთი ეჭვიც ჩნდება, საჭიროა თუ არა თეორიები 
ხელოვნების ნაწარმოების უმუალოდ განცდის დროს? _ 

თომას მანს ერთი ნოველა აქვს, რომელსაც „ვუნდერ- 

კინდი“ ჰქვია. ერთ მუსიკალურ ქალაქში არაჩვეულებრივი 
ბავშვის საფორტეპიანო კონცერტი შედგა. დარბაზი მოხიბ- 
ლულია გეჩიალური შესრულებით. და ყველა კეთილი შურით 
ფიქრობს გვერდით ლიეოუაში მყოფ ცნობილ მუსიკათ- 

მცოდნეზე, რომე ღლსაც ქველასე მეტად შეუძლია მიუხვდეს 
ამ საოცრებას. მუსიკოსი ფიქრობს შესრულების სიახლეზე. 
იმ კანონებზე, რომლებიც მასში ელინდება. ეს ფიქრი მას 
თვით ამ მუსიკის განცდას ავიწყებს და წუხს, რომ არ 
შეუძლია განცდებს უშუალოდ მიეცეს. თომას მანის სათქმე- 

ლი ასეთია: ხელოვნებას, უპირველეს ყოვლისა, გულით 
განცდა ესაჭიროება და მერე გონებით გააზრება. გრძნობას 
თეორია ვერ შეცვლის და არც უნდა ახშობდეს მას. 

მაგრამ როგორც არ უნდა იყოს, ადამიანს გააჩნია 

მოთხოვნილება, თეორიულად გაიასზრებდეს ხელოვნებას. 
და ჩვენც ვეცადოთ, ზოგიერთი რამ გავიაზროთ ქართული 
საგალობლისა. 

ვის არ მოუსმენია „შენ ხარ ვენახი“. ეს იველი ქართული 

საგალობელია. მისი ტექსტი ეკუთენის მეფე-პოეტს, დავით 

აღმაშენებლის ძეს, დემეტრეს, ბერობაში – დამიანეს, რომე- 
ლიც XII საუკუნის პირველ ნახევარში ცხოვრობდა. ამდღროინ- 
დელი უნდა იყოს საგალობლის მელოდიაც. 

„მენ ხარ ვენახი. ახლად აღყვავებული, 
მორჩი კეთილი, ედემში დანერგილი, 
ალვა სულნელი, სამოთხით გამოსრული, 
ღმერთმან შეგამკო, ეერავინ გჯობს ქებული, 

და თავით თვისით მ“სე ხარ განბრწყინვებული“. 

ესაა ქარი'ული „ავე მარია“, ანუ ღვთისმშობლის საგალო- 
ბელი, რომელიც, 'ემოთ ვთქვით, ვენახისა და მჭის სიმბოლი- 
კითაა განსხივოსნებული. ვენახი და ვასზის კეთილი ყლორტი, 
„ალვა- სულნელი“ და „მსე გაბრწყინვებული“ აქ ჰიმნადაა 
აჟღერებული. „შენ ხარ ვენასი“ ამაღლებ'ული განწყობილების 
გამომხატველია. ამიტომ, ამგვარი პოეზიის ავტორებს, ანუ 
ჰიმნოგრაფებს, ლექსის გარეგნული ბრწყინვალება არ 

109



ისიდავდათ. რითმაც აქ მარტივია. რიტმი ასრს ექვემდებარება 
ღა ლექსის ბგერწერული მუსიკალობაც შეუმჩნეველია. 
ასერია ტიპური იამბიკო, ხუთსტრიქონიანი თორმეტმარ- 
ცყლოვანი ლექსი. , 

ამაღლებულის ესთეტიკამ მიიყვანა ქართული ჰიმნოგრა- 
ფია ფორმით პროზაულ ლირიკამდე. დიდი წილი ჩვენი 
ჰიმნოგრაფიული მემკვიდრეობისა სწორედ პროზის ფორმი- 
თაა დაწერილი. ასეთია „აბოს წამების“ მეოთხე თავი – 
„ქებპი აბოსი“ ან იოანე ზოსიმეს „ქებაი და დიდებაი ქარ- 
თულისა ენისაი“. პოესიაში გაბატონდა აზრი, ასრს შეეწი- 
რა ფორმა. ლექსთწყობა უარყოფილ იქნა. 

მაგრამ შეიძლება კი პოეზია ულექსოდ, ლექსთწყობის 

გარეშე? ( 
ამ საკითხზე ძველი დავა დღემდე გრძელდება. დღევან- 

დელ ქართულ პოეზიაში უკვე დამკვიდრდა ვერლიარი, ანუ 
„თავისუფალი ლექსი“, რომელსაც აღარ გააჩნდა სალექსო 
საზომი, ის აღარაა ტრაღიციული წყობილი სიტყვა. ისტორი- 
ულადაც ასე იყო. ძველ. დროსე რომ აღარაფერი ვთქეათ, 
ასეთივეა ვაჟას „მთანი მაღალნი“. ეს ლირიკაა, თუმცა 
პროზაული ფორმითაა დაწერილი. 

მაინც მძლავრობს ის აზრი, რომ ლექსშია ჩამარხული 
პოეზიის ძირითადი თავისებურებანიო. ამ თვალსაზხრისით, 
პოეზიის სრულყოფილი თარგმნა. შეუძლებელია, რადგან 
თარგმანში იკარგება ყველა ის თავისებურება, რომელიც 
ორიგინალის ენის ბუნებაშია. აქვე გავიხსენოთ სიმბოლის- 
ტური პოეზიის პრინციპი: ,მუსიკა უპირველეს ყოვლისა“. 
ქს თვეალსაზსრისი ასე შეჯამდება: ჭეშმარიტი და მაღალი 
პოეზია ლექსის, ლექსთწყობის გარეშე არასრულყოფილიაო. 

მაგრამ ისტორია გვიჩვენებს, რომ პოეზია და ლთექსი 
ერთი და იგივე არაა. შეიძლება 'იყოს ლექსი და არ იყოს 
პოეზია, ანდა იყოს პოეზია, მაგრამ არ იყოს ლექსი. 

გალაკტიონი წერდა: „თიიოქოს ლექსია, მაგრამ მპინც 
არ არის ლექსიო“. ამნაირი ლექსი ·მართლაც ბევრია. არის 
კიდეე სხვა შემთხვევები, როცა ლექსით, ლექსთწყობიანი 
ლექსით, დაწერილია არამსატვრული შინაარსის მქონე 
ნაწარმოებები. ·“ასეთია ლუკრეციუსის „საგანთა ბუჩების 
შესახებ“ და ბუალო „პოეტური ხელოენება“. პირველი 

I10



“ფილოსოფიური ტრაქტატია, შეორე – ესთეტიკურ-პოეტიკური. 

ასე რომ, ლექსი და პოეხნია გაუთიშავი არაა. 
თვით პროსაული საგალობლებიც ამტკიცებს ამას. 
მაშ, რა ქმნის პროსაული ფორმით დაწერილი ლირიკის 

პოეტურობას. ცხადია, შინაარსი. როგორი ფორმითაც არ 
უნდა იყოს დაწერილი: „ნისლი ფიქრიაო მთებისა, ეს 
მაინც ლირიკა იქნება. ამნაირ ასრს მხოლოდ პოეზსიაში 
აქვს გამართლება. იგივე შეიძლება ითქვას ასეთ მხატვრულ 

სახეებსე: „დედამიწის მოძრაობის საპირისპიროდ ჩემს 
შესახვედრად გამორბის ბავშეი“ (ტ. ჭანტურია), ანდა „ეს 
თოვლია, თუ მიმინომ დააფეთა მტრედები“ (გ. ლეონიძე). 

მეორეს მხრივ, პოეტური სახე როდია – „შაირობა პირვე- 
ლადვეე სიბრძნისაა ერთი დარგი“. ეს თეორიაა, გალექსილი 

თეორია. რუსთაველი პროლოგში წარმოგვიდგება როგორც 
ფილოსოფოსი და თეორეტიკოსი. სახისმეტყველებას ის 
შემდეგ იწყებს. 

ეს იმას არ ნიშნავს, რომ პოესიისთვის აუცილებელი არაა 

მუსიკა, თუმცა პოეტური აზსროვნებისათვის ყველაზე ახლობელი 
მუსიკაა. ამიტომაც დაუკავშირდა საგალობელი მუსიკას. 

ქართულ მუსიკას დიდი ისტორია აქვს. 
„ლილე“, მზის სეანური ჰიმნი, მითოსს ეკუთვნის. ასეთივეა 

„მზე-შინა“. შესრულების უძველესი ფორმები ჩანს სვანურ 
თუ მეგრულ ფერხულებში, როცა ერთ წამყვან ხმას მეორე 

ენაცვლება, ხოლო ორივეს კი გუნდი და ეს ასე გრძელდება 
ბოლომდე. ძალზე მიაგავს ეს ძეელი ბერძნული ქოროსა და 
მსახიობის შესმიანებას. ბერძნულ სცენაზე ხომ ყოველთვის 

იდგა ქორო, რომელიც ხალხის გულისთქმას გამოხატავდა. 
წარმართობის შემდეგ იწყება ახალი ხანა. ეს იყო შუა 

საუკუნეები. ამ დროს მუსიკა ორმსრივ ვითარდება: ხალხური 
სიმღერა და- საეკლესიო საგალობელი. ხალხურ სიმღერაში 
უფრო შემორჩა ძველი ტრადიციები. მასში დღემდე ისმის 
მითოსური ჰიმნების მოტივები. საეკლესიო საგალობელი 
სხვა გზხას მიჰყეებოდა, მაგრამ ძალ“სე ფართოდ იყენებდა 
ხალხურ ტრადიციებსაც. ! 

საგალობელი საუკუნეებიდან საუკუნეებს გადმოსცემდა 
·უძველეს· ტრადიციებს. ჩვენ შემოგვრჩა უძველეს ქარო'ულ 
საგალობელთა ჩანაწერები. აი, როგორია მათი ისტორია. 

111



X საუკუნეში ოშკში მოღეაწეობდა ყოვლად ·„ცნობილი 
იწერალი მიქელ მოდრეკილი. მას შეუდგენია საგალობელთა 
დიდი კრებული. მასში შეუტანია როგორც ორიგინალური 
ქართული, ასევე ბერძნულიდან ნათარგმნი ჰიმჩები. დანართში 
მიქელ მოდრეკილი აღნიშნავს: „შევკრიბენ საგალობელნი 
მეხურნი: ბერძულნი და ქართულნიო“. მესურჩი ნიშნავს 
სმით სიმღერას. ყველა საგალობელი სომ სიმღერა არ იყო, 
ზოგი მხოლოდ წარმოსათქმელი იყო. 

მიქელ მოდრეკილის კრებულში ტექსტები გაღაწერილია 
მშვენიერი ნუსხურით (ისინი გამოსცა ვ. გვახარიამ). 
ტექსტებს თავზე ხაზსოვანი ნიშნები გასდევს. ესაა სწორედ 
იმდროინდელი სანოტო ნიშნები. ჩვენმა დიდმა მეცნიერმა 
პავლე ინგოროვვამ გაშიფრა ზოგიერთი რამ ამ მუსიკალური 
ჩანაწერებიდან. მაგრამ მასსე მუშაობა კვლავ გრძელდება 
და მომავალში დიდ აღმოჩენას ელის. 

_ ქართული საგალობლის მთავარი ღირებულებაა პოლიფო- 
ნიურობა, ანუ მრავალხმიანობა. ქართულ სიმღერაში ხშირად 
ძალზე განსხვავდებიან ერთმანეთისაგან პირველი, მეორე 
და მესამე ხმისათვის სამღერი მელოდიები. სოგჯერ ისინი 
თითქოს სულ სხვადასხვა მელოდიაა, ერთმანეთის გვერდზე 
კი ისინი ერთმანეთს ჰარმონიულად ერწყმიან და იხეთ 
მთლიანობას ქმნიან, რომელიც ინარჩუნებს შინაგან მრავალ- 
ფეროგცნებას. სამი მონაწილე ცალ-ცალკე და სსვადასხვაგვა- 
რად მღერის, მაგრამ მღერიან „საერთმანეთისოდ“, ერთიანო- 
ბისათვის, „ერთ-სულოვნად“. აქ სამობის ერთსულოენებაა. 

პოლიფონიურობა საგალობელს კი არ შემოუტანია, 
პირიქით, თვითონ შეითვისა ის ხალხური სიმღერისაგან. ძნელია 
ითქვას, როდის შეიძინა ეს თვისება ქართულმა სიმღერამ, 
მაგრამ ერთი ცხადია, რომ იოანე პეტრიწის დროს ქართული 
სიმღერა სამხმიანი იყო. იოანე პერიწი სამის, ერთიანობაზე 
საუბრობს და მაგალითად მზე და ქართული სიმღერა მოჰყავს. 
მსე ერთია, მაგრამ სამნაირაღ ვლინდება: დისკო, სინათლე 
და სითბო. ქართული სიმღერა ერთია, მაგრამ სამსმიანია: 
პირველი ხმაა მზახრი, მეორე – ჟირი, ხოლო .მესამე – ბამიო. 
მსახრი, ჟირი, ბამი, – ესენი შეადგენენ ერთიან სიმღერასაო. 
მსახრი მოძახილია, უირი მეორე სმაა, ბამი – ბანია. 

საინტერესოა, რომ მეორე ხმის სახელადღ მეგრული სიტყვა 
112



ყოფილა გავრცელებული (ჟირი მეგრულად „ორია). 
ეს სიტყვები XLL საუკუნის დასაწყისშია ნათქვამი, დაახლოებით 

იმ დროს, როცა იქმნებოდა „შენ ხარ ვენახი“. სწორედ ამნაირი 

სიმლერის სამხმიანობას გულისხმობს იოანე პეტრიწი. 
ტაძარი მარტო მხატვრობის კი არა, მუსიკალური 

ესთეტიკის საუფლოცაა. მისი სიერცე მხოლოდ ფრესკათა 
განლაგებისათეინ კი არ იგება, არამედ სიტყვისა და 

საგალობლის მოსმენისათვის. შესასვლელის თავზე, 
ხალხისთვის ზურგსუკან პატრონიკეა და აქ დგას გუნდი. 
პატრონიკედან ხმა საკურთხევლისკენ მიდის, მერე 
გ·უმბათამღე ადის და დაბლა ეშვება. ასეთი რეზონანსი 

ხმას სასურველ ხანგრძლიობას «ანიჯებს. 

ფრესკა 

მეფეთა მაღლა, ლაჟვარდოვან ფონზე გამოსახულია 
ყინწვისის ანგელოზი. მისი მზერა ტაპრის სივრცეში თითქოს 

რაღაც იდუმალებას ჭვრეტს. მისი ტანის, ხელების, ყელისა 
და თმების მოძრაობა გვიჩვენებს, რომ ამ ფრესკის მხატვარი 

ცხოვრობდა მომსიბლავ ბანოვანთა ქვეყანაში და მათი 
სილამაზე ანგელოზთა დამამშვენებლად მიაჩნდა. ანგელო- 

სის სსეულს ამშვენებს ლამაზი სამოსი. ფეხების ოდნავი 

სიშიშვლე თითქოს გეანიშნებს მისი ტანის სილამაზეს და. 

მშვენიერების ქალურ საწყისს. მისი თმებიც ქალური ნათელი- 
თაა გასხივოსნებული. მთელი ტანის, ხელებისა და სახის 
მიმოხრა მთლიან ჰარმონიასა ქმნის. 

ყინწვისის ანგელოზი თითქოს ზის და არცა %ის. თითქოს- 

და, ცის ლაჟვარდში შეუმღვრეველი სიმშეიდით მიქრის 

მისი ლამაზი ტანი. და ეს სწრაფვა მის სილამაზეს მარადი- 

ულობას ანიჭებს. ეს სწრაფვა არაა ვნებიანი. ეს არც მის 

თვალებში ჩანს და არც მის სხეულს ეტყობა. მისი მზერა 
ქართულია, „სავსე ქართული პატიოსნებით“. ესაა მარადქა- 

ლური სულიერების ქართული განსასხსოვნება. 

ეს ფრესკა ისეეე„მნიშვნელოვანია ქართული სელოვნები- 
სათვის, როგორც ბულგარულისათეის მეფე კალოიანისა 

113



და დესისლავას ფრესკა ბოიანას ეკლესიაში, ანდა 
რუსეთისათვის – ანდრეი რუბლიოვის ,„წმინდა სამება“. 

ასეთია ერთი სუბიექტური აღქმით ყინწვისის ანგელოზი. 
მაგრამ ყინწვისის ანგელოსი ყველა ქართული ფრესკის 
დასახასიათებლად არ გამოდგება. ესაა ქართული ფრესკული 
ხელოვნების ზენიტი. ამ დროს ქართული ფრესკა რენესან- 
სული ხელოვნების ნიშნებსაც ავლეჩს. ფრესკაში უკვე 
სხეულის სილამაზე ჩანს. 

მანამდე ქართულ . ფრესკას დიდი ხნის ისტორია ჰქონდა. 
· უძველესი ფრესკები დავით გარეჯის მღვიმეებმა შემოგვი- 

ნახა. დოდორქის ერთ-ერთ მღვიმეში ოთხფრთიანი და ოთხსა- 
ხოვანი (ტეტრამორფი) გამოსახულებაა. იგი, დაახლოებით 
მეშვიდე-მერვე საუკუნისაა. ეს ერთი უძველესი ფრესვათა- 
განია. ალბათ, მანამდე ქართული ფრესკა არც არსებობდა. 

„ეს გამოწვეული იყო იმით, რომ მეშვიდე საუკუნემდე ჩვენში 
მონოფიტიზობის გავლენა ჩანს, თუნდაც მხატვრობაზე. 
მონოფიტიზობა ერთბუნებიანობას (მონოს-ფიზიტოს) ნიშნაედა. 
ღმერთში მარტო ღეთიურ ბუნებას ხედავდნენ და არა 
ადამიანურს. ღეთიური ბუნების გამოხატვას შეუძლებლად 
მიიჩნევდნენ და მხატვრობას კერპთაყვანისმცემლობად 

თვლიდნენ. ეს უკვე სავალდებულო ესთეტიკურ პრინციპად 
აქციეს და მხატვრობის განვითარებაც შეფერხდა. ასეთ დიდ 
გავლენას ახდენდა რელიგია ესთეტიკასა და ხელოვნებაზე. 
მეშვიდე საუკუნიდან ჩვენში საბოლოოდ დამკვიდრდა 
დიოფიზიტობა ანუ ორბუნებიანობა (დიოს-ფიზიტოს). 
ამიერიდან ღმერთში ადამიანური ბუნებაც დაინახეს და მისი 
გამოხატვა იწყეს. ფრესკული ხელოენებაც მაშინ განეითარდა. 

თუ რაოდენ აფერხებდა მონოფიზიტობა ფრესკულ 
მხატვრობას, ამას კარგად გვიჩვენებს სომხური ხელოვნება. 
სომხეთში ფრესკა ვერ განვითარდა იმიტომ, რომ ბოლომდე 
მონოფიზიტობა შემორჩა. საქართველოსთან ახლომდებარე 
სომხურ ტაძრებში რომ ფრესკებია, ეს ქართული ხელოვნების 
კეთილმყოფელი გავლენით უნდა აიხსნას. ხშირად მათ 
ქართული· წარწერებიც აქვთ. მსგავსი გავლენა ქართულ 

ხელოენებასაც განუცდია სომხურისაგან. ! 
მთავარი სომხური ტაძარი ეჩმიაძინი 1700 წლის სიახლო- 

ვეს ჯერ კიდევ არ იყო მოხატული. ათიოდე წლის შემდებ 

114



იგი მოუხატავთ ევასტანგ მეექვსის კარის მხატერებს 
ოვნათაშვილებს. როგორც ჩანს, ამ დროს უკვე დაკარგა 
მალა მონოფისიტობის ესთეტიკურმა მოთხოვნებმა და 
კანონიკურ პრინციპებს მხატვრობა ამჯობიჩეს. 

მრავალი ფრესკა შემოგვინახეს ქართულმა ტამძრებმა და 

მრავალიც სამუდამოდ წაიშალა. მაინც, განსაკუთრებულია 

დავით-გარეჯის, ატენის და სვანეთის ტაძართა ფრესკები. 

ქართული ფრესკული ხელოვნება ერთი დიდი მხატვრული 

სამყაროა. მონუმენტური კედლის მხატვრობა ყოველ დროშია 

გავრცელებული, მაგრამ ფრესკა ტიპური შუასაუკუნგობრივი 
მოვლენაა. 

მთელი ქართული ფრესკული ხელოვნება თითქოს ერთი 
მხატვრული ანსამბლია. მაგრამ მას შინაგანი მრავალფეროვ- 
ნებაც ახასიათებს. დავით-გარეჯის მღვიმეთა ფრესკებს ნათე-- 

ლი და ცხოველმყოფელი ფერები განასხვავებს, სვანურ 

ფრესკებს ეროვნული კოლორიტი, სოგჯერ თვით ანგელოზე- 
ბი სვანური სახეებით არიან დახატული; ატენის ფრესკები 

კლსიკური დასვეწილობით და ლაკონიზმით გამოირჩევა, 

რაც მათ განასხვავებს უბისის ფრესკათა მიმზიდველი 

სტილი“ხაც(·)ისაგან, სადაც შეგნებულად დაგრძელებულ 

ფიგურებს მოხდენილი მოძრაობანი ამშვენებს. 

ფრესკებზსზე მაინც ქართული ზეცისა და მიწის ყველა 

ფერი არ დახარჯულა. ფრესკის მხატვარი არც ცდილობდა 
ამას. ის ცდილობდა სულის გამოსახვას. სული კი ფერით 

ვერ იხატება, ვერც იმ მშვენიერი ხორბლისფერით, რომლი- 

თაც აღვსილია დავით გარეჯის ფრესკები და ვერც ყინწვისის 
მხატვრის ლაჟვარდისფერით. ამიტომ ფრესკა ვერგამოხატვის, 

მიუწვდომლობის განწყობილებასა გვფენს და არა გამოხატუ- 

ლობით ტკბობის განწყობილებას. .: 
ფრესკული ხელოენების ორ არსებით მხარეზე ჩვენ უკქე 

ვისაუბრეთ: ქრთი იყო ადამიანის გამოსახეის პრინციპები 
და მეორე ტაძრებში ფრესკათა -განლაგება ცათა იერარქიის 

მიხედვით. აქ უნდა გვახსოვდეს ყოველივე ეს. 
სასღვარგარეთული ქართული ტაძრებიდან ათონის, 

პეტრიწონისა და ჯვრის ქართველთა მონასტრის ფრესკები 
გამოირჩევა. 

ფრესკასთან ერთად დიდად გაჩვითარდა ჩვენში ფერწე- 

115



რული და ჯედური ხატები. 
განსაკუთრებით საყურადღებო. გახდა ათონის ივერთა 

(ქართველთა) მონასტრის ღვთისმშობლის ხატი. იგი მისაბაძი 
შექმნილა მრავალი ხელოვნისათვის სხვადასსვა ქვეყანაში: 
ჩვენში, საბერძნეთში, რუსეთსა და ბულგარეთში. რუსეთიდან 
მის გადმოსახატავად ივირონში მსატვრებს აგზავნიდნენ, 
თან მცველებს აყოლებდნენ და მის სახელზე ახალ მონას- 
ტრებს აშენებდნენ, რუსეთში არაერთი მონასტერი იყო ივერ- 
თა ღვთისმშობლის სახელობისა. ბულგარეთში ჩვენ თვითონ 
გვინახავს ხატები წარწერით „ივერთა ღვთისმშობელი“. 

მასთან ერთი საინტერესო ლეგენდაა ·.დაკავშირებული. 
შუა საუკუნეების ესთეტიკისათვის ძალზე დიდი მნიშენე- 

ლობა ჰქონდა ხატმბრძოლობას. ამ მოძრაობამ მთელი ბიზან- 
ტიის იმპერია მოიცვა. VIII საუკუნეში დაიწყო და საუკუნეზე 
მეტხანს გაგრძელდა. ხატმბრძოლი და ხატის მომხრე 
იმპერატორები ერთმანეთს ცვლიდნენ კონსტანტინოპოლის 
ტახტზე. სატმბრძოლები ხატის თაყვანისცემას კერპთაყვანის- 
მცემლობად თვლიდნენ და ხატებს კრძალავდნენ, ფრესკასაც 
უარყოფდნენ. -ეს ნიშნავდა ესთეტიკაში აღმოსავლური 
ტენდენციის მოძალებას. სხვათა შორის, სულ სხვა 
მისეზებით ამისი მსგავსი მიმდინარეობა რუსეთშიაც იყო 
XVIII საკუნის ბოლოს და მეცსხრამეტეს დასაწყისში. 

ტაძრებში ძველი ფრესკები შეათეთრეს. მაშინ ქართულ 
ტაძრებშიაც არაერთი ფრესკა დაუფარავთ. 

VIII საუკუნეში მცირე აზიის ერთ-ერთ ქალაქს ხატმბრძო- 
ლები მოუახლოედნენ, რათა იქაურ ტაძარში ღვთისმშობლის 
ხატი მოესპოთ. ერთ ქვრივ ქალს, ეს რომ გაუგია, ხატი 
ჩამოუხსნია და ზღვის ტალღებისათვის მიუცია. ლეგენდა 
გვაუწყებს, რომ ხატი ზღევის სივრცეში გაუჩინარდაო. ეს 

ლეგენდა საქვეყნოდ გავრცელებულა. 
გავიდა დრო. X საუკუნეში ათონის ივერთა მონასტრის 

ბერი გაბრიელი ერთ დღეს ზღვის პირას მჯდარა. მას 
შეუნიშნავს, რომ ზღვის ტალღებზე მონასტრისკენ მოცურავდა 
ხატი. მას ეს სასწაულად ჩაუთვლია. ზღვაში შესულა, ხატი 
გამოუტანია და დიდი ბსეიმით წაუღიათ მონასტრისაკენ. 
შემდეგ მის სახელსე მონასტრის კარიბჭჯესთან ეკლესია 
აუშენებიათ და ხატიც იქ დაუსვენებიათ. შესაა ივერთა 

116



ღვთისმშობლის ხატი, რომელსაც პორტაიტისა, ანუ“ კარიბჭისა 

ჰქვია. იგი დღესაცა ქართველთა მონასტერში ათონზე. 

ლეგენდა ლეგენდაა, მაგრამ ის კი ცხადია, რომ ივერთა 

მონასტრის ხატს შხატვრუღ·ი ნიშ·უშის მნი·უვნელობა შეუძჩია. 

ბულგარეთში, პეტრიწონის ქართველთა მონსტერშიცაა 
ღვთისმშობლის ზხატი, რომელიც )3)) წელს მოუჭედავთ 
ტაოელ ძმებს ათანასესა და ოქროპირს. მას ვრცელი ქართული 
წარწერა აქვს. ესეც ივირონიდან უნდა მომდინარეობდეს. 

აქვე, საძვალის ეკლესიაში, მრავალი შესანიშნავი ფრესკაა, 

მათი მხატვარია იოანე ივეროპულოსი (ანუ ქართველიშვილი). 
აქ გამოსახული არიან ქართველი მოღვაწეები: ილარიონ 

ქართველი, ექვთიმე და გიორგი ათონელები. აქვეა მონასტრის 

აღმშენებლის გრიგოლ ბაკურიანისძისა და მისი ძმის აბასის 

ფრესკული პორტრეტები. პეტრიწონის ფრესკებს ძალზე ჰგავს 
მხატვრობა ახტალის მონასტრისა (ამჟამად სომხეთშია). 

იერუსალიმში დღესაც დგას ქართველთა «ვრის მონასტე- 
რი. აქაც ბევრი ქართველი მოღვეაწეა გამოსახული, მაგრამ 

ჩვენთვის ყველაზე ძვირფასია რუსთაველის ფრესკული 

სახება რუსთაველი დაუხატავთ შუა საუკუნეების ორი 

უდიდესი მოღვაწის გამოსახულებათა კალთებთან. ესენია 

მაქსიმე აღმსარებელი და იოანე დამასკელი. მაქსიმე აღმსარე- 

ბელი, ცნობილი ფილოსოფოსი, ფსევდოდიონისე არეოპაგე- 

ლის (პეტრე ქართველის) წიგნთა განმმარტებელია; იოანე 

დამასკელი, დიდი ფილოსოფოსი და პოეტი იყო, ამიტომ 

მათთან რუსთაველის დახატვა შემთხვევითი როდია. 

რუსთაველის სამოსი საერო პირისაა. ფრესკის წარწერა 

გვაუწეებს, რომ რუსთაველი ყოფილა მომხატვინებელი 

ჯვრის მონასტრის ფრესკებისა. 
ხშირია ქართულ ფრესკებზე მეფეთა და ქტიტორთა გამოსა- 

ხულებანი. პორტრეტიო, – არ ვამბობთ, რადგან ფრესკამ 

პორტრეტი არ იცის. თამარ მეფის ოთხი ფრესკული 
გამოსახულება შემოგერჩა: ბეთანიის, ვარძიის, ყინწვისისა და 

ბერთუბნისა. ისინი სახით თითქოს ერთმანეთს ჰგვანან, მაგრამ 

ეს მაინც პორტრეტულ მსგავსებად ვერ ჩაითვლება. მხატვრები 

ერთმანეთს ამსგავსებენ თამარის, ვითარცა მეფის, სახეს. 

ქართული ფრესკის მხატვრული სტილისათვის დამახა- 

სიათებელია მონუმენტალობა. მონუმენტალობა. არ გულის- 

117



ხმობს მხოლოდ სიდედეს. მცირეც რომ იყოს ნახატი, მაინც 
სიდიადითაა აღბეჭდილი. 

ამ სტილს კარგად მიგვახვედრებს მინიატურა. ძველ 

ქართულ წიგნებში ხშირადაა ჩართული მინიატურული 
ილუსტრაციები. 

აი, ერთ-ერთი მათგანი, რომელ“სედაც მახარებელია 
გამოსახული. იგი დგას დიდი სვეტებიანი თაღის ქვეშ. წიგნის 
შინაარსი ამნაირ გარემოს არ ითხოვს. მაგრამ ამას ითხოვს 
მონუმენტური სტილი. აქ მონუმენტალიზმის შთაბეჭდილება 

მიღწეულია. ! 
ალავერდის სახარების მშვენიერი ხელნაწერი XI საუკუნი- 

საა, ახალი თავების დასაწყისში ულამაზესი ორნამენტებია. 
ისინი მონუმენტური ღირსებით ადგანან თავს დახეეწილად 
დაწერილ ტექსტს. ამ ორნამენტში ქართული ჩუქურთმაც ჩანს, 
თითქოს ანტიკური ტაძრის ფორმებიც და ეკლესიათა კამარებიც,. 

თავად ქართული ანბანია მონუმენტური, განსაკუთრებით, 
მრგლოვანი. მრგვალი ფორმები ჰორი სონტალური ხაზებითაა 
გაწონასწორებული როგორც C ან C. იგი ყოველთვის მაქსი- 
მალური სიმარტივისკენ მიისწრაფის. ის მარტივი ხაზის 
პირველადი გართულებაა, როგორც ! ან '" (მივაქციოთ 
ყურადღება ამ დიდმნიშვნელოვან პრინციპს). 

მარტო წიგნებში კი არა, თვით ფრესკაზე ქართულ 
მრგვლოვან წარწერებს დიდი სილამაზე შეაქვს. ტაძართა 
გარე ფასადებსაც უხდება მრგლოვანი. 

ტაძარი 

კვლავ ვეწვიოთ ·სვეტიცხოველს. 
წარმოვიდგინოთ ის განცდა, რომელიც მოცავდა მის 

ხუროთმოძღვარს. როცა პირველად იხილავდა დასრულებული 

სახით ამ ტაძარს. მხოლოდ დიდ შთაგონებას, დიდ სულიერ 

ძალას შეეძლო შეექმნა ქვის ამგვარი ჰარმონია. აქ ყველაფერი 
ზუსტია და ·'სრულქმნილი. აქ მინიშნებანი არაა, ყველაფერი 

დასრულებულია და ცხადია, ყველაფერი ერთმანეთს ითხოვს 
და ერთმანეთს ერწყმის ამ უაღრესად კონკრეტულ ფორმებში 
118



უნდა გამოსატულიყო უსაზღვროება და უსასრულობა, სწორედ 
ეს ქმნის სვეტიცხოვლისთანა ტაძრის სილამასესა და 
ამაღლებულობას. აქ ყველაფერი ქართულია, მარტო ჩუქურთმა 

და თაღები კი არა, თვით კამარათა 'შეერთებანიც. გუმბათისა 
და ტაძრის ტანის ზომათა 'მშეფარდებაც ქართულია. ამ ქართულ 
ოანაფარდობას· ყოველთვის გრძნობს თვალი. სამთავისს 

ენახავთ თუ კურუმდოს, ალავერდსა თუ ნიკორწმინდას. დიდმა 
ქართველმა მხატვარმა სერგო ქობულაძემ დაადგინა, რომ 

ქართული ტაძრების პროპორციები „ოქროს კვეთის“ ცნობილ 

პრინციპს ემორჩილება (,ოქროს .·„კვეთზე“ ჩვენ ვისაუბრეთ 
რიცხვთა ესთეტიკასთან დაკავშირებით). : 

ზემოთაც გიამბობდით, რომ ტაძრის სუროთმოძღვრებაში 

მრავალი სიმბოლოა: ტაძრები დასავლეთიდან აღმოსავლეთი- 
საკენ დგას და ეს ნიშნავს, რომ ჩვენი მზერა მიექცევა 

მსისკენ გუმბათი ზეცას განასახოვნებს, სარკმელები – 

ზეციური ნათლის წყაროს. ტაძრის სივრცე სამოთხის 

სიმბოლოა. ტაძრის ფრესკებზე გამოსახულნი არიან სამოთ- 
ხის მკვიდრნი. ამიტომაა ტაძარში კედლებზე სამოთხის ცანი. 

სარკმელი ქართულ ტაძარში ვიწროა, რათა გარედან 
მქრქალი ნათელი შემოვიდეს. ეს ნათელი უნდა იყოს ლბილი 
და წმინდა და ამიტომაც არა აქვს ქართულ ტაძრებს ვიტრაჟი, 
ფერადად მოხატული მინები, რომლებსაც გოტიკურ ტაძრებსა 

და სინაგოგებში იყენებდნენ. 

კედლები გარედან მოჩუქურთმებულია, შიგნიდან კი 

მოხატული, მაგრამ კედელთა სიბრტყე არ ნაწევრდება, 

კედლები მთელი სიდიადით ალღიქმება. შინაგანი სივრცე 

დანაწევრებულიცაა და მთლიანიც. ჭერიც საფეხუროვანია, 
მაგრამ გუმბათი მის საერთო ცენტრსაც ქმნის ისევე, 

როგორც სივრცის ჰორიზონტალური ცენტრი იქმნება 
კარიბჭიდან საკურთხევლისაკენ. 

ქართული ხუროთმოძღერების, მშვენიერებაა სამთავისი. 

ფორმათა და ხაზების შერწყმა აქ ზესრულყოფილებას 
აღწევს. ესაა ჯე·არ-გ·უმბათოვანი ტაძრის კლასიკური ნიმუში. 
ჯვარ-გუმბათოვანი ტაძრის გეგმილი სიბრტყეზე (მიწაზე) 
წაგრძელებული ·.ოთხკუთხედია. აქედან კედლები ადის-·მაღლა 
და სემოთ მას ედგმება გადამკვეოი ოთხკუთხედი, რაც 
სივრცეში ჯვარსა ქმნის. გადაკვეთის ადგილ“სეა დადგმული 

119



ბუმბათი. ამიტომაც ჰქვია მას ჯვარ-გუმბათოვანი. გუმბათი 
ტაიმრის შიგა ოთხ სვეტს ეყრდნობა. ასეთია მისი ძირითადი 

სქემა, ი'ემცა ის შემდეგ მრავალმსრივაა გართულებული. 

ჯვარ-გუმბათოვანი ტაძრი შეიცავს ქართულ ტაძართა 

ყველა ადრინდელ ფორმას: სულ პირველადს (როგორიცაა 
ძველი-შუამთა, ნეკრესი და, ნაწილობრივ, ძველი გავაზი), 

ბასილიკას (სამნავიანი ბაზილიკაა ბოლნისის სიონი) და 
ცენტრალურ-გუმბათოვანს (მცხეთის ჯვარი). სულ პირველად 
ფორმას ჰგავს ოთხი სვეტი მასზსე დადგმული გუმბათით. 
ამისი მსგავსი იყო ღია ინტერიერიანი პირველადი ტაძრები, 
რომელთა შიგნით მხოლოდ ღეთიმსახური იყო, ხალხი გარეთ 
იდგა. სამნავიან ბასილიკასა ჰგავს ტაძრის ძირითადი ტანი, 

რომელსაც შიგა სვეტნარი სამ ნაწილად ჰყოფს: შუაში 
ცენტალური სივრცეა, აქეთ-იქით კი უფრო მცირე სივრცეებია. 
ცენტრალურ-გუმბათოვანი ტაძრები სივრცეში. ჯეარს არა 
ქმნიან, თუ ქმნიან, ეს ტოლმკლავებიანი ჯვრებია. 

ამათი შერწყმაა სამთავისი, სვეტიცხოველი, ალავერდი 

და სხვანი. . 

ქართული ხუროთმოძღერებისათვის მნიშვნელოვანი 
მხატვრული პრობლემა ყოფილა ბუნებასთან ტაძართა 
ფორმების შეხამება. 

სიღნაღ-ქალაქის გასახედიდან მოჩანს ალაზნის დიდი 

ველი. ამოდენა ხილული სიერცე იშვიათია საქართველოში. 

ამ სივრცეს თავს ადგას თოვლიან-გუმბათიანი კავკასიონის 
ქედი. ასე ლამაზი ალბათ არსად არაა კაეკასიონი. ალაზანი 

ბურუსიან სივრცეში იკარგება. მარცხნივ შორს თეთრი 
ალავერდია, ყველასე მაღალი ქართული ტაძარი. ის 

თითქოსდა სივრცის ტაძარია, მაღალი ტანით, დიდზე-დიდი 

გუმბათით, შვეული უჩუქურთმო კედლებით. ალავერდის 

სიერცობრივი ფოჩი მთელი ალაზნის ·ველია. ამ ტაძრის 
მშვენიერება და ამაღლებულობა ბუნებისაგან გამოყოფით 
ვერ განიცდება. ალავერდი არაა ნიკორწმინდასავით 
ახლოდან „წასაკითხი“ ტაძარი. იგი სივრცეში სახილველია. 

ქართული ციხეების სილამახეც ამის მსგავსია. მესსეთში 
ერთი „ოქროციხეა“ გადმოცემით, ეს ციხე ჰქონდა მხედველო- 
ბაში რუსთაველს, როცა ქაჯეთის ციხეზსე წერდა. ოქროციხე 

120



ძალსე მშორიდან გამოჩჩნდება, უტყვეო გორებსე მაღლა, 
რომელთაც მუდმივ აფენიათ ხოლმე მუქ-თეთრი ბ'ურუსი. 

თითქოს ღრუბდებზნხე ღგას ამ ციხის მაღალი კოშკები. 

მოდიჩნახეს ციხის ამგვარსავე სილამაზესე ითქვა: 

„ღრუბლებმი ამაღლებულა, 
როგორც ოცნება კაცისა, 
შორიდან ასე გგონია, 

არც მიწისაა, არც ცფისა“... 

ციხეთა აგების დროსაც კი სილამაზეზსე 'ეფიქრიათ., 
ბუნებასა და ტაძრებზე ფიქრი კელავ გვახსენებს გერგე- 

თის სამებას. გერგეთი ერთი ყველაზე მაღლამდგომი ტამარია. 

ბერგეთის ფონი მყინვარწვერის თეთრი გუმბათია. მისი 

სბთეთრე ცის ლაუვარდს უერთდება და სამებაც თავისი 
სამრეკლოთი ამ სითეთრეზე იკვეთება. იგი ასევე ასრ ულებს 

მთას, როგორც მცხეთის- ჯვარი და თანაც: ყველაფრისაგან 

გამოცალკკეკბ ულია, როგორც უცხო რამ სილამა“სე. ამ 

სილამასეს ხშირად მყინვარიდან მოფენილი ნისლი ფარავს 

და ბურუსში დანთქმული მისი სიმაღლე თანდათან უჩინარ- 

„დება. მაგრამ მისი მშვენება მაინც იგულისხმება, როგორც 
დახურულ წიგნში ჩაბუდებული აზრი. როცა ჯაჩღი გადაიყ- 

რება, ხან მყინვარწვერი ასწრებს გამოჩენას და ხაჩაც სამება. 

მოწმენდილ ცასე კი ორივე ნათლად ჩანს და ერთმანეოს 

უხდებიან (რა დასანანი იყო, რომ ვიღაც უნირო მშენებელს 
ამ ტაძრის გვერდით რაღაც ხუხულა დაუდგამს და მთისა 
და სამების წმინდა- ხახი შუბღალავს. დიდი ჩნის წინათ 
ეწერდით, რომ როცა იქნება, ეს ხუხულა დაინგრევა (მართლაც 

დაინგრა). მაგრამ ფაქტი ფაქტად დარჩება, რომ იყო კაცი 

მშენებელი, რომელიც სამების სილამასეს ვერ ამჩნჟყედა). 

კიდევ ერთი სილამასე ქართული ტაიძრებისა. ესაა ქვათა 
ფერი. ბოლნისის სიონი ფირუსისფერია. იგი, თითქოსდა, 

ერთმანეთთან აერთებს გარემოს სიმწვანესა და ცის სილაკ– 

ვარდეს. სამთ »ვისი მუქ-თეთრად მოჩანს. მის ლამა'ს ტაჩს უსდება 
სითეთრეც. მ( სეთის-ჯვეარი თავისი ფერიისა(ე ერწყმის და 

აგრძელებს კლდოვან მთას. სვეტიცხოველი ფერითაც დიდფებულია. 
სოგ ადგილას მედალიონებივითაა ჩასმული. განსაკუთრებული 
ფერის ქვები, ისე, რომ ფერთა საერთო გამა არ «იღვყვა. 

121



პოლიფონიურობა ქართ'ული სელოვნების საერთო თვისე- 
ბაა. პოლიფონიურობა რამდენიმე სმის ერთოიანობას ჰქვია. 
ასეთია ქართული სიმღერა. მსგავსი თვისება შეიძლება 
დავინახოთ ქართულ ლექსშიაც და თვით სუროთმოძღერე- 
ბაშიაც, როცა განსხვავებული ფორმები ერთმანეთს ერწემის. 
ამიტომ პოლიფონიურობა ქართული ხელოვნების შზსოგად- 
ესთეტიკურ კანონად შეიძლება მივიჩნიოთ. 

ტაძრის კარიბჭესთან დგას ერთმანეთის პარალელური 
ორი სვეტი. სვეტის თავები მორთული არიან ჩუქურთმებით. 
ჩვეულებრივ, ეს ჩუქურთმები ერთმანეთს არ იმეორებენ, ერთი 
სხვაა და მეორე სხვა. მაგრამ რადგანაც ორივე სვეტი ერთად 
აღიქმება, განსხვავებული ფორმები ერთმაჩეთს ერწყმის და 
იქმნება ერთიანი პოლიფონიური მხატერული სასე. 

ეგრევე ითქმის ტაძრის გუმბათის ყელ“სე. გუმბათიც ხომ 
ერთი მთლიანჩობაა. სარკმლებს გარედან ჩუქურთმები 
ამშვენებს. ვნახოთ სამთავროს ტაძრის გუმბათი. ყოველი 
სარკმლის ჩუქურთმა სხვადასსვაგვარია. ერთიანობაში' კი 
მთელი გუმბათი ერთი პოლიფონიური სახეა. 

პოლიფონიურობა ხშირად ქართული ტაძრების კედლებ- 
ზეცაა აღბეჭდილი. თუ სვეტთა შემაერთებელი. კამარები 
ერთი სიმაღლი საა, იქმნება რიტმი: 3, 3, 3პ, 3, 8. თუ 

სიმაღლი. განსხვავებულია შუა კამარა, მივიღებთ 
სიმეტრიას 8მ, 3-8–მ, პ, მაგრამ თუ სიმაღლით განსხვავდება 
სხვა რომელიმე შიგა, კამარა, ესაა ასიმეტრია (ანუ სიმეტრიის 
დარღეევა) 8, 8მ,მ, 8, 8. ასიმეტრიასაც თავისებური სილამაზე 
გააჩნია. მთლიანობაში კი ვიღებთ პოლიფონიურ სახეს, 
რომელიც ერთფეროვნების დაძლევის ტენდეჩციას ემყარება: 

სხვა ყველაფერთან ერთად ქართული: ტაძარი მუსიკის 
სამყაროცაა. დიდ ტაძრებში კარიბჭის თავსე პატრონიკეა. 
აქედან ციური ხმებივით მოეფინება ტაძარს გუნდის სიმღერა, 
იგი საკურთხევლის თაღში იჭრება და გუმბათში ადის. 

ხუროთმოძღევრება, მხატვრობა და მუსიკა ერთიანდება 
ქართულ ტაძარში. 

122



შრომის ესთეტიკა 

როცა „ქართულ ხელოენება·სე,“ ქართულ ესთეტიკაზე 

ვფიქრობთ, არ შეიძლება არ გვახსოედეს შრომის ესთეტიკა, 
შრომის სილამასე და ამაღლებულობა. 

დღეს ხშირად გვესმის საუბარი დიზაინის ესთეტიკაზე. 
ეს გულისხმობს არა მხოლოდ ღამაზ დაზგეაბს და გარემოს, 
არამედ თვითონ შრომის პროცესის სილამაზსეს. შრომა არა 
მხოლოდ საჭირო და აუცილებელი უნდა იყოს, არამედ 
მიშზიდეელიც, სილამასის განცდის მომნიჭებელი. 

როცა ეჩნახულობთ შრომის ძველებურ იარაღებს, ვხედავთ, 
რომ ხალხს მხოლოდ მათ პრაქტიკულ დანიშჩულებაზე 
როდი უფიქრია,'მათში სილამაზეც ჩაუქსოვია. 

იცვლებოდა შრომის ესთეტიკა, ხან თავს იჩენდა კულტი 
მწიგნობრობისა, ხანაც აღმშენებლობისა. შრომის უბრალო- 
ება ხოგჯერ სამეფო კარსაც მიმსიდველად და დიდ სიკეთედ 
მიუჩნევია. თვით თამარ მეფე, თურმე, თავის ხელგანარჯს 

ჰყიდდა და აღებულ საფასურს ქვრივ-ობლებს უნაწილებდა. 

»ტყვედქმნილი შრომის“ დროს შრომის სიხარული სხვა- 

სეც მეტად მოპჰქონდა ხელოვნებას, ხელოვნების შრომას. 

ხელოვნება ხომ ყველაფერთან ერთად დიდი შრომაცაა. 

ხელოვნებაში· კარგად ჩანს ხალხის შრომითი ტრადიციები, 

მიზანდასახული შრომის სიყვარული. 
ქართულ ხელოვნებაში ისეთი რთული მხატვრული 

ფორმებლია, რომლებიც დიდ გარჯას მოითხოვდა. შევხედოთ 
ქართულ ჩუქურთმას. ქეის ხაზები ნაქსოვსა ჰგავს (თითქოს 

მათზედაც თქმულა: „სილბო ჰქონდა ნაქსოვისა და სიმტკიცე- 

ნაჭედისაო“) აქ უამრაეი ხვეული და ფორმათა მონაცვლე- 
ობაა. ქვაში ამნაირი ხვეულების გამომყრელნი უდავოდ დიდი 
შრომისმოყვარენი ყოფილან. სხვაგვარად გაუგებარი იქჩებოდა, 

თუ როგორ ეტანებოდნენ ისინი ასეთ სირთულეს. შეუძლებელია 

მათთვის სიამოვნების მომგვრელი არ ყოფილიყო თვით შრომის 
პროცესი. ცხადად ჩანს შრომის მალალი ესთეტიკა. 

ნიკორწმინდის და სამთავროს, ქვათასევისა თუ ფიტარე- 
თის ჩუქურთმათა მჭრელთ მხატერული მი'სანდასახულობა 
ამოძრავებდათ, რომლის განსახორციელბლად საჭირო იყო 
დღიდი შრომა, რასაც მათი წარმოსახვის მრავალფეროვნება 

123



მოითხოვდა. ის, რომ ქართული ჩუქურთმის ოსტატი არას- 
დროს არ იზარებს ურთულესი სვეულების კვეთას, ის, რამაც 
ააგო სვეტიცხოველი და სამთაყისი, რამაც მთას შეაზარდა 
მცხეთის-ჯვარი, შექმნა გულაჩები (ვეებერთელა წიგნები), 
ხახულის ხატის კარედი და ოპიზსართა ნახელავი, – იყო შრომის 
უდიდესი სიყვარული, ბედნიერების მომტანი შრომისა. 

ამგვარი შრომის დროს ადამიანს არ შეიძლება არა 
ჰქონოდა ფიქრი, რომ შემოქმედებითი შრომით უბრალო 
ქვები, უსახო ლოდები გამოეყოფიან ბუნებას, იძენენ სახეს, 
ჩუქურთმებით ამეტყველდებიან და მშეენებით იმოსებიან. 
ამ ჩუქურთმათა ხვეულებში მნახველი ამოიცნობს ქეისმჭრე- 
ლი ხელოვნის ფიქრთა მიმოქცევას, მათ სილამაზეს, ხელოვ- 
ნის სულიერ ძალას, რომელსაც შეუძლია ქვაც კი აამეტყვე- 
ლოს.-ასე იქცევა კაცის ფიქრი ჩუქურთმად. ხელოენების 
ყოველი ძეგლი გასაგნებელი ამგეარი შრომაა. 

იოანე საბანისძეს თავის შესაძლებლობაზე აღმატებულად 
მიუჩნევია აბოს მარტვილობის აღწერა. მაგრამ ბოლოს ამ 
საქმისათვის შებმა გადუწყვეტია და ეს ძველი სიბრძნეც 
გახსენებია: „ვისწავეცა ბრძენთ-მთავრისა მის სოლომონის 
თქმული, ვითარმედ: ,„ჰბაძევდ ჯინჭველსა, მედგარო, და 
იქმენ მუშაკ მსგავს მისა, ვითარცა-იგი მან თვის უდიდესსა 
მარცუალსა მას იფქლისასა შებმა-უყვის გულსმოდგინედ". 

გერგეთის სამების ტაძარი მაღალ მთაზე დგას. მასზე 
მაღლა მყინვარწეერია. მისი აღმშენებელი ბუნების სილამა- 
ზის დიდი შემგრძნობია. ვისაც ეს ადგილი ტაძრისთვის 
მოსწონდა, დიდ შრომასაც ვერ დაერიდებოდა. 

ტაძრის ძველ წარწერაში ეკითხულობთ: „ხარი ლომა, 
მწყემსი თევდორე“. ესენი ყოფილან სამების მაშენებელნი, 
ჩვენ არაფერი ვიცით, ვინ იყო მწყემსი თევდორე, მაგრამ 
ჩვენ ვიცით ყველაზე მთავარი. მას ჰქონია სილამაზის 
შემქმნელი შრომის სიყვარული. ამ სიყვარულის ძალით 
მრავალგზის აჰყოლია გერგეთის დაუსრულებელ აღმართს 
და იქაური ხელოვნისათვის მიუწოდებია ქვები, რომლებიც 
მის ხელში სამების ტაძრად ქცეულან. და როცა დაღლილი 
თევდორე სტეფანწმიდისკენ დაეშვებოდა. ალბათ, დაბლიდან 
დიდხანს შესცქეროდა, თუ როგორ“ მაღლდებოდაბ სამების, 
ტაძარი და თავისი შრომის სიხარულსაც ამაში ჰპოვებდა. 
124



ივანე ჯავახიშვილი წერდა: 
„ათონის სავანის წესდებიდან ჩანს, რამდენად ხელისშემ- 

წყობი პირობები ყოფილა ათონსე სწავლულთათვის. მხო- 
ლოდ იმათ შეეძლოთ ზეთის სყიდვა: „,რომელნი მკითხყელჩი 
იყვნენ, გინა მწერალნი და წარსაკითხავად ანუ საწერელად 
აინთიან. სხუაი კულა არა იყო წესი, რაითამცა კანდელსა 
აინთებდესო“. მთელი მონასტერი ღამ-ღამობით წყვდიადით 
იყო ხოლმე მოცული. ღამის მყუდროება და სიჩუმე სუფევდა 

ხოლმე მონასტერში. ოდენ კანდელის მკრთალი ნათელი 

აქა-იქ სენაკებში მოწმობდა, რომ ამ მონასტერ ში ჩუმი, 

მაგრამ დაუღალავი თავგანწირული მუშაობა იყო. აქ მოღვა- 

წეობდნენ სამშობლოსადმი ღრმა და გულწრფელი სიყვარუ- 
ლით აღფრთოვანებული საქართველოს ”მნათობნი“. 

მხოლოდ ასეთ შრომას შეეილო შეექმნა დიდი ხელოვნება. 

ხელოვნების სიყვარული, სიბრძნის სიყვარული შრომაში 

ვლინდება. ხოლო როცა შმშრომის ჯაფა ძალ“ზე დიდი იყო,, 
ადამიანი მას სიმღერით ალამაზებდა. შრომას სიმღერად 

აქცევდა. თავად სიმღერა კი შრომას აქცევდა ხელოვნებად. 
შრომა ხელოვანისა და შრომა მევენასისა რაღაცით მარ- 

თლაც ერთმანეთს შეიძლება ჰგავდეს. ვაზის მომელელსაც 
სილამაზის გრძნობა უნდა ჰქონდეს, რომ უკეო იგრძნოს, 
თუ რა სჭირდება ვაზს. 

ადამიანის უმთავრესი ლირსება შრომაა, ნებისმიერი 
შემოქმედებითი “შრომა.



·—?,·;– 

ს 
რაას”! 

V 

# 

<დესსცლრელი, 

ნეოპლატონური ესთეტიპა 

ესთეტიკის ბევრი რთული პრობლემა აქვს. სშირად ჭირს 
პოპულარული სახით მათი სრული გადმოცემა. მაგრამ უნდა 
ვეცადოთ, რომ მათზე ზოგადი წარმოდგენა მაინც გვქონდეს. 
ვინ -იცის, მომავალში იქნებ ეს საკითსები ჩვუნთვის 
ახლობელი გახდეს. 

ჩვენ ახლა ნეოპლატონური ესთეტიკის რამდენიმე 
საკითხზე ვისაუბრებთ. ნეოპლატონიზსმი ესთეტიკასე რთულ 

ფიქრს გვაჩვევს. 
ძველი პლატონური მოძღერება მომდევნო საუკუჩეებშიაც 

განავითარეს და მას ნეოპლატონიზმი, ანუ ასალი პლატო- 
ნური მოძღერება ეწოდა. მასში არისტოტელეს ზოგიერთი 
ასრიც შეიტანეს. 

ჩვენში ეს მოძღვრება XI საუკუნიდან განსაკუთებით 
განვიათარდა. მისი მთავარი წარმომადგელები იყვნენ ეფრემ 
მცირე და იოანე პეტრიწი. 

ქართველები მრავალ ფილოსოფიურ მოძღერებას ეცნო- 
ბოდნენ, მაგრამ ნეოპლატონიზმისდაგვარი ინტერესი სხვის 
მიმართ არ გამოუჩენიათ. 

რატომ ყველაზე მეტად ნეოპლატონიზმი გავრცელდა ჩვენში? 

ჩვენ ამ კითხვას კვლავ დავუბრუნდებით, ამჟამად კი სზოგადად 
ადვნიშნავთ, რომ ნეოპლატონიზმი უახლოვდებოდა პოეტურ 
აზროვნებას. ქართველებს ფილოსოფიური აზრები პოეზიაში 
შეჰქონდათ, ამ მისნით ნეოპლატონისმი ისეთ საკითხებს 

ეხებოდა, რომლებიც ქართველებს ოდითვე აინტერესებდათ. 
ეს იყო, მაგალითად, ნათლის ესთეტიკა, სამყაროს მხატერულ 
სახედ წარმოდგენა, აზრის სილამასე და მრავალი სსვა..«და 
კიდევ ერთი რამ: ნეოპლატონისმი იმგვარი მოძღერება იყო. 
რომელიც საშუალებას იძლეოდა სხვა მოძღვრებათა ათვისებისა. 

126



საქართველოში კი მრავალი მოძღვრება ვრცელდებოდა. ხან 
დიდი ბრძიიოდია იყო მაით) შორის, ხან მორიგება. ნეოპლატონიზმი 
სწორედ მათ მორიტებას: უწყობდა ხელს. 

ისიც გასათვალისწინებელია, რომ კონსტანტიჩნეპრლთან 
ერთად ნეოპლატონისმის ცენტრი იყო სირია-პალესტინა. 
XII საკუნემდე,. სანამ საქართველოში გელათის აკადემია 
დაარსდებოდა, ქართველები უმაღლეს განათლებას სირია- 
პალესტინის სასწავლებლებში იღებდნენ და ნეოპლატო- 
ნიზმსაც აქ ეცნობოდნენ. 

XI საუკუნის გასულს ეფრემ მცირემ ქართულად თარგმნა 
ფსევდოდიონისე არეოპაგელის თხსულებანი. ამ თხზულება: 

თა გაცნობამ დიდად შეუწყო ხელი საქართველოში ჩნეოპლა- 
ტონიზმის გავრცელებას, დიდად განავითარა მეცნიერების 
სხვადახვა დარგი და, განსაკუთრებით, ესთეტიკა. 

ჩვენთვის საინტერესო უნდა იყოს ეს თხსულებანი და 
მისი ავტორი. 

არეოპაგიეტიკა შუა საუკუნეების ერთ-ერთი უმთავრესი მო4- 
ღვრებაა. დიდია მისი გავლენა 'აღმოსავლეთისა და დასავ- 
ლეთის რენესანსულ კულტურაზე. მარტო ესთეტიკა და მწერ- 
ლობა კი არა, მის ასრებს ეყრდნობა მხატვრობაც და ხუროთ- 
მოძღერებაც. პოესიაში კი მისი გავლენა დღევანდლამდე აღწევს. 

„წმინდა ნათელში, ამბობს ჰეგელი, 
წმინდა სინათლის დიად ბადეში, 
ისე ცოტაა გასაგებელი, 

როგორც რამ წმინდა საწყვდიადეში“. 

აბსოლუტური ნათელი წყვდიადივით შეუცნობელია. ჩრღი- 
ლის გარეშე ადამიანი' ნათელსაც ვერა ხედავსო, – ეს აზრი 
გადაკტიონს ჰეგელის მისედეით მოჰყავს. თვით ჰეგელთან 
კი ეს ასრი ნეოპლატონიზმიდან და არეოპაგიტიკიდან მოდის. 

ტიუტრევი წერდა: 
- ,იი :X0II1CIVI '6 6სI)11ხ 306300„!, 

ჯ#Iი /I2 60200, XX C II(6ნ0 ))0III0""/ 

C C8CIIIVIVI, MიX 2ICII6ხIC 0MIV, 
#უ//0/4/!)1 III C0I/IIსIII .I(I/ი 36)VI/0I, _ 

#70ი ბI!CM, X020V C0L))ხI!)1ხ1IC X 0ხI.V0)! 

I1VV/)/!|IX C07I/!0%I/სI!X .1)'VCVI, 

დტ)/! , MVX 602/C0Cო)160, 20/#/!)! C60/)L1CV,. 

8 2CIV/X MIVC/)10.M/ I/ //03//I(VM0.V. “



აქ. ჩჯნს „არაღამეული ნათელი“. ეს ისეთი ნათელია, 
რომელიც დღის სიჩათლესაც აღემატებ”» პოეტს ის მ'“სიან 
ცაზე მოკაშკაშე ვარსკვლავებად წარმოუდგენია. ამგვარი 

წარმოდგენებიც არეოსაგიტიკას უკავშირდება. 
მოვუსმინოთ რ'უსთაველს: 
„იტყვის: ჰე მსეო, ვიჩ სატად გთქვეს მსიანისა ღამისად, 

ერთ-არსებისა ერთისა, მის ოუჟამოსა ჟამისად“. 

ესეც არეოპაგიტ'ული ნააზსრევია,; რომლის მსგავსი დანტე 
ალიგიერთანაც ბევრი რამ გვხედება. დანტეს მიერ სამყაროს 
წარმოდგენაც მთლიანად დიონისე არეოპაგელს ემყარება. 
აქ ის და რუსთაველი ძალსე უახლოვდებიან ერთმანეთს. 

რუსთაველი დიონისეს უშუალოდაც იმოწმებს: 
„ამ საქმესა დაფარულსა ბრძენი დივნის. განაცსადებს: 
ღმერ·თი კარგსა მოავლინებს და ბოროტსა არ დაჰბადებს. 

ავსა წამ ერთ გაამოკლებს, კარგსა ხან-გრძლად 

გააკვლადებს. 
თავსა მისსაა უკეთესსა, უსადო ჰყოფს, არ ასადებს“. 

ღმერთი მხოლოდ სიკეთის შემოქმედია. არც ბუნებაშია 
ბოროტება. ბოროტება შეუძლია მსოლოდ ადამიანს, მაგრამ 
ადამიანშივეა ყველასე დიდი სიკეთეც. ბოროტება დღემოკ- 
ლეა, სიკეთეა მარადიული. ბოროტება ყოველთვის წარმოიშო- 
ბა და ქრება, სიკეთე კი რჩება მარადიულად. ასეთია „ვეფხის- 

ტყაოსნის“ დედაა'სრი. 
ასე აერთიანებს საუკუნეებს არეოპაგიტული წარმო- 

დგენები. 
ვინ იყო ამ მოძმღერების ავტორი? რატომ ერქვა მას 

ფსევდო-დიონისე არეოპაგელი? | 
-დიოჩისე არეოპაგელი მოისსენიებოდა პავლე მოციქულის 

მოწაფედ, ოითქოს 'უნდა ეცხოვრა ჩე. წ.1 საუკუნეში. მაშინ მისი 
წიგნებიც ამ საეუკუნეში უჩნდა შექმჩილიიყო. იგი საბერძნეთში 
არეოპაგის აკადემიაში მოღვაწეობდა და ამიტომაც არეოპაგელი 
ეწოდა. შრომებსაც არეოპაგიტული თხს'ულებანი შეერქვა, ხოლო 

ამ მოძღვრებას არეოპაგიტიკა, ანუ არეოპაგელის მოძდერება. 
მაგრამ საკმაოდ გვიან გამოირკვა, რომ ეს წიგნები ვერ 

დაიწერებოდა V საუკუნემდე, რადგანაც მათო“სე გავლენა 
მოუხდენია V- საუკუნის ფილოსოფოსს პროცლე დიადოხოსს. 
ამით გასაგები გახდა, რომ- პირველი სა'კუნის მოღვაწე 

123



დიონისე არეოპაგელი შეუილებელია მათი ავტორი კყოფილი- 
ყო. ამიერიდან ავტორად მოიხსენიებენ ფსხსევდო-დიონისეს, 

რაც ნიშნავს თითქოსდა-დიონისეს და ამით მიუთითებენ, 
რომ დიონისეს ავტორობა მოგონილიაო. 

ვინ უნდა ყოფილიყო ამ წიგნთა ნამდვილი ავტორი? 
მეცნიერები დიდხანს ეძებდნენ მათ ავტორს. სოგმა ეს 

ისეთ კითხეად ჩაითვალა, რომლის პასუხის გაცემაზე, 

ყოვლისმცოდნე სფინქსმა საბოლოოდ უარი თოქვა. 

1942 წელს გამოჩენილმა ქართველმა მეცჩიერმა შალვა 

ნუცუბიძემ ივარაუდა, რომ· არეოპაგიტული წიგნების ავტორი 

იყო პეტრე იბერიელი, ანუ ქართველი. 

ათი წლის “შემდეგ ბელგიელი მეცნიერი, აკადემიკოსი ერნსტ 
ჰონიგმანი შ. ნუცუბიძისაგან დამოუკიდებლად · მივიდა იმავე 

დასკვნამდე. პეტრე იბერიელი მანამდეც ცნობილი იყო. მაგრამ 

არეოპაგიტული წიანების ავტორად არ ითვლებოდა. ეს დიდი. 

აღმოჩენაა, რომელმაც მსოფლიოში. ფართო გამოხმაურება ჰპოვა. 

პეტრე იბერიელი იყო ქართველი უფლისწული. 12 წლისა 
ბისანტიის სამეფო კარსე წაუყვანიათ. კონსტანტინოპოლში 

მას კარგი განათლება მიუღია. შემდებ სირია-პალესტინაში 

გამოჩენილი მოღვაწე გამხდარა. | 

ნუცუბიძეჰონიგმანის მოსაზრებათა შემდეგ პეტრე იბერიელის 

სახელი კიდევ მეტი დიდებით შეიმოსა. თუმცა ყველა არ იზიარებს 
აღნიშნულ-: მოსასრებას, მათ შორის, ამ წიგნის ავეტორიც. 

პეტრე იბერიელი ბერძნულად წერდა. არეოპაგიტული 

წიგნებიცკ ბერმძნულადაა დაწერილი. ჩვენში ამ წიგნებს 
ძმ·I)!L···CI··—%·>·>6:]ე ბერძნულად ეცნობოდნენ, მაგრამ ქართულად, 

როგორც ვთქვით, XI საუკუნეში უთარგმნჩიათ. 

ქრთული ფილოსოფიისა და ესთეტიკის ყველაზე დიდი 

წარვღმბღგენლია·იოანე პეტრიწი. პეტრიწი ქართული აზროვ- 
ჩების სიამაყეა. იგი XI საუკუნის ბოლოს და XII ღასაწყისში 

ცხოვრობდა. იშვიათია ამ დროს პეტრიწისთანა მოაზროვნე. 
პეტრიწი გვიჩვენებს, თუ რაოდენ მაღალ. დოჩეს “მეუძლია 
მიაღწიოს ქართულმა აზხროვნებამ. როგორც რუსთაველია 

ქართული პოეზიის მწვერვალი, ისევეა პეტრიწი ქართოული 

ფილოსოფიისა და ესთეტიკური აზროენებისათვის. 
იოანე პეტრიწს ჟანათლება კონსტანტინოპოლში მანგანის 

აკადემიაში მიუდია. ამ დროს აქ ფილოსოფიის: აღორძინება 

I29



ბწყება. მანგანის აკადემიაში ბევრი ქართველი განისწავლება, 
განათლების ამ ცენტრმა მნიშვნელოვანი როლი შეასრულა 
ქართული კულტურის ისტორიაში. იგი XI საუკუნის პირველ 
ნასევარში დაარსდა. მისი დამაარსებელი იყო იმპერატორი 
კონსტანტინე მონომახი. 

აი, როგორ მოსდა ეს. ახალგასრდობაში კონსტანტინე 
მონომახს უყვარდა მშვენიერი ქალი სკლირენა. სკლირენა არ 

ეკუთვნოდა უმაღლეს წოდებას და უფლისწულს არ შეეძლო 
მისი შერთვა. მალე კონსტანტინე იმპერატორი გახდა. ამის 
შემდეგ იგი სკლირენას ნახვასაც ვერ ახერხებდა. იმპერა- 
ტორის ყოველ ნაბიჯს ხომ სახელმწიფოებრივი მნიშნელობა 
ეძლევა ხოლმე. იმპერეტორი თითქოს მხოლოდ იმპერატორი 
უნდა იყოს და არა მოკვდავი ადამიანი. ხალხს სურს იცოდეს, 
თუ სადაა იმპერატორი, თუნდაც იმპერატორს სრულიადაც 
'არ უნდოდეს ეს. კონსტანტინესთვის სანატრელი გახდა სადმე 
წასულიყო, როგორც თვითონ სურდა. მაგრამ ამაოდ. 
კონსტანტინეს მშვენიერი სკლირენა ერთი დიდებულის სახლში 
ჩაუსახლებია. მაგრამ ეს არ იყო შველა. დიდებულის ს+ხლში 
ხშირი სტუმრობა არ შეეფერებოდა იმპერატორს. მაშინ 
კონსტანტინემ იქვე ახლოს დიდი ტაძრის მშენებლობის დაწყება 
ბრძანა. თან გადაწყვიტა, ხალსისათვის ეჩვენებინა, თუ რაოდენ 
ყურადღებას უთმობდა იმპერატორი ტაძართა მშენებლობას. 
იმპერატორი ხშირად მოდიოდა აქ. ახლობელ დიდებულს კი 
მიხვედრა უნდა ჰყოფნოდა, რომ იმპერატორი თავის სახლში 
მთელი მოწიწებით მიეწვია. ალბათ .ყველას აცვიფრებდა, რომ 
იმპერატორი თავაზიანობითვე უპასუხებდა. ყველამ ხომ არ 
იცოდა მონომახის დიდი სიყვარულის ამბავი მაგრამ როცა 
დედაქალაქში ტაძარი შენდება და იმპერატორი ამდენ 
ყურადღებას იჩენს, მშენებლობაც ადრე მთავრდება ხოლმე. 
ასეც მომხდარა. მაშინ მონამახმა მეორე ტაძრის აშენება 
გადაწყვიტა, შემდეგ მესამესი, 

ბოლოს კი აქ დააარსა აკადემია. 
ასე შეიქმნა-შემდეგში დიდად სახელგანთქმული მანგანის 

აკადემია. აქ სწავლობდა იოანე პეტრიწი. მისი მასწვლებლები 

იყვნენ ცნობილი ფილოსოფოსები მიქელ პსელოსი და იოანე 
იტალოსი 

განსაკუთრებით გამოირჩეოდა იოანე იტალოსი. მან ბევრი 
130'



ახალი იღეა წამოაყენა. მის ასრებს “სიახლის მოიულენი 
დაუნდობლად შესედნენ. იოანე იტალოსი იძულებული გახდა, 
გასცლოდა კონსტანტინეპოლს. ასეთი იყო ხვედრი თავისე- 
ფალი მოაზხროვნისა. ' 

ბუნებრივია, რომ იოანე პეტრიწისთანა მოაზროვჩნე იოანე 
იტალოსის ახლობელი გამხდარა. ჩვენამდე მოაღწია იოაჩე 
იტალოსის პეტრიწისადმი გამოგზავნილმა წერილმა. ეს 
წერილი ჩვენი წარსულის ძვირფასი დოკუმენტია. ყოფილი 
მოძღვარი გულთბილად აქებს თავის ქართველ თანამოაზრეს. 

ამითაც უნდა აიხსნას, რომ საქართველოში იოანე ჰეტ-, 

რიწს ბევრი მტერი გამოსჩენია. ეტყობა, თანამოაზრენი იოანე 
იტალოსის მტრებსაც ჰყოლიათ საქართველოში. 

სულიერი თანადგომა რომ არა მქონოდა, ძალზე 

გამიჭირდებოდაო, – წერდა პეტრიწი, – მინდოდა ქართველები 
ბერძნებს არ ჩამორჩენოდნენ, მინდოდა, რომ ქართული 
საფილოსოფოსო ენა ბერძნულივით ღრმა ყოფილიყო და 

"მეარისტოტელურაო“ (ანუ მეფილოსოფოსაო). ! 
1083 წელს გრიგოლ ბაკურიანმა თანამედროვე ბულგარეთ- 

ში პეტრიწონის ·ქართველთა მონასტერი დააარსა და იოანე 

ფილოსოფოსიც იქ მიიწვია. პეტრიწიც მას აქვე 'შერქმევია. 
მან პერიწონში თითქმის 30 წელი დაჰყო და აქ ბევრი 
საინტერესო ნაწარმოები შექმნა. “ 

პეტრიწს ურთიერთობა ჰქონია ბევრ განათლებულ 
მწიგნობართან. მათ შორის ჩეენ გვეგულება თეოფილაქტე 
ბულგარელი, ცნობილი მოღეაწე და მწერალი. თავის დროს 

თეოფილაქტე ისევე, როგორც პეტრიწი, მოწაფე ყოფილა 
მიქელ პსელოსისა და იოანე იტალოსისა. ! 

ჩვენს ყურადდებას იქცევს თეოფილაქტეს ერთი წერილი, 

რომელიც იოანე პეტრიწისადმი უნდა იყოს მიწერილი. 

თეოფილაქტე ზწერს: 
„მე ყოველთვის ამაოდ როდი ვაყენებდი ყველა ფილოსო- 

ფოსზე მაღლა ჩემს, უფრო სწორად, ღვთაებრივ ითოანეს. ის 
ერთი გამონაკლისია იმათ შორის, ვინც დღეს ფილოსოფიასა 
ქმნის და თავისი ქმედებით ამტკიცებს მათდამი მიუმსგავსებ- 
ლობას. ყველანი ვხედავთ, რომ დღევანდელი ფილოსოფო- 

სები განსაკუთრებით მიდრეკილნი არიან მოყვრის გაუტან- 
ლობისაკენ. ის კი მოყვარეს სათნოებს. შენ ჩვენთვისაც კი 

13



'მემოგიწევია კეთილი სიტყვა, არადღა, თვით ეწამები უკეთურე- 
ბისაგან. შენ არა მარტო გაგაჩნია ბრძენის თვისებანი, რაც 
ფენ მაღალ ფილოსოფიასთან გაახლოებს, არამედ ჩვენც 

გვამხნევებს. შენთვის ჩვეულია, რომ სიტყვითაც და საქმითაც 
განასახოვნებდე ბრძენს. შენ დაფრინავ მაღლა ლაჟვარდისა 
და ცის სემოთ, რამეთუ შეისხი ფრთენი არწივისანი და·ეს 
არწივი კი არადა, მე თუ მკითსავ, ნათელი გონებაა, მეუფე 
ყოველივესი, რაც. კი ამაღლებულობას ესწრაფვის“. 

ამ - წერილიდან კარგად ჩანს ინტერესები პეტრიწისაც 
და თეოფილაქტესიც. 

XII საუკუნის დასაწყისში·დავით აღმაშენებელმა გელათ- 
ში დააარსა აკადემია, პირველი ქართული უმაღლესი სასწავ- 
„ლებელი, და იოანე პეტრიწიც აქ მოიწვია. გელათი იქცა 
„სხუად ათინად და მეორედ იერუსალიმად და ფრიად 
უაღრესად მისად“, – წერს ჩვენი მემეატიანე. აქ დაიწერა 
იოანე პეტრიწის მთაეარი ნაშრომი „განმარტებაი“. 

პეტრიწის ამ ნაშრომში განეითარებულია ნეოპლატო- 
ნისმი. მას ძალსე ღრმად შეუსწავლია ყველასე დიდი 
ნეოპლატონიკოსის პროკლე. დიადოხოსის მოძღერება, მისი 
მთავარი ნაშრომი „საწყისები“ ქართულად უთარგმნია და 
მისი აზრები კიდევ უფრო გაუღრმავებია. რაც მთავარია, 
თვითონ პეტრიწმა ახალი იდეები წამოაყენა და ამით 'გაამ- 
დიდრა ნეოპლატონიზმი. პროკლე დიაღოხოსი არ.იყო ქრის- 
ტიანი ფილოსოფოსი; იგი წარმართული ნეოპლატონიზმის 
წარმომადგენელი იყო. პეტრიწმა წარმართული ფილოსოფია 
და ესთეტიკა ახლებურად გაიაზრა, გააქრისტიანა. 

პეტრიწი ფრიად საინტერესო მოაზროვნეა. მრავალმხრივია 
მისი ფიქრები. ჭეშმარიტების ძებნისას იგი ხან არისტოტელეს 
ლოგიკას იშეელიებს და ხან ანტიკურ რიცხვთა სიმბოლიკას. 
ხან მსისა და ქართული სიმღერის ანალოგიებს, ხანაც 

წარმართ ღმერთებსა და ბიბლიას. წარმართობიდან ყველა“სე 
დიდ სიბრძნეს ის მაინც პლატონთან ხედავს. მისი მოძღვრება 
შინაგანად საოცრად თავისუფალია. ეს იმიტომ, რომ მისი 
აზროვნება ესთეტიკურია, რაც მას ანიჭებს დიდ თავის'ეფ- 
ლებას. ესთეტიკურია კიდექ იმიტომ, რომ მას უკვე აღარ 
ემორიშორებოდა ამდენი სხვადასხვაგვარი სიბრძნე. 

პეტრიწი ქართული .რენესანსის წინამორბედი გახდა. 
132



მთლიანი სამყშაროს სილამაჭყე 

ნეოპლატონური ესთეტიკა ცდილობდა აეხსჩნა სილამახის 
საიდუმლოებანი. ცალკეული საგნების სილამასესე მეტად 
აინტერესებდათ მთელი სამყაროს მშვენიერება. საგნების 
სილამასით მშეენიერღებოღა მთელი ქვეყანა, მაგრამ მსოფ- 
ლიოს მთლიანი სილამაზე მაინც სხვა იყო. მას ცალკეული 
ადამიანის სილამასე ვერ შეედრებოდა. მიმზიდველი იყო 
საერთოდ ადამიანობის მშვენიერება. ამ აზრით ამბობდნენ: 
ადამიანი სამყაროს მშვენებააო და მის სილამაზსეს სხვა 
ვერაფერი· შეედრებაო. სურდღათ ადამიანის სილამაზეზე 
ეფიქრათ მთელ სამყაროსთან ერთად. 

ჩეენ დღეს ვტკბებით ხოლმე რომელიმე საგნის ან პიროვ- 
ნების სილამაზით. ვგრძნობთ მათ კონკრეტულ სილამაზეს, 
აი, ჩვენოვის თვალსშეჩვეული მშვენიერი ხე. „თუნდაც 
შარტოხე ოლე. ჩვენ მოგვწონს ის, მაგრამ შეგვიძლია მხო- 
ღოდ ისა ვთქვათ, თუ როგორ უხდება ის თავის ადგილს, 
რომელიმე ბექობს ან რომელიმე ველს. ჩვენ ვგრძნობთ. თუ 
როგორ ამშვენებს მცხეთის-ჯვარი მთელს იმ გარემოს 
მტკვრისა და არაგვის შესართავთან, ან რაოდენ ალამაზებს 
მთაწმინდა თბილისს, ანდა მეტეხის ტაძარი იქაურობას. 

ძველად ესთეტიკური თვალთახედვა სხვაგვარი იყო. 
მცხეთის-ჯვარი მარტო იმ ადგილის დასამშვენებლად 

არ დაუდგამთ. ფიქრობდნენ, რომ ეს ტაძარი აღმართულიაო 
მთელი ქვეყნის დასამშვენებლად, იგი ისე დგას ქვეყნიერებისა 
და ზეცის შუა, რომ ქვეყანას ზეცასთან დააკავშირებსო. ასე 
უყურებდნენ არა მხოლოდ მცსეთის-ჯვარსა და მისთანა მნიშ- 
ვნელოვან ძეგლებს, არამედ სულ უბრალო ეკლესიებსაც კი. 

ასე უცქერდნენ ტაძრებში '/დახატულ ფრესკებსაც. ფრესკე- 
ბი ხომ სულ ერთმანეთის გვერდი-გვერდსაა. მაგრამ ისინი 
ერთმანეთს უშუალოდ არ უკავშირდებიან. ისინი წარმოიდ- 
გინებოდნენ ცალ-ცალკე და თითოეული მათგანის ფონად 
ითვლებოდა ზეცა, ანდა ერთი რომელიმე ზეცათაგანი. 
სწორედ ეს ფონი. ეს სამყარო იყო მთლიანი. მასში იყო 
სილამაზის დიდი საიდუმლო. 

საუბარი რომ არ გაგვირთულდეს, კელავ დავუბრუნდეთ 
ზემოთქმულს. 

133



საგნის მთელი სილამასე თვით ამ საგანში არ იყო, 
რასაც ეს საგანი შორეულად გამოხატავდა, რასაც იგი 
გვაგონებდა, ამაშიც სამყაროს მთლიანობა იგულისსხმებოდა. 

“მაგრამ როგორ შეიძლებოდა გამოეხატა ერთ საგანს 
სამყაროს მთლიანობა? ეს შესაძლებლად მიაჩნდათ. საგანი 
ერთიანი სამყაროს ერთ რომელიმე ნიშანს განასახოვნებდა. 
მაგალითად, ქვა რომ ქვაა, ის სიმტკიცის იდეას წარმოაჩენდა. 
ხე სიცოცხლის განსახიერება იყო. ჩვენ უკვე ვისაუბრეთ 
ამაზე, როცა სიმბოლოებს შევეხეთ. 

ყეელაზე ღიდ სილამახედ მიაჩნდათ მთელი სამყარო, 
მისი ერთიანობა და ის, რითაც ერთიანი იყო ამდენი მრავალ- 
ფეროვნებით აღსავსე ქვეყანა. სილამაზის მოყვარულ კაცს 
ისიდავდა არა ცალკეული ველი ან მთა, მდინარე ანდა 
ზღვა, არამედ ყველაფერი ერთად, მთები და მდინარეები, 
ზღვები და ვარსკვლავები ერთიანად. 

მაინც რითი მოსწონდათ ეს მთლიანობა? 
პასუხი დაახლოებით ასეთი იყო: ამქვეყნად ყველაფერი 

თანხმობაშია. არსებობს ერთიანი დიდი წესრიგი. მოწესრიგე: 
ბულია მსისა, მთვარისა და ვარსკვლავების მოძრაობანი. 
წესისა და რიგის მიხედვით ცვლის დღე ღამეს, ღამე კი 
დღეს. მთა, ტყე, ველი და წყალი ერთმანეთს ერწემის. ტყეები 
ცხოველებს იფარავს. ბუნებაშიც მოწესრიგებული უფროს- 
უმცროსობაა. ბუნების თავკაცი ადამიანია. 

ასე ყოველმხრივ რომაა მოწესრიგებული მთელი ამოდენა 
სამყარო, ეს მშვენიერებას ქმნის. ცალკეულ მოვლენებშიაც 
შეიძლება იყოს წესრიგი, მაგრამ განა ეს “შეედრება 
მსოფლიოს გრანდიოზულ წესრიგს?! გრანდიოსული სამყარო 
დიდსა და მარადიულ მშვენიერებას შეგვაგრძნობინებს. ეგევე 
ბადებს ამაღლებულის დიად გრძნობას. 

თითქოს, ხომ- უცხო და შორეულია ყოველივე.ეს, მაგრამ 
მთლიანი სამყაროს ესთეტიკა დღეისდღესაც დიდად საყუ- 

რადღებო უნდა გახდეს. დღეს სწორედ ერთიანი სამყარო 

იქცა საყოველთაო საზრუნავად. სამყაროს ნებისმიერი მშვე- 
ნიერების -ხელყოფა ყველა ადამიანის საფიქრალია. დღეს 
მთელი პლანეტის ყოფნა-არყოფნის საშიშროება დგება და 
რაოდენ არ უნდა განსხვავდებოდეს ადამიანთა ინტერესები, 
ყველასთვის საერთო შეიძლება იყოს მთლიანი სამყაროს 
134



ბედი, მისი სილამაზის შეგრინება. დღეს ადამიანის ასროვ- 
ნება ჭეშმარიტად კოსმიური გახდა. 

ადამიანმა კოსმოსიდან. იხილა, თუ რაოდენ მშვენიერია 

ჩვენი პლანეტა. კოსმოსიდან დედამიწა პატარა გამოჩნდა. მაგრამ 
იქ იგრძნობა დედამიწის იქეთა კოსმოსის მშვენიერებანი. 

აქედან იწყება ჭეშმარიტი კოსმიური ესთეტიკა. ღა თუ 
შველადაც არსებობდა თავისებური კოსმიური ესთეტიკა, 

თუნდაც, ძალზე აბსტრაქტული და ცალმხრივი, ჩუ გაგეიკ- 

ვირდება. ნურც ის გაგვაკვირვებს, თუ მასთანაც მოვნახავთ 
ჩვენ საერთოს, რადგანაც სილამაზის წინაშე ერთმანეოს 
ენათესავებიან სულ სხვადასხვა ადამიანები. 

სამყარო და მსატვრული სახე 

ნეოპლატონური ესთეტიკის მიხედვით, სამყარო მხატვრული 
სახეა. ის მხატვრულ სახესა ჰგაეს თავისი 'აგებულებით და არა 
მხოლოდ იმით, რომ სამყარო მსატერულ სახესავით შეიქმნა. 

სამყაროს შექმნა სილამაზის შექმნას მოასწავებდა. ამიტომ 
ღმერთიც მხატვარსა ჰგავს. ღმერთი სამყაროს შექმნით თავის 
ჩანაფიქრს ხორცს ასხამს. ამიტომაც ღმერთს ხშირად მხატვარსა 
და ხელოვანს უწოდებდნენ. ვისაც ღმერთი მხატერად მიაჩნდა, 
მან სილამაზის ფასიც იცოდა. რა თვისებებსაც ადამიანი ღმერთს 
მიაწერდა, სწორედ ის მოსწონდა ამქვეყნად. 

მხატვრულ სახეს აქვს თავისი ფორმა და შინაარსი, ასეთივეა 
სამყაროც. ბუნების მოვლენები მისი გარეგნული ფორმაა, 
სილამაზის გარეგნული გამოხატულებაა. მისი შინაარსია ის 
კანონზომიერებანი, რომლებსაც ბუნების მოვლენებში წესრიგი 
და ჰარმონია შეაქვს. თუ დავაჯგუფებთ მხატვრული სახისა და 
სამყაროს ნიშნ-თვისებებს, მათი მსგავსებაც უფრო გამოჩნდება. 

მხატვრული სახე: მხატვარი – მისი ჩანაფიქრი, ანუ 
სახის შინაარსი – სახის ფორმა. 

სამშარო: ხელოვანი ღმერთი – სამყაროს წესრიგი – 
ბუნების მოვლენები. 

სხვა რამითაც .ჰგავს სამყარო მხატვრულ სახეს. მხატვრუ- 
ლი სახის შინაარსის საბოლოო ამოცნობა შეუძლებელია. დღესაც 
კი ზოგი ვინმე ფიქრობს, რომ თითქოს მხატვრული სახის ერთი 

135



რომელიმე გაგება საკმარისი იყოს. ავიწყდებათ, რომ ამას თვით 
მხატვრული სახის ბუნება გმორიცხავს. მხატვერული სახის 
შინაარსი ჰორი'სონტსა ჰგავს: რაც უფრო ვუახლოვდებიი), სულ 

უფრო და უფრო გვშორდება. ასეთივეა სამყაროს კანონ- 
ზომიერებანიც. მათი საბოლოოდ ამოცნობაც 'შეუძლებელია. 

სამყაროს ასეთი გაგება ესთეტიკური გაგებაა. ვინც სამყა- 
როს მხატერულ სახეს ამსგავსებს, მან უნდა იციიდეს მსატვრული 
ნაწარმოების რაობა. შეიძლება სამყარო“სე კაცმა გეომეტრიის 
მიხედვით იმსჯელოს. როცა დედამიწას სფეროდ მივიჩნევთ, მის 

პოლუსებსა და ეკვატორს ვადგენთ, ყოველივე ეს შეუილებელია 
გეომეტრიის გარეშე. ასეეე, ვინც სამყაროს სილამასის კანონებით 
საუბრობს, მას ესთეტიკის ცოდნა სჭირდება. 

ამგვარი იდეები არეოპაგიტიკაშიცაა და პეტრიწ ის 
თხსულებაშიაც. 

პეტრიწის ესთეტიკის ცენტრში დგას მზე. მას იტაცებს 
მსეზე ფიქრი. თუ „ვეფხისტყაოსანს“ შეგეიძლია' მსიური 

პოემა ვუწოდოთ, პეტრიწის ნააზრევსეც ითქმის, მზის 
სილამაზითაა შთაგონებულიო. მის მორეულ ოცნებებსაც 
თანა სდევს მსე. მსე ალამასებს მის შინაგან სულიერ 
სამყაროს ისევე, როგორ მთელს ხილულ ბუნებას. 

მსეზე ფიქრი მას ყველაფრის მიხვეღრას უადვილებს. 
შეიძლება თუ არა, ყველაფერში იყოს სილამაზე? ამაზე 
ფიქრის დროს მას კელავ აგონდება მზსე, აგონდება, რომ 

მზის შუქი ყველაფერს სწვდება. 
დიდი სილამასე რომ ბოლომდე ძნელად გასაგებია, – 

ეს აგონებს, რომ კაცი თვალს ვერ უსწორებს მზიურ ნათელს. 
პეტრიწისათვის მზე ყველაზე ლამასი მხატვრული სახეა. 

იგი მას უმაღლესი მშვენიერების სიმბოლოდ მიიჩჩევს. სამყა- 
როს მთლიანობის გამომხატველად პეტრიწს მიაჩნია მზის 
ერთადერთობა. მზე ჭეშმარიტების სიმბოლოცაა, მშვენიერე- 
ბისაც. და სიკეთისაც. როგორც ერთია მზე, ისევე ყოველიეე 
ერთიანია ამ მზისქეეშეთში. 

პეტრიწის ასრით, მშვეჩიერება უბრალოდ კი არ უნდა 
მოსწონდეს ადამიანს და უბრალოდ კი არ უნდა ტკბებოდეს 
იმით, მშვენიერება უნდა გვიყვარდეს, მას უნდა ვეტრფოდეთ. 

რაზედაც არ უნდა მსჯელობდეს პეტრიწი. ყოველთვის 
ხელოვნება ახსენდება. სეციური მოვლენების პჰარმონია 
136



მუსიკას აგონებს, თითქოსდა, მუსიკა მოესმისო სეციდან. 

ხოლო უფრო სევით, საცა კიდექ მეტი მშვენიერება ეგოულ- 

ვება, ყველაფერი ციური ყვავილლებითაა მორთული. უფრო 
დაბლა იგი რამდენიმე მზესა ხედავს. ისიჩი სამყაროს ნათელი 

სხივებით უგსავნიან მშვენიერებას. აქვე ჩანს აჩნტიკური 

მითოსის სახეები, აქაა სევსი და ორფეოსი, მშვენიერებისა 

და წესრიგის ღეთაება აპოლონი. შემდეგ ვხედავთ პლატონსა 

და არისტოტელეს. ვხედავთ ანტიკურ ქადაკებებსაც. 

მთელი სამყარო აღესილია მხატვრული სახეებით და 

ისინი განფენილი არიან ციღან დედამიწამლე. . . 
ზემოთ ჩვენ ეთქვით, რომ სამების ერთიანობასაც-კი 

პეტრიწი სამხმიანი ქართული სიმღერით ნათელყოფს. 

ქართულ სიმღერას მსის სამსასოვნებაც ემსგავსება: მზის 

დისკო, მისი ნათელი და სითბო. 
ხომ შეიძლება სამყარო წარმოიდგინოს კაცმა მექანიკური 

კანონების მიხედვით? მაშინ სამყარო მხოლოდ მექანიკური 

რაობა იქნება. სილამაზეც რომ სილამაზეა, ისიც მექანიკური 

კანონების მიხედეით უნდა აიხსნას და ასეც მომხდარა, 

თუმცა შემდეგში ცხადი გახდა, რომ ეს ამაოა. რომ მექანიკის 

კანონებს სილამაზე არ ემორჩილება. ცალმხრივია ასეთი 

გაგება. მეცნიერულად ცალმხრიეია, პეტრიწის ნააზსრევიც. 

ესთეტიკის მიხედეით მთელი სამყაროს „ახსნაც ეერ 

მოხერხდება. მაგრამ მთავარი ისაა, რომ ასეთ დიდ პრობლე- 

მებზე უფიქრიათ ღა· მისი ახსნა უცდიათ. 

"“პეტრიწი სამყაროზე ხელოვნების მიხედვით მსჯელობს. 

ხელოვნება აგებინებს მას მთელ სამყაროს. როცა პეტრიწს 

ვუსმენთ, გვიჩნდება აზრი, რომ იგი ყველაზე მეტად ხელოვნე- 

ბაზე და სილამაზესე ფიქრობდა, შეისწავლა მათი კანონზო- 
მიერებანი:. და “მემდეგ ამ კანონზომიერებათა მიხედეით. 
მთელი სამყაროს გაგება მოიყწადინა. 

პეტრიწი უმარტივეს მოვლენებშიაც-კი ღიდ სიბრიძნეს 
ჰპოვებს. როცა კანონებს დაადგენს, შემდეგ მას “სეცაზე 
გადაიტანს, რათა ჩვენ იქ. ზეცაზე ვიხილოთ 'უმაღლესი 
კანოჩნები. ეს უკვე ესთეტიკური გზაა. კაჩონთა “სეცაზე 
არსებობა უცნაურობას შეგვაგრძნობინებს. რადგან 
მხატვრულად მიმსიდველ სამქაროში ვსვედებიძი. 

137



ჭეშმარიტების მრავალგვარობა 

ესთეტიკას თავისი სიბრძნე და თავისი სიმართლე აქვს. ესთე- 
ტიკა თვლის, რომ .ერთსადაიმავე მოვლენასე რამდენიმე 
ურთიერთსაწინააღმდეგო ჭეშმარიტი აზრი შეიძლება არსებობდეს. 

ვაჟას მთათა მოლოდინში შეიძლება ეროვნული ედეა 
ვიგულვოთ და ეს არ იქნება მოკლებული ჭეშმარიტებას 
და ასევე სწორი იქნება, თუ აქ ამ იდეას კი არა, ზოგად- 
ადამიანურ მარადიულ მოლოდინს დავინახავთ. 

რომელია მართებული? ესთეტიკისათვის ორივე შეიძლება 
მათებული იყოს. 

მაინც რატომ ითხოვს ესთეტიკა ამგვარ უცნაურობას? 
ამას, როგორც უკვე ვთქვით, მას თვით ხელოვნება 

უკარნახებს. ხელოვნების ბუნებაა ასეთი. ამიტომ ვამბობთ, 
რომ შეუძლებელია ჭეშმარიტ მაღალმხატვრულ ნაწარმოებს 
მხოლოდ ერთი, გაგება ჰქონდეს. ლოგიკურ აზრს აქეს 
მხოლოდ ერთი გაგება. მაგრამ არსებობს მხატვრული აზრიც, 
ანდა, ასრის მხატვრული მნიშვნელობა. ეს უკვე მთლიანად 
ლოგიკას აღარ ემორჩილება, იგი ემორჩილება ესთეტიკას. 

ხელოვნების ნაწარმოებს რომ ერთი გაგება ჰქონდეს, 
სხვადასხვა ეპოქები მასში ახალსა და ·ახალ აზრებს ვერ 
ამოიკითხავდნენ და ხელოვნების მარადიულობაც შეუძლებე- 
ლი იქნებოდა. განა „სიქსტეს მადონაში“ რაფაელის დროს 

იმასვე ხედავდნენ, რასაც ჩვენ? ნუთუ შეიძლება დღეს ისე 
ეკითხულობდეთ „,„ვეფხისტყაოსანს“, როგორც თამარის დროს 

წაიკითხავდნენ? დიდად ახლობელია ჩვენთვის გრიგოლ 
ორბელიანის მიერ ბეთანიის ეკლესიაში დანახული თამარი, 
მაგრამ განა ჩვენმა დრომ არ უნდა ეძებოს მასში კიდევ 
ბევრი რამ ახალი? 

ესთეტიკა ითხოვს მრაეალი ჭეშმარიტების აღიარებას. 
შეუძლებელია ნაწარმოებზე არსებობდეს ერთხელ და 
საბოლოოდ დადგენილი ახზრი. რაც უნდა მწყობრი და საბოლოო 

გვეჩვენოს დღეს ასეთი აზრი, უნდა ვიცოდეთ, რომ ხვალ ის 
შეიცვლება. ესთეტიკა აზრთა ცვალებადობას ამართოლებს. 

ადამიანს ახასიათებს ორგვარი სწრაფვა: ერთია სწრაფვა 
აზრთა სამყაროსაკენ და მეორე – აზსზრთა მარადიული 
138 '



განახლებისაკენ. არსებობს დიდი სი დამასე ასრთა შენების 
და სილამასე ასრთა მსხვრევისა. 

ყოველ. ჭჯეშმარიტ ასრს აქვს ერთი გარდუვალი თვისება. 
იგი ბადებს თავისივე საპირისპირო მოსასრებას. ეს ახასია- 
თებს თვით ყოვლად უდავო ასრებსაც კი. სხვაგვარად 
შეუძლებელია. ' სხვაგვარად 'ასროვნება არ განვითარდებოდა 
და ადამიანებიც დლღემდე იცხოვრებდნენ უძველესი ჭეშმარი- 
ტებებით. ყველას ეგონა, რომ პარალელური ხაზები არ 
იკვეთებოდნენ, მაგრამ გამოირკვა, რომ შორეთს იქეთა მორეთში 
ესეც შეიძლება მოხდეს. ასევე ცნობილი იყო, რომ სინათლის 
სსივი მხოლოდ სწორხასოვნად ვრცელდებოდა, მაგრამ 
დამტკიცდა, რომ ესეც შეფარდებითია. ეს ჩვენს სამყაროზე 
ვრცელდება, მის გარეთ კი სინათლის სხივიც თურმე მრუდდება. 

და თუ ამგვარი აზრებიც ფარდობითია, მით უფრო დამა- 
ჯერებელი უნდა იყოს რამდენიმე ესთეტიკური ჭეშმარიტების 
არსებობა. 

უსომო ოპტიმისტსაც კი დააფიქრებს ცნობილი ხალხური 

ლექსი: 
„ბინდისფერია სოფელი, უფრო და უფრო ბინდდება. 

რა არის ჩვენი სიცოცხლე, ჩიტივით გაგვიფრინდება“. 

წარმავალია ეს ქვეყანა და ადამიანის სიაცოცხლეც წუთი- 
ერია, მარადიულობის წინაშე. სამყაროს გვირგვინი კი ადამია- 
ნურია და რატომ უნდა იყოს ასე შესღუდული მისი ცხოვრება? 
ცხადია, ამ ფიქრს კაცი უნდა მოერიოს, მაგრამ არც ის ივარგებს, 
რომ ამის გამო კაცს სევდა სრულიადაც არ ეუფლებოდეს, არ 
გრძნობდეს ყოველივეს წარმავლობას. მაგრამ შეუძლებელია 
მხოლოდ და მხოლოდ ამ ჭეშმარიტებით ცხოვრება. 

გავიხსენოთ „ცნობილი ლექსი: 
თუ ყოველივე არის სი“სმარი, 

თუ ბინდისფერი არის ყოველი, 
რატომ დგას, რატომ, კვლავ მცხეთის ჯეარი, 

რატომ დგას ისევ სვეტიცხოველი?“ 

ეს უკვე სხვა ჯეშმარიტებაა. ( 
ხელოვნება მარადიულობას უახლოქედება. ვინც ხელოვნე- 

ბით ცხოვრობს, მისი სიცოცხლე არ შეიძლება წუთიერად 
ჩაითვალოს. ხელოვანი კვდება, მაგრამ რჩება ყველაზე 
ემნიშვჩელოვანი რამ, ხელოვნებაში გასაგნებული მისი სული. 

139



რომელსაც ხელოვნება მარადიულობასთან აახლოებს. 
რომელი ლექსის ა'სრია ჭეშმარიტი? ცხადია, ორივესი. 

სშირად აზრის ჭეშმარიტება ადამიანის განწყობილებასეა 
· დამო კიდებული. თუ ადამიანი საამისოდ განეწყობა, მისთვის 
ფეიძლება ყოველივე წარმავალი იყოს. მას შეუძლია ირწმუ- 

„ნოს, რომ ოდესღაც ყველაფერი შეიძლება დასრულდეს, 
მშვენიერებანი წახდეს, სიამენი დაშრტეს, დაიცალოს სამყარო 
ადამიანისაგან და აღარსად არავითარი სიკეთე არ არსებობდეს. 

მაგრამ. ადამიანი ვერ იცხოვრებს მხოლოდ ასეთი რწმენით. 
მან უნდა ირწმუნოს ბედნიერებაც და სიკეთეც, უნდა ირწმუნოს, 
რომ არსებობს წარმავლობა, მაგრამ მარადიულობაც არსებობს. 
შეიძლება სიკეთე უფრო სუსტი იყოს, მაგრამ თეით სუსტი 
სიკეთეც კი უფრო ძვირფასია, ვიდრე ძლიერი უკეთურება. 
არსებობა სიკეთეა, წარმავლობაა არარაობა. ხოლო არარაობა 
ბოროტებაც კი აღარაა. ის არაფერია და არაფრით არ გვაწუხებს. 

რომანტიკოსები ამბობენ, რომ სიყვარული ყველაფრის 
გადამლახავია, ის ტანჯვასთან ერთად სიხარულის მომნი- 
ჭებელიაო. სიყვარულმა არ იცის სხვაობა ადამიანთა შორის, 
ყველას ერთმანეოს უმორჩილებს. ასე ფიქრობდა ალ. ჭაეჭა- 
ვაძე და ამ ფიქრს თავისი გამართლება ჰქონდა. ილია 
ჭავჭავაძემ „ოთარაანთ ქვრივში“ გვიჩვენა, რომ სიჟვარული 
სოციალურ სხვაობას ვერ გადალახავს და ამიტომაც ვერ 
გაუგო გიორგის კესომ. ეს რეალისტური თვალთახედვით 
შექმნილი ჭეშმარიტებაა. 

რომანტიკოსები წარმოაჩენენ იმას, რაც იშვიათია. 

რეალისტებისთვის ჭეშმარიტია ტიპური რამ. მაგრამ 
რომელია ნამდვილი? 

ყველაფერი განწყობასა და თვალთახედვაზეა დამოკიდე- 
ბული. ესთეტიკას მრავალგვარი ჭეშმარიტება აქვს და ამით 
აზროვნების თავისუფლებას ამკვიდრებს. 

ამიტომ ესთეტიკურია ის ფაქტი, რომ პარალელური 
ხაზები ერთმანეთს კვეთენ, რომ სხივი სწორხაზსობრივად 
ვრცელდება და სოგჯერ მრუდდება. რომ ირაციონალური 
არსებობს და თან არც არსებობს. რეალურად არსებობს, 
მაგრამ გონებით ვერ მტკიცდება მისი არსებობა. 

სფინქსი მხოლოდ მხატვრულად არსებობს, რეალურად 
არა. ნისლი მთების ფიქრია, მაგრამ არც არის მთების ფიქრი. 

140



ამ ყოფნისა და არყოფნის ერთიანობაა ყოველი მხატვრული 

სახე. სფინქსი რომ არსებობდეს, ის არც იქნება მხატერული 
რაობა. ხელოვნება იმის ხელოვნებაა, რომ არარსებულს 
არსებულად აქცევს. ამიტომაა ტხელოვნება დიდი შემოქმედება. 

ესთეტიკა კი ასროვნებას იმნაირ თავისუფლებას ანიჯებს, 
რასაც ასროვნება სხვაგან ვერ ჰპოვებს. 

დუმილის ესთეტიკა 

დუმილი არარაობა როდია. დუმილი უხმაურო არსებობაა. 
ესაა უხმაურობის შეგრძნება. დუმილი რომ არარაობა იყოს. 
მისი შეგრძნება არ იქნებოდა და არც იდუმალების ესთეტიკა. 
„არარაისგან ,ფსომ არ იქმნების არარაიცა“. დუმილს აქვს 
თავისი სივრცე და თავისი დრო. სადაც რაიმე ხმა ისმის, 
მის საპირისპიროდ დუმილიც იგულისსხმება. საცა დუმილია, 
მოსალოდნელია რალაც ხმა. დუმილი ამ ხმის „არყოფნაა, 
მისი მდუმარებაა. დუმილის ”შეგრძნება ნიშნავს, შეიძლება 
რაღაც ხმა მოვიდეს. თუ რაიმე სმა მოსალოდნელი არაა, 
იქ დუმილიც არც შეიგრძნობა. 

ყველგან თავისებური დუმილია. არსებობს ზსღვის დუმი- 
ლი, რომელიც ბგულისხმობს, რომ შეწყდა ტალღის ხმაური 
და არსებობს მყუღროება სასაფლაოსი, რომელიც ცხოვრების 
ხმის გაქრობას მოასწავებს. 

საცა არარაობაა, იქ მდუმარებაცაა, მაგრამ მდჟუმარება 
ყოველთვის არარაობას არ -ნიშნავს. 

მუსიკა და პოეზია დუმილის პარმონიული დარღვევაა. 
ექოც მხოლოდ სიჩუმეში ინდება. 

დუმილის ესთეტიკა ამაღლებულის ესთეტიკაა, რომელიც 
უთაგონებას იწეეევს. ისაა იდუმალებისმიერი შთაგონება. 

ქართულ ენაში სიტყვა „იდუმალება“ დუმილს დაკავშირე- 
გია. იდუმალება შეუცნობელ დუმილად მიჩნეულა. რუსულში 
იდუმალებას აღნიშნავს – „7იMI!C1160III0CVს“. ეს სიტყვა 

გოდის დამალვა-შენახვიდან (.IიIთIხ“). იგი გ'უულისხმობს 
დაფარულს, საიდუმლს, ოღონდ, არა-მდუმარებას. 

გალაკტიონის „მე და “ღამე“ მდუმარების მიმხიდველობამ 

·შექ·ძნა· ვინც მხოლოდ თავის ,,მესა“ ღა ღამესა გრ·]ნობს, ის 

141



დიდ სიმშვიდეს მიელტვის. აქ ღამე არარაობა არაა. ისაა სიმბოლო 

„'მოსაბეხრებელი ხალხმრავლობისგან განრიდებისა. ამიტომაც 
ღამე ბუნების ძილს არ გულისხმობს. ვისაც არ ძალუიმის 
თავისთავთან მარტო დარჩენა, მას არც სალხთან ურთიერთიბის: 

ფასი გაეგება. მისი ხალხში ყოფნაც უაზსროა. კაცს თავის თავს 
შეაგრძნობინებს არა მხოლოდ სა'სოგადოებაში ყოფნა, არამედ 
დიდი მდუმარების წინაშე პირისპირ დგომაც. მას მარტოობაშიაც 
სასოგადოების არსებობის შეგრძნება ახლავს. 

რაც უფრო დიდია დუმილი დროითაც და სივრცითაც, 
მით უფრო მეტია ძალა მისი შთაგონებისა. შთაგონებას 
ყოველთვის დუმილი კი არ იწვევს, პირიქით, შთაგონება 
„თვით ითხოვს დუმილს, სულიერ მყუდროებას. 

'გარინდებითა და შინაგანი რწმენით ადამიანი საკუთარი 
სიცოცხლის რიტმს გრძნობს. ეს შეიძლება დიდ ჰარმონიას- 
თან სიარებად იქცეს. პიროვნება თავის თავშივე შეიგრძნობს, 
რომ იგი დიდი, საყოველთაო სიცოცხლის ნაწილია. 

სიცოცხლის ეს რიტმი იმ ციურ მუსიკას ჰგავს, რომელიც 
“ზეციდან მოესმოდა დიდ ფილოხოფოსსა და მათემატიკოსს 
პითაგორას, როცა მას პოეტური შთაგონება ეუფლებოდა. 

დუმილის ესთეტიკას შეგვაგრძნობინებს უღრანი ტყე ან 
მაღალი მთების ხილვა, მთებისა, რომლებიც დგანან და 
რაღაცას ელიან. მათი მდუმარება ვაჟკაცურ სიტყვაძვირობასა 
ჰგავს. ეს არაა სათქმელის არქონა, ესაა დიდი სათქმელის 
ართქმა. დუმილით დაშორდნენ ერთმანეთს ტარიელი და 
ნესტანი პირველი შეყრისას, რადგანაც ერთმანეთისათვის 
სათქმელი ორთაეემ ისედაც იცოდა, თავად კი კარგად ვერც 
მიხვდჩენ თავიანთი მდუმარების მიზეზს. 

დიდი სიღრმეები ისევე გვაგრძნობინებენ მდუმარების 
იდუმალებას, როგორც რომ დიდი სიმაღლეები. გილგამეშმა, 
უძველესი მითოსის გმირმა, სიღრმეები იხილა, იდუმალებას 

ჩაწედა. თუ ჩვენ მის ყოვლისმხილველობას სასეობრივაღ 
წარმოვიდგენთ, ეს იქნება უძირო ხევები ან სღაპრული 
უფსკრულები. ამ ღდროს იშლება სღვარი ხედვასა და. სმენას. 
შორის და იწყება „ზედამხედველეობა“, ანუ „სესმენა“. ეს კარგად 
ჩანს ქართულ სიტყვებშიაც ,გულისყური“ და „გულის ხმა“. 
გბგული გრძნობს რაღაც ხმას. რომელიც სმენას არ ესმის. 

ცნობილია დიდი ფილოსოფოსის კანტის სიტყვები: მაო- 
142



ცებს ვარსკვლავებით მოჭედილი “სეცა და სინდისის ხმა 
ჩემშიო. ამგვარი სეცა კოსმიურ საიდუმლოთა მსატვრული 
სახეა. ხოლ(·ი შინაგანი „ხმა“ დუმილ“ში განცდილი სულია. 

” განცვიფრება სულის თავისუფლებაა. მას მოაქვს სიხარუ- 
ლი და სიამაყე, იდუმალების შეგრიძნებით აღმოცენებული. 
ადამიანი ყოველთვის იტოვებს თავის თავში რაღაცას, რაც 

არ ითქმის. ყოველ უსასღვროებაზე უსაზღვროა ადამიანის 
სული, მისი ფიქრი და ოცნება. ის ისევე უკიდეგანოა, 

როგორც მთელი სამყარო, სხვა ყველაფერი დასაზღერულია, 
სადღაც იწყება და სადღაც “მთავრდება. ყოველი ზღვა. ან 
ხმელეთი დასასღვრულია. ყოველივე ეს თვალით იხილვ–ება 

ან ოცნებით წარმოიდგინება. მაგრამ ·ვერვინ დასაზღვრავს 
ადამიანის სულის სივრცეს. იგი ვერაფერში თავსდება, ვერც 

იმ პიროვნებაში, რომელშიაც იგი ჩნდება. ამიტომაც იგი 
ხან ვარსკვლავებიან ზეცად გადაიქცევა, ან რაღაც ხმად. 
შეუძლებელია მისი დანახვა მხოლოდ ვარსკვლავებში ან 

მისი მოსმენა იდუმალ ხმაში. იგი მათ მიღმაა, უსაზღვროება- 
შია. ვარსკვლავები ან ხმა მხოლოდ მისი სიმბოლოებია. 

"ბრძნად შეტყველებაი ვეცხლი არს წმიდაი, ხოლო დუმილი, 
ოქროი რჩეული“, – ამ სიტყვებით იწეებს „გრიგოლ ხანძთელის 

ცხოვრებას“ გიორგი მერჩულე. ეს მხოლოდ იმას კი არ ნიშნავს, 
:ჩომ თქმას არათქმა სჯობს. არა, აქ უფრო ღრმა აზრია. 
ძრო?”ელღეის ისაა უფრო მნიშვნელოვანი, რაც ვერ გამოითქმის. 

ასაც ენა ვერ სწვდება. ამასვე ამბობია ცნობილი პოეტი 
ტვი·წ]მტჩევი: „MLხIC/Iს II3/0)6M0IIIMI0ს 6CI11)ხ #0ე/Cს“, ან ნ. ბარათაშვილი: 

„ლაძა, დუმილიც მიითვალე შენდამი ლოცვადო“. 
სიაჭ%ეჭე აქვს ნათქვამი იოანე შავთელს თავის „აბდულმე- 
ს ი . იოანე შავთელის მიერ დუმილის აპოლოგია ძალზე 
აყურადღებოა, აქ სიტყვის ესთეტიკის ერთ დიდად მნიშვნე- 

ლოვან მხარეს 'ვეცნობით. იოანე შავთელისაგან თითქოსდა 
არ უნდა ყოფილიყო მოსალოდნელი დუმილის განდიდება. 
თვითონ იმნაირად წერს, რომ, თითქოსდა, სრულიად არ 
ი'სიდავს დუმილი. „აბდულმესიანი“. თამარის უსასღვრო 
განდიდებაა. ავტორი უკიდურესად ენაწყლიანია, იგი თამარის 
მიმართ არ იშურებს საქებ სიტყვას. მისი სიტყვიერი სი'უხვე 
განმაცვიფრებელისა. მას თითქოსდა სურს თამარის განსადი- 
დებლად ამოწუროს ენის მთელი სიტყვიერი მარაგი და ამის 

143



ბეერდით იგი აცსადებს, რომ თამარის სახე დუმ(,) ო შია 

განსაცდელიო. მაშ, რატომ იჩენს იქვე უსა·ხღვრო ენალ·ყლია- 

ნობას? მრავალი,სიტეეის მოხმობით ავტორს ს'ურს გვიჩვეჩოს 

სიტყვის უძლურება თამარის სახის გამოსახატავად. უნდა 

გვაგრძნობინოს, რომ თამარის სიდიადე მიუწვდომელია და 

მთავარი სათქმელი სიტყვის მიღმა რჩება. ბოლოს და ბოლოს 

თამარის ამაღლებული სასე დუმილში უნდა განიცადოს კაცმა, 

დღუმილში შეიგრძნოს ის, რაც სიტყეის ძალას აღემატება. 

ხოლო თუ ურიცხეი განმადიდებელი სიტყვა არ იქნება 
მოხმობილი, ადამიანი ვერ დარწმუნდება სიტყვის უილურებაში. 

პოეტური სიტყვის მისანია მთელი შესაძლებლობით 
გამოვლინდეს, რათა გვიჩვენოს სიტყვის უძლურება თამარის 
სახის წინაშე. ასეა წარმოდგენილი თამარის ამაღლებული 

სახე დუმილის ესთეტიკით. მისი გამოხატვა იწყება მხატერუ- 

ლი სიტყვით და სრულდება დუმილში განცდით. 
პოეზიაში შემოდის დუმილი, აღვსილი ჰარმონიით, ანუ 

„სიყრუვე ბეთჰოვენისა“. მუსიკა დუმილში ნაგრძნობი 
ჰარმონიის ახმიანებაა. პოეზია გამჟღავნებაა დუმილთან 

შეურიგებელი შემოქმედი სულისა, რომელიც დუმილს 
იმიტომ არღვევს, რომ მისი არსებობა შეგვაგრძნობინოს. 

ხელოვნების ყოველი დარგი თავისი სფეროების მიღმა 

მიისწრაფვის. პოეჭზია ესწრაფვის მუსიკას, ანუ ისეთ სფეროს, 

რასაც სიტყვა ვერ გამოხატავს. მუსიკა გვაგრძნობინებს 
დუმილის სილამაზეს. დუმილის მიმზიდველობას ქანდაკებისა 
და მხატერობის სფეროში შევყავართ. აქ მხოლოდ დუმილია, 
ხმა არ ისმის. მაგრამ, როგორც ვთქვით, როცა არ ისმის 
ხმა, ეს ნიშნავს, რომ არსებობს ხმა, რომელიც ამჟამად 
შეწედა. თუ არსებობს წამი, არსებობს მარადიულობაც. 
მხატვრობა ამ წამს ასახავს, თითქოსდა, ესმით გოეთეს 
სიტყვები: ,მ შვენიერო წამო, შეჩერდი“ ეს წამი გაქვავებული 

და გამარადიულებულია. ქვაში ამეტეველებული მუსიკაც 
ესაა. ტაძარში გამარადიულებულია ერთი უძრავი და უხმო 

ფორმა. ის გვაგრძნობინებს, რომ როცა ირგელივ ყოველიქე 
წარმავალია და ცვალებადი, არსებობს სიმყარეც და უცელე- 
ლობაც. აქ სუფევს დუმილის ესთეტიკის დიდი სამყარო. 

ქალაქის ხმაურმა ძველი მყუდროება დაარლეია, „დუმბო 

და სილი დაახშმო 'რკინამ“. ისედაც მდუმარე Vარსული 

144 |



თავისი იველი მყუდრიებით უფრიოი მიმსიღველი გახდა. 
ბუნების სიწყნარემ კიდევ მეტი მიმსიდველობა =შეიძინა. 

მყუდროება მხოლოდ რომანტიკულად მიმ'სიდველი კი არაა, 
ცხოვრებისეულ აუცილებდლობად იქცა. თერგის ხმაურმა 
და მყინვარის სიმშვიდემ ახალი გააზრება ჰპოვა. სიჩუმე 
ცსოვრების დიდი სასრუნავი გახდა. აუცილებელი შეიქმნა 
ადამიანებმა ერთად იფიქრონ სიჩუმესე. ქალაქის მიერ 
ოდესღაც გაძევებული მცენარეები კვლავ დააბრუნეს და 
მათ დაეკისრათ მოეტანათ სიმყუდროვის სილამაზე. ცარიელი 
სივრცის დუმილი, უმოძრაო და უხმაურო სივრცისეული 
სიმშვიდე ასლებურად დაფასდა. წყალი, სიევრცე და მცენარე 
იქცნენ ყველაზე მეტ შემწედ იმ ათასნაირი ხმის წინააღმდეგ, 
რომელიც ახალმა ცხოვრებამ წარმოშვა. ქალაქმა ზეცა 
დაფარა, ასფალტმა ხმაურის ჩამხშობი მიწა. ჩაკეტილი 
ოთახის მყუდროებამ ვერ შეცვალა ღია ბუნების სიკეთე. 
დუმილის დრო და სივრცე შეიკვეცა. 

დრომ კვლავ გააცხოველა დუმილზსე ფიქრი. ცხოვრებაში 
ძველი მყუდროება ვეღარ დაბრუნდება, მაგრამ ადამიანი ახალ 
და ახალ საშუალებას ეძებს, რათა დუმილის სიკეთეს ეზიაროს. 

ჩვენს დროში ერთი ხმით მეორეს ვახშობთ, მაგრამ ამას 
მაინც ვერ მოაქვს სულიერი სიწყნარე. 

ამიტომ დღეს უფრო მეტად ვეძებთ სიმშვიდეს ბუნებისა 
და ხელოვნების სილამაზეში, რათა მან ჩვენი სშენა განარი- 
დოს არასასურველ ხმებს. ესთეტიკურმა გრძნობამ სულიერი 
სიწყნარის ძალა შეიძინა. 

აზრის სილამაჭე 

აზრის სილამასე თანამედროვე ესთეტიკის ერთი ყველაზე 
საინტერესო საკითსია; თანაც რთული, მაგრამ ღრმა და 

მიმ სიდველი. 
რა შეიძლება იყოს ამქვეყნად ესთეტიკური? ყველაფერი. 

მაგრამ ჩვენ მაინც ასე გამოვყოფი მის სფეროებს: 
ესთეტიკური შეიძლება იყოს ბუნება, ცხოვრება და' 
ხელოვჩება. ამასთანავე ესთეტიკურია აზრი. 

მაგრამ ახრი ქველგანაა, ბუნებაშიაცაა ახრი, ცხოვრება- 

145



შიც ღა მეტადრე ხელოვნებაშიც. ყოველ მხატვრულ 
ნაწარმოებს თავისი აზრი აქვს. 

ჩვენ კი ამ შემთხვევაში ვგულისხმობთ წმინდა აზრს, 
თეორიულ, მეცნიერულ აზრს და ამგვარი ასრის სილამაჭეს. 
აქვს თუ არა სილამაზე პითაგორას თეორემას? ამ თეორემით 
მართკუთხა სამკუთხედის ერთი თვისება მტკიცდება: კათეტების 
(1 და ხ) კვადრატთა ჯამი ჰიპოტენუსის კვადრატს უდრის 
(-+ხ1=C). ეს კანონსომიერება ვრცელდება ყველა მართკუთხა 
სამკუთხედზე, როგორიც არ უნდა იყოს ის. ესაა ყოვლისმომცველი 
ასრი. ერთ სამკუთხედში ყველა მსგაესი სამკუთხედის თვისება 
ჩანს. ერთის თვისება თითქოსდა სახეა ყველასი. 

არის თუ არა ამაში სილამაზე? ამ სილამაზის შეგრმნებას, 
·ცხადია, თავისებური უნარი უნდა. ამ უნარის გარეშე ეს სილამაზე 
თავისთვის რჩება. მაგრამ განა თვითონ ეს თეორემა არ იწვევს 
გრძნობას, რაც აუცილებელია სილამაზისათვის?! რასაკვირველია, 
ასეთმა ნათელმა და მწყობრმა ასრმა “შეიძლება სიამოვნების 
გრძნობაც აღძრას. მაგრამ, ესეც რომ- არ იყოს, მის სილამაზეს 
ისედაც შეიძლება ვხედავდეთ. ეს კი შემდეგნაირად ხდება. 

გავიხსენოთ ბ. ბელინსკის სიტყევები, რომ სილამაზეს 
გვაახლოვებს.,,,ჭეშმარიტების უშუალო ჭვრეტა“, როცა ჩვენ 
ვიცით დიდი ჭეშმარიტების არსებობა, ჩვენში ეს აღძრავს 
გრძნობას სილამაზის ჭეშმარიტებისა, ის სილამაზესაც იძენს. 

ყველა ჭეშმარიტი და ნათელი აშსრი მშვენიერიცაა. 
ჩვენ მეცნიერების მრავალ დარგს ვესწაელობთ, ბევრ 

რაიმეს ვეცნობით, ბევრ აზრს ვიგებთ. მაგრამ მათგან არ 
შეიძლება არ გამოვარჩიოთ გასაკუთრებულად მიმზიდველი 
აზრები, რომელთაც თავისი სილამაზე აქვთ. 

ჩვენ უნდა მივწვდეთ .აზრის სილამაზეს. ეს ესთეტიკის 
ერთი დიდი მიზანთაგანია. 

ჩვენ ვეცნობით მსოფლიო მიზიდულობის კანონს, ვიგებთ, 
თუ როგორ ემორჩილება მას ყოველივე. ვაშლი რომ მიწაზე 
ვარდება, ეს იმავე კანონით ხდება, რაც ციურ მნათობებს 

ერთმანეთთან აკავშირებს. ეს კი ქმნის სამყაროს დიდ 
ჰარმონიას. არის თუ არა მსოფლიო მიზიდულობის კანონში 

დიდი სილამაზე? განა, თვით ვაშლის ცვენა ჩვენთვის არ 
შეიძლება გახდეს სახე იმ დიდი საიდუმლოსი, რასაც 
მსოფლიო მიზიდულობის კანონი ჰქვია?! 
146



XX საუკუნის გამოჩენილ ფრანგ მათემატიკოსს ანრი 

პუანკარეს ბეგრი რამ საინტერესო აქეს ნაქვამი ასრის 
ს;ჭაშჰზე“!ჯ]·· იგი წერდა: ესთეტიკურიაო ის აზხრი, რომელიც 

„ეოთიანად წვდება დეტალებსაც დ მთლიანობასაც. ეს უკვე 
სახეა: ერო რაიმემი უნდა დავინახოთ სხვა რამ. სადაც 
სახეაა, იქ ესთეტიკის სფეროც იწყება. 

ბიოლოგიაშმი არსებობს კანონი გარემოსთან შეგუებისა. 
თევსები, ფრინვე ღები და ცხოველები, სადაც ცხოვრობენ, 
იქაურობის ფერს იძენენ. ამაშიაც ჰარმონიის სილამაზეა. 
მაგრამ, როცა ბუნებაში ჰარმონია ირღეევა, ზოგჯერ აქაც 
კი სილამაზეს ვხედავთ და იმიტომ, რომ ჰარმონიის დარღვე- 
ვაც რომელიმე სხვა კანონსომიერებითაა გამოწვეული: 

„ბუნება მბრძანებელია, 
იგივ მონაა თავისა, 
სოგჯერ სიკეთეს იხვეჯავს, 

სოგჯერ მქმნელია ავისა. 
ერთფერად მტეირთველი არის 

საქმის თეთრის და შავისა, 

საცა პირიმსეს ახარებს, 
იქვე მთხრელია ზვავისა, 

მაინც კი ლამაზი არის, 

მაინც სიტურფით ყვავისა“. 

როცა მეცნიერები ახალ აზსრს აგნებენ, ახალ კანონს 
ადგენენ, მათ ეუფლებათ მშეენიერ·ების განცდა. ისინი ასრის 

მიებაში ესთეტიკურ სიამოენებას პოვებენ. 
ცნობილი ინგლისელი მეცნიერი და მწერალი ჩარლზ 

პერსი სნოუ წერდა:_ „ვინც მეცნიერებას ე·სიარება, მიხვდება· 

თუ რა უდიდეს ესთეტიკურ სიამოვნებას გეანიჭებს მეცნიერუ- 

ლი მუშაობა, როცა ადამიანი გრძნობს, რომ მონაწილეობს 

მეცნიერების განვითარებაში, რომ რაღაც აღმოჩენა. ელის, 
თუნდაც ის უმნიშვნელო იყოს. ამავე დროს გრინობს, რომ. 
იგი სწვდება სამყაროს სილამაზეს. შინაგაჩი გრინობები ამ 
ადამიანისა და მის მიერ განცდილი ესთეტიკური სიამოვნება 
არაფრით არ განსხვავდება იმ კმაყოფილებისაგან, რასა9 

კაცს ანიჭებს პოვჟმა, რომანი ან მუსიკალური ნაწარმოები“. 

ესაა მეცნიერების უმაღლესი ბედნიერები. მისთეის ფიქრი 

და ასროვნება უდღიღესი სიამოვნებაა. აქედან მოდ;!;



მეცნიერული მუშაობით დიდი გატაცება. მე(ცნიერული 
ასროვნება სრულყოფს ადამიანს სულიერადაც და ხორცი- 
ელადაც. არისტოტელე ამბობდა, ადამიანის ხორციელი 
ბუჩება ისეთია, რომ იგი გულისხმობს მოა'სროვნე არსებასაო. 
ამიტომ ადამიანს აძლიერებს და აცოცხლებს აზროვჩება, 
თუკი ეს სიამოვნებას ჰგერის. 

მეცნიერული აზროვნება რომ არ იყოს, ბუნების ბეერი 
მოვლენა ჩვენთვის უტყვი იქნებოდა. დაფარული იქნებოდა 
ბევრი მისი საიდუმლო და მშეენიერება. ბუნება 'მიმსიდველია 
თავისი იდუმალებით, მაგრამ მიმსიდველია ამ საიდუმლოება- 
თა ცოდნაც. პიროვნებას ამშვენებს ცოდნა და უფრო მეტად 
ცოდნის სურვილი, სიყვარული აზროვნებისა, აზრის სილამა- 
ზისა. ეს კი უმთავრესი ადამიანური ღირსებაა. 

არისტოტელე წერდა: უმაღლესი ადამიანური ნეტარება 
ა'ზროვნებააო. მშვენიერებისკენ სწრაფვა, + ამბობდა ე. ენ- 
ბელგარტი, –. რაც მხატერული შემოქმედების საფუიველია, 
მეციერებაშიაც ვლინდება. ჩვენ ხშირად ვამბობთ ხოლმე, 
რომ ესა თუ ის გამოკვლევა გვხიბლავსო ცდების მიმზიდვე- 
ლობით და სილამაზით, მსჯელობის თანმიმდევრობით. 
ასროვნებას ძალუძს ესთეტიკური გრძნობები აღძრას. 

ასრის სილამაზის გრძნობა მხოლოდ მეცნიერისაოვის 
როდია დამახასიათებელი, ანდა. მხოლოდ მეცნიერული 
კვლევა-ძიება როდი განიჯებს ამ გრძნობას. ასრის სილამაზე 
შეუძლია განიცადოს ყველამ, ვისაც ბუნების კანონი იტაცებს, 
ვისაც აინტერესებს ესა თუ ის ნათელი და მწყობრი აზრი. 

ფიქრობდნენ, რომ თვით პოეზიის უმთავრესი ღირსება 
აზრშიაო. ამიტომ ჭეშმარიტ პოეტს ფილოსოფოსსა და 
ბრძენს უწოდებდნენ. რუსთაველთანაც გამოსჭვივის ასეთი 
აზრი, რომ დიდი სილამაზის წვდომა და გამოხატვა შეუძლია 
მხოლოდ ბრძენს. ამას. გულისხმრბს თინათინზე ნათქვამი 
სიტყეები: „ბრძენი ხამს მისდა საქებრადო“. 

მთელი სამყაროს სილამაზესაც იმაში ხედავდნენ, რომ 
სამყაროში აზრიაო განფენილი. სილამაზესაც ეს აზრი ქმნის. 

იგი ღვთაებრივ აზრად მიაჩჩდათ. როგორც +«–ნდა იყოს, 
მთავარია, რომ აზრში სილამაზეს ხედავდნენ. ჩვენში ასეთ 
გაგებას ნეოპლატონური ესთეტიკიღან ეცნობოდნენ. 

იმდროინდელი გაგებით, საგნებს, მოვლენებსა,და მთელ 
148



სამყაროს ასრი ალამასებდა. კიდევ უფრო საიჩტერესო 
იყო ის შესედულება, რომ სილამასეს საერთო გონებით 
უნდა მიეწვდეთ. გრძჩობას გამორიცხავდნენ. ეს ფრიად 
საყურაღღებო მოსაზრებაა, რომელზედაც ფიქრი მომავლის 
საქმეა. რასაკვირველია, გრძნობის მთლიანად გამორიცხვა 
არასწორია. მაგრამ გონებასაცც თუ ძალუმს სილამაზის 
წვდომა, ეს მართლაცდა დაფიქრებას იმსახურებს. 

ნათლის ესთეტიკა 

ნათელი სულიერებას გამოსატავს, რათა სულიერების' 

გასაგნება არ მოხდეს. საგნებსაც ნათელი ასულიერებს. იგი 

საგნებს „სულს უდგამს“, უკუნეთიდან ამოჰყავს. უნათლო 

საგნები არარაობაში ინთქმებიან. ისინი ჩვენთვის არ 

არსებობენ. ნათელი სულისა და საგნის შემაერთებელია. 

„სული“ საგანთან მიდის როგორც სინათლე. „სული“ სინათ- 

ლეა. იგი ჩვენი გონების სიხარულია. 'არ შეიძლება იგი 

ემსგავსოს მწუსარებას. მწუხარება ნათლის მოკლებაა, ანუ 

ნათლის მწუსრია. 
ნათელი ყველაფერზე თავისთავადი რამაა. რა არის 

ნათელი? ,ნათელია ის, რაც გამოავლენს საგნებსა და 

თავისთავს. მაგრამ მარტო ეს როდია ნათელი. ნათელი ნათელი 

იქნება, თუნდაც ის შეუცნობელი იყოს. ყოველივე შეიძლება 

ნათელმოსილი გახდეს, ნათელი კი შესაძლებელია ყოველივეს 

გარეშე. ადამიანს აქვს უნარი განიცადოს ·სულიერი ნათელი. 
ბრმა ჰომეროსი შინაგან ნათელს განიცდიდა, მას ხედავდა 

„გონების თვალით“. ეს ნათელი „სულითა საცნაურია“. 

პლატონი ხილულ ნათელზეც მსგავს რაიმეს ამბობდა: თვალს 

იმიტომ ძალუძსო აღიქვას ნათელი, რომ თვალი თვითონა 
ჰგავს მზეს. თუ თვალს თვითონ არ აქვს თავისი ნათელი. ის, 

ვერ იგრძნობს ს'ულიერ სინათლეს. სულიერი ნათელი ახლავს 
ხილულ ნათელსაც, მას მხოლოდ ზემხედველობა შეიგრძნობს. 

ნათელი თავისთავად, წმინდად და შეურევლად რაღაცას 
გამოხატავს. ეს „რაღაც“ მასშივეა, მისი ძალაა, მისია. მას 
აგრეთვე შეუძლია გამოხატოს შორეული „რაღაც“. ასე რომ, 

ნათელი ყოველთვის ესთეტიკური რაობაა, მშვენიერებისა 
149



და ამაღლებ'ულობის მომფენია. 
თავისთავადობით, სულიერებითა და სესრულობით ნათელი 

ყოველივე არსებულ“სე სეამაღლებულია. ამიტომაა, რომ ·სივე- 
თისა და სილამაზის გამოსახატავად ნათელზე უკეთესი არაფერია. 

სინათლე სიწმიდის სიმბოლო იყო. მოდის სსივი და მოაქ>ვს 
ამხელა სიკეთე „არაფრის ფასად“, ასე სუფთად და ,,თვითმი%ზ- 
ნურად“, ამაზე მეტი სილამასე და სიკეთე რაღა შეიძლებოდა 
ამქვეყნად. თანაც, მოდიოდა სიკეთე ხელ,შეუსებელი, 
ვერმისაწვდომი და წმინდა, როგორც ეთეროვანი „რაღაც“. 

ნათელზე უფრო წმინდა “შეიძლება იყოს მხოლოდ აზრი. 
ნათელი ზებუნებრივია თავისი სიმარტივით და სისჰეტა- 

კით. ამ სიმარტივეში დიდი სირთულეა. ნათელზე სულ 
მარტივი ფიქრითაც კი ზეცასა და მიწას ვაკავშირებთ. 

ყოველი დიდი წყვდიადის სიღრმეში კაცს ეგულება 
ჩნათელი. 

ქეესკნელის ცეცხლს სიკეთის სხივი. არ მოჰქონდა. ის 
იყო ბნელეთის გამონაშუქი. ბნელეთის ხილეა რომ შესაძლე- 

ბელი ყოფილიყო, ბნელეთი ავ ცეცხლად უნდა ქცეულიყო 
და ამ ძალით ამოეხეთქა. ასე ამოდიოდა ვულკანურ ძალად 
და ავ ნათებად მზესმოკიდებული ქვესკნელის წყვდიადი. 
მაგრამ იგი ქრებოდა მზის სინათლეზე. 

ბოროტებაც ესწრაფვის სინათლეს, რადგან ბოროტება 
გრმნობს თავის მანკიერებას და სურს ებრძოლოს სიკეთეს. 
ამიტომაც სურს. მას ნათელს დაემსგავსოს. მაგრამ მისი 
ნათელი არაა ზეაღმავალი სინათლე. იგი იფერფლება 
ქვედამზიდველი ძალით. 

მშვენიერება კი ნათელია, ზეცით მოსული. 
ნათლის ესთეტიკა მზის ესთეტიკას დაემყარა, მაგრამ: 

მეტი სულიერება და სიღრმე მოიტანა. მზის ესთეტკა ჯერ 
კიდევ მარტივია. ვერ სცილდება საგნებს. ნჩნათელი თვითონაა 
ესთეტიკური რაობა. | 

ნათლის ესთეტიკა მუსიკალური ესთეტიკის მსგავსია, 
რადგან თვითონ ნათელი ხმასავით არასაგნობრივია. საგნი- 
დან გამოდის არასაგნობრივი რამ: ესაა მ'ყფსიკაც და ნათე- 
ლიც. ამაშია მსგავსება, მაგრამ ჩათელი სეციდან მოდის. ნათელ- 

საც და ხმასაც. შეუძლიათ მოსწყდნენ თავის წყაროს. ასე 

150“



·ჰჭათებენ ჩამქრალი ვარსკვლავები. ასევე მოდის 'მორეული 
ჩუ 

შუსიკა·ც და ნათელიც სამყაროს იმ სილამაზეს ავლენს, 
რაც ენით ვერ გამოითქვმის. 

სინათლის უდიდეს ეფექტს დაემყარა ბიბლია. კოსმოსურ 
წყვდიადში გაჩნდა კოსმოსური ჩნათელი და მშვენიერებაც 

ამის შემდეგ მოეფინა ქვეყნიერებას. ნაოლით იწყება ყველაზე 
საოცრება – ყოფნა. კოსმიური სითბოც სინაოლედ განიცდე- 
ბა. ნათლის ჩაქრობასთან ერთად ბატონობს სული ბოროტი 
და დგება კოსმიური „სიცივე. 

„ სამთრის სიცივე მოდის მწარე ეგსერსისებად, 
მე რამ ახალი მათი ხილვით არ მეღირსება, 
მოდის სიცივე და თარეში ს'ულის. ბოროტის, 

დიდი სიცივე. კოსმიური სიცივე მოდის“. 
ასეთია გალაკტიონისეული პოეტური შეგრძნება, როცა 

სიკეთის ნათელი ქრება. ეს სამთარიც სულიერი ზამთარია, 
ოცნებათა ფოთოლცვენაა, როცა არსაიდან ჩანს ნათელი. 

ნათელი უსასღვროებას შეგვაგრიმნობინებს. ნათელი 

ყოველგვარ ფორმაზე ზ%ემოდგომია. იგი ფორმით განუ- 
სასღვრელია. | 

და როცა ხელოვნებაში განსაკუთრებით მძლავრობს 
ფიქრი სასრულსა და ფსასრულობაზე, ნათლის ესთეტიკაც 
ახლობელი ხდება. ასეა ნეოპლატონურ ესთეტიკაში, 
რომანტიზმში და სიმბოლიზმში. სხვაგანაც ასეა. 

ნათლის ესთეტიკა ისახება ჰელიოსის უძველეს ჰიმნებში, 

ორფიკულ მითოსში, ძველებრაულ და ძველინდურ თ)ქმულე- 
ბებში. საქართველოში ესენი არ ყოფილა უცნობი, მაგრამ 

მათ ჩვენშიაც მსგავსი წარმოდგენები დახვედრიათ. 
პროკლე დაიდოხოსი, ქრისტიანობის დროს წარმართად 

შემორჩენილი უკანასკნელი ნეოპლატონიკოსი, თურმე მზისა 
და ნათლის ჰიმნებსა წერდა. მათში უკვე ჩანს მზის ესთე- 
ტიკის შეცვლა ნათლის ესთეტიკით. ის ძეელ ტრადიციებს 
აგრძელებდა. მაშინ ჯერ კიდევ ცოცხალი იყო მზის ღვთაების 
ჰიმნებ(_), მათ “შორის, ეხნ-ათონისა, რომლის სალოცავიც 

ჩვენთვის (კ6ნობილ ათონის მთაზეც არსებულა. 
ძვეთაძველ საგალობელში თქმულია: 

„მშვენიერებით განანათლებ სეციურ თაღებს, 

ც ხოველმყოფელო, სიცოცხლეო, დიდო ათონო, 
151



აღმოსავლეთით დიდებულად აღმობრწყინდები 
და განამშვენებ ყოველივეს ამქვეყნიურსა, 

დღიდო ნათელო, ნათებაო სეცის და მიწის, 

შენივე ნათლით მთელს სამყაროს განასხივოსნებ, 
განაბრწყინვალებ შექმნილს შენიე ღეთიური ძალით“. 

იცვლება ნათლის ესთეტიკა, მაგრამ არც ისე მკვეთრად 
იცვლიდა სახეს, რომ სიახლეს ვერ მისადაგებოდა. ამიტომ 
გროვდებოდა წარმოდგენათა ასეთი სიუხვე, სიღრმეთა 
მწვდომი ჭვრეტანი, დამყარებულნი ნათლის ესთეტიკაზე. 

აქ აღარ ვისაუბრებთ ნათლის ესთეტიკაზე წინარენესან- 
სულ ხანაში. მასზე არაერთი რამ უკვე ვთქვით. 

ვნახოთ რენესანსულ მწერლობაში როგორ აირეკლა 
ნათლის ესთეტიკა. , 

„თამარაინსა“ და „აბდულმესიანში“ ერთმანეთს ერწემის 

მზისა და ნათლის ესთეტიკა. ეს არაა შემთხვევითი. ამაში 
რენესანსული ესთეტიკის თავისებურება ჩანს. მან ხომ 
ერთმანეთს შეუთანხმა წარმართობა და ქრისტიანობა. შავთელი 
და ჩახრუხაძმე თამარს სახავენ მზსედ ან ციურ ნათელად. 
თამარი – მზე 
„თამარიანი“ 

„ნაელვებითა მზისა. ვჩებითა, ცისკროენად ვხედავ 

შუქმოსიერსა, 
აჰა, მსიანად მისეზიანად მთვარესა გახდი უნათლიერსა“. 

„გხმობ, თამარ, მზესა, უმსესად ზესა, მით, რომელ უცხოდ 
ხარ სახილეელი“. 

„სევსმა მზედ გიცნა, სამყოფი გიქმნა“. 

„აბდულ-მესიანი“: 

„სწორად არს მზისა, კირჩხიბსა “სისა, მთა ვერა სწორაეს 
არარატისა“. 

„ხედვენ მსერითა: „სწორაეს მსე რითა?“ – ფიცვენ: 
„მიჰრიდა თვისთა სხივთაგან“. 

ადოვლათ-სვიანად, სუფევს მ'სიანად, შვიდთა მნათობთა 

გარმი სღუდვითა“. 
„ღმრთისა სამ-მსისა, ვინ სესთ სამ 'ხისა – ეთერ, 

: სამყაროთ და ღრუბელთასა“. 
თამარი – ციური ნათელი 
'თამარიანი“ 

_ ითბულო, აბა, მო, დაუსაბამო, თამარ ვთქვა ნათლად 

152 '



' """ დასაბამისად, 
მსეებრ სავანე, სულის საგანე, თან ბამყოდ ყისად, 

სდო)რად მამისად“, 

– დლე ბჩნელ ქნარისთა, მათევე ნჩნათლითა 

დღე ქმნა ღამისად“. 
»ვინ ნახა სადა, სანახად სადა შენებრ ნათლითა 

ბნელი მდებარე“. 
„თუ ვისცა ვუქი შენი ხმა შუქი, ე;*ჰ·ჯ ან·უLჭ]·ს;I;]ჰდ 

ანუ მთვარევად. 
არა გაქვს ბნელი, ხარ საძმებნელი ხეჭჭითედაეჭდ?იმით 

C შენამართყვად“. 
„აათელი უთქმან შენვე დაგითქმან, თვალნი ვერ გსასვენ 
თვალ ფ მო 6 ს მი.6 სხივ-შესადგმევად“. 

M ძეეუედგამო ნათლი “ 8_ 

··აბდულმევი?»წ,ზ“: ა ვემელო | 
"ნათელი, წრფელი, ··უხრწნელ-მყოფელი, შემწყნარებელი 

დავრდიომილისა“. 

„სეცით ხარ ნათლად ბრწყინვალე სანთლად“. 

„სახედ ელვისა! სახედველისა მჭერეტთა ვერ უძლეს 
განცდად სხივისა“. 

“„ნათლად მნთებარე, წინამდებარე სხივ-მომცემელობ 

ა ელვეა-სისკროვნად“. 

„ნათლად ბნელისა განფენილისა, ეთერთა ელეად 
დასახულისა··. 

ნათელი, რომელსაც თამარი ასხივებს, აღემატება ზსეციურ 

მნათობთა: ბრწყინვალებას. თამარის ნათელს ჩვეულებრივი 
თვალი ვერ ხედავს. მისი ნათელი მშვენება კაცს აბრმავებს. 
მისი ნათელი ზენათელია. ამგვარი პოეტური განცდების 
შესაქმნელად ორივე ავტორი იყენებს ნეოპლატონურ _ესღეტიკჭს· 

ნათლის მეტაფორებში ჩანს ბიბლია. რაც ბიბლიაში 
ღმერთს მიეწერება, აქ მიეწერება თამარს, , უმაღლესი 
მშვნიერება ადამიანშია დანახული. 

ადამიანში ღეთაებრივი სილამასის დანახვა რენესანსუღ·: 

მოვლენად იქცა. ამიტომაცაა, რომ ..ეეფხისტჯ·]აოსანშ"ც 

გმირები დახასიათებული არიან ღვთაების ·აპძოსახ··”·ტ·”:ე" 

შხატვრული სახეებით. მათაც ამშვენებს „მსიური და შმზე სე 

აღმატებული ზენათელი. ' ა 
„ღა·ეიშ)იან*წ·!ი··:I ყეე;··]ღა·ხე მაღალი სიკეთე და, სილამაზე ჩს;”ჰ·; 

ეძე·ბნეთ ქნარისთა?



გამოისახება. ამ მხრივაც უფრო საყურადლღებოა დ. გურამი- 
შვილის ლირიკა. ორპლანიანია მისი ლექსი „ოდეს დავითს 

ტყვეობასა შინა სციოდა ·და მსე ღრუბლის გამო თვალით 
აღარ ჩანდა, იმასე თქმული“. 

აქ ხილული მზეში უხილავი მზე და ნათელი იგულისხმება. 
ლექსში სიცივის დიდი შეგრძნებაა. სხეულს ენატრება.მზე 

და სითბო. მაგრამ თვით ეს მონატრება სიმბოლურია. სხეულის 
წუხილი ერთია და მასთან ერთად იგულისხმება სულიერი 
უპოვრობაც. ეს ლექსი სულის ღაღადისია. მსეც აქ ორია: 
ერთი ხილული, სხეულის გამთბობი, მეორეა – მზეთა-მზე, 

სულის გამთბობი მზე. ის სხვაგვარი მზეა. ისაა „ნათელი 
წარუვალი“. მას გონებაც-კი ვერ უსწორდება, ისევე როგორც 
თვალი ვერ უძლებს ამ მზის ხილვას: ,„ჭირს საცნაურის მჭზისაცა 

სწორად გამართვა თვალისა, არამცთუ უცნაურისა ცნობა გზისა 
და კვალისა“. ეს მზე საცნაური მზეა, ის კი – უცნაური. 

მზის სხივი მზეთა-მსის სახეა. ამ სახეს მზეთა-მსის 
მშვენიერება მოაქვს. ამიტომაც პოეტი ამბობს: „სახით სიტყვა 
მშვენიერო, სახით მზეთა-მზის სახეო“..,,ვის გადარო, ჩემთვის 
მკვდარო, მზევ, მზეთა-მზის მაგალითო“. 

ბნელ ტყვეობაში მყოფი დ. გურამიშვილი ფიზიკურ 
შვებაზე მეტად ელის დიდ სულიერ შვებას. ამიტომ ხილულ 
სხივს რომ ფიზიკურად მისწედეს კაცი, ეს ვერაფერი შეებაა, 
თუ მის სულში: მსეთა-მზემ არ შეაღწია: ,მზე მიწყენს, თუ 
მის სანაცვლოდ თიანთინს ხელი ვახელო“, „სჯობს 

ვეტრფიალო მზეთა-მზეს, "მომფინოს მჭისა შუქია“. 
დ. გურამიშვილი ცდილობს მხის სულიერ შეცნობას: 
„მჭზევ, მსისა მამზევებელო, მე შენსას ვერას ვზარობა, 
მიუწთომელო ნათელო, სად პირად მთვარობ, სად მ'“სობა, 
შენის ვერ ხილვის სეედითა სულსა რასთვისა მაძრობა?! 
მზევ, მომეშველე, განმათბე, სიცივით ნუ დღამაძრობა. 
ცად მომფენილო ნათისა,,რად მელანდები ბნელადა?! 
ჩემ: თვალთა ჩინის მპოველი შემქნისარ საძებნელადა, 
ცეცხლ განმლეველაღ მცხინვარებ, ცვარსა აპკურებ 

ნელადა, 
'ცვარით განმკურნე, 'ვერ ჩავხე ბითესდას საბანელადა“; 

ამ სიტყვების ესთეტიკურ არსს თვით გურამიშვილი 
განმარტაეს: . . 

154



„ისმინე, ლექსთა მკითხველო, სიტყვა აგიხსნა წინადა: 
ძეს ღმერთს კაცებით მსედ ვსახავ, სახით მსეს 

თინათინადა; 
ღმერთთა ღმერთობით, მსეთა-მსედ მამას ვსახ თქმად 

სასმინადა, 

მე მსესა ვეძებ, თინათინ ყოვლ-დღივ შუქს თვალის 
! ჩინადა. 

სახით იგავად სათქმელად მამა მსეთა-მსედ ითქოსა, 

მე ღვთისა მხოლოდ-მობილი მსე სიმართლისა იქოსა, 

მისთვის სა“უთროს მნათობმან მსემ თინათინი ირქოსა, 

ეს წიგნი წმინდად სახმარი არავინ გამიჩირქოსა“. 

დ. გურამიშვილი რელიგიური განწყობილების პოეტია. 

ძნელბედობით აღსავსე ცხოვრებამ იგი ღმერთზსე მაღალ ფიქრს 
აზიარა. მზის სიმბოლიკაში იგი რელიგიურ შინაარსს ხედავს. 
მაგრამ ამჯერად განსაკუთრებით საყურადღებოა, რომ მისი 

მსატვრული „ასროვნება მზისა და ნათლის სიმბოლიკას 

ემყარება. მისი ფიქრები ამ სფეროში ტრიალებს და ამ მხრივ 

იგი მსისა და ნათლის ესთეტიკას ავითარებს. ამის კვალობაზსე: 

კაცმა უნდა წარმოიდგინოს ამ მზის მიღმური კიდევ სხვა 

·მ··ხე· ამა მსის მამ”ხევებელი, რაღაც განსაკ·უთრებული მსეობის 

მქონე „მზეთა-მსე“. იგი განსახოვნებულია ამ მზეში, ესაა 

მისი გარეგნული სახე. მსეთა-მ'სე მისი შინაარსია: 

მიუხედავად ამდენი სირთულისა, საბოლოოდ ეს მზეც 

და ის მსეც ერთ მხატვრულ სახეს შეადგენენ და ესაა 

არსებითი. შინაარსი ამ სახისა, ანუ მზეთა-მზე, ამაღლებული 
რაობაა. ის ხომ ფაქტიურად განყენებული ახრია და არა 

ამ მხესავით საგნობრივად არსებული. ამიტომ'მზე და მზეთა- 

მზე მხატვრულად ერთ მთლიანობას ქმნიან, როგორც 

მხატვრული სახის ფორმა და შინაარსი. 

იმ მსეთა-მსეს რუსთაველთან ჰქვია „მსიანი ღამე“, ხოლო 

ეს მზე რუსთაველთანაც „მზიანი ღამის“ ხატია: 

„იტყვის: ჰე, მსეო, ვინ ხატად გთქვეს მზიანისა ღამისა, 

ერთ-არსებისა· ერთისა, მის უჟამრსა უამისა“. 

„მსიანი ღამე“ მიუწვდომელისა და ამაღლებულის 

უაღრესად მაღალმხატვრული სახეა. რუსთაველი იმასაც 

გვამცნობს, რომ მსის ხატად მიჩნევა ძველთაძველი 

ტრადიციაა, რომ ამასვე ამბობდნენ ··ფილ[·)სოფოსნი წინანი“. 

დ. გურამიშვილთან მზეთა-მზის ხატია „გრიელი და ძველი 

155



დღე". ამ მხატვრულ სახეშიაც ჩანს ნათლის მარადი'ულობა: 
„დიდება შენდა, დიდება, სახით მსეთა-მზეო, 

მიუწდომელო ნათელო, გრძელო, ძველო დღეო, 
უფალო უფლებათაო, მეფეთ მეუფეო! 
უბერებელო, უკვდავო, მყოფო, შეურყეო, – 
შენ გაქებ და გეაჯები დაკარგული ტყვეთ, 
მომიხსენე მონა შენი ნუ დამივიწყეო! . 
თვით მე გთხოვე, ჭეშმარიტი შენ გსა მაუწყეო!“ 

ბუნებრივია, რომ აქ ჩანს პიროვნული ღვოაე/ბა. მაგრამ 
ის თითქოსდა იჩრდილება და იკარგება მზის ხატებაში, 
მსიურ განსახოვნებაში. თითქოსდა, ყოველივე უნდა 
განიზომებოდეს 'იმით, თუ რაოდენ ესდაგება მას მჭზიური 
ნათელი და ამ ნათლის მშვენიერება. ამიტომ როგორადაც 
უნდა გაიშიფროს ეს სიმბოლიკა, რაოდენ უშუალოდ არ 

უნდა მივუახლოვდეთ მის ჭეშმარიტ ასრს, შეუძლებელია 
ჩვენს წარმოდგენებს თან არ ახლდეს ამდენი მზ%ე, დღე და 
ნათელი. ხომ უნდა ჰქონდეს მნიშვნელობა იმას, თუ ვინ 
როგორ სახეში გამოხატავს ტრადიციულ აზრებს. ამიტომ 
უნდა ითქვას, რომ იშვიათია ნათლისა და მზის ესთეტიკით 
ასე მძლავრად განმსჭვალული ლირიკა. 

156



ზაარ2 
C= 

—2=——.ე 

–ჯ*»ჯ·· 

Xწ - ღ·ჰ/ჭ_ 

ქართული რენესანსული ესთეტიკა 

რენესანსის ესთეტიკური იდეალები 

ეს იყო მეტად რთული და საინტერესო ეპოქა; ფრიად 
გამორჩეული კაცობრიობის მთელი ისტორიის მანძილზე. 

ადამიანთა ცხოვრებაში იშვიათად მომხდარა ასეთი დიდი 
გარდატეხა, იშვიათად დამკვიდრებულა ამდენი სიახლე, 

ამდენი რამის უარყოფაც იშვიათია და თან წარსულიდან 
ამდენი რამის ათვისებაც. 

და მაინც, რენესანსს ვერ დაერქმის უარყოფისა და 

დაპირისპირების ხანა, ის უფრო უამრავ სულიერ ფასეულო- 
ბათა მიღება-ათეისების ეპოქაა, როცა ყველაფრით ინტერეს- 
დებიან და ყველაფერს ყურს უგდებენ, რაგინდ უცხოც უნდა 
იყოს იგი. | 

ჩვენ ვიცით მისი ნიშნები: დიდი ჰუმანიზმი, სამყაროსა 

და ადამიანის აღმოჩენა. ანტიკის აღორძინება (რენესანსი 

ხომ სწორედ აღორძინებას ნიშნავს). მაგრამ ვერც ერთი ამ 

ნიშანთაგანი მთლიანად ვერ გამოხატავს ამ ეპოქას. ვერც 

მათი უბრალო ჯამით ამოიწურება მისი ხასიათი, რადგან 
მათ მიღმა კიდევ ბევრი რამ რჩება. 

ამიტომ იოლად არ უნდა ქეეცადოთ ასეთი დიდი ეპოქის 
შეფასებას. – 

ეს არ არის განყენებული და თაეის თავში ჩაკეტილი 
ეპოქა, თუმცა მას აქვს თავისი დიდღი საიდუმლოებანი. აქ 
ყვგელაფერში კარგად ჩანს, კანონზსომიერებანიც და კანონზო- 

მიერებათა დაუნდობელი: დარღეევაც. 
ალბათ ყველაზე მართებულია მასთან ,დიალოგი. შეუძ- 

ლებელია ადამიანს არ ჰქონდეს თავისი სათქმელი მონა- 
ლიზა ჯოკონდას წინაშე. მისი მეტყველი სახეც თავის სათ- 

157



ქშელს გვაუწყებს, თუმცა თავისი ღიმილით ბევრ რამესა 
ფარავს. 

დიალობი გვაახლოებს რენესანსთან. და როცა ჩვენ 
თანდათან ვიგებთ მის ენას და ვიწყებთ მასთან საუბარს, 
დროთა მიჯნები თითქოსდა იშლება. მისი მადონები და 
დავით წინასწარმეტყველები მუსეუმებიდან გამოდიან, რათა 
კვალავ მოჰგვარონ შორეულ ეპოქებს დროდადრო მიმქრალი 
განცვიფრების საოცარი გრძნობა. 

ასეთი მრავალმხრივი ეპოქის დასასიათების დროს მშრალ 
და არაფრისმთქმელ განმარტებებს იქნებ სჯობდეს, ანალოგი- 
ებს მივმართოთ. იქნებ, წარმოვიდგინოთ ის ეპოქა, როგორც 
ერთი დიდი დრამა, თავისი პროლოგით, აპოგეითა და 
ეპილოგით. ამ დრამაში კულტურის "ისტორიის დიდი 
მოვლენები გათამაშდება. 

წარმოვიდგინოთ, რომ -მისი მოქმედი .პირები იყენენ 
იმდროინდელი ხელოვანნი, მწერლები, მხატერები თუ 
ხუროთმოძღერები, პოლიტიკოსები და ავანტიურისტები და 
მათთან ერთად იმ ხელოვანთა მიერ შექმნილი პერსონაჟებიც. 
ეს იქნება რთული ისტორიული დრამა და მაშინ დავინახავთ, 
რომ ერთი რომელიმე პჰერსონაჟი ვერ ამოწურავს იმდროინ- 
დელი კულტურის სახეს. მაგალითად, ქართული რენესანსის 
დასახასიათებლად ვერ იკმარებდა თვით ისეთი უნივერსა- 
ლური გმირიც კი, როგორიც იყო ავთანდილი, რამდენადაც 
მასში არ ვლინდება. დასავლეთისა და აღმოსავლეთის 
რენესანსულ მწერლობათა ერთი არსებითი მოტივი – 
„სამიჯნურო ხელად გაჭრა“. 

შემდეგ გაჩნდება კითხვები: როდის შევიცნოთ ამ პერსონაჟთა 
ნამდვილი სახეები? იქნებ, სჯობს დრამის დასაწყისის ჟამს, 
რადგან შემდეგ მათ შეიძლება. სახე იცვალონ. იქნებ, პირიქით, 
ისა სჯობს, რომ მათი სასეები დრამის დასასრულს შევაფასოთ. 
როცა ისინი საბოლოოდ გამოკვეთილნი არიან? 

ამ ეპოქის დასასრულს ცხოვრობჯაა დონ-კიხოტი და იქ, 
სადაც დონკიხოტი განისვენებს, არის საფლავი ესპანური 
რენესანსისა (შ. ნუცუბიძე) მაგრამ მაინც ამ დღიდი დრამის 
უმთავრესი პერსონაჟები თავად ხელოვანნი იყვნენ. ასეთად 
წარმოგვიდგება ლეონარდო და ვინჩი, უნივერსალური პიროენება, 
მხატვარი და იჩუინერი, რომელიც ადვილად” ახამებდა 
158



რენესანსულ რომანტისმსა და რაციონალურ სისუსტეს ღ(:]მა 

ფსიქოლოგიზმთან, რაც მის ტილოებსსე გამოხატულია რბილი 
ნისლოვანებით, რითაც აღვსილია პერსონაჟუთა სამყოფი გარემო. 
მან ადრე დახატა იოანე ნათლისმცემელი, რომლის 
სეაპერობილი ხელი რაღაც იდეას მიუთითებდა, რომელსაც 
თა(ეად ავტორი ბილომდე „ეძებდა და ბოლოს მიაგნო. მან 
კარგად იცოდა წარსულის ფასი და უფრო მეტად მომავლისა, 
მაგრამ აღვსილი იყო თავისი დროის სიკეთით, რომელსაც იგი 
განიცდიდა „ოქროვან საუკუნედ“ და „ახალ ცხოვრებად“. 

რენესანსული პიროვნებანი, იტალიაშიც და საქართველო- 

შიაც, თავის თავს თვლიდნენ არა ღვთის მონად, არამედ 
მის ღირსეულ რაინდ-მსახურად და ეს ვგამაყებოდათ. ეს 

ეტყობა ავთანდილსაც და თვით რუსთაველსაც.- 

ყველამ შეიგრინო, რომ რაღაც ახალი დრო დადგა და 

ყველამ განიცადა ძალა მისი დასაწისისა, მიმსიდველობა 
მომავლისა, მომხიბვლელობა მანამდე უცნობ სინამდვი- 

ლესთან პირველი მიახსლოებისა, სილამაზე ჯერ კიდევ 
ბურუსიანი განთიადისა. აღივსნენ თავისი თავის რწმენით, 
მოყვასისა და სამყაროს სიყვარულით. „ადამიანი მზადაა, 

ბგულში ჩაიკრას მთელი სამყაროო“, – წერდა პეტრარკა, 

უდიდესი ლირიკოსი იტალიური რენესანსისა. 
და ეს გრძნობა გაგრძელდა დიდხანს, ვიდრე შეეძლოთ 

თუნდაც დონკიხოტური ილუზიებით' ცხოვრება. დონკიხოტი- 
სეულ სიკეთეს, ცხადია, არაა მოკლებული ავთანდილიც, 

მოყვრისთვის თავგადადებული რაინდი. დრო რომ გავიდა და 

დონ-კიხოტის დაიცნვა დაიწყეს, დონკიხოტობა ჯერ კიდევ 
ცოცხლობდა. ეს სიცილი კი იყო ნაღელიანი, თანამგრძნობი და 

სიყვარულით "შეფერილი, ანდა ყმაწვილურად დაუნდობელი, 
ნერვიული და თვითდამკვიდრების სურვილით გაუღენთილი. 

ადამიანმა თავისი თავი სამყაროს ცენტრად წარმოადგინა. 
„ადამიანური სიკეთე სამყაროში ყეელაფერზე უძლიერესად 

ჩათვალა. გვიან, როგორც შემდეგ დავინახავთ, ამან წარმოშვა 
ღმერთის დაკარგვის გრძნობა და შიში. 

როგორია რენესანსული ესთეტიკის ზოგადი პრინციპები? 
უკვე ვთქვით, რომ რენესანსის დროს მოხდა მშეენიერების 

იდეის შერწყმა ამაღლებულითან. “მშვენიერებით აღსავსეა 

ნესტანის სახე, მაგრამ ის ამაღლებულიცაა. მისი მშვენება 
159



ხომ ხენათელის სახით განიცდება (კვლავ გავიხსენოთ»:: ,,თვალთა 
მისთა ელყარება ელვარებდა 'სესთა 'ხესა9. სიქსტის მადონაშიაც 

'შერწყმულია მშვეჩიერება და ამაღლებ'ულობა, მაგრამ მსგავსი 

შერწყმა ხომ ანტიკურ ხელოვნებაშიაც ხდება. ასეთია ვენერასა 
და აპოლონის ქანდაკებანი. როგორ “განვასხვავოთ ამ მხრივ 
რენესანსული იდეალი ანტიკურისაგან? 

ეს უნდა მოხდეს იმის მიხედეით, თუ სად რა არის მთავარი. 
აჩტიკური ხელოვნება მთლიანად სხეულის სილამასეზეა 
დამყარებული. სული არა ჩანს. სული თვით ამ სხეულშია. 
მისი ამაღლებულობა, ვიტყოდით ჩვენ, სხეულებრივი 
სილამაზის ამაღლებულობაა. რენესანსის ეპოქაში პირიქით 

ხდება. აქ შეგვიძლია ვისაუბროთ ამაღლებულის მშვენი- 
ერებაზე, სულის განსხეულებაზე. ამას კარგად გვიჩვენებს 
ისევ და ისევ სიქსტის მადონა. იგი ამქვეყნად ეშვება სული- 
ერი სამყაროდან როგორც ადამიანი. რენესანსულ ,ხელოევ- 
ნებაში სხეულებრივი სილამაზე გაცილებით ადამიანურია. 

იერარქიის ესთეტიკა შესუსტდა, უკეთ რომ ვთქვათ, სახე 
იცვალა, მაგრამ ჯერჯერობით ის არავის უარუვვია. 
ამქვეყნიურ სილამაზეთა შორის რაც საერთო იყო, ამაზე 
უფრო ფიქრობდნენ, ვიდრე ლამაზ საგანთა შორის განსხვავე- 

ბაზხე. მაგრამ სხეულებრივ სილამაზეთა შორის უმაღლესი 
მაინც ადამიანის ტანის მშვენება იყო, რადგან ტანი იყო 
ყველაზე სულიერი სხეული. ის იყო სულის საუფლო. მისი 
სილამაზე სულიერი სხეულის სილამაზეს წარმოადგენდა. 

ამას უნდა დაერთოს ერთი არსებითი რამ: რენესანსული 
სახეები პიროვნულ-ინდივიდუალურია. შემთსვევით არ იყო, 
რომ მადონებს უშუალოდ ნატურიდან ხატავდნენ. 

პიროვნულ-ინდივიდუალური ხასიათები ძალუმად ჩანს 
„ეეფხისტყაოსანში“. ამას ავთანდილიც ამჟღავნებს, ნესტა- 
ნიცა და კიდევ უფრო ფატმანი. 

ადამიანი აღარაა მხოლოდ ფერმკრთალი ანარეკლი · 
ზემშვეჩნიერებისა. ეს კარგად გამოჩნდება, თუ ნესტანისა 
და ფატმანის მხატვრულ სახეებს შევადარებთ ძველ 
ფრესკებს. ქართულ ფრესკებზე საამისოდ ბევრი რამ ვთქვით. 
ახლა მიემართოთ ბი'ხანტიურ ფრესკებს. 

ცნობილია ერთი ბისანტიური მოზაიკური კომპოზიცია. იგი 
VI საუკუნეშია შექმნილი. კომპოზიციის ცენტრში დაას 

160



თეოდორა დედოფალი. შეიძლებოდა გვეთქვა, რომ მთელი მისი 
სახე თვალებადაა ქცეული. აქ სკულპტურული არც სახეა და 
არც ტანი. დედოფალი წმინდანის შარავანდედითაა მოსილი. 
მისი ტანის მთელ სიდიადეს მხოლოდ ტანსაცმელი გამოხატავეს 
და არა სხეული. თუ რაიმე საერთო აქვს მას რენესანსულ 
სახეებთან, და ისიც შზოგადად, ესაა სულიერება. ამგვარი 

სულიერება კი რენესანსულ სახეებში უფროა, ვიდრე ანტიკურში. 

ეს ერთ-ერთი მაგალითია იმისა, რომ რენესანსული 
ხელოვნება არაა ანტიკის უბრალო აღორძინება. 

რენესანსული ხელოგნება ანტიკისა და შუა საუკუნეების 

შერწყმაა. 
ხშირად შუა საუკუნეებს უმართებულოდ მიიჩნევდნენ 

წყვდიადისა და უმეცრების ეპოქად. სხვა რომ არა··ფერი· 

ქართული, სომხური და რუსული შუასაუკუნეობრივი 
კულტურა არ იმსასურებს ასეთ შეფასებას. სვეტიცხოველი 

და სამთავისი, გეჰარდი და ანი, კიევის, სოფიის ან ვლადიმირის 

ტაძრები კულტურის დიდ აღმავლობას მეტყველებენ. 
შუა საუკუნეების არასწორმა გაგებამ რეჩესანსის 

წარმოშობასაც ბურუსი მოჰფინა, იგი: მოლიანად აჩტიკურო- 
ბის აღორძინებად ჩაითვალა და შუა საუკუნეები უგულვე- 

ბელყოფილი იქნა. 
ეს რომ არასწორია, კარგად გვიჩვენებს ქართული 

რენესანსული ლიტერატურა. 
ჩვენ ზემოთაც არაერთხელ გექონდა საუბარი, თუ როგორ 

გამოიყენა რუსთაველმა შუასაუკუნეობრივი მოძღვრებანი, 
ფილოსოფია, ბიბლია. 

რუსთველური ლექსის საზომიც კი ჰიმნოგრაფიაში 
გვხედება. 16-მარცვლოვანი საზომიო, ანუ შაირითაა დაწერილი 
X საუკუნის ჰიმნოგრაფის ფილიპე ბეთლემის საგალობელიი: 

„ფესუთა მათგან ოქროანთა შემკული ხარ შეჩ, ქალVულო, 

იაკინთე ძოწეული სამოსლად გაქუს, ღვთისმშობელო“. 

საერო მწერლობამ ბევრი რამ ისესხა აგიოგრაფიული 
რომანებიდან. რენესანსის ერთ-ერთი უმთავრესი საფუძველი 
გახდა ნეოპლატოჩნური ესთეტიკა. მაგრამ რუსთაველი ამითაც 
არ იფარგლიება. იგი დასავლეთისა და აღმოსავლეთის სხვა 
მრავალ მოძღვრებასაც იცნობს და იყენებს. 

ამიტომაც არ დარჩენილა იმდროინდელი რომელიმე 

161'



მოძღვრება, არც უფრო ძველი და არც უფრო ახალი, რომლის 
მიმდევრადაც რუსთაველი არ გამოეცხადებინოთ. ჯ-ერ იყო-და 
მას წმინდა დოგმატიკოს ქრისტიანად თვლიდნენ. შემდეგ სულ 
მთლად საწინააღმდეგო რამ ითქვა: რუსთაველი მაჰმადიანია, 
რადგან პერსონაჟები ამ სამყაროს წარმომადგენლები არიანო. 
დაივიწყეს, რომ მათი მაჰმადიანობა მთლიანად პირობითია, 
რომ ისინი არამაჰმადიანურად იქცევიან, უარყოფენ მრავალ- 
ცოლიანობას, ღვინოსაც სვამენ, ქრისტიანულ იდეებს ქადაგებენ. 
ზსოგჯერ რუსთაველს ინდური ფილოსოფიის მიმდევრად 
აცხადებენ, რადგანაც „ვეფხისტყაოსნის“ სახისმეტყველება 
გამსჭვალულია მზისა და ნათლის სიბოლიკითო. რუსთაველი 

არისტოტელეს მიმდევრადაც მიიჩნე3ვა და პლატონისაც. 
ბოლოს მაინც მისთვის ყველაზე ახლობლად ნეოპლატო- 

ნიზმი აღიარეს. | 
რატომ მაინცდამაინც ნეოპლატონიზმი? 
როგორც ეთქვით, ეს ისეთი მოძღერებაა, რომელიც ყველაზე 

უფრო ახლობელია პოეტური აზროვნებისათვის. იგი 
ყეელაფერს პოეტურად წარმოიდგენს და აზროვნებას დიდ 
თავისუფლება უქმნის.'მან გააღრმავა ქრისტიანული მოძღერება, 
ანტიკურიც შეითვისა და ამით რენესანსს დაუახლოედა. 

პოეტურობის: წყალობით ნეოპლატონიზმიდან ბევრი რამ 
გახდა მისაღები რენესანსისათვის. აი, თუნდაც ნათლის ესთეტიკა. 

მრავალფეროვანი სილამაზე გესედება ამქვეყნად. 
სხვადასხვა საგნის სილამაზე სხვადასხვაგვარია, მაგრამ 
ასე თუ ისე, სილამაზე ყველგანაა. და აი, დაისმის კითხვა: 
როგორ წარმოიშვა ამდენგვარი სილამაზე? ლამახია ცარგვა- 
ლი, ფრინველთა ფრენა, ფრესკული მოხატულობა, ადამიანთა 
ოცნებანი, და თუ ყველაფერს ამას ერთი საწყისი აქვს, 
როგორ მიიღო მან ამდენი სახე? ერთმა საწყისმა როგორ 
მოგვცა ამდენი სილამაზე? 

ნათლის ესთეტიკა სილამაზის წარმოშობას ასე ხსნიდა: 
სადღაც არსებობდა დიდი ღეთაებრივი სილამაზე. ის იყო 
იდუმალი როგორც სული. შემდეგ იგი ნათელივით მოეფინა 
ქვექნიერებას და ყველაფერი მშვენიერებით გაასხივოსნა. 
სინათლე, რომელსაც სილამაზე მოჰქონდა, ყველაფერს 
ერთნაირად მისწედა, მაგრამ ყველამ ერთნაირად ვერ მიიღო 
იგი. იმიტომაც ყველაფერი ერთნაირად ლამაზი ვერ გახდა. 

162



ეს მითოსური წარმოდგენა უფროა, ვიდრე სილამაზის 
მისეზთა ახსნა. ამგვარი წარმოდგენები პოეზიაში უფრო 
გამოდგება. ამიტომაც გავრცელდა ეს რენესანსულ პოეხიაში. 

ეს ისეთი მოძღვრებაა, რომელიც სულ სხვადასხეა 
ფილოსოფიას ·იწყნარებს და აერთიანებს. ამიტომაცაა 
„ვეფხისტყაოსანში“ გაერთიანებული ამდენი რამ: ბიბლიაც და 
პლატონიც, არისტოტელეც და დიონისე არეოპაგელიც. 

მრავალი მოძღვრების შეწყნარება და გაერთიანება 
რენესანსის საერთო დამახასიაებელი თვისებაა. 

ეს ძალზე კარგადაა გამოხატული რაფაელის ჩვენს მიერ 

არაერთგზის მოხსენებულ ტილოზე „ათენის სკოლა“. 

პლატონისა და არისტოტელეს გვერდით აქ წარმოდგენილი 
არიან სხვადასხვა დროის, მათ შორის, შუა საუკუნეების 

მოაზროენენი. ესაა ტიპური რენესანსული სიტუაცია. ამ 
მოძღვრებათა გაერთიანება რენესანსმა შეძლო. რაფაელს 
ერთმანეთის თანამოაზსრეებად მიუჩნევია სულ სხვადასხვა 
მოძღვრების მიმდევრები: ანტიკური ხანისა, ქრისტიანობისა და 
მაჰმადიანობისა. ებგევე მოხდა რაფაელისდროინდელ იტალიაში. 
მარსილიო ფიჩინომ პლატონური აკადემია დააარსა, რომლის 

წევრები მსოფლიოს სხვადასხვა მოძღვრებას -ეცნობოდნენ. 
»მეფხისტყაოსანშიაც“ მსგავსი სიტუაციაა. აქაც სხვადასხვა 
სიბრძნეა თავმოყრილი. შეიძლება ითქვას, რომ „ვეფხის- 
ტყაოსანშიაც“ პლატონის გვერდით დგას არისტოტელე და 
იქვე არიან მაჰმადიანურ მოძღვრებათა წარმომადგენლებიც. 
ყვეელას თავისი ადგილი და მნიშვნელობა აქვს. ყველა დანახული 

და ათვისებულია თავად რუსოაველის თვალით. „ათენის 

სკოლაზეც“ თვით რაფაელის ავტოპორტრეტია, რომელიც 
წარმოადგენს მოძღვრებათა რენესანსულ ერთიანობას. 

საქართველო თავის ისტორიული ცხოვრებით რენესანსამ- 

დეც შეჩვეული იყო სხვადასხვა მოძღვრებასთან ურთიერთო- 
ბას, იქნებოდა ეს ბერძნული, ებრაული, სპარსული, არაბული, 

ინდური, თუნდაც სულ ადრეული ხეთურ-შუმერული. შეეჩვია 
ქართული აზროგნება მათგან მისაღები აზრების ათვისებას 
თავისი ეროვნული თვალსაზრისისთვის შეგუებას. შეეჩვია 
მათ დაძლევპა-უარყოფასაც. რამდენი რამ გამოუცხდებიათ 
ჩვენთვის როგორც ერთადერთი და ურყევი ჭეშმარიტება. 
ხდებოდა გაურკვევლობაც, დათმობა, სსვათა სიბრძნის 

163



საკუთრად მიჩნევა, მაგრამ ხერსდებოდა მათგან თავისდალ- 
წევაც. ჩვენში ადრეულ საუკუნეებშიაც არ იყო ისეთი 
რელიგიური სიმკაცრე, როგორც დასავლეთ ევროპაში. 

ანალოგიისათვის ქართული ენა მოვისმოთ. რამდენი რამ 
შეითვისა ქართულმა ენამ ბერძნულისა, სპარსულისა თუ 

არაბულსაგან, მაგრამ თავისი ძირითადი ძარღვი უცვლელად 
შეინარჩუნა. 

ამბობენ ხოლმე, რენესანსმა აღმოაჩინაო პიროვნება, ანდა- 
ადამიანმა აღმოაჩიჩაო თავისი თავი. ეს ნიშნავს, რომ პიროვ- 
ნებამ შეიგრძნო თავისი განუმეორებლობა, სასწაულად მიიჩნია 
ის, რომ მე აღარ გავმეორდები, რომ ჩვენ, ადამიანები, ყეელანი 
ერთნი ვართ და თანაც ყველანი სხვადასხვანი, რომ ერთიანობაზსე 
ნაკლებმნიშვნელოვანი როდია ჩვენივე სხვადასხვაობა. 

გაღრმავდა და გაფართოვდა ფიქრი თავის თავზე, საკუთარ 
„მეზე“. ნათლად გამოიკვეთა, თუ რაოდენ სხვადასხვაგვარად 
ყოფილა შესაძლებელი „მესე“ ფიქრი: მე და ჩემი მეორე „მე“ 
ანუ ის, რაც შეიძლება ვყოფილიყავი, ან რაც შეიძლება ვიყო მე. 

მე და ის. „ის“ გულისხმობს ყოველივე მესამეს, რომელსაც 
ვიცნობთ. 

მე და „არამე“, ანუ ყოველივე ჩემს გარდა, პიროვნებაც 
და ბუნებაც. -. 

მე და არარა, ანუ არაფერი. 
მე და ჩვენ; ამის გაგებაც გაფართოედა: „ჩვენ“ ამიერიდან 

ბევრ რამეს გულისხმობს: ჩვენ-ადამიანები, ჩვენ-ქართველები, 
ჩვენ-ქრისტიანები, ჩვენ-დღევანდელი და მომავალი კაცობრიობა. 

რუსთაველისათვის ,ჩვენ“ მთელს კაცობრიობას მოიცავს. 
„ჩვენ, კაცთა, მოგვცა ქვეყანა, გვაქვს უთვალავი ფერითა'“. 
მათში იგულისხმება ამქვეყნიური მრავალფეროგვნების დამფა- 
სებელი ადამიანები. ,ჩვენ“-ში იგი გულისხმობს თავისი 
პოეტური განცდების თანამგრძნობ ხალხს: ,მო, დავსხდეო, 
ტარელისთვის ცრემლი გვდის შეუშრობილი“. 

რატომ ვარ მე ასეთი, ანდა როგორი უნდა ვიყო მე? 
ისეთი, რასაც მკარნახობს ქრისტიანობა? თუ ისეთი, რასაც 
მკარნახობს ჩემი ადამიანური ბუნება, ან ერისშეილობა? თუ 
ისეთი, რასაც მავალებს ჩემი მდგომარეობა, ან ჩემი რაინდობა? 
თუ ეს ყველაფერი ერთადაა გასათვალისწინებელი? 

რუსთაველთან სწორედ ამგვარად გაფართოებულია 

164



ადამიანის მოვალეობა. 'თინათინი ავთანდილს ასე ავალებს 
უცხო მოყმის საძებრად წასვლას: 

„პირველ ყმა ხარ, ხორციელი არვინა გეყავს შენად 
სწ!·)რად, 

მერმე ჩემი მიჯნური სარ, დასტურია, არ ნაჭორად. 

შადი, იგი მოყმე ძებნე, ასლო იყოს, თუნდა შორად“, 

ყმა ძველქართულად რაინდს ნიშნავს. დღემდე შემორჩა ეს 
სიტყვა მსგავსი გაგებით: „კაი ყმა. თინათინის სიტეებით, 
ავთანდილი რაინდია, თანაც ისეთი, რომ არავინაა მისი სწორი 

ძე-ხორციელთაგანი. რაინდს კი, ვინც უნდა იყIის იგი, მართებს 
ქალისადმი სამსახური. და მეტადრე ავთანდილს, რომელიც მისი 
მიჯნურია. მიჯნურის მოვალეობა კიდევ მეტია, თანაც რაინდი 
მიჯნურისა. ასეა გაფართოებული პიროვნების მოვალეობანი. 

ქრისტიანობამ შეაჩვია ხალხი თავის თავში ჩაკეტვას. ეს 
ეპოქის ფსიქოლოგია იყო და თაეისი გამართლება ჰქონდა. 
ყველა ადამიანი ცალ-ცალკე მიემართებოდა ღმერთს, გაერ- 
თიანებით კი მათ აერთიანებდა ეკლესია. რუსთაველისათვის 

სოგადადამიანური მოვალეობა აერთიანებს ადამიანებს, რომელი 
სარწმუნოების მიმდევარიც უნდა იყოს. ერთიანობა რომ იყოს, 

ცალკეული გამოკვეთილი პიროვნებანი 'უნდა არსებობდნენ. 

თუ ადამიანებს მხოლოდ და მხოლოდ ერთიანობის შეგრძნება 

აქვთ, პიროვნება იკარგება. მაშინ ადამიანთა ერთიანობა 

სტიქიურია. ეს აღარაა ღირსეულ პიროვნებათა ერთიანობა. 
რენესანსელთა წარმოდგენით ღმეროი ამგვარი სიტყვებით 

მიმართაეს ადამიანს: 
„არ განიჯებ შენ არც. გარკვეულ ადგილს, არც რაობას, 

არც განსაკუთრებულ მოვალეობას, რათა შენი ადგილიც, 
რაობა და მოვალეობანიც შენ თვითონ განსაზღვრო შენივე 

საკუთარი სურვილით, შენი ნების შესაბამისად. სხვა ქმნილე- 
ბათა რაობა განსახზღვრულია ჩვენ მიერ დადგენილი კანონე- 
ბით. შენ კი შეუსღუდველი ხარ და შენ თვიონ განსასღვრავ 
და შენი თავის უფროსიც შენა ხარ. მე შენ გაყენებ სამყაროს 
ცენტრში, რომ შენ აქედან იხილო ყველაფერი, რაც კი 
რამაა ამქვეყნად“ (ჯოვანი პიკო დელა მირანდოლა). 

ამიტომ ამბობენ, რომ რენესანსმა თეოცენტრისმი შეცვალა 

ანთროპოცენტრიზსმითო. ეს ნიშნავს, რომ ღმერთის მაგივრად 
ადამიანი დააყენეს სამყაროს ცენტრში. ამის შედეგად ღმერთიც 

165



გააადამიანეს. შორეული და მიუწედომელი ღმერთი დაიახლოვეს, 

გათიშული სამყარო გაერთიანდა. თითქოსდა, ღვთიური სამყარო 
სადღაც შორეთში კი აღარაა, ამქვეყნად გრძელდება. იმ 

სამყაროშიაც ამქვეყნის მსგავსი ბევრი რამაა. ოლონდ უფრო 
სრულყოფილი, უფრო წმინდა და მრავლისმომცველი. ხელოვანს 
ძალუძს თავისი ოცნებით ღმერთთან მიახლოება, სეცა უსმენს 
მას, ხოლო ჩვენ ხელოვანი გვაუწყებს ზსეციურ ხმებს. 

ყოველი სიახლე პირველად იწყებოდა ხელოვნებაში 
იმიტომ, რომ ხელოვნებაში აზროვნება უფრო თავისუფალია. 

რენესანსელთა საიამაყეს იწვევდა, რომ ადამიანი იყო ამქვეეყნის 
ბატონ-პატრონი. მაგრამ პირველი სისარულისა და 
აღფრთოვანებათა შემდეგ გაჩნდა შიში, რომ ადამიანი მარტოა, 
რომ მას დაეუფლა განწყობილება იმ ყმაწვილკაცისა, რომელიც 
უფროსობას ნატრობდა, მაგრამ დაობლებულს ადრე დააწვა 
მთელი ოჯახის სიმძიმე. ამის შემდეგ იგი ცდილობს, როგორმე 
დაუბრუნდეს ყმაწვილურ ცხოერებას და მას იტაცებს მიუღებელი, 
მაგრამ ახალგაზრდულად მიმზიდველი ქცევა. ზოგჯერ, როცა 
ის ვერ ახორციელებს თავის ოცნებებს, ახერხებს იცხოვროს 
ვაჟკაცური ილუზიებით, ერთგვარი არტისტული ცხოვრებით. 

არტისტიზმი თავისუფლების გამომხატველი იყო. არტის- 
ტიზმი და თეატრალობა რენესანსმა შუა საუკუნეებიდან 
იმემკვიდრევა. რაგინდ უნდა გვეუცნაუროს, შეიძლება ით)ქვას, 
რომ შუა საუკუნეები არტისტიზმითა და თეატრალობით 
აღსავსე ეპოქა იყო, რომელმაც თვითონ უარყო ანტიკური 
თეატრი. ამიტომაა, რომ აგიოგრაფიაში ეერსად ნახავთ 
თეტრალურ წარმოდგენა-სანახაობებს. ძველი თეატრი 
შეიცვალა საყოველთაო საეკლესიო სანახაობით, რომელიც 
ტაძარში სრულდებოდა. თითქოსდა, ანტიკური ეპოქისათვის 

უნდა ჩამოერთვათ სიტყვა, რომელიც შუა საუკუნეებს უნდა 
ეთქვა. ერთი სცენარის მიხედვით წარიმართებოდა ყოველივე. 
თატრალური იყო ფრესკისა- და ხატების კომპოზიციებიც. 

ისინი ერთსა და იმავე მაყურებელს გულისხმობდნენ, რომელ- 

საც ერთიანი ინტერესები ჰქონდა და ერთგვარ სიტუაციაში 
იყო მოქცეული. რენესანსის დროს კვლავ გზა გაესსნა 

ხალხურ სანახაობებს, რაც „ვეფხისტყაოსანშიაც“ აისახა. 
პიროვნების სულივყრმა განვითარებამ მოიტანა ახლებ'ური 

166



სიცილი, მწერლობაშიაც გამოვლინდა ეს და მხატერობაშიც. 

ამით რენესანსის ეპოქა დიდად განსხვავდება შუა საუკუ- 

ნეებისაგან· 

ანტიკურ ხანაში ისმოდა ჰომერული სიცილი. შემდეგ 

მხიარულების ხმა მინელდა. მთელს შუა საუკუნეებში იშვიათად 

ისმის სიცილი. ხალისიანი ბრძენი არა სწამდათ. ბრძენი უნდა 
ყოფილიყო ზედმეტად ნაღვლიანი. თითქოს სიბრძნე მხოლოდ 
სინანულს ბადებდა, უარყვეს სიბრძნე სიცილისა. ცხადია, 
ფუა საუკუნეებშიაც ჰქონდათ თავისი დიდი სიხარული, მაგრამ 
სიცილის გარეშე. სიხარული უფრო ცრემლს იწვევდა. 

რენესანსმა, თითქოსდა, თავიდან აღმოაჩინა სიცილი და 
ეს იქცა მის ერთ-ერთ ყველაზე წარმტაც აღმოჩენად. მერე 
ამას მოჰყვა ღიმილის სილამაზის შეგრძნება. ღიმილი ხომ 
ფსიქოლოგურად უფრო რთული რამაა. ბევრი სიცილია 
„ვეფხისტყაოსანში“, ბოკაჩოს „დეკამერონში“ და რაბლეს 
ნაწარმოებში „განგანტუა და პანტაგრუელი“. 

სიცილი კაცის შინაგანი თავის·უფლების მაჩვენებელი 

შეიქმნა. გონიერი სიცილი სიბრძნის მანიშნებელი გახდა. 
სიცილი იუმორს დაუკავშირდა და ამით იგი განსხვავდა 
გულუბრყვილო თავშეუკავებელი მხიარულებისაგან. ანგა- 

რიშმიუცემელი ხარხარი ვერ შეედრებოდა ბრძნულ ღიმილს, 
რომელიც ჯოკონდას ბაგეებიდან გამოკრთებოდა. 

დრომ ახლებური სიცილიც მოიტანა, ხან ნერეიული და 

ჭირვეული, ხან უნდობელი და დამცინავი, ხანაც თვითმიზ- 
ნური, სევდის გამქარვებელი. ამ მხრივ ერთმანეთს ჰგვანან 

ჰამლეტი და დონკიხოტი. 
რენესანსი ტიტანიზმის ხანაა. აქ უჩზვეულო ძალით ვლინდება 

ყველაფერი. ტიტანური ბუნების მქონე გმირები დიდ ადამიანურ 

სისუსტესაც ამჟღავნებდნენ. დიდ გონიერებას დიდი ფიქრიც 
და სევდაც მოაქვს, დიდ ძალას დიდი უძლურების შეგრძნება, 
როცა გმირი წარმატებას ვერ პოვებს. ტარიელი ტიტანური 

ძალმოსილების გამომხატველია, მაგრამ, თუ შეიძლება ითქვას, 

ტიტანურ უძლურებასაც ამჟღავნებს. ესაა „ტიტანიზსმის მეორე 
მხარე“, როგორც აღნიშნავს გამოჩენილი მეცნიერი ა. ლოსევი. 

ერთი უკიდურესობა მეორეს გულისხმობს. უდიდესი 
სასოწარკვეთილება მას ეწვევა ხოლმე, ვისაც უდიდესი 

ს | 167



სიხარული ძალუმს. ტარიელისებური ძლიერი სიყვარულის 
მატარებელს ეწეევა. მისებური უძლურება. 

ნადირობიდან დაბრუნებული, ნესტანს რომ იხილავს, ცნობას 
ჰკარგავს და ძლიეს დაუბრუნებენ ამ ცსოვრებას. ნესტანის 
შემდეგ ველად გაჭრილი მთლიანად კარგავს თავის თავს და 
მხოლოდ ავთანდილის დახმარებით შეძლებს ძალთა მოკრებას. 
მაგრამ თავის თავი შეიძლება დაკარგოს მსოლოდ იმან, ვისაც 
შეუძლია მთლიანად მიეცეს სიყვარულს. ასე რომ, სისუსტე 
სიძლიერესაც გულისხმობს, ეს ძლიერი პიროვნების სისუსტეა. 

„ტიტანიზმის მეორე მხარე“ პიროვნების ტიტანურმა 
განვითარებამ მოიტანა. ადამიანმა შეარყია ბევრი ძველი 
რწმენა და ამან აზროვნება განავითარა. მაგრამ გავრცელდა 
ეჭვი. შუა საუკუნეებში დიდი იყო რწმენის ძალა, დიდი იყო 
შიში ღვთისა, მაგრამ არანაკლები იყო შიში ურწმუნოებისა, 
ეჭვისა. რენესანსმა იმით დაიწყო, რომ ეჭვს არ შეუშინდა, 
მაგრამ შემდეგ ეჭყმა შეაწუხა. ასევე მოუვიდა გოეთეს 
ფაუსტს. ჭეადამიანური სიბრძნე რომ. გაეგო, მან თვითონ 
იხმო ბრძენი, მაგრამ ბოროტი მეფისტოფელი და შემდეგ 
ის უბედურებად ექცა. მიხვდა, რომ სიბრძნეს თუ ბოროტება 
ახლავს, ის სიბრძნე ვერ იქნება სიკეთის მომტანი. შემთხვევი- 
თი როდია, რომ თქმულება ფაუსტზე, რომელიც გოეთემ 
გამოიყენა, სწორედ რენესანსის ეპოქაში ჩამოყალიბდა. 

დაიწყო რენესანსის დიდი დრამატიზმი. რენესანსული დრამა 
აპოგეაში შევიდა. დიდი ჰარმონიების ძებნას დიდი უმსგავსობანიც 
მოჰყვა. ადამიანმა იმდენად გაითავისუფლა თავისი თავი, რომ 
აღარაფერს არ დაერიდა. და როცა ამდროინდელ იტალიურ 

ხელოვნებას ეუყურებთ, საოცრად ნათელსა და ამაღლებულს, 
დიდი სიკეთითა და სიღრმით აღბეჭჯდილს, გვიკვირს, მის გეერდით 
როგორ წარმოიშეა. ამდენი უმსგავსოებანი. კარდინალთა 
სასიყვარულო ინტრიგები, პაპების მრუშობანი, ვატიკანის 
სასახლეში წრეგადასული გართობანი, ღალატი და მკვლელობა, 
დავიწყება ოჯახისა, მოყვასისა და ქვეყნისა. ხანდახან იმასაც 
კი ვფიქრობთ, ნაადრევი ხომ არ იყო ადამიანისათვის ამდენი 
თავისუფლება. რომ სწორედ ზედმეტმა თავისუფლებამ ხომ არ 
წარმოშვა ზედმეტი უკეთურებანი? 

ადამიანი არ დაერიდა სულის საშიშ სიღრმეებში ჩახედ- 
ვას, საშიშ და სარისკო “განცდებს. ამან მიიყვანა ის დიდ 

168



სევდასთან, დიდ სასოწარკვეთილებასთან. სოგი ამ განწყობი- 
ლებას ავანტიურისტული საქციელით ძლევდა. მაგრამ ბევრი 
გამოსავალს მაღალი სულიერი გზების იძებნაში ხედავდა. 
ეს გზები კი მშვენიერებისკენ მიდიოდა. ამიტომ ხელოვნება 
დიდი სულიერი ნავსაყუდელი ხდებოდა. ძლიერდებოდა 
ფიქრი „მშვენიერება იხსნისო ქეეყანას“. ღმერთის ყოვლის 
შემძლეობაც კი იმდენად არ აფიქრებდათ, რამდენადაც მისი 
სილამაზე და სილამაზის შექმნის უნარი.: 

მშვენიერება სასწაულია, ისაა იდუმალებით მოცული 
და მიმზიდეელი „რაღაც“. ის იდუმალება ეხსნება და ემორჩი- 

ლება სულითა და სორცით ძლიერთ, ვისაც ძალუძს ამ 
სასწაულით ტკბობა. აქედანვე სათავე ედება მშვენიერებისა- 
თვის მოწამეობრივ თავდადებას. და ეგრევე მიიყვანს ადა- 
მიანს ბევრ სასურველ და არასასურველ თაეგანწირვამდე. 
ქვეყანას ამშვენებენ გმირები, რომელთაც უნდა იხსნან ამქვეყ- 
ნიური მშვენიერება და თუ არ არსებობენ ამგვარი გმირები, 
მაშინ ქვეყნიერების ხსნაც აღარ ღირს. 

ადამიანის რენესანსული იდეალი 

რენესანსის ეპოქაში ადამიანი ადამიანსე უფრო ფიქრობ- 

და, ვიღრე თვით ლმერთზე. ადამიანსე ფიქრი ლღმერთ'ზე 
ფიქრს მოასწავებდა. ამიერიდან ამქვეყნიური სილამაზე აღია- 
რეს ზეციურის ტოლფასად. ზეცა მომხიბვლელია თავისი 
სულიერებით. ცისქვეშეთი კი მისი განსახოვნებით. ყველა- 

ფერს აერთიანებს სრულყოფილი ადამიანი. ადამიანი გაი- 
დეალდა ხორცითა და სულითაც. 

ადამიანები აღივსნენ თავისი დროის ძალით, თავისი 
თანამედროვეობის სიყეარულით, თითქოსდა, მთელი წინარე 
ისტორია იმისთვის იყო, რომ ეს ეპოქა წარმოშობილიყო. რაც 

საოცნებო ჰქონდათ, ყველაფრის განხორციელება აწმყოში 
განიზრახეს. საოცნებოს მხოლოდ წარსულსა და მომავალში 
კი არა, არამედ უპირატესად აწმყოში ხედავდნენ. წარსულიც 
ააღორძინეს, ბევრი სამომავლო იდეაც მოიხმეს, მაგრამ 
ყველფერი აწმყოსთვის. ეს ეპოქა ჩვენ გვასწავლის თავისი 
დროით სისხლსავსე ცხოერებას. ადამიანს ძალუძს იცსოვროს 

169



წარსულით ან სამომავლო იდეალებით, მაგრამ მთელი სულითა 
და ხორცით იგი აწმყოს ნაწილია, მას გამოუხატავს და სხვა 
ვერავინ შექმნის მის აწმყოს. ადამიანი მოვალეა წარსულისა 
და მომავლის წინაშე, რომ ისინი შეაკავშიროს თავისი დროით. 

ადამიანმა აღმოაჩინა ბუნება, მისი სილამაზე. მანამდე 
კი, ფრესკაზე ბუნებას ვერა ვხედავთ. ფრესკისათვის თითქოს- 
და არ არსებობს ბუნება. რენესანსელმა მხატვრებმა მშვენი- 

'"ერი ვენერები შიშველი სხეულით პირდაპირ ბუნების ფონზე 
დახატეს. ამით გევიჩვენეს, რომ ეს მშვენიერება ბუნების 
ქმნილებაა, რომ ვერავითარი სამოსი ვერ დაამშვენებს 
ადამიანს ისე, როგორც თავისი სხეულის სილამაზე. 

რენესანსული ხელოვნების პერსონაჟები ერთსა და იმავე 
დროს სახე-იდეებიცაა და სახე-ხასიათებიც. უფრო ზუსტი 
იქნებოდა გვეთქვა, რომ ეს არის რაღაც მესამე და არა სახე- 
იდეისა. და სახე-ხასიათის უბრალო ერთიანობა. წმინდა სახე- 
იდეა აგიოგრაფიული პერსონაჟებია. სახე-ხასიათებია რეალისტურ 
ხელოვნებაში: ასეთია მაგალითად, ბალზაკის, ჩეხოვის ან დავით 
კლდიაშვილის პერსონაჟები. რენესანსის მიმართ “შეიძლებოდა 
გეეხმარა იდეა-ხასიათები, მაგრამ ესეც კი მიახლოებულია. 

სრულყოფილი ადამიანის სახეო, –ასე გამოხატავენ 
ადამიანის რენესანსულ იდეალს. მაგრამ ამ განმარტებასაც 
კელავ განმარტება სჭირდება. რას გულისხმობს ეს სრულყო- 
ფილება? ცხადია, ეს ნიშნავს, რომ ადამიანი არ იდეალდება 

მხოლოდ რომელიმე ერთი სულიერი სწრაფვით, არც სრულ- 
ყოფილი ხორციელი ცხოვრებით , არც მხოლოდ სულიერით. 
ეს უფრო იმას ნიშნავს, რომ კაცი ყოფით ცხოერებას 

ასულიერებდეს, ამალლებული მიზნები ჰქონდეს.. 
ამ ეპოქაშიაც აღიარებულია პრინციჰი: ჯანსაღი სული 

ჯანსაღ სხეულში. მაგრამ ესეც თავისებურადაა გაგებული. 
არავინ ფიქრობს, რომ არაჯანსაღ სხეულში შეუძლებელი 
იყოს მაღალი სულის არსებობა. ასევე სჯერათ, რომ სრულ- 
ყოფილ სხეულშიაც შეიძლება ბუდობდეს მდაბალი სული. 

შეიცვალა ბედის გაგებაც. რენესანსელთათვის ბედი 

არსებობს, მაგრამ შეიძლება მისი ამოცნობა და მის წინაალ- 
მდეგ მოქმედება. რენესანსელებმა სულ მთლად ვერ უარყვეს 
ბედი. ბედის წინააღმდეგ ბრძოლაც ბედია. „ბედი ცდააო“, 
- ამბობს რუსთაველი. ბედში შეიძლება კანონზომიერება 
170



იყოს და შეიძლება – არა. ეს კი ფათერაკია. 
ავთანდილი: ამბობდა: 
„ფათერაკი სწორად მოკლავს, ერთი იყოს, თუნდა ასი, 
მარტოობა ვერას მი“სამს, მცავს თუ ცისა ძალთა დასი“ (164), 
ადამიანის მიერ ადამიანსე მეტად -გასაღმერთებელი 

არაფერი არ უნდა ყოფილიყო. რასაც მანამდე ღმერთს 
მიაწერდნენ, ყველაფერი ასე თუ ისე ადამიანს თავის-თავში 
უნდა ეგრძნო. მაშინ საოცრებებს მხოლოდ სეცაზე კი არ 
მოძებნიდნენ, არამედ ადამიანშიც. ეს იყო ერთ-ერთი 
უმთავრესი პრინციპი მთელი რენესანსული ესთეტიკისა. 

ეს იდეა ქართულ რენესანსშიაც გავრცელდა. 

როგორც ცნობილია, იტალიური რენესანსის კარიბჭესთან 
დგას დიდი ფლორენციელი, შუა საუკუნეების უკანასკნელი 
და ახალი დროის პირველი პოეტი დანტე ალიგიერი. იგი 
წერდა: „გავბედავ და ვიტყვი, რომ ადამიანის კეთილშობი- 
ლება, თავის ნაყოფთა სიმრავლით, მთლიანად ანგელო'სთა 
კეთილშობილებას აღმატება და უფრო ღვთაებრივია“. 

ეს ასრი დიდ გაბედულებად მიაჩნია დანტეს და ეს 
მართ ღაც დიდი სიახლე იყო. დანტე ადამიანს ანგელო“სებზე 
სეაღმატებულად სახავს. მაგრამ ანგელოზებზე მაღლა დგას 
ღმერთი. დანტე ღვთაებას ამსგავსებს ადამიანს და მეტად 
ალარ აას)ლოებს მასთან, ხოლო ქართულ “აზროვნებაში 
განხორციელდა ადამიანის გაღმერთება. ადამიანი ღვთაების” 

მსგავსია, ადამიანი ლვთაების ერთ-ერთი სახეა, ანუ მისი 

პოეტური ჰიპოსტასია. ასეთი პოეტური აზრი შეიქმნა ქართუ- 
ლი რენესანსის ხანაში. მეოთხე მხატერულ სახედ, მხატვრულ 
ჰიპოსტასად გამოაცხადეს თამარი. 

ჩამოყალიბდა თამარის ღვთაებრიობის იდეა. თამარი ჩვეჩს 

წინაშე წარმოდგა ვითარცა სახე-იდეა, ქართული რენესანსუ- 

ლი ეპოქის განზოგადებული პერსონაუი, მთავარი გმირი 
რენესანსული დრამისა. | 

ასე შეიქმნა მეოთსე ჰიპოსტასობის უნიკალური მხატ- 
ერული წარმოდგენა. ! 

ამას მოჰყვა დიდი გარდატეხა მხატვრულ შემოქმედე- 
ბაშიაც და ესთეტიკურ ნააზრევშიც. 

იმ მხატვრული ფორმებით, რითაც მანამდე გამოსახავდნენ 
ღმერთს, ახლა გამოხატეს ადამიანი. 

171



იმ გრძნობით, რითაც მანამდე განიცდიდნენ ღმერთს, 
ამიერიდან შეიგრძნეს ადამიანის მშვენება. რწმენასავით 
განიცადეს სიყვარული. 

მშვენიერებისა და ამაღლებულობის საზხომად იქცა 
ადამიანი. 

თამარი რომ გააღმერთეს, ამით საერთოდ ადამიანის 
გაღმერთება დაიწყო. ამით აღიარეს ამქვეყნიურობის ესთეტი- 
კური ფასეულობა. რაც მთავარია, ამან მწერლობას საშუა- 
ლება მისცა გამონაგონი გმირებიც კი ღვთაებრივი მშვენიერე- 
ბით წარმოედგინათ. 

ასეთი გავლენა ჰქონდა მეოთხე ჰიპოსტასობის იდეას 
შემოქმედებით პროცესზე. 

როგორ შეიქმნა ჩვენში ასეთი უნიკალური იდეა? 
დავიწყოთ ეროვნული საფუძელებით. მანამდე საქართეე- 

ლოს საუკუნეთა მანძილზე ენატრებოდა ეროვნული და 
კულტურულ-სახელმწიფოებრივი სრულყოფილეება. ბი'სანტიე- 
ლებთან გატოლება, რაც მრავალმხრივ განხორციელდა 
თამარის ეპოქაში. ეს კი შემსადდა დავით ალმაშენებლის 
დიდი კულტურულ-სახელმწიფოებრივი რეფორმებით. ესთე- 

ტიკის განვითარებას ისტორია ამზადებდა. 
საქართველომ ძლიერების ზენიტს მიაღწფია. მისი სიდიადის 

სიმბოლოდ იქცა თამარი. მართალია, თამარის დროს მეფის 

აბსოლუტური (შეუზღუდველი) ხელისუფლება ერთგვარად 
შეისღუდა დარბაზით, რომელსაც მეფე'უნდა დათათბირებოდა, 
მაგრამ იდეოლოგიაში მაინც აბსოლუტუზმი გაბატონდა. 
პოეტური წარმოდგენით, თამარი იყო ყოვლისმაყრობელი. ასე 
ჩანს იგი „აბდულმესიანში“, ,,თამარიანში“ და „ვეფხისტყაოსანის“ 
პროლოგსა და ეპილოგში. მას შეესაბამებოდა ეკლესიის 
გუმბათებში გამოხატული ქრისტე „პანტოკრატორი“, ანუ 
ყოვლისმპყრობელი და არა. ტანჯული ქრისტეს სახე. 

იერუსალიმიდან გამოიწვიეს ყოფილი პატრიარქი ნიკო- 
ლოზ გულაბერისძე. მან დაწერა „საკითხავი სვეტისა-ცხოქე- 
ლისაი“ და კიდევ ერთხელ. განადიდა წმინდა ნინო. მაგრამ 
ამ ვრცელი -თხზულების ერთ-ერთი მიზნი იყო. საერთოდ 
ქალის ღირსებათა დამტკიცება და აქედან თამარის მეფობის 
დასაბუთება. ქრისტიანობა ქალში ხედავდა ღვოისმშობელ- 
საც, სიწმინდის სიბოლოს, მაგრამ ქალშივე ხედავდა ბორო- 

172



ტების სათავეს, რადგან ბიბლიის მიხედვით, ევამ, პირველმა 

ქალმა, ადამი აცდუნა, აკრძალული ხილი მიაწოდა, აღთქმა 
დაარღვევინა და აქედან მოდის ადამიანთა ცოდვა და სიაეე. 
ნიკოლოს გულაბერისძემ ქალის კულტურის ქართული 
ტრადიციები გამოიყენა და მისი მაღალი ღირსებანი წარმოა- 
ჩინა. განადიდა თამარი და ქალის მეფობა. 

ქალის კულტი კი თავად იყო ახალი ესთეტიკური იდეალე- 
ბის საფუძველი. აქედან იღებდა სათავეს სიყვარულის კულტი. 

განსაკუთრებული ყურადღება მივაქციოთ ერთ გარემოე- 
ბას, რომელიმე დიდი ადამიანის გრძნობის კულტი რომ 

დამკვიდრებულიყო, აუცილებელი იყო ჯერ ეს გრძნობა 
ღვთაებრივად გამოცხადებულიყო და როცა ის ღვთაებრივად 

ჩაითვლებოდა, ამას მისი საერთო აღიარება მოჰყვებოდა 

ხოლმე და იგი ცხოვრებაში მკვიდრდებოდა. ასე ხდებოდა 
მისი ამქვეყნიური, ცხოვრებისეული აღიარება. 

დამკვიდრდა სიყვარულის ამქვეყნიური კულტი. ჯერ ის მხო- 
ლოდ ღვთაებრივი გრძნობა იყო. შემდეგ ადამიანური სიყვარული 
ღვთაებრივად გამოცხადდა და, ბოლოს, თვით ადამიანური 

სიყვარული თავისთავად დაფასდა. ამ გზითვე მიდიოდა კაცობივი 

სიყვარულის რენესანსული განვითარება: ღვთაებრივი – თამარი 

– ქალის კულტი – სიყვარული., ქალის ტრფობა ყველაზე დიდ 
ადამიანურ ღირსებად აღიარეს. თუ წინათ მხოლოდ ღმერთის 

სიყვარულისათვის აიდეალებდნენ ადამიანს, ამიერიდან 

გააიდეალეს ჭეშმარიტი მიჯნურებიც. სატრფო იქცა ღვთაებად, 
რადგან ტრფობა ჰბაძავს საღვთო სიყვარულს. 

აი, როგორი რთული და საინტერესო გზებით ხდებოდა 
ადამიანის რენესანსული იდეალის განვითარება. რაოდენ 

შორსმიმავლი იყო ეს გზები. აი, სადამდე მიჰყავდა აზროვნება 
თამარის მეოთხე ჰიპოსტასობის იდეას. 

მაგრმ კვლავ დავუკვირდეთ ამ იდეას. მეოთხე ჰიპოსტასი 
– ეს ნიშნავს მე-4 სახეს, ან ღვთაების მე-4 პირს. ქრისტიანობის 
უმთავრესი დებულებაა, რომ ღმერთი სამპიროვანია (მამა, ძე 
და სული წმინდა). ეს განასხვავებს ქრისტიანობას ყველა 
სხვა რელიგიასთან. სხვაგან არსად არ გვხედება ღმერთის 
ამგვარი გაგება. თანაც ეს ისეთი დებულებაა, რომელიც ურყევ 
ჭეშმარიტებად უნდა მიჩნეულიყო. არვის შეეძლო ოდნავადაც 
კი თავისუფლად მოქცეოდა ამ ასრსა და ის თავის ნებაზე 

· 173



გაეგო: ვინც ამ ასრიდან ოდნავადაც კი გადაუხვევდა, 
დასავლეთ ევროპაში. ინკვისიციის მსხვერპლი ხდებოდა. 

და აი, საქართველოში იქმჩება პოეტური იდეა: თამარი 
სამების მეოთხე წევრიათ, იგი სამების წევრთა თანასწორიაოთო. 

ეს უფრო მეტია, ვიდრე ღმერთთან შედარება, ღვთაებრივი 
წარმოშობის მტკიცება. რამდენადაც ჩვენთვის ცნობილია, 
ამგვარი იდეა არც ერთ სხვა მწერლობაში არა გვხედება. 

ამის ასახსნელად კვლავ გავიხსენოთ ზსოგიერთი რამ 
ისტორიიდან. 

თამარის დროს საქართველო წარმოადგენდა დიდ სახელ- 
მწიფო გაერთიანებას. იგი ვრცელდებოდა შავი ზღვიდან კასპჰიის 
რსღვამდე. მასში რამდენიმე ცალკეული სამეფო შედიოდა. მათი 
მეფეები თავიანთ თაეს ღვთის შოამომავლებად თვლიდნენ. 
თამარი იყო მეფეთა-მეფე. და თუ ის მეფეები ღვთის 
შთამომავლებად ითვლებოდნენ, თამარი გაცილებით მაღლა 
უნდა მდგარიყო. იგი თავად ღმერთს უნდა შემსგავსებოდა. 

თამარის „გაღმერთებას“ სახელმწიფო იღეოლოგია 
ითხოვდა, მაგრამ მწერლობა ამას ახორციელებდა პოეტური 
თავისუფლებით. ასეთი თავისუფლება კი რენესანსმა 
მოიტანა, თორემ მხოლოდ მეფის გაიდეალების მი'სანი ვერ 
გაამართლებდა ამას. რენესანსი ადამიანის გაღმერთებას 
ითხოდა. ყველაფრის ცენტრი ადამიანი უნდა გამხდარიყო. 

მეოთხე ჰიპოსტასობის იდეას სხვაგვარი მნიშვნელობაც 
ჰქონდა. 

საქართველო სურდათ წარმოედგინათ მთელი საქრისტია- 
ნოს ბურჯად, ანუ ისეთ ქვეყნად, რომლის იმედი ყველა 
ქრისტიან ხალხს შეეძლო ჰქონოდა. მანამდე ქრისტიანობის 
ბურჯად ბიზანტია ითვლებოდა. მაგრამ მე-12 საუკუნის ბოლოს 
ბიზანტიის დიდება დაეცა. ეს გამოწვეული იყო ჯვაროსანოა 
შემოსევებით. ჯვაროსნები ევროპიდან მოღიოდნენ თითქოს 
მხოლოდ მაჰმადიანების წინააღმდეგ საბრძოლველად და 
ქრისტეს საფლავის გასათავისუფლებლად. მაგრამ ჯვაოსნებმა 
არ დაინდეს ერთმორწმუნე ბისანტია. თავს დაესსნენ მის 
დედაქალაქს კონსტანტინეპოლს და სასტიკად დაარბიეს. 
ბიზანტიის ადრინდელი ძლიერებიდან აღარაფერი დარჩა. ვინღა 
უნდა. დარჩენილიყო ამ დროს ქრისტიანობის იმედად? 

თამარის მეხოტბე პოეტები ამტკიცებდნენ, რომ ქრისტია- 
174 '



ნობის ერთადერთ იმედად საქართველო რჩებაო, ხოლო 
თამარი საქართველოს დიდების სიმბოლოაო. იგი წარმოედ- 
გიჩათ ყველა ქრისტიანის მწყალობლად და დამხსნელად. 
ამას სხვა ასრებიც დაუკავშირდა. 

იოანე შავთელი გელათს „ახალ რომს“ უწოდებს: 
'„ახალო რომო, შენთვის თქვეს, რომოი 

უფროს იქმნესო მყოფთა ყოველთა“. 

ბელათი იყო იმდროინდელი საქართველოს უმთავრესი 
ცენტრი. მართალია, დედაქალაქი თბილისი იყო, მაგრამ 
ბელათი საქართველოს დიდების სიმბოლოდ იქცა. გელათი 
წარმოადგენდა ახალ ათენს და „მეორე იერუსალიმს“. 
გელათი ახალი რომიაო, – ამ სიტყვებში ღრმა აზრია. 

მაშინ გავრცელებული იყო იმპერიათა მემკვიდრეობის 
იდეა. როგორც ცნობილია, ანტიკურ ხანაში არსებობდა რომის 
დიდი იმპერია. შემდეგ რომის იმპერია დაეცა. შუა საუკუნეებში 
გაძლიერდა ბიზანტიის იმპერია. მან რომის დიდება შეცვალა. 
ბისანტია თავის თავს ძველი რომის იმპერიის მემკვიდრედ 

თვლიდა. ბიზნტიელები თავის თაეს რომაელებს უწოდებდნეჩ, 
თავიანთ იმპერიას კი – ახალ რომს. 

და როცა ამ იმპერიის დიდებაც თანდათან ეცემა, თამარის- 

დროინდელ ქართულ პოეზიაში ჩნდება იდეა: ჩვენშიაო ახალი 
რომი. ჯერ-ჯერობით ახალი რომი მხოლოდ გელათს ეწოდება, 
მაგრამ გელათის სახეში მთელი საქართველო შეიძლებოდა 
დაენახათ. ცხადია, ეს იყო პოეტური იდეა და იგი გადაჭარბებულ 
აზრს შეიცავდა. მართალია, საქართველო მაშინ ფრიად ძლიერი 
სახელმწიფო იყო, მაგრამ ბიზანტიის დონემდე მას არასდროს 
მიუღწევია. მიუხედავად ამისა, იმ გადაჭარბებასაც თავისი მიზანი 
ჰქონდა. სურდათ, რომ თავისი ეპოქა ოქროს ხანად მიეჩნიათ. 

ახალ რომში ახალ ადამიანს უნდა ეცხოვრა. ახალი ადამიანის 
იდეას მოუთხოვია თამარის ეგოდენი განდიდება. ახალი ადამიანი. 
ახალი ცხოერება, ახალი იმპერია, – ეს დიდად-დიდი რამ იყო. 

თამარი გააღმერთეს თავისი ადამიანური თოვისებებით. 
თუნდაც იმ მეფური თვისებებით, რომლებიც მის ადამიაჩურ 
ღირსებებსაც წარმოაჩენდა და არა იმიტომ, რომ თამარი 
ამქვეყნად მოვლენილ ღმერთად შეერაცხათ. ღვთაებრივად 
მიიჩნიეს მისი ადამიანური სიბრძნე, სიკეთე, სულიერი სიმტკიცე 
და მშვენიერება. არ წარმოუდგენიათ, რომ მოხდღა სასწაული, 

175



თამარში ჩასახლდა ღმერთი, და იგი ღვეთაებად იქცა. არა. 
ადამიანის სრულყოფა მოხდა. ადამიანი მიუახლოვდა 
ადამიანობის იდეალს, ხოლო ამგვარი ადამიანი ამქვეყნად 
ღვთაებრიობის გამოვლენად უნდა'მივიჩნიოთო. შემდეგ ყოველივე 
ეს ნაწარმოებთა იდეალურ პერსონაჟებზსეც გადაიტანეს. 

საქართეელოში რენესანსულმა ესთეტიკამ ადამიანი 
გააღმერთა, იტალიურმა რენესანსულმა ხელოვნებამ ღმერთი 
გააადამიანა. წინათ ფრესკებსეც ღმერთსა და ღვთისმშო- 
ბელს ხატავდნენ უხორცო სულებად. არ ცდილობდნენ 
გადმოეცათ მათი ხორციელი სილამაზე. რენესანსისდროინ- 
დელმა იტალიელმა მხატვრებმა ღმერთი და ღვთისმშობელი 
სისხლხორცეული ძალით აღავსეს. მათ ამშვენებს ადამიანუ- 
რი სილამაზე. თვით ღვეთაება სულთან ერთად სხეულითაც 
დამშვენდა. ამ სახეებში ციური მშვენების გარდა ცხოერების 
სიყვარულიც ჩანს. იტალიელი მხატვრები ლვთისმშობლად 
თავიანთ ნაცნობ ლამაზ გოგონებს ხატავდნენ. ეს ხომ უკვე 
იმას ნიშნავს, რომ ღეთისმშობელი შეიძლება დავინახოთ 
ამქვეყნად. მხატვრები ღმერთის სილამაზის გასაგებად 
ამქვეყნიურ სილამაზეს აკვირდებოდნენ. 

ამის მსგავსად წარიმართა ქართული რენესანსული 
ესთეტიკური აზრიც. 

როგორც დავინახეთ, თამარს ისე განადიდებდნენ, ისეთი 
ნიშან-თეისებებით ამკობდნენ, რომ იგი ისტორიული 
პიროვნებიდან იქცეოდა ერთ ზ%ზოგად სასე-იდეად, სოგად 
პერსონაჟად. მას წარმოიდგენდნენ არა ისე, როგორი უნდა 
ყოფილიყო თამარი, როგორც პერსონაჟი, ამას განსაზსღერავ- 
დნენ ადამიანის რენესანსული. იდეალით. 

ადრე მზე ღმერთი იყო ან ღმერთი იყო მზე, ამიერიდან 
მსე იყო თამარი და თამარი იყო მჭზე. 

მზეა თინათინი, ნესტანიც და ტარიელი. ადრე მზის ძალით 
განიცდებოდა ღმერთი, ახლა მსის ძალით განიცდება 
ადამიანური მშვენება. 

ასე დამკვიდრდა ადამიანის რენესანსული იღეალი 
რუსთველისდროინდელ საქართველოში. 

ეს ისეთი ეპოქაა, რომ ჩვენთვის არ· შეიძლება იყოს 

უტყვი წარსული. | 

მართლაცდა, დაუსრულებელი დიალოგი მიმდინარეობს 

176



მასთან. რუსთაველსა და ავთანდილს, ნესტანსა და ტარიელს, 

ასმათსა და ფატმანსაც კი მრავალი თანამოსაუბრე შეიძლება 

ჰყაჟვდეთო ჩვენს დროში – 

.·”.. 

ქართული რენესანსული ესთეტიკა ჩვენი კულტურის ერთ- 

ერთი ყველასე მაღალი გამოვლინებაა. 

ქართული რენესანსი იმსახურებს, რომ იგი განიხილებოდეს 

მსოფლიო კულტურათა განეითარების ფონზე. 

შემთხვევითი როდია, რომ ჩეენში ჩამოყალიბდა 

რენესანსის ახალი მეცნიერული თეორია. იგი ეკუთენის 

აკადემიკოს შალვა ნუცუბიძეს. ამ თეორიის შექმნისას შალვა 

ნუცუბიძე მსოფლიო მეცნიერების მიღწევებს ემყარებოდა, 

მაგრამ მისი ნააზრევი, ძირითადად, ქართული მეცჩნიერული 

აზრის განვითარების ნაყოფი იყო. 

ჯერ კიდევ გასული საუკუნის დასაწყისში ცნობილი 

მეცნიერი სოლომონ დოდაშვილი წერდა რუსთველის ეპოქაზე, 

ქართული მწერლობის ,„ოქროვან საუკუნეზე“. ის ცდილობდა 

აეხსნა, თუ როგორ მოხდა საქართველოში ასეთი არნახული 

აღმავლობა. ამის საფუძელებს იგი სახელმწიფოებრივ 

ძლიერებასა და ბიზანტიური კულტურის ათვისებაში ხედავდა. 

იმ საუკუნეში რუსთველის შემოქმედებაზე, მის ეპოქაში 

ბევრი რამ საყურადღებო ითქვა. მაგრამ საუკუნის ბოლოს 

ახალგაზრდა მეცნიერმა ნიკო მარმა რუსთველის შემოქმე- 

დება მთლიანად სპარსულ სამყაროს დაუყცკავშირა და 

ყოველგვარი წარმატებანი სპარსული გაელენით ახსნა. მარმა 

დიდი წინააღმდეგობა ჰპოვა. მაგრამ შემდეგ, ასე თუ ისე, 

ბევრი ვინმე თანდათან შეეჩვია ნ. მარის ახრს და იგი 

არასასურველ ჭეშმარიტებად ჩათვალა. 

და როცა ნ. მარმა ბევრი მომსხრე გაიჩინა, როცა უკვე 

სსვებიც ცდილობდნენ მისი აზრების. შემდგომ გაღრმავებას, 

გამოვიდა თვითონ ნ. მარი და თავის ახალ ნაშრომში სასტი- 

კად გააკრიტიკა თავისივე ძველი შესედულებანი. ნ. მარი 

ამგვარ მხატვრულ შედარებებს იყენებდა. 

! ჩვენ ვიხილეთო დიდებული შენობა ქართული საერო 

მწერლობისა, შორიდან ვხედაედით მას, ღა როცა მის ფასადებზე 
აღმოსავლური შუქის ანარეკლი შევნიშნეთ, მთელი ეს ნაგებობა 

177



სპარსულად ჩავთვალეთ. ხოლო როცა ახლოს მივედით და 
შინგნით გავეცანით მას, მივხვდით ჩვენს შეცდომასო. 

ნ. მარმა თვითონვე უარყო თავისი ძველი ასრები, თუმცა 

მათგან სოგიერთი რამ შემდგომშიაც გაიხსენა, რომელ- 
თა გამოძახილი ხანდახან დღესაც კი ისმის. 

ცნობილმა მეცნიერმა პავლე ინგოროყვამ ქართული 
საერო მწერლობის წარმოშობა წინაქრისტიანული 
ტრადიციებით ახსნა. მან აგრეთვე ყურადღება მიაქცია 
მწვალებელთა, ანუ ერეტიკოსთა იდეების გაელენას. ეს ისეთი 
მიმდინარეობანი იყო, რომლებიც ეკლესიას უპირისპირდე- 
ბოდა და ახალ იდეებს ქადაგებდა. 

საინტერესოა პ. ინგოროყვას მოსაზრებანი, თუმცა ძალზე 
საკამათო. ჰ. ინგოროყვამ ფაქტიურად პირველად დაუკავშირა 
ერთმანეთს საერო მწერლობისა და ქართული რენესანსის 
წარმოშობა. ისტორიულად მართლაც ასე მოხდა, ჯერ საერო 
მწერლობა წარმოიშვა, დაიწერა „ამირანდარეჯანიანი“, შემდეგ 
კი ლიტერატურამ რენესანსულ აღმავლობას მიაღწია, რაც 
„ვეფხვისტყაოსანში“ გამოელინდა. მაგრამ საერო მწერლობის 
წარმოშობა პ. ინგოროყვამ ევროპული რენესანსის 
აღმოცენების მსგავსად წარმოიდგინა: ჯერ ანტიკური 

კულტურა იყო, მერე, შუა საუკუნეებში ანტიკური კულტურა 
ჩაკვდა და შემდეგ კვლავ აღორძინდაო. მაგრამ არაა 
დამაჯერებელი, რომ ჩვენი საერო მწერლობა ანტიკური 

კულტურის გავლენით შეიქმნა, რასაც კარგად გეიჩვენებს კ. 
კეკელიძე. თუმცა ის კი უნდა ითქვას, რომ თვით რენესანსის 
პრობლემა ყველაზე ფართოდ პირველად პ. ინგოროვყვამ დასვა. 

თავისი ახალი თეორია აკადემიკოსმა კორნელი კეკელიძემ 
ასე ჩამოაყალიბა: ქართული საერო მწერლობა წარმოადგენ- 
სო წინარე ხანის მთელი ქართული ლიტერატურის ბუნებრივ 
განვეითარებას. მისი აღმოცენება გამოწვეული იყო საერო 
კულტურული აღმავლობითო. 

აქ არც დასავლეთია დავიწყებული და არც აღმოსავლეთი. 
დიდი გავლენა მოახდინა სპარსულმა ლიტერატურამაც, 
მაგრამ უფრო მეტი მნიშვნელობა ჰქონდა ბიზანტიური 
მწერლობის ათვისებას. კ. კეკელიიის მიერ გათვალისწიჩე- 
ბულია ფოლკლორიც და ფილოსოფიაც. 

ასეთი ასრები შემუშავდა შ. ნუცუბიძის თეორიამდე. 
178.



ფ. ნუც·უბი·)ემ გამოიყენა ეს თეორიები, გაჩერცო და 

გააღრმავა ისინი და თავად შექმნა ახალი თეორია ქართული 
რენესანსის ზწარმოშობისა. შ. ნუცუბიმიის თეორია მთელს 
საბჭოთა მეცნიერებაში გავრცელდა. შემდებ, როცა ვ. ჭალო– 
იანმა სომხური რენსანსის თეორია შექმნა, ესეც შ. ნუცუბიძის 

შეხედულებებს ეხმიანებოდა. როცა აკად. ნ. კონრადმა მსოფლიო 
რენესანსთა იდეა წამოაყენა, ისიც შ. ნუცუბიძეს ემყარებოდა. 

რადგან ქართული რენესანსული მწერლობის წარმოშო- 
ბაზე ვსაუბრობთ, უნდა გავიხსენოთ, თუ როგორი იყო 

მანამმდელი ლიტერატურა. წინარუსთველური ქართული 

მწერლობა ვითარდებოდა შუა საუკუნეებში მწერლობის 
განვითარების „კლასიკური სახის“ (დღეს უფრო ასე იტყვიან 

– „კლასიკური მოდელიო"). 
რას ნიშნავს „კლასიკური სახე“? 

აკლასიკურალ“ (სანიმუშოდ) განვითარება ნიშნავს, როცა 

„რომელიმე ეპოქაში ესა თუ ის მწერლობა გაივლის ყველა 

მნიშვნელოვან საფეხურს. 
მივმართოთ ასეთ მაგალითს: XVII-XVIII-XIX საკუნეთა 

ფრანგული ლიტერატურ ვითარდებოდა „კლასიკუეური სახით“. 

მან გაიარა განვითარების ყველა ძირითაღი საფეხური. ჯერ 

იყო კლასიცისმი. კლასიცისმისათვის დამასასიათებელი 

უკიდურესი სიმშრალე შეცვალა მგრძნობელობით აღსავსე 
სანტიმენტალიზმმა. ამის შემდეგაა, რომანტიზმი, შემდეგ – 

რეალიზმი, ნატურალიზმი, სიმბოლიზმი. ასეთია განვითარე- 

ბის მირითადი საფეხურები და ამ მსრიე, ფრანგული 

ლიტერატურის ისტორია სანიმუშოა. ბევრი ქვეყნის მწე"რ- 

ლობა მას მიჰყვებოდა, ბევრი – არა. მაგალითად, ჩვენში 
მკვეთრად არ გამოვლენილა არც კლასიციზმი, სანტიმენტა- 

ლიხმი და არც ნატურალიზმი. ძველი მწერლობის შემდეგ 

ჩვენში შემოვიდა რომანტიზმი, შემდეგ რეალიზმი და უფრო 
გვიან – სიმბოლიზმი. ამიტომ ეერ ვიტყვით, რომ ამ ხანის 

მწერლობა ვითარდებოდეს კლასიკური სახითო. ვერც 

XII-XVIII საუკუნეებსე ვიტყვით ამას. 

მაგრამ V-XII საუკუნეების ქართულმა მწერლობამ 

იმდროინდელ მსოფლიო მწერლობისათვის ცნობილი ყველა 

ძირითადი საფეხური განვლო და ამიტომაც ვამბობთ ის 

„კლასიკური სახით“ ვითარდებოდაო. 

179



ეს იყო: „ტრილინგვისტიკის“ (ანუ „სამი წმინდა ენის“) 
თეორიის დაძლევა და ორიგინალური მწერლობის აღმოცენე- 

ბა. („ტრილინგვისტიკის“ მომხრეები მოითხოვდნენ, მწერ- 
ლობა უნდა განვითარდეს მხოლოდ სამ ენაზეო: ბერძნულად, 
ლათინურად და ებრაულადო). ამის შემდეგ ხდება 
ბიზანტიური ლიტერატურის შემოქმედებითი ათვისება: 
მწერლობის შუასაუკუნეობრივ ჟანრთა განეითარება- 
სრულყოფა (თითქმის ყვეელა უჟანრი განვითარდა ჩეენში); 
აგიოგრაფიაში მხსატვრული დონის. ამაღლება (X–XIL ს.ს) 
საერო მწერლობის ჩასახვა (სარაინდო რომანი – „ამირანდა- 
რეჯანიანი“ და საერო ოდები: „თამარიანი“ და „აბდულმე- 
სიანი“). ათვისება აღმოსავლური მწერლობისა და დასავლურ- 
აღმოსავლური სინთეზი. მითოლოგიის დამუშავება სარწმუ- 
ნოებრივი შემწყნარებლობა. ჰუმანიზმის ქრისტიანობის 
საერო რელიგიად ქცევა. აზროენების ესთეტიზაცია. 
რენესანსული პოემა. 

ასეთი იყო გზა რენესანსამდე. 

9ი



რუსთაველის ესთეტიკა 

რუსთაველის ესთეტიკას ორმხრივი გაგება აქვს: რუსთა- 
ველის ესთეტიკური შეხედულებანი და რუსთაველის მხატ- 
ვრული სამყარო. · 
პრორ;;·უჰთ·ჰეე"ჭ·"ს ესთეტიკური შეხედულებანი „ვეფხისტყაოსნის“ 

გმშია მოცემული, მხატვრული სამყარო კი მთელი პოემაა. 

ესთეტიკას თეორიული შეხედულებანი უნდა აინტერესებდეს, 
მაგრამ ხდება ისე, რომ ზოგჯერ მხატერული სამყაროს მიხედვით 
ვადგენთ ხოლმე სოგიერთ პრინციპს, როცა მასზე უშუალოდ 
არაფერია თქმული. რუსთაველი პირდაპირ არ ამბობს, რომ 
მზე და ნათელი ადამიანური მშვენების სიმბოლოაო, მაგრამ 

ჩვენ ამას პოემიდან უშუალოდ ვხედავთ. რუსთველს არც ის 
უთქვამს, რომ ერთფეროგვნების დაძლევის ტენდენციას მიჰყვება, 
მაგრამ პოემის ანალიზი ამასაც წარმოაჩენს. 

არ არსებობს დიდი მწერალი, რომლის ესთეტიკური ნააზს- 

რევი მისსავე მხატვრული შემოქმედების სიმაღლეზე იდგეს. 
ეგრევე შეიძლება ითქვას რუსთაველის ესთეტიკაზეც. 
რუსთველოლოგიამ დიდი წარმატება მოიპოვა. ეს არის ჩვენი 
ერთ-ერთი უძველესი მეცნიერება. მეცნიერული რუსთველო- 
ლოგიის დასაწყისად თვლიან 1712 წელს, როცა ვახტანგ 

მეექვსემ „ვეფხისტყაოსანი“ დაბეჭდა და მას ვრცელი 

კომენტარები ანუ „თარგმანი“ დაურთო. ამის შემდეგ 
„ვეფხისტყაოსნის“ მეცნიერული შესწავლა აღარ შემწყდარა. 

რუსთველოლოგიური საკითხები ორგვარია. ერთია ის 

საკითხები, რომლებიც საბოლოოდ დადგენილია. ის იქნება 

ქრესტომათიული ცოდნა,. მეორეა – საკიოსები, რომლებიც 
არაა საბოლოოდ დადგენილი. ეს იქნება პრობლემური მხარე 

რ·უსთვეღ»ოლოგიისა. 

ბოლო დროს მეტი ყურადღება ექცევა „ვეფხისტყაოსნის“ 

181



მხატვრულ-ესთეტიკურ შესწაელას. საერთოდ, მწერლობას 
ადრე უფრო ლიტერატურულ-ისტორიული თვალსა'სრისით 
სწავლობდნენ. ეს გულისხმობდა თხსულებათა ავტორის, 
დროის, წყაროების შესწავლას. ბოლო დროს ნაწარმოებთა 
თეორიულ-ლიტერატურული ანალისი განვითარდა. იგი 
ითხოვს პოეტიკურ და ესთეტიკურ შესწავლას. ესთეტიკური 
შესწავლა მხატვრულ მხარესაც გულისსმობს და იდეურ 
შინაარსსაც. ნაწარმოებში ესენი გაუთიშავია. აქვე საჭიროა 
მწერალთა ესთეტიკური შეხედულებების ცოდნაც. 

პოეტური '" შთაბონების წყარო 

შეუძლებელია რუსთველს არ ეფიქრა, თუ რა შთააგო- 
ნებდა პოეტს, თუ მისი ფიქრი რითი განსხვავდებოდა სხვათა 
ფიქრთაგან. შეუძლებელია შთაგონების ჟამს მას არ ეგრძნო 
მანამდე უხილავი სულიერი კავშირი ადამიანებთან, ქეეყა- 
ნასთან და თვით ღმერთთან. შეუძლებელია არ აღვსილიყო, 
როგორც თვითვე იტყვის, „ცნობითა სემხედველითა“. და რა 
შეიძლებოდა ყოფილიყო ასეთი ყოვლისმომცველი შთაგონების 
ძალა? ეს იყო სიყვარული. რუსთაველი ღმერთსსა ასე მიმართავს:. 

„მომეც მიჯნურთა სურეილი, სხკვდიმდე გასატანისაო“. 

სიყვარულით იწყება შთაგონება, სიყვარულთან ·ერთად 
პოეტს ეწვევა სულიერი კათარჩისი, განწმენდა, ,„ცვოდვათა 
შესუბუქება“. სიყვარული „სურვილია“, ანუ სწრაფვაა, 
ტრფობაა მშვენიერებისა. 

„ვისრამიანში“ წერია: ვინც მიჯნური არაა, არცა კაციაო. 

რუსთაველს “შეეძლო ეთქვა: ვინცა მიჯჩური არაა, არც პოეტიაო. 
ღმერთთან მრავალგვარი დამოკიდებულება ჰქონდა ადამიანს, 

რუსთაველის ღმერთი მიჯნურობის წყაროა, ის „აწესებს მისსა 
წესსა“. ის აუწყებს ყველას „სიყვარული აგვამაღლებსო“. 
წამიერებას მარადიულად აქცევს, მარადიულობას ამქვეყნიურად 
შეგვაგრძნობინებს; ავთანდილის ვედრების აზრიც ესაა: 

„ღმერთო, ღმერთო, გეაჯები, რომელი ჰფლიბ ქვენათ ზესა, 

შენ დაუბად·] მიჯნურობა, შენ აწესებ მისსა წესსა, 
მე სოფელმან მომაშორვა უკეთესსა ჩემსა მ'სესა, 
ნუეუ აღმოჰფხვრი სიყვარულსა მისგან ჩემთვის დანათესსა" 

182



ჰომეროსს ქა ღღმერთი შთააგონებდა, გრიგოლ ხანძთელს 

– პოეტს სული წმიდა, რუსთველს კი – სიყვარული. რუსთაველი 
ღმერთს იმას შესთხოვს, რაც თვით მასშივეა, ოღონდ ის მას 

„სურვილად“ უნად ექცეს. „სურვილად“ ქცეული სიყვარული 
აკავშირებს მას პოესიასთან, პოეზია კი ზეცასა და ადამიანთან. 
დიდ სიყვარულთან ერთად პოეტი დიდ შთაგონებასაც გრძნობს. 

სიჭარბე სიყვარულისა მძლავრ პოეზიად გადმოიღვრება. 
რაკი სიევარულია პოეტის უმთავრესი შთამაგონებელი, 

ყოველივე „ის, რაც ·-პროლოგში სიყვარულზეა ნათქვამი, 
პოეტსაც უნაწილდება. პოეტს უნდა ჰქონდეს მიჯნურობის 
დიდი ადამიანური ძალა, სიჭარბედ ქცეული და ეს სიჭარბე 
ძალისა პოეზიაში უნდა ჩანდეს. ამიტომ სიყვარულის 

სიძლიერე ადამიანის სულიერ სიღრმეს. გულისხმობს, რაც 

გამოვლინდება მხოლოდ რჩეული სატრფოს მიმართ: 
„ხამს მელექსე ნაჯირვებსა მისსა ცუდად არ აბრკმობდეს, 

ერთი უჩნდეს სამიჯნურო, ერთსა ვისმე აშიკობდეს, 
ყოვლსა ·მისთვის ხელოენობდეს, მას აქებდეს, მას ამ·კობდეს. 

მისგან კიდე ნურა უნდა, მისთვის ენა-მუსიკობდეს“, 

ვინც ამოდენა სიყვარულის ღირსია, მხოლოდ ის 

შეიძლება იყოს ადამიანის შთამაგონებელი, როგორც 

პოეტისა და როგორც პიროვნებისა. ამიტომ პოემაში ის 

ჩვენს წინაშე პირველად წარმოდგება როგორც რაინდი, 

რომელსაც დიდი სიყვარული პოეტად აქცევს. 
რუსთაველს ყოველთვის ახლავს თავისი პიროვნული 

და პოეტური ძალის შეგრძნება. უცხოა მისთვის შეფარული 

თავმდაბლობა და თავის სიამაყესაც არ მალაეს: 

„ჩემი აწ სცანით ყოველმან, მას ვაქებ, ვინცა მიქია, 
ესე მიჩნს დიდად სასელად, არ თავი გამიქიქია, 
იგია ჩემი სიცოცხლე, უწყალო, ვითა ჯიქია, 
მისი სახელი შეფარვით ქვემორე მითქვამს, მიქია“. 

აქ რენესანსული ტიპის პიროვნება ჩანს. ის ზედმეტად 
არ თავმდაბლობს თვით ღმერთის წინაშე. რენესანსული 
ახრია – „სჯობს სახელისა მოხვეჭა ყოველსა მოსახვე- 
ჭელსა“. მანამდე შემოქმედნი ერიდებოდნენ თავის თავის 
გამოჩენას და ამიტომაც თავისი სასელი დაგვიფარა 
არაერთმა მწერალმა, მხატვარმა თუ .ხუროთმოძდვარმა. 

რუსთაველის შთამაგონებელი სიყვარულის სორცქმნილი 

183



განსახიერებაა თამარი. ამ ასრითაც, თამარი სიყვარულის 
სახე-იდეაა. იგია მისი სიცოცხლე და იგივეა „უწყალო 
ვითარცა ჯიქი“; მისგანვე ითხოვს – „ჩემმან ხელ-ქმნილმან 
დამმართოს, ლაღმან და ლამაზმანნები“. იგია „მიჯნურთა 

სურეილის“ მომნიჭებელი. 
პოეტური შთაგონების წყაროდ რომ სიყვარული მიაჩნია, 

ამით რუსთაველი ეხმიანება რენესანსისდროინდელ პოეტებს. 
დანტე ალიგიერი წერდა: 

„ამურის მიერ შთაგონებული ყურს მივუგდებ და ისე ვმღერი 
და ჩემს გულისთქმას.· ამნაირად ვამცნობ სამყაროს“. 

„ ეს საერთო-რენესანსული შთაგონებაა. როგორც ვთქვით, 
რუსთველის შთაგონებაც ასეთი გსით წარიმართება: პოეტი – 
სიყეარული – თამარი – ღმერთი. 

'სიყვარულის იდეა რუსთველმა აღამაღლა არა მხოლოდ 
თავის გმირთა სახეებში, არამედ იმითაც, რომ სიყვარული 
პოეტური შთაგონების წყაროდ გამოაცხადა. 

პოეჭზიის საგანი 

„ეთქვა მიჯნურობა პირველი და ტომი გვართა ზჭენათა, 

ძნელად სათქმელი, საჭირო გამოსაგები ენათა; 

იგია საქმე საზეო, მ(·)მცემი აღმაფრენათა, 

ვინცა ეცდების, თმობამცა ჰქონდა მრავალთა წყენათა. 

მას ერთსა მიჯნურობასა ჭკვიანნი ვერ მიხვდებიან 
ენა დაშერების, მსმენლისა ყურნიცა დავალდებიან, 
ეთქენე ხელობანი ქვენანი, რომელნი ხორცთა ხვცდებიან: 

მართ მასვე ჰბაძეენ, თუ ოდეს არ სიძვენ, შორით ბნდებიან“. 

შორეთის იქითა შორეთში, უმაღლეს ცათა სფეროში, 
სახლობენ უმაღლესი იდეები (ანუ „გვარები“). მათ შორის 
თურმე სუფევს სიყვარული. ამ სიყვარულს ადამიანი გრძნობს, 
მაგრამ ვერ გამოთქვამს. სიყვარულის ეს იდეა საზეოა, 
მისი შეგრძნება აღმაფრენათა მომნიჭებელია. ეს- მიჯნურობა 

არაა ჭკუით მისახვედრი რამ, ის უფრო გულით საგრინობია. 

ასეთია პირველი მიჯნურობა, მიჯნურობის უმაღლესი სახე. 
ეს მიჯნურობა პოვსიის საგანი არაა. იგი გამოუთქმელია, 

ეჩით ვერ გამოიხატება და პოეზიის საგანიც ამიტომ ვერ იქნება. 
184



პოესიის საგანია ამქვეყნიური სიყვარული, „ქვენა“ 
მიჯნურობა, ოღონდ არა ქვენა გრძჩობა, არამედ „გვართა 
სენათაგან“ განსხეავებული, ნამდვილ-ადამიანური, კაცად- 
კაცური და ქალად-ქალური სიყვარული. ოღონდ მსგავსი იმ 
სენა გვართა, თავისი სულიერებით, რომანტიკით C,შორით 
ბნედით“) და ამავე დროს სავსე ხორციელი ძალით. 

ასე განმარტავს რუსთაველი პოეზიის საგანს. სიყვარუ- 
ლია პოეტური შთაგონების წყაროც და სიყვარულია პოეტუ- 

რი გამოხატვის საგანიცო. ეგრევეა მიზანი პოეზიისა. და 
როცა მისესი და მიზანი ერთმანეთს ემთხვევა, მაღალი 
ჰარმონია მყარდება. 

ტარიელია ,„ვეფხისტყაოსნის“ მთავარი გმირი, იმ სამთა 
გმირთა მნათობთა შორის, რომელთაც პოემა ეძღვჩება. 

ტარიელი სიყვარულისათვის თავდადების განსახოვნებაა. 

რუსთაველი ამბობს, რომ მას უნდა ენა, გული, ხელოვანება 
ტარიელის პოეტური სახის შესაქმნელად, ხოლო ღვთიური 
შთაგონება – სიყვარულის იდეის გამოსახატავად. 

რა სჭირდება პოეყიას? 

„აV ენა მინდა გამოთქმად, გული და ხელოვანება, 

ძალი მომეც და შეწევნა შენგნით მაქვს, მივსცე გონება, 

·მით შევეწივნეთ ტარიელს, ტურფადცა უნდა სსენება, 

მათ სამთა გმირთა მნათობთა სჭირს ერთმაჩეთის მონება“: 

პოეზიისათვის უმთავრესი შთაგონებაა. ესაა პოეტური 
ძალა. მაგრამ მასთან ერთად პოეტს სჭირდება: ენა, გული, 
ხელოვანება და გონება, – აი, ეს ოთსი რამ. | 

„ენა“ პოეტურ სიტყვას გულისხმობს, „გული“ პოეტურ 
გრმნობას. პოეტურს იმიტომ, რომ ყველაფერი მსატვრყლი 
სახის შესაქმნელადაა გამი'ხნული, ყველაფერი ემსახურება 

„კტარიელის ტურფად სსენებას“. 
„ხელოვნებაც“ სხვა რაიმეს ნიშნავდა და არა დღევანდელ 

„მხატერულ შემოქმედებას“. ხელოვანი მხოლოდ ოსტატს 
გულისხმობდა და არა მხატვარს. „ხელოვნებამ“ ძალზე გვიან 
შეიძიჩნა დღევანდელი მნიშენელობა. 

მაგრამ შეიძლება პოეტური ენაც კარგი იყოს, გრძნობაც 

_ 185



მათ აერთიანებს პოეტური ძალა, უნარი პოეტური შთაგო- 
ჩებისა, ანუ პოეჭზიის ჭეშმარიტი შემოქმედებითი საწყისი. 
ამ შემოქმედებითი საწყისის საუფლო გული უნდა იყოს, 
რადგანაც რუსთაეელისვე სიტყვებია: 

„გული, ცნობა და გონება ერთმანერთ“ხედა ჰკიდიან, 
რა გული წავა, იგიცა წავლენ და მისკენ მიდიან, 

უგულო კაცი ვერ კაცობს, კაცთაგან განაკიდიან“. 

ეს ადამიანის პიროვნულ მთლიანობას გვაუწყებს. არ 
არსებობს პოეტური აზროვნება გულის გარეშე, არც საერ- 
თოდ ცნობიერება არსებობს ცალკე. ყველაფერი ერთიანია და 
ყველაფერს აქვს ერთი საერთო სათავე. ესაა გული (თუ ძალზე 
არ გადავაჭარბებთ, რაღაც შორეულად ეს გვაგონებს „განწყო- 
ბის თეორიას, რომელიც ჩამოაყალიბა დიდმა მეცნიერმა დიმიტრი 
უ'სნაძემ, რომლის მიხედვით, ადამიანი პიროვნული მთლიანობაა, 
მასში ყველაფერი ერთმანეთზეა გადაჯაჭვული). 

ბევრი რამ სჭირდება პოეტს, მაგრამ მთავარი მაინც 
არის ის შემოქმედებითი ძალა, რომელიც სიტყვას, გრძნობასა 
და გონებას პოეზიად აქცევს. 

'ასე მსჯელობდა რუსთაველი. 

„სიბრძნის დარგი“ 

„მაირობა პირველადვე სიბრძნისაა ერთი დარგი“, – 
განმარტავს რუსთაველი. რუსთველს ამით უბრალოდ იმის 
თქმა როდი სურს, რომ შაირობა სიბრძნეს უნდა შეიცაედესო. 
ეს თავისთავად იგულისხმებოდა და რუსთველისაგან ამის“ 
აღნიშვნა ღია კარების მტვრევა იქნებოდა. რუსთაველი სხვა 
რაიმეს გვაუწყებს. | 

მაშინ ადამიანის გონებრივი საქმიანობა ორ სახედ 
იყოფოდა: სიბრძნედ და ოსტატობად. პოეზიას ადრე ოსტატო- 

ბას განაკუთვნებდნენ. ეს დარგი შემოქმედებითად არ 
ითვლებოდა და ამით პოეზიის ღირსება დამდაბლებული 
იყო. რუსთველმა რენესანსული გაგების კვალობაზე პოეზია 
სიბრძნის დარგად გამოაცხადა. ისიც გავიხსენოთ, რომ მაშინ 
186



არ იყო სოგადი გაგება ხელოვჩებისა, რომელიც გააერთია- 

ნებდა ხელოვნების ყველა დარგს. 
რუსთაველმა საერო პოეზსია ანუ შაირობა საღვთოდ 

მიიჩნია და ამით საერო პოესია დიდად აამაღლა. მაშინ 
საღვთოდ მხოლოდ სასულიერო პოეზია უნდა ჩათვლილიყო. 
რუსთველის სიტევით, შაირობა „საღმრთიოა, საღმრთოდ 

გასაგონი, მსმენელთათვის დიდი მარგი“. რუსთველი ამქვეყჟ- 
ნიურ სიყვარულ“სეც ამასვე ამბობს. მეგობრობასაც ,,სენაა- 
რით, ფიცით“ განმტკიცებულად თელის. ასე რომ, ყოველივე 

მაღალადამიანური სლვთო რამაა. საღვთო და ამქვეყნიური 
გაუთიშავია. პოესია „საღმრთოდ გასაგონია“, მაგრამ „აქაცა 

ეამების, ვინცა ისმენს კაცი ვარგი“. 
პოეზსიის ღირსებაა სიტყვის დამორჩილება. პოეზია ამქვეყ- 

ნიური ბედნიერების მომნიჭებელია. ვითარცა მშვენიერება, 

არის „ტომი გვართა ზხენათა“, ისევე, როგორც სიყვარული. 
იგი სიბრძნისკენ სწრაფვაა. აი, როგორ ერთიანდება მასში 

ყოველი „ტომი გვართა ზენათა“: სიბრძნე, მშვენიერება და 

სიყვარული. სიკეთე კი პოესიის უმაღლესი დანიშნულებაა. 

სიკეთე, ანუ სულის სიწმინდე, როგორც რუსთაველმა ბრძანა, 
თვით პოეტურ “'მთაგონებას მოაქვს. 

და ბოლოს, ყველა ეს ღირსება ამაოა, თუ პოეზიას არ 

„ისმენს კაცი ვარგი“. რუსთაველმა აქ მკითხველი შემოიყვანა 

და თავისთავად ეს არ იყო სიახლე. სიახლე ის იყო, რომ 
ღირსებად ითვლებოდა პოეზიის ამქვეყნიური დანიშნულების 

კარგი გაგება და იმ სიამოვნების შეგრძნება, რომელსაც 
ჭეშმარიტი პოეზსია უნდა ანიჭებდეს ღირსეულ მკითხველს. 

პოეჭიის სახეეგი 

რუსთაველი პოეზიის ოთხ სახეს გამოყოფს. იქნებ უფრო 
ზუსტი იყოს, ვთქვათ – მოშაირეთა-ოთხ წყებასო. პირველია 
ერთი-ორი ლექსის მთქმელი. მელექსე. პოეზიას თავისი 
ცდუნება აქვს და ასეთი მელექსეც თავს ნამდვილ პოეტად 
თვლის. ამაოა მისი გადარწმუნებაო, – ამბობს რუსთაველი. 
არიან ისეთი მელექსეებიც, რომლებსაც არ ძალუძთ მაღალი 
გრძნობების აღძვრა, ვერც ერთი მათი სიტყვა გულს ვერა 

I§7



სწვდება. არც მათი „ცოტაი ლექსი“ ჩაითვლება ნამდვილ 
პოესიადო. მესამეა სალაღობო და სახუმარო პოეზია, რომე- 
ლიც ერთგვარ სიამოვნებას გვანიჭებს, როცა კარგადაა 
თქმულიო. „ჩვენ მათიცა გვეამების, რაცა ოდენ თქვან 
ნათელადღ“. თუმცა ნამდვილ პოესიამდე ესეც- შორსააო. 

ნამდვილი პოეტია ის, ვინც ვრცელ ეპიკურ ნაწარმოებს 

ქმნისო, – ასეთია მისი დასკვნა რუსთაველმა საკმაოდ 
მკაცრად დაიწუნა ლირიკა. რუსთაველი აქ აშკარად ცალ- 
მხრივია. გასაგებია, რომ ეპიკურ პოეზიას იწონებს, მაგრამ 
ის ფაქტიურად ადგილს აღარ ტოეებს ლირიკისათვის. არა 
ცნობს მის ღირსებას. ეს ტენდენციური აზრია. თითქოსდა, 
არც ჰიმნოგრაფია გახსენებია და არც სპარსული ლირიკა, 
რომელსაც. იმ დროს დიდზსე დიდი წარმატებანი ჰქონდა 

მოპოვებული. ალბათ, რუსთაველი დაწუნებულ პოეტებში 
არ იგულისმებდა ქართველ მეხოტბეებს. 

რუსთაველს პოეზიის უმთავრეს ღირსებად მიაჩნია 
სინათლე და მონუმენტურობა. ეს ეპოქის საეთო ესთეტიკური 
მრწამსია. მონუმენტურია გელათის მთავარი ფრესკა, თვით 
მთელი გელათის ხუროთმოძღვრული ანსამბლი, გეგუთის 

მეფეთა სასახლე, ალავერდი და სახულის ხატის კარედი. 
მონუმენტურია ქართული საგალობელი. ამ ფონსე უფრო 
ნათელია რუსთაველის შეხედულება, დიდი ნაწარმოების 
შემქმნელია ნამდვილი პოეტიო: 

„მოშაირე არა ჰქვიან, ვერას იტყვის ვინცა გრძელად'. 

შეიძლება ეს რუსთველის გავლენით მოხდა, ან არადა, 
შეიძლება ეს იყოს ქართული ლიტერატურის საერთო 
ტენდენცია, მაგრამ ფაქტია, რომ ამის შემდეგ ქართული 
ლირიკის განვითარება დიდხანს შეფერსდა. ეპოსი უფრო 
განვითარდა. მხოლოდ დ. გურამიშვილის და ნ. ბარათაშვი- 

ლის შემოქმედებაში აღინიშნა ქართული ლირიკის ნამდვილი 
აღმავლობა. მათ თვით რუსთაველის მოსაწონი ლირიკული 

შედევრები შექმნეს. · 

188



„ვეფხისტყაოსნის“ მხატვრული. სამყარო 

სათაური – მსატვრული სასე 

რ·უსთაველის პოემა სათაურიდანვე მხატვრული სახით იწყება. 
ვეფხისტყაოსანი მხატვრული სახეა და არა პოემის უბრალო 
სახელწოდება. ამ სახის მხატვრული შინაარსი პოემიდან ჩაჩს. 

თუ ვინაა ვეფხისტყაოსანი, ამას ტარიელის პირველივე 
გამოჩენისთანავე ვიგებთ: 

„მას ტანსა კაბა ემოსა გარე-თმა ეეფხის ტყავისა, 
ვეფხის ტყავისა ქუდივე იყო სარქმელი თავისა“. 
ვეფხისტყაოსანი ტარიელია. ამიტომ შემთხვევითი არაა, 

რომ პოემის ხალხურ ვარიანტს პირდაპირ ,ტარიელიანი“ 
ჰქვია. მაგრამ ამ სახეში მხოლოდ ტარიელი როდი ჩანს. 
მისი შინაარსი უფრო საერთოა. ტარიელთან ერთად იგი 
გულისხმობს ნესტანსაც. ვეფხისტყაოსანი ტარიელია, მაგრამ 

თვით ვეფხვის ტყავი ნესტანის სიმბოლოა. ამრიგად, ვეფხის- 
ტყაოსანი გულისხმობს ტარიელს, ხოლო პირდაპირი 

სიმბოლიკით ნესტანს. ამ მხატვრულ სახეში პოემის ორი 

ყველასე მთავარი პერსონაუჟუია გამოხატული. 

ვეფხვის ტყავი რომ ნესტანის სიმბოლოა ტარიელისათეის. 

ეს მისივე სიტყვებიდან ჩანს: 
„რომე ვე·ფხვი შვენიერი სახედ მისად დამისახავეს, 
ამად მიყვარს ტყავი მისი, კაბად ჩემად მომინახავს“. 

თუ როგორ იქცა ვეფხვის ტყავი ნესტანის სიმბოლოდ, 

ესეც პოემიდან ირკვევა. : · 
ტარიელს შეატყობინეს, რომ მეფე ნესტანის გათხოეებას 

აპირებსო. იგი სათათბიროდ გადაწყვეტილ საქმეზე მიიწვიეს. 

ტარიელი იძულებული იყო გარეგნულად დათანხმებულიყო, 
რომ შემდეგ რაიმე ეღონათ. ნესტანმა ტარიელის ჩანაფიქრი 
არ იცოდა და სასტიკად განრისხდა. როცა მასთან შევედი, 

»ქვე წვა, ვით კლდისა ნაპრალსა ეეფხვი პირგამეხებულიო“, – 
იგონებს ტარიელი. აქედან ჩაამახსოვრდა მას ნესტანი 
ვეფხვის სახით. 

ეს ის მომენტია, რომელმაც გამოიწვია ,ვეფხისტყაოსნის“ 
მთელი შემდგი ამბები. ეს განცდაც ერთ-ერთი ყველაზსე მძაფრი 
განცდაა. ნესტა·ნის მრისხანება აქ უმაღლეს ზღვარს აღწევს. 

189



მისი მრისხანება ვეფსვის პირგამეხებადაა წარმოდგენილი. 
განრისსება სხვაგვარი სიმბოლიკითაც შეიძლებოდა 
გამოხატულიყო, მაგრამ უნდა გამოჩენილიყო, რომ მრისხანე- 
ბისდა მიუხედავად, ნესტანი არ კარგავდა დიდ მომსიბვლე- 
ლობას. ერთ სახეში უნდა გაერთიანებულიყო მრისხანება და 
გრაციოსულიობა, რასაც შეესაბამებოდა სწორედ ვეფხვის სახე. 

ვეფხეის ტყავი ტარიელისათვის დაკარაული ნესტანის 
სიმბოლოა. ამდენად, პოემის სათაურით გაცსადებულია, რომ 
ის ასასავს ტარიელისა და დაკარგული ნესტანის ამბებს. 
ვეფხვის სიჭრელეც, – ყვითელი, შავი სოლებით, – მწუხარებისა 
და დაუოკებელი სიყვარულის სიმბოლო “შეიძლება იყოს. 
შემდეგ: ნესტანის ძებნისას ვეფხეთან შეხვედრა ტარიელში 
ძველს გრძნობებს აცხოველებს; იგი ჰყვება: 

„რასომსაცა ვამშეიდებდი, ვეფხვი ვერად დავამშვიდე, 

გავგულისდი, მოვიქნიე, ვჰკარ მიწასა, დავაწყვიდე, 
მომეგონა, ოდეს ჩემსა საყვარელსა წავეკიდე; 

სულნი სრულად არ ამომხდეს, რად გიკვირს თუ ცრემლსა 

ვჰღვრიდე?!“ 
ვეფხის ტყავი სატრფოს განასახიერებს, მაგრამ უფრო 

ზუსტი იქნება, თ.უ ვიტყვით, რომ იგი გმირის განწყობილების 
სიმბოლოა, ტარიელის განცდათა მაჩვენებელია: ტარიელს 
თან. ახლავს ნესტანის მოგონება. 

სათაურიდან ჩანს პოემის მთავარი მოტივი და მთავარი 
პერსონაჟები. ტარიელი სახელდებულია ნესტანის სიმბოლო- 
თი. იგი ნესტანის სიმბოლოთია გასხივოსნებული. წინა 
პლანზეა ნესატანი. დაკარგული ნესტანის სახის მატარებელი 
– ასე ეწოდება ტარიელს. სხვაგვარად ეს ნიშნავს: ტარიელი 
– ნესტანის მიჯნური. ვეფხისტყაოსნობა, ასე ვთქვათ, 
ორსაფეხუროვანი სიმბოლიკაა: ვეფხვის ტყავი განასახოვნებს 
ნეტანს და შემდეგ მთელი ეს სახე ტარიელს გამოსატაეს: 

ვეფხვის ტყავი, როგორც გმირის განცდების სიმბოლო, 
რუსთველის მიერ შექმნილი სახეა და იგი არ უნდა ჩაითვალოს 
მოარულ ალეგორიად,; თუმცა გარეგნულად მსგავსი რამ 
სხვაგანაც შეგვხვდება. იგი ტრაგიკული განცდის გამომხატველია. 

ვეფხისტყაოსნობა ტარიელის ტრაგედიაა. ამიტომ, შეიძ- 
ლება ითქვას, ტარიელის მიზანია არ იყოს.ვეფხისტყაოსანი. 
პოემა მთავრდება ბედნიერებით. 
190



ტარიელის ვეფხისტყაოსნობა, ხომ არ უნდა მთავრდებოდეს 
პოემა? ვფიქრობთ, რომ – არა. რუსთველური სიყვარული, 
აღმოსავლური სუფისტურ-მისტიკური სიყვარულისაგან გან- 
სხვავებით, ითვალისწინებს სატრფოთა საბოლოო სიახლო- 
ვეს, მეუღლეობას. ეს კი საჭიროს ხდის ნესტან-ტარიელის 
ქაჯეთის ციხეში შეყრის შემდეგდროინდელ "ხოგ ამბებსაც. 

ასე ამთლიანებს პოემის სიუჟეტურ ხაზს მხატვრული 
სახე – ვეფსისტყაოსნი. ამიტომ ვამბობთ, რომ იგი არაა 
პოემის უბრალო სახელდება და მასში, ვითარცა მხატევრულ 
სახეში, აირეკლება მთელი ნაწარმოების შინაარსი. 

ფაგულა 

ფაბულა ამბავსა ჰქვია. ჟს ის ამბავია, რომელსაც მწერალი 
იყენებს. მას ზოგჯერ ხალხიდან იღებს, სოგჯერ ისტორიიდან, 
ხშირად თვითონევე ქმნის. შემდეგ იმ მშრალ ამბავს მწერალი 
მხატვრულად შესახამს ხორცს. მხატვრულად ხორცშესხმული 
ფაბულა სიუჟეტია. ჩვენ ხშირად ფაბულის მაგივრად სიუჟეტს 
გამბობთ, რაც არასწორია. სიუჟეტი მხატვრული სინამდვილეა, 

ფაბულა ჯერ კიდევ არაა მხატვრული რაობა. ხანაც ფაბულის 

მაგივრად შინაარსსაც ხმარობენ. ესეც შეცდომაა. 

»მვეფხისტყაოსნის“ შინაარსი მთელი მისი მხატვრული 
სამყაროა. ის მხატვრული ნაწარმოებია და მხატვრულ 
ნაწარმოებს შინაარსიც მხატვრული უნდა ჰქონდეს. 

„ვმეფხისტყაოსნის“ ფაბულა არაა რაღაც განსაკუთრე- 
ბული. საინტერესოა პოემის სიუჟეტი, მისი კომპოზიცია, 
მხატვრული სახეები, პოეტური წარმოდგენები, მხატვრული 
აზრი ამ პოემისა. ჩვენ ,,კვეფხისტყაოსანზე“ უფრო საინტერესო 

არაერთი ამბავი გვსმენია, მაგრამ ეს არაა გადამწყვეტი. 
საერთოდ, უმეტესწილად ფაბულა არ განსაზღვრავს 

ნაწარმოებთა ღირსებას. ნაწარმოების ღირსებას განსაჭსღვრავს 
ის, თუ როგორაა დამუშავებული ფაბულა. ნაწარმოების 
ღირსებას რომ ფაბულა განსაზსღვრავდეს, დეტექტურ 
თხზულებებზე უკეთესი მწერლობა არ უნდა არსებულიყო. 

ხშირად არადეტექტურ ნაწარმოებებსაც საიჩტერესო ფაბ'უ- 

191



ლა აქვთ. ძალშე საინტერესო ამბებს ჰყვებიან ა. დიუმა, ჟიულ 
ვერნი ან ჟორუ სიმენონი, მაგრამ სტენდალზე, პრუსტსა და 
დოსტოევსკიზე წინ ვერ დადგებიან. არც დანტეს „ღვთაებრივ 
კომედიას“, არც გოეთეს „ფაუსტს“ მოეპოვება განსაკუთრებული 
ფაბულა. ბეერი მწერალი არცკი აქცევდა დიდ :|ურადღებას 
ფაბულას. მთავარი იყო წარმოსახვა და მისი განსახოვნება. 
მთავარია, თუნდაც სულ უბრალო ამბავში რა აზხრი იყო 
ჩადებული, როგორი იყო მხატრული ენა. აი, ესაა მთავარი. 

ისიც კი ცნობილია, რომ ბევრ დიდ მწერალს საერთოდ 
უჭირდა ფაბულის მოგონება. არსებობს ამგვარი გადმოცემა. 
გოგოლს უთხოენია პუშკინისათვის: კარგი ტიპები მყავს 
მოფიქრებული, მაგრამ ამბავი ვერ მომიგონებია, რომ მასში ეს 
ტიპები ჩავრთოო. პუშკინს ურჩევია: ერთ-ერთი პერსონაჟი რაღაც 
მისნით ამოგსაურე რუსეთის პროეინციებში, რომ ამ ტიპებთან 

შეხვედრის საშუალება ჰქონდესო. ასე შეიქმნა რუსული 
ლიტერატურის შედევრი გოგოლის „მკვდარი სულები“. 

შექსპირის თითქმის არც-. ერთი პიესის აშბავი არაა 
ორიგინალური. ისინი აღებულია ან ძველი ისტორიებიდაი, ანდა 
იტალიური ქრონიკებიდან. ცხადია, შექსპირის პიესათა ღირსება 
ამით სრულიად არა მცირდება. გოეთეს ,ფაუსტის“ ფაბულაც 
არაორიგინალურია. ამ ფაბულაზე ბეევრს უწერია. მაგრამ დარჩა 
გოეთეს ,ფაუსტი“ ვითარცა მაღალმხატვრული ნიმუში. 

ამგვარად, „ვეფხისტყაოსნის“ მხატვრული ღირსება არ 
შეიძლება იმით განისასღვროს, ორიგინალურია თუ არა 
მისი ფაბულა. თუ ჩვენ მაინც „ვეფსისტყაოსნის“ ფაბულის 
წარმოშობაზე ვისაუბრებთ, ეს არ შეეხება პოემის ღირსებას. 

ამიტომ ამაო იყო ის სინანული, რომელიც გამოიწვია 
ნ.მარის მიერ „ვეფხისტყაოსნის“ ფაბულის სპარსულად 
გამოცხადებამ. პოემის ღირსებას არაფერს დააკლებდა, მისი 
ფაბულა სპარსულიც რომ ყოფილიყო. თუმცა ჰპოემის 

ფაბულა არაა სპარსული. 
ყოველივე სემოთქმული დავუკავშიროთ რუსთველის 

ცნობილ სტროფს: 
„ესე ამბაეი სპარსული, ქართულად ნათარგმანები, 

ვით მარტალიტი ობოლი, ხელის-ხელ საგოგმანები, 

ვპოვე და ლექსად გარდავთქვი, საქმე ვქმენ საყოყმანები. 

ჩემმან ხელმქმნელმან დამმართოს ლაღმან და ლამა'სმანნები“. 

192



სშირად ეს სიტყეები ასე პირდაჰპირ ესმოდათ: ეს ამბავი, 
ანუ ამბავი, რომელიც პოემაშძა მოთხრობილი, სპარსულია, 
იგი ქართულადაა ნათარგმნი. იშვიათი და ყველას მოსაწონი 
ამბავი მე ვიპოვე, ლექსად გავაწყვე და ამით საჩოთირო 
საქმე ჩავიდინე, ამიტომ „ჩემ ხელ-მქმნელს“, ანუ თამარს, 
ეთხოვ ამის ნება დამრთოსო. 5 

ვინც ასე გაიგებდა რუსთაველის სიტყეების ასრს, 
ბუნებრივია, პოემის ფაბულასაც სპარსულად მიიჩნეედა. 
ასეთი გაგება ძველადაც იყო და დღესაც არსებობს. 
ძვ[·ჭლთაგანეე იწყეს მსგავსი ამბის ძებნა სპარსულ მწერლო- 
ბაში ან თქმულებებში, მაგრამ ამაოდ. 

1712 წელს მეფე-პოეტმა და მწიგნობარმა ვახტანგ მეექვსემ 

',ვეფხისტყაოსანი“ დაბეჭდა. მას თავისი „თარგმანი“, ანუ 
განმარტება დაურთო. აქ ვახტანგი წერდა: სპარსეთში ასეთი 

ამბავი არ მოიჰპოვება, რუსთაველმა ამბავიც თვითონ მოიგონა 
და ლექსადაც თვითონ გააწყოო. ვახტანგი კარგად-იცნობდა 
სპარსეთს, მის მწერლობას და მას დაეჯერებოდა. 

მაგრამ, ვოქვათ, მართლაც არ იყო ამგვარი ამბავი 
სპარსეთში. მართლაც არ გამოუყენებია რუსთაველს 
სპარსული ამბავი. მაინც შეიძლებოდა თუ არა მას ეთქვა 

სემორე სიტყვები? 
ასეთი რამ სდება ლიტერატურაში. ეს ცნობილი ხერხია, 

მწერლები ხშირად თავის მოგონილ ფაბულას უცხო ამბად 

აცხადებენ. ამით სურთ უფრო თავისუფლად თქვან თავიანთი 

სათქმელი. ასეთი ხერხი აქვს გამოყენებული ცნობილ ფრანგ 
მწერალს მონტესკიეს თავის „სპარსულ წერილებში“. მონტეს- 
კიე წერს, თითქოს ის სპარსეთიდან გამოგზაენილ წერილებს 
აქვეყნებს. სინამდვილეში, ეს მოგონილია. აქ მხოლოდ 
საფრანგეთის ამბებია მოთხრობილი. (მარი ბროსე). შორს 
რომ აღარ წავიდეთ, ბესიკის იუმორისტული პოემა „რძალ- 
დედამთილიანი“ გავისსენოთ. -ბესიკი ამბობს: სამარყანდს 
ვიყავ და ეს ამბავიც იქ გავიგეთ. ჩვენ ვიცით, რომ ბესიკი 
სამარყანდში არასდროს ყოფილა. თანაც ასეთი ამბების 
გასაგებად “სამარყანდში წასვლა არ იყო აუცილებელი. 
სამარყანდში წასვლა იუმორითაა ნათქვამი, თითქოსდა, 
ამგვარი ამბები ჩვენში ხომ არა ხდებაო. 

რუსთაველსაც შეეძლო ასევე გაეუცხოურებინა პოემის 

193



ამბავი და სპარსულად გამოეცხადებინა. 
მაგრამ ეფიქრობთ, რომ “სემორე სტროფში სულ 

სხვაგვარი ა'ხრია. 

საქმე ისაა, რომ სიტყვა „სპარსული“ ძველად აღნიშნავდა 

არა მსოლოდ წარმოშობით სპარსულს, არამედ გამონაგონს. 
„სპარსული ამბავი“ კი ნიშნავდა გამონაგონ ამბაეს, შეთ- 
ხსულ ფაბულას,. ანუ ისეთ ამბავს, რომელიც ნამდვილად 
არ იყო მომსდარი, არ იყო ისტორიული. ასე რომ, რუსთაველ- 
საც „სპარსული ამბავი“ შეეძლო ამ აზრით ეხმარა, რაკიღა 

ის ისტორიას მსატვრულად და არაპირდაპირ ასახავდა. 
მაგრამ ასეთი გამოთქმა ხომ შეიძლება სადაურობაზედაც 

მიუთითებდეს? 
მაინკცკ რომელი ასრით ხმარობს რ·უსთაველი სიტყვა 

„სპარსულს“, ამბის წარმოშობის მნიშვნელობით თუ 

გამონაგონი ამბის აღსანიშნავად? 
დავუკვირდეთ თვით პოემას: ,„ვეფხისტყაოსანში“ შექებულია 

ინდოელები, არაბები, დამცირებულია სპარსელები, და განა 
ლოგიკური იქნება, ვიფიქროთ, რუსთაველს ეთქვა, ასეთი ამბავი 
წარმოშობით სპარსულიაო?! ამიტომ ,„სპარსული“ აქ მხოლოდ 
“გამონაგონს უნდა ნიშნავდეს. რუსთაველი ამბობს, რომ ეს ამბავი 
თავისი ლიტერატურული ხასიათითაა სპარსულიო, სპარსული 
ტიპის ამბავიო. რადგან გამონაგონია; მას სპარსულ 
ლიტერატურაში სწორედ -გამონაგონი ამბები ეგულებოდა. 

ამგვარად, „ესე ამბავი სპარსული“, ერთი თვალსაზრისით, 
წარმოშობაზე კი არ მიგვითითებს, არამედ ამბის ლიტერატუ- 
რულ ბუნებაზე. ეს ნიშნავს, რომ ამბავი გმონაგონია. 

მაგრამ ამის შემდეგ. ნათქვამია: ესე ამბავი „ქართულად 
ნათარგმანები“ იყო. ქართულად ,ნათარგმანები“ დღეს ჩვენ 
გვესმის როგორც თარგმნილი. ძველად კი ეს სიტყვა ნიშნავდა 
გაგებულს, განმარტებულს. „ქართულად ნათარგმანების“ 
კი გულისხმობდა გააზრებულს და გაგებულს ქართველთა 
თვალსაზრისით. 

ხოლო მთელი სტრიქონი - „ესე ამბავი სპარსული, 
ქართულად. ·:ნათარგმანები“- ამგვარად უნდა გავიგოთ: ეს 
ამბავი გამონაგონია, სპარსულია .თავისი ლიტერატურული 
ბუნებით, მაგრმ გააზრებულია ქართული თვალსაზრისით. 

შემდეგ ნათქვამია: „ვპოვეო“ ეს ამბავი. სად შეიძლებოდა 
194 L



ეპოვა პოეტს ეს ამბავი? ცხადია, ქართულ სინამდვილეში. 
რადგანაც ის, რასაც პოემის ფაბულა გვიყვება. ასახავს 
იამარისდროინდელი საქართველოს ამბებს. მაგრამ ეს ამბავი. 
მემატიანის სისუსტით როდია გადმოცემული. აქ ქართული 
სინამდვილის მხატვრული ასახვაა. აქაა გიორგი მესამის მიერ 
თამარის გამეფების ანარეკლი. ასევეა ჩაქსოვილი ქართული 
სინამდვილე ინდოეთის სამეფოს ამბებში. რაც მთავარია, 
„ვეფხისტყაოსნის“ ქვეყნებში პატრონემური სახელმწიფოებრივი 
წყობილებაა, რაც არ იყო არც იმდროინდელ არაბეთში და 
არც ინდოეთში და იყო საქართველოში. აკთანდილზე ნათქვამი 

– „ყმა ტკბილი და ტკბილ-ქართული“ კარგად გვიჩვენებს, 
რომ მისი არაბობა მხატვრული პირობითობაა. 

თამარის ამბები იმ დროს საქვეყნოდ იყო გავრცელებული. 
ისტორიკ(_··სები მოგვითხრობენ, თუ როგორ სღაპრულად 
ჰყვებოდნენ მაშინ თამარის ამბებს. თამარის პიროვნება 
ლეგენდებით შეიმოსა. მისი ამბები მოარული გახდა. ამიტომ, 
ბუნებრივია, თუ ეს ხელიხელსაგოგმანები ამბები რ'უსთაველ- 
მა გამოიყენა. მაგრამ თამარი პირდაპირ კი არ შეუქია, მისი 
სასე პოემაში „შეფარვით“ გამოიხატა. ნესტანისა და თინათი- 
ნის სახეებში განსახოვნებულია თამარი. საერთოდ, რუსთა- 

ვმელი არსად არ იმეორებს არც ისტორიულ პირებსა და 

არც ისტორიულ გარემოს. ერთიცა და მეორეც გამონაგოჩი 
ფაბულითაა ასახული. 

ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი სიახლე, რაც რენესაჩსულ- 
მა ესთეტიკამ დაამკვიდრა, ეს იყო ნაწარმოებებში გამონაგო- 

ნი სინამდვილის შემოტანა. ეს დიდ გარდატეხას მოსწავებდა. 

ადრეული ხელოვნება ასახავდა მხოლოდ ისტორიულ ან 
ისტორიულად მიჩნეულ ფაქტებს (გავიხსენოთ აგიოგრაფია 

ან ფრესკა). ეს ნიშნავდა, რომ მწერალს თვითონ კი არ 
უნდა შეექმნა მხატერული სინამდვილე, არამედ ღვთის მიერ 
გამორჩეული პიროვნებანი უნდა აესახა. რენესანსულმა 

მწერლობამ ეს პრინციპი შეცვალა, ამიერიდაჩ თვით 
ხელოვანი ქმნის ახალ სინამდვილეს, გამონაგონ სინამდვი- 
ლეს, თვით გეთავაზობს, თუ რა 'უნდა იყოს გასაიღეალებელი. 
ამიერიდან ხელოვანი ჭეშმარიტი შემოქმედი ხდება. 

ამგვარ ესთეტიკურ პრინციპს მიჰყვება რუსთაველიც და 
ამგვარივეა „ვეფხისტყაოსნის“ ფაბულაც. 

, 195



„მეფხისტყაოსნის“ მსატჭრული შინაარსი 

„რომელმან შექმნა სამყარო ძალითა მით ·პლიერითა, 

სეგარდმო არსნი სულითა ყვნა სეცით მონაბერითა, 

ჩვენ, კაცთა, მოგეცა ქეეყანა, გვაქეს უთვალავი ფერითა, 
- მისგან არს ყოვლი ხელმწიფე სახითა მის მიერითა“. 
ასეთია სამყაროს შექმნის რუსთველური წარმოდგენა. 
ჩვეულებრივ, ამას მოჰყვებოდა ხოლმე უძველესი 

ბიბლიური თხრობა, რათა სამყაროს შექმნა ისტორიასთან 

დაეკავშირებინათ. „ვეფხისტყაოსანში“ კი ამას აგრძელებს 
რუსთაველის მიერ შექმნილი მხატვრული სინამდვილე. 

ასე იქმნება მთელი სამყაროს რუსთველური მხატვრული 
სისტემა. 

მაგრამ შევხედოთ სამყაროს შექმნის რუსთველურ სურათს. 
პირველივე სიტყევა, რომელიც ღმერთს გულისხმობს, 

თავისებურია. „,რომელმან“ ღმერთს ისე აღნიშნავს, რომ 
არაფერს ამბობს მასზე. ეს არის „რაღაც“ გაურკვევლობა, 
ყოველგვარ განმარტებებზე მაღლამდგომი. ფაქტიურად ეს 
ღმერთის ცოდნაც არაა. ეს არის „რაღაცის“ შინაგანი 
შეგრძნება, იდუმალებით გამსჭვალვა. ამნაირი გაგება ალბათ 
არეოპაგიტიდან მოდის. სემოთ ვთქვით, რომ დიონისე 
არეოპაგელის ესთეტიკა რუსთაველშზე გავლენას ახდენდა. 
აქაც ჩანს მისი გავლენა. ! 
„შექმნა“ - ნიშნავს, რომ ღმერთის მოქმედება ადამიანის 
მსგავსადაა დახასიათებული. ღმერთი პიროვნებადაა 
მიჩნეული. ეს უკვე ბიბლიური გაგებაა. „სხვა გაგებით 
იტყოდნენ: ღმერთი საწყისიაო ყოველივესი, ისაა 
ყვეელაფრის პირველწყარო, მიზეზი, საფუძველიო. მაშინ 
მისი ადამიანური ქმედება აღარ გამოჩნდებოდა. 
რენესანსს ადამიანურად მოქმედი ღმერთი იზიდავდა. 
და ასე დაესესხა იგი ბიბლიას. 

„სამშარო“ არ ნიშნავს იმას, როგორც დღეს გეესმის. 
დღეს სამყარო გულისხმობს ყველაფერს, ქვეყნიერებასაც 
და ზეცასაც, რუსთაველი კი ამ სიტყვას უფრო კონკრეტული 
მნიშვნელობით ხმარობს. „სამყარო“ ნიშნავს უმაღლეს 
ზეციურ სფეროს, ყველაზე მაღალ ცას. ეს ცა მყარია და 
უცვლელი. ამიტომაც ეწოდა მას სამყარო, ანუ სიმყარის 
196



ადგილი. ასევე განმარტავს ამ სიტყვას სულხან-საბაც. ამ 
შემთხვევაში რუსთაველი ისეთ მოძღვრებას მიძყვება, 
რომლის მიხედვით, ყე:;ვლაფერი საფეხურებრივად შეიქმნა. 
ყეელაზე· პირველად შექმნილია სამყარო, ანუ უმაღლესი 
სეცა, როგორ ეს პტოლემაოსის მოძღვრებაშია. 

„არსნი სამყაროს “შემდეგ შეიქმნა. არსნი პირველი, 
არსებანია, აჩუ იდეებია. ეს გულისხმობს, რომ, რაც კი რამ 
არსებობს, ყველაფრის შესაბამისად თავდაპირველად შეიქმნა 
მათი ზოგადი სახეები და ისინი დამკვიდრდნენ სამყაროში, 
ანუ მყარ ცაზე, რომელიც წარმოადგენდა არსთა სამყოფს. 

ამის შემდეგ „ქვეყანა“ იქმნება. „ქვეყანა“ კი ის სფეროა, 
რომელშიაც ადამიანი ცხოვრობს და რომელსაც ადამიანის 
გონება სწვდება. „ქვეყანა“ „უთვალავი ფერის“ შემცველია. 
იგი შექმნილია ადამიანთათვის. ამიტომ ქევეყნის შემდეგ 
იგულისმება ადამიანის შექმნაც და შექმნა „სახედ და ხატად 
ღმრთისა“, თუმცა ეს რუსთველთან ხელმწიფესეა ნათქვამი. 
მთელი სამყაროს შექმნის მიზანი ადამიანია. ეს რენესანსული 
აზრია, რადგან რუსთველისთვის ადამიანია ცენტრი სამყაროსი. 

სამყაროს “შექმნა სამსაფეხუროვნად ხდება: ჯერ 
უმაღლესი ზსეცა, მერე არსნი და ბოლოს ქვეყაჩა, – ასეთი 
საფეხურებრივი წარმოდგენით რუსთაველი პლატონს უახ- 
ლოქდება. ასე არაა ბიბლიაში. აქ გამოყენებულია დიონისეს, 
პტოლემაიოსისა და პლატონის შეხედულებანიც, მაგრამ 
რუსთაველი მათ უბრალო ჯამს როდი გვთავახობს. 
რუსთაველი მათი საშუალებით სამყაროს წარმოშობის 
საკუთარ მაღალმხატერულ სურათს ქმნის. ამ გრანდიოსულ 
წარმოდგენაში იკარგება მისი წყაროები და იქმნება ახალი 
მხატვრული სინამდვილე. 

ამიტომ ნუ ვიფიქრებთ, რომ რუსთაველის გაგებისათვის 
საკმარისია მისი წყაროების ცოდნა. ასე არაა. მთავარია, 
თუ როგორაა გამოყენებული ეს წყაროები და კიდევ უფრო 
მნიშვნელოვანია მისი მხატერული სახეების მოლიანობა. 

ჩვენ ამის საჩვენებლად აქ მხოლოდ ერთი სტროფი 
განვიხილეთ. ამ ერთმა სტროფმა კი გვიჩვენა, რამდენი რამ 
გამოუყენებია რუსთაველს. 

ეს მაინც სღვაში წვეთია. მოელი პოემა კიდევ უფრო 
გვიჩვენებს ამას. მაგრამ, როგორც ჩვენი წინაპრები იტყოდნენ. 

197



მდინარის გემოს გაგება მცირე ჭურჭლითაც შეიძლება. 

კიდევ ერთი მაგალითი. 
ელიტ'ურია ქართული რენესანსული კულტ'ურა. უმაღლესი 

არისტოკრატიის წარმომადგენელია თვით რუსთავლიც: მისი 
შინაგანი სულიერი კულტურა მტკიცებას არ საჭიროებს. 

ამის მაჩვენებელია მთელი. „ვეფხვისტყაოსანი“. მაგრამ 

ვნახოთ, თუ როგორ ვლინდება ეს გარეგნულად, თუნდაც 
ფორმალურად. | 

პოემის დასაწყისში ღმერთის შემდეგ უნდა შექებულიყო 

მეფე. თამართან ერთად მოხსენებული უნდა ყოფილიყო 

დავით სოსლანიც. მაგრამ დავითი მეფედ ითვლებოდა მხო- 
ლოდ იმდენად, რამდენადაც თამარის მეუღლე იყო. რუსთა- 

ველს ფეოდალური ეთიკეტი, ანუ ფორმალური წესი და 

რიგი, სრულყოფილად უნდა დაეცვა. უპირველესად უნღა 
განედიდებინა თამარი ისე, რომ დავით სოსლანი არ დაეჩ- 

რდილა. მაგრამ რომელი მოესსენიებინა პირველად? დავითის 
პირველად მოხსენიება ეთიკეტს დაარღვევდა, არ მოსსენიება 
მის ღირსებას დაამდაბლებდა. რუსთველს ეთიკეტის მთელი 

ფორმალობა დაუცაევს, პირველად დავითი მოუსსენიებია 
ისე, რომ წინა პალანზე მაინც თამარი დარჩენილა. 

აი, როგორაა ეს მოწოდებული: 
„ვის შვენის, – ლომსა, – ხმარება შუბისა, ფარ-შიმშერისა, 

მეფისა მსისა თამარის, ღაწე-ბადახშ, თმა-გიშერისა, – 

მას არა ვიცი შევკადრო შესხმა ხოტბისა შე-რისა.. 

მისთა მჭვრეტელთა ყანდისა მირთმა ხამს მართ მი-შერისა“. 

დავით სოსლანი მოხსენიებულია, როგორც ლომი, მაგრამ 
ეს ლომი თამარის ლომია. თამარი მზეა, ლომი მწხის ხეედრია. 

ამას ისიც ერთვის, რომ პოემა ცხადდება თამარის ქებად. 
არისტოკრატიული რევერანსით შემოდის პოემაში შოთა 

რუსთაველი. 

ელიტურობის, უმაღლესი არისტოკრატულობის მიუხედა- 
ვად, „ვეფხისტყაოსანი“ უაღრესად ხალხურია. თვით რუსთა- 

ველს სასახლეთა სილამაზეზსე მეტად ისიდავს სილამასე 
ბუნების, ზეცისა და მიწის. ესაა საყოველთაო სილამაზე. 

198



" # 

„ვეფხისტყაოსნის“ სიუუეტი პროლოგის შემდეგ იწეება. 
აქედან ედება სათავე მოქმედებათა განვითარებას. 

სიუუეტის ერთი მონაკვეთია პოემის პირყვლი-ორი თავი: 
„ამბავი როსტევან არაბთა მეფისა“" და „როსტევან მეფისაგან 
და. ავთანდილისაგან ნადირობა“. ესენი ერთ მხატვრულ 

სახეს ქმნიან. 
ეს მონაკვეთი გარეგნულად, თითქოსდა, ერთფეროვანია, 

მაგრამ მასში დიდი შინაგანი მრავალფეროვნებაა. აქ ვლინდება 
ერთი მნიშვნელვანი მხატვრულ-ესთეტიკური კანონ·სომიერება. 

რომელიც მთელი პოემისთვისაა დამასასიათებელი. 
მის წარმოსაჩენად მივყვეთ სიუჟეტის განვითარებას. 

პირველი სტროფი, რომელშიაც როსტევანია დახასიათე- 

ბული, პოემას იწყებს ზეაწეული განწყობილებით. აქ რუსთა- 

ველი არ ქრიდება მაღალფარდოგნებას. როსტევანის დახასია- 

თება სასეიმო სიტყვასა ჰგავს. თითქოს სამეფო პალატაში 

შევდივართ და ვისმენთ მეფის სეიმურ სოტბას. როსტევანი 
ჩანს ოფიციალურ შეხვედრათა ბრწყინვალებით. იგი 
დღახასიათებულია როგორთც მეფე და არა როგორც ადამიანი. 

სტილი უფრო “სეაწეული ხდება, როცა რუსთაველს 

შეშოჰყაეს თინათინი. 
მის სახესთან ერთად წარმოგვიდგებიან მზე და მნათობთა 

ციურნი დასნი. ესაა ზეცად აღვლენილი ქება მეფის დიდებული 
ასულისა. მის სახელსაც პოეტი მზის ათინათს ადარებს და 

ყოველივე ამითაა გასხივოსნებული თინათინის სახე. 

მაგრამ აქ სრულდება ამაღლებული განწყობილება. ამის 

შემდეგ განწყობილება ეცემა.-შემოდის რაღაცნაირი სევდა. 

იგი ეუფლება მეფეს და მერე ეღება სხვებს. ბრძენ-კაცს 

სევდაც შეენის. რუსთაველი გრძნობს ფილოსოფიური სევდის 
მიმზიდველობას, რომელიც მოსდევს მეფის სიტყვებს: 

„რა ვარდმან მისი ყვეავილი გაახმოს, დაამჭნაროსა, 

იგი წავა და სხვა.მოვა ტურფასა საბაღნაროსა“. 

ეს სიბერის თანამდევი ბუნებრივი სევდაა. სევდა სევდას 
იწვევს და რუსთაველი მიჰყვება როსტევანის განწყობილებებს: 

„მე გარდავსულევარ, სიბერე მჭირს, ჭირთა უფრი ძნელია, 

დღეს არა,. სვალე მოეკვდები. სოფელი ასრე მქმნელია, 

რაღაა იგი სიცოიცხლე, რასაცა ასლავს ბნელია?!“ 

199



ასე გაღრმავდა დასაწყისში ერთგვარი სილამა'სით . შეფე- 

რილი სეედა. და როსტევანს იგი ნაღველად ექცა. ეს უკვე 
აღარაა სიბერესთან მშვიდი შერიგება. ახლა როსტევჟანის 
ფიქრი დამძიმდა. როსტევანმა მკვეთრად შეიგრძნო ადამიანის 

წინმდებარე, დიდი და გარდაუვალი უბედურება – ·სიკვდილი. 
სიკვდილს კი მისი ფილოსოფოსობა ვეღარა შველის. 
როსტევანი ჰუმანურობას მაინც არა კარგავს და ფიქრობს 
თავის ასულზე, მის გამეფებაზე. 

აქ ისეე იცვლება განწყობილება. სევდა უკან იხევს. 
ისევ ჩანს თინათინი. ვაზირები მას ასე ახასიათებენ: ,,შუქთა 
მისთაებრ საქმეცა მისი მზებრ განაცხადია, ლეკვი ლომისა 
სწორია, ძუ იყოს თუნდაც ხვადიაო“. ეს სიტყვები ეხმიანება 
თინათინის რუსთველისეულ დახასიათებას: თინათინი მზეაო. 
სადაც მზსეა, ჩნდება ლომის სიმბოლიკაც. აქვე ჩანს 

ავთანდილის სახე, „მსგავსი. მსისა და მთვარისა“. 

ვასირთა რჩევით, როსტევანმა თინათინი გაამეფა. კვლავ 
დგება სეაწეული, საზეიმო განწყობილება. მამას სამეფო 
ტახტისაკენ მიჰყავს თავისი ასული. თავისივე ხელდასხმით 
აკურთხა მეფედ. „ქალი მზეებრ სჭვრეტს ყოველთა ცნობითა 
სემხედველითა“..,იყავ წყნარი და ცნობილიო“, – არიგებდა 

მამა (მსგაეს სიტყვებს შემდგომში იმეორებს ტარიელი 
ნესტანის მიმართ: 

„შვიდისა წლისა შეიქმ·ნა ქალი წყნარი და ცნობილიო“). 

მოქმედებათა აღწერას სცვლის დარიგებანი. 
შემდეგ საჩუქრების გაცემა, უხზომო ლხინი და მხიარულებაა. 
მოულოდნელად განწყობილება ისევ იცვლება. ნადიმზე 

მეფეს უცებ სევდა მოიცავს. ყველას უკვირს მეფის მწუხა- 
რება. ავთანდილსა და სოგრატს სურთ, მეფეს შეჰკადრონ 
კითხვა, თუ რა-· არის სევდის მიზესიო. რუსთაველი დიდი 
რეალიზმით აღწერს ამას. ავთანდილმა და სოგრატმა შეივსეს 
ჭიქები და წყნარად მიუახლოვდნენ მეფეს. ღიმილით 
მიუსხდნენ გვერდით და სალაღობო სიტყვებით შეეხუმრნენ: 
ნაღველი- დიდიალი საჩუქრების გაცემამ ხომ არ მოგგვა- 

რათო? მეფე ღიმილითვე შემოჰხეღავს მათ და ნაღველის 

მისეზს აუხსნის: სევდას იმაზე ფიქრი.მგვრის, რომ სამეფოში 
ჩემებრი ვაუკაცი არა მრჩებაო. ავთანდილმა „თავ-მოდრეკით 
გაიღიმნა, გაღიმება დაუშვენდა“. 

200



! შეჰკადრა მეფეს, რომ მშვეილჯდოსნობაში ტოლს არ 

დაუდებდა. ნადირობაში ავთანდილი იმარჯვებს, რამაც მეფე 
დიდიად გაახარა. ამას კვლავ მხიარ'ულება მოჰყვა. 

აქ შევწყვიტოთ და ჩვენს ძირითად სათქმელ“სე გაღაჭიდეი)· 

როგორც დავინახეთ, ამ მონაკვეთის მანძილზე სისტემა- 
გურად ცვლიდა ერთმანეთს მხიარულება და სეევდა. ამისდა- 

კვალად მოქმედებათა აღწერას ენაცვლებოდა ფიქრებისა 
და განწყობილებების გადმოცემა. | 

შეიძლებოდა ეს შემთხევევითად ჩაგვეთვალა, რომ დამახა- 

სიათებელი არ იყოს მთელი „ვეფხისტყაოსნისათვის“. 
რა მოაქვს ასეთ მონცვლეობას? 

ეს ქმნის ფსიქოლოგიურ რიტმს და სიახლის მუდმივ განცდას. 
ამას მოაქვს ერთფეროვნების დაილევა. ერთფეროვნების 

დაძლევის ტენდენცია კი ესთეტიკური კანონზომიერებაა. იგი 
აუცილებელია ხელოგნების ნებისმიერი დარგისათვის, მუსიკა 
იქჩება ეს, ცეკვა, არქიტექტურა თუ მხატვრობა. მეტადრე 
ამას მოითხოვს „ვეფხისტყაოსნისთანა“ ვრცელი ნაწარმოები. 

განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია განწყობილებათა ერთფე- 

როვნების დაძლევა. რუსთაველი ამ მხრივ ადამიანის შინაგანი 
ბუნების დიდ ცოდნას ემყარება. ის ხედავს, რომ დიდ სიხარულს 
ბუნებრივად მოსდეევს დიდი სევდა. დიდი მწუხარების დროსაც 
ადამიანი ცდილობს როგორმე თავი დააღწიოს მას. ადამიანს 
შეიიძლება ეწვიოს სრულიად მოულოდნელი სურვილი სიცილისა, 

ისევე, როგორც დიდი სიცილი სამწუხარო რამეს ახსენებს 

კაცს. ასეთია ადამიანის ბუნება. 
· ხოლო როცა ამბები გმირის განწყობილებათა კვალობაზე 

წარიმართება, ამ პერსონაუში ხედავენ ლიტერატურულ 

ხასიათს. ლიტერატურული ხასიათები კი სწორედ რენესანსმა 

დაამკვიდრა და ეს უკვე ჩანს „ვეფხისტყაოსანში“. 
ერთფეროვნების დაძლევა სხვაგვარადაც სორციელდება 

რუსთაველის პოემაში, კერძოდ, ლექსთწყობაში. მაღალი და 

დაბალი შაირის მონაცვლეობით შაირის ერთფეროევნებაა 

დაძლეული. 
ერთფეროვნების დაძლევა ხდება სტროფების შინგითაც. 

„ქეფხისტყაოსნის“ ყოველი სტროფი ოთხი სტრიქონისაგან 

·ეედგუბ·ჭ და ოთხივე სტრიქონს ერთნაირი რითმა აქვს. ეს. კი 

(„აეისებ·ურ ერთფეროვნებას ქმნის. „ვე··ვხისტყა(·)სნის“ 

201



ხელნაწერებში მეოთხე სტრიქონის წინ არის ,„და“ (გამოცე- 
მაში მას ზოგჯერ არ ბეჭდავენ) ეს „და“ კავშირი არაა, ის 
ლექსთწყობას ემსახურება და ხშირად გევსვდება ხალხურ 
ლექსსა და სიმღერებში. მართალია, „და“-ს მეოთხე სტრიქონის 
წინ ათავსებენ, მაგრამ, სინამდვილეში ის მესამე სტრიქონის 
ბოლოს მიდის. ამაში კარგად დავრწმუნდებით, თუკი რომელიმე 
სროფს წავიკითხავთ ამ „და“-თი. თუ მას მეოთხე სტრიქონის 
დასაწყისში ვიტყვით, ლექსთწყობა დაირღვევა, შესაგრძნობი 
ხდება მარცვალთმეტობა, ხოლო თუ მას მესამე სტრიქონს 
დავურთავთ, ლექსოწყობის დარღვევას ვერ ვიგრძნობთ. მსოლოდ 
ერთგვარად მესამე რითმა დაიჩრდილება, თუმცა მთლიანად 
არ დაიკარგება. ამას კი სტროფში ერთფეროვნების დარღეევა 
მოჰყვება. ნაცვლად ასეთი სქემისა: ა,ა,ა,ა, მივილეთ ასეთი: 
ა,ა,ა+ბ,ა. 

ასე მრავალმხრივ ვლინდება „ვეფხისტყაოსანში“ ერთფე- 
როვნების დაძლევის ესთეტიკური კანონი. 

# « X 

„ვეფხისტყაოსანში“ მოცემული დასავლეთისა და აღმოსავ- 
ლეთის კულტურათა სინთესი. ეს მის მხატერულ სამყაროშიაც 
ვლინდება და მის ესთეტიკაშიც. ,„ვეფხისტყაოსანში“ ზოგჯერ 
სპარსული პოეზიის კვალი ჩანს. ვნახოთ, თუ როგორ 

ვლინდება- ეს პოემის მხატვრულ სახეებში. 
აეთანდილი გულანშაროდან მობრუნდა. მას დიდად 

სასიხარულო ამბები მოჰქონდა: გაეგო ნესტანის ადგილ- 
სამყოფელი, წამოეღო მისი წერილი და ტარიელის მიერ 
ადრე ნაჩუქარი რიდე. ბევრი ძებნის შემდეგ იპოვა ცნობამიხ- 
დილი ტარიელი, რომელსაც ლომი მოეკლა. ტარიელი გონს 

მოვიდა. ავთანდილს ეჩქარებოდა სასიხარულო ამბების 

უწყება. იქვე გადასცა ნესტანის წერილი და საჩუკვარი 
რიდეც. ტარიელმა გონება დაკარგა. შეშფოთდა ავთანდილი, 

წყალს ეძებდა, მაგრამ ვერსად იპოვა. მაშინ 
„ავთანდილ მკერდსა დაასხა მას ლომსა სისხლი ლომისა, 
ტარიელ შეკრთა, შეიძრა რაზმი ინდოთა ტომისა, 

თვალნი აახვნა, მიეცა ძალი სე წამოჯდომისა, 
ლურჯად ჩანს შუქი მთვარისა, მ სისაგან შუქ-ნაკრთომისა“. 

ამ სტროფში რამდენიმე მეტაფორაა. პირეელი ლომი 
202



C=უ·>რიე;ლია, ამას კი მის მიერ მოკლული ლომის ხსენება 

მსოსდევს. შემდეგ კვლავ ტარიელის ხსენებაა. და ამას 
მ'ოჰყვება ტიპური აღმოსავლური მეტაფორა: „შეიძრა რაზმი 
თნდოთა ტომისა“, რაც ნიშნავს, რომ ტარიელმა წამწამები 
უშეარხია, რასაც ბუნებრივად მოსდევს – „თვალნი აახვნა“. 

თძალაც დაუბრუნდა, ზე წამოჯდა, და როცა ლომი ტარიელი 

მმზეს დაემსგავსა და როცა ის მსიური შუქით გაბრწყინდა, 

(მაღლით მთვარის შუქი გაფერმკრთალდა. 

მთელი სტროფი ქვეტექსტებითაა აღსავსე. იგულისხმება, 
რომ. საღამოა და სიცივე. განწყობას ამძაფრებს ადამიანის 

ლომის სისხლით მოსულიერება, თანაც იმის: შეგრძნება, რომ 

ავთანდილს -სხვა რამ საშველი ვერ უპოვია. მსის შუქს 

მოკლებულს მხოლოდ მთვარე უნათებს. მწუხარება, ხსნის 

ძებნა, ტარიელის სულიერი აღდგენა, – მთელი ეს დინამიკა ამ 

სტროფში ჩართულ აღმოსავლურ მეტაფორას ფსიქოლოგიურ 
შინაარსს უქვემდებარებს. ასე რომ, ამ მხატვრულ სახეს ღრმა 

ფსიქოლოგიური შინაარსი აქვს. აღმოსავლური მეტაფორა კი 

მისი ერთ-ერთი მხატვრული ელემენტია. 

ესაა ერთი ნიმუში იმისა, თუ რა ადგილი უჭირავს 

»„ვეფხვისტყაოსანში“ აღმოსავლურ ნაკადს. იგი რუსთველის 

მხატვრული სახეების მხოლოდ გარეგნული ფორმაა. ამ 

ფორმას არ აქვს უბრალო სამკაულის მნიშვნელობა. იგი 
სახის მთლიანობაში შედის, მაგრამ მაინც დაქვემდება- 

რებული მნიშვნელობა ენიჭება. 

...2 

„ვეფხვისტყაოსნის“ მხატვრული სამყაროს ცენტრი 
ადამიანია. ადამიანს უკავშირდება რუსთველის ყველა 
უმთავრესი ესთეტიკური მრწამსი. ეს კი გამოხატულია 

იდეალურ გმირებში. ·მათ დახასიათებას აქ აღარ გავიმე- 
ორებთ, რადგანაც ჩვენი ძირითადი სათქმელი უკვე ვთქვით, 

როცა ვახასიათებდით რენესანსული ესთეტიკის ზჭოგად 
პრინციპებს და ადამიანის რენესანსულ იდეალს. 

რუსთაველს ეს ქეეყანა მხოლოდ იდეალურ გმირთა 
სამყოფელად როდი წარმოუდგენია. ადამიანთა მრავალგვარობა 
რენესანსისდროინდელ შემოქმედთა დიდი საფიქრალია. 

203



ფატმანი 

ფატმანი „ვეფხვისტყაოსნის“ ერთ-ერთი ყველაზე კოლო- 

რიტული სახეა. იგი ახალი დროის რომანების პერსონაუებსა 
ჰგავს. ფატმანი სალონური მიმსიდველობის იმ ქალოა 
წინაპარია: რომლებიც სულ ბედნიერებას ეძებენ, მაგრამ 
ვერ პოვებენ. მათ შინაგანმა ბუჩებამ არ არგუნა ჭეშმარიტი 
სიყვარულის უნარი. და ეს უნარი თვითონ სურთ დაამტკიცონ 
ახალ-ახალი სიყვარულის ძებნით. „მიჯნურობა არის ტურფა 
საცოდნელად ძნელი გვარიო“, – ამბობს რუსთაველი. სწორედ 
მათთვისაა მიჯნურობა თანაც ძნელი და თანაც იოლი. 

რუსთაველი ფატმანს ისე მრავალმხრივ გვიხატავს, რომ 
ეტყობა, იმდროინდელი არისტოკრატები კარგად იცნობდნენ 
ფატმანისთანა ქალებს. ამგვარი ქალები თავიანთი მდიდარი 
ქმრების წყალობით ხშირი მონაწილენი უნდა ყოფილიყვნენ 
არისტოკრატიული ნადიმებისა. მათი გამოჩენა და-რაინდები- 
სადმი შეფარული შესიტყვება; ალბათ, აღი'სიანებდა არის- 
ტოკრატ ბანოვანებს. ისინი ეცდებოდნენ კეკლუცი ქცევისა 
და მრავლისმეტყველი ღიმილით ზედმეტი სიყვარული 
დაემსახურებინათ. | 

„ვატმან ხათუნ თე·ალად მარჯვე, არ-ყმაწვილი, მაგრა შ·სეელი·· 

ნაკვთად კარგი, შავ-გვრემანი, პირ-მსუქანი, არ პირ-ხმელი, 

მუტრიბთა და მომღერალთა მოყვარული, ღვინის მსმელი, 
დია ედვა სასალუქო დასაბურავ-ჩასაცმელი“. 

ასეთია ფატმან-ხათუნი, გულანშაროს ვაჭართა უფროსის 
ცოლი, თავისუფალი ყოფაქცევის ქალი, რომელსაც ყოველ- 
თვის ახსოვს, რომ მიმზიდველი უნდა იყოს. თვით- გულანშა- 
როც საკმაოდ ლამაზია. ვაჭრებს სურთ ყვავილებით გაილამა- 
სონ ცხოვრება და საიდანლაც მეტად უცხო ყვავილებს 
შოულობენ. მებაღე ამაყობს ამით: 

„ სამთარ და საფხულ სწორად გვ)ქკს ყვავილი ფერად-ფერები. 

ვინცა გვიცნობენ, გვნატრიან, იგიცა, ეინ-ა მტერები“. 

აქ სულ მხიარულებაა, არის „სმა, გახარება, თამაში, 

ნიადაგ არნ სიმღერები“ აქ მოხუცი სტუმრებიც კი 
ყმაწვილკაცობენ. მაგრამ აქაურებს ზოგჯერ დიდი სევდაც 
ეწვევათ, როცა ვინმე ვაჭრობაში მოგებას ვერ-: ნახავს. ამაზე 
დიდი მწუხარება გულანშაროში იშვიათია. 
204



ნავროზობას ვაჭრული სერიო'სულობით ხვდებიან. ეს 
ყველასე დიდი დღესასწაულია. ფატმანი იწყებს „კაზმვას 
და ლამა'სობას“, რადგან დარბასობა ელის. მოვლენ ვაჭართა 

ფ·”ტშ:·ჯნ()ს(!)—ჯნა ლამასი ცოლიები. მათ ფატმანი გაუძღვება 
და ეწვევიან სასახლეს. დედოფალს ძღვენს მიართმევენ და 

იწყება მხიარულება. შემდებ ეს ხათუნები ბაღში სათამაშოდ 
მიდიან. მათ მომღერლები მიჰყვებიან და დიდხანს მღერიან. 
სედმეტად ახალგაზრდულად მღერის ფატმანი, კოხტაობს 
და ყმაწვილქალობს. ხან უცბად და უმისეზოდ მოიწყენს, 
მაშინ 'ხათუნები ტოვებენ მას. ხათუნებს ესმით ერთმანეთის. 

_ _ ფატმანს ავთანდილი გაცნობისთანავე გულს ჩაუვარდება. 
„მხიარულმან უსალამა, სიხარული დაიჩინა“. ის გრძნობს, რომ 

შხიარულება უხდება, რომ სევდა მისი საქმე არაა. ის ხშირად 
ყ“მ·;ჰყმანობს, და ბოლოს მაინც იმას აკეთებს, რაც არ უნდა 

ქრ ;ჯს· მაგრამ ძალიან სურს. ფატმანის ფილოსოფია ვერ იქნ·?ბა: 
„რაცა არ გწადდეს, იგი ჰქმენ, ნუ სდეე წადილთა ნებასა“. 

რ·უსთაეელმა იცის მისი ხასიათი; იცის, რომ ხშირად 

ძნელია ცდუნებისაგან თავის დაღწევა და ასე გვარიგებს: 
„სჯობს სიშორე დიაცისა, ვისგან ვითა დაეთმობის“. 

ამ შეგონებას ვერ მიჰყვა თვით ავთანდილი, კაცი, რომელიც 
გონების კარნახით ცხოვრობდა. ავთანდილი დაუახლოვდა 
ფატმანს და, რომ გაამართლოს თავისი საქციელი, თავისივე 

თავს აჯერებს, ეს ბედია, ყველაფერი ეს ტარიელისათვის ხდებაო, 
ხოლო როცა ფატმანს ეალერსება, თინათინზე ფიქრობს. 

ფატმანი უფრო გულახდილია. არ მალავს თავის სათ- 
ქმელს. არც თავის ცვალებად ხასიათს მალავს. ფატმანს · 
აქვს ერთი დიდი ღირსება: სხვისი ბედნიერებით გახარების 
უნარი, იცის სხეისი სიკეთის ფასი და თავისი სისუსტე. 

ფატმანს უყვარს სილამაზე. იაფფასიანი სილამაზე რომ 
ისიდავს, ეს არცაა მოულოდნელი გულანშაროელი ქალისა- 
გან. მოულოდნელი ისაა, რომ მას ოითქოს დიდი ადამიანური 
სილამაზის შეგრძნებაც ძალუძს. სწორედ ფატმანს ეკუთვნის 
ნესტანის დახასიათება: 

“ „რა მობრუნდა ქალი ჩემკენ, შემოადგნეს სხივნი კლდესა, 
ღაწვთა მისთა ელვარება ელვარებდა “რსესთა ჭესა, 

დავიწუხენ თვალნი, ყოლა ვერ შევადგენ ვითა მ'ხესა“. 
ეს არის სილამაზის უმაღლესი განცდა. ფატმანისაგან 

205



კი მოსალოდნელი იყო ნესტანის სილამასის უფრო მარტივი 
აღქმა, მელნის ტბისა და ვარდის ფურცელთა მეტაფორებით. 

მაგრამ იქნებ რუსთაველს სურდა ენიშნებინა, რომ ნესტანის 
სილამაზის შეგრინება ეს თვით ნესტანის ღირსებაა და არა 
ფატმანისაო. ნესტანის სილამაზე იყო ისეთი ძალისა, რომ 
თვით- ფატმანსაც ამაღლებულ განწყობილებას ანიჭებდაო. 

სილამაზის გრძნობას ფატმანი მრავალმხრივ ამუჟღაენებს. 
ჩვენ ვხედავთ, როგორი ქალური შურით ესიყვარულება იგი 
ნესტანის ყაბაჩასა და რიდეს: 

„სხვა გიამბო საკვირეელი რიდისა და ყაბაჩისა, 
ვარ მნახავი ყოვლისავე უცხოსა და ძვირფასისა, 
მაგრა მისი არა ვიცი, ქმნული იყო რაგვარ რისა: 

სილბო ჰქონდა ნაქსოვისა და სიმტკიცე ნაჭედისა“. 

სიმღერა მისთვის მხოლოდ გართობაა და არა ამაღლებუ- 
ლი რამ (შევადაროთ გზხად მიმავალი ავთანდილის მღერა, 
რომლის „სმენად მხეცნი მოვიდიან“). სიმღერა ფატმანისა- 
თვის იგივეა, რაც კარგი ტანსაცმელი. 

რუსთაველი ფატმანს მხოლოდ უარყოფითად არ წარმო- 
გვიდგენს. ნესტანისადმი გულისხმიერება მას ამშვენებს. 
ასე რომ, თუ რამ ღირსება ჰქონდა მას, ნესტანისადმი დამოკი- 
დებულებაში გამოვლინდა. ამაში არ იყო პატივმოყვარეობა 
ფატმანისა, რათა მას ეჩვენებინა, რომ ლამაზი ქალისადმი 
თანაგრძნობაც ძალუმს. აქ ფატმანი გულწრფელია და თეით 
ნესტანიც მას დიდად ემადლიერება. 

ფატმანი რუსთაველის მიერ დაგმობილი სიძვისა და 
უგულო სიყვარულის განსახიერებაა. თვითონ თავის ღალატს 
ქმრის უღირსობით ამართლებს, თუმცა თავის უზნეობასაც 
ერთგვარად ამხელს. ფატმანი სიყვარულს ეძებს, მაგრამ ეს 
სიყვარულიც დროებითია. მას სურს დროსტარებასთან 
ერთად სიყვარულიც ჰქონდეს. თავისი გულითადობით იგი 
საკუთარ თავისუფლებას 'ამართლებს. სურს კეთილი გული 
შეინარჩუნოს, რომ უფრო მიმსიდველი იყოს. თუმცა შეუძლია 
თანამეცხედრე ჭაშნაგირი სასიკვდილოდ გასწიროს, როცა 
მის პატიემოყვარეობას საფრთხე ემუქრება. მისთვის აუცილე- 

ბელია ფიქრობდეს, რომ ის ყოველთვის მართალია, ჭაშნაგირ- 
თანაც, ავთანდილთანაც და ცხადია სხვასთანაც. რუსთაველი 
მკაცრად არ განსჯის მას, რადგან ფატმანი ამგვ )რი ბუნების 

206



ქალრა და მას სხვა ცხოვრებით ცხოვრება არ შეუმლია. 
ასეთი მაღალმხატვრული სახეა ფატმანი. 
რენესანსულმა თავისუფლებამ ფატმანისთანა ხასიათებიც 

მოიტანა. 

რა არის არსეგითი რენესანსული ესთეტიკისათვის? 

ამაზე ცალსახა პასუხი შეუძლებელია. რენესანსული 

ესთეტიკა სისტემაა. მას მრავალი მხარე აქვს, შინაგანი 

წინააღმღეგობანიც ახასიათებს. ნათქეამია: ჭეშმარიტება 
ასრთა სისტემააო და მართლაც, მხოლოდ აზრთა სისტემით 
თუ მივუახლოვდებით რენესანსულ ესთეტიკას. 

ჩვენ ვფიქრობთ, რომ უმთაერესი სამი რამაა: აზროვნების 
ესთეტიზაცია, ყოვლისმომცველი მონუმენტალიზმი და 
პიროვნების მძაფრი მგრძნობელობა. . 

ამათ კვლავ განმარტება სჭირდებათ. 

ესენი რენესანსის ეპოქამ მოიტანა და თავად ამ ეპოქის 
თავისებურებას გვიჩვენებენ. ზოგჯერ ასე მარტივად 

წარმოუდგენიათ: რენესანსი ანტიკის აღორძინებით აღმოცენ- 

დაო:; გააცოცხლეს ანტიკური სილამაზე, ანტიკური ლიტერა- 

ტურა და ხელოენება, პლატონი და არისტოტელე და მივიღეთ 

'რენესანსული კულტურაო. მაგრამ, უპასუხოდ რჩება კითხვა: 

რამ გამოიწვია ყოველიეე ეს, რატომ ააღორძინეს ანტიკური 

კულტურა? თუ ეს არ გაეითვალისწინეთ, რენესანსელები 

იმ ყმაწვილებს დაემსგავსებიან, რომელთაც თავისი საკუთა- 

რი ინტერესები არ ჰქონდათ, მაგრამ მათ ასწავლეს ბევრი 
რამ, გააცნეს მანამდე ნაკლებადცნობილი ძეელი კულტურა, 

ჩაუნერგეს მისი სიყვარული და ისინიც განვითარდნენ და 

სრულიად გარდაიქმნენ. . 
მაგრამ რენესანსის ისტორია სხვას გვამცნობს, ყველა- 

ფერი სხვაგვარად -მოხდა... 
რენესანსამდე დიდხანს იცხოერა ადამიანმა შუასაუკუნე- 

ობრივი ცხოვრებით. გავიდა დრო. მრავალი მიზეზის გამო 
თანდათან იცვლებოდა ადამიანთა ინტერესები. ადამიანი 

ბოლომღე ვერ მისწვდა შუა საუკუნეთა სიბრძნეს და ახლა 

·ახალს ეძებდა. ეძებდა თავის თავს, ზეცისა და ქვეყნის საი- 

207



დ'უმლოებას. ინტუიციასთან ერთად იხმობდა გონებას. ძიებათა 
წადილი მას მიიყვანს მრაყალ უცნობ სფეროსთან, რომლის 
ხილვას მოაქვს აღფრთოვანება და სურვილი მაჩამდე 'უცნობი 

სამყაროს ასსნისა. ინჩტერესთა არნახულმა გაფართოებამ 

გამოიწვია აზროვნების ესთეტიზაცია. მოასლოვება უცნობი 

სამყაროებისა მათი სილამასის დანახვით დაიწყო. 
ასროვნების ესთეტისაცია ნიშნავს, რომ ყველაფერს 

ესთეტიკის თვალით შეხედეს. ღმერთსაც კი უპირველესად 

ესთეტიკური თვალთახედვით აფასებენ. თუ მანამდე ღმერთი 

ბოროტების დამთრგუნველი და ბედნიერების მიმნიჭებელი 

იყო, ამიერიდან იგი, უპირველეს ყოვლისა, იქცა ამქვეყნიური 

მშვენიერების მომფენად. 
იწყება აზროვნების დიდი თავისუფლება და ·ხოგიერთი 

რამ, რაც რელიგიურად შეუწყნარებელი იყო, ესთეტიკურად 
მისაღები გახდა. ქრისტიანული კულტურის წარმომადგენელ- 
თათვის ვერარა სხვა გზით ვერ იქნებოდა მისაღები ამდენი 

უცხო მოძღერება, თუ არა აზროვნების ესთეტი“საციის გზით. 
რენესანსმა აითვისა ანტიკური, ისლამური, ებრაული და 
სოგიერთი რამ თვით ერეტიკული (მწვალებლური) მოძღვრე- 
ბიდან. რამდენი სიბრძნეა შეთავსებული „ვეფხისტყაოსანში“, 
რაოდენ გაფართოებულია გონებრივი ინტერესები და 
გადალახულია რელიგიური შეზღუდულობა. ადამიანი, 
უპირველესად, ზოგადადამიანური იდეალის დამამშვენებელი 
თვისებებით ფასდება და არა ეროვნებით და სარწმუნოებით. 
ამიტომ გამოიყვანა რუსთაველმა გარეგნულად სხვა ეროვჩე- 
ბათა წარმომადგეირლები. ცხადია, რუსთაველისათვის ყველა- 
სე ახლობელია ქართველობა და ქრისტიანობა, მაგრამ მას 
სურდა ეჩვენებინა, რომ ეს არაა საკმარისი ადამიანის 
გასაიდეალებლად. აზროვნების ესოტიზაციამ ასე აამაღლა 

რეჩნესანსული ადამიანთმცოდნეობა და ასე შეიცვალა 

წარმოდგენები რელიგიასე. უნებლიედ ისიც-კი შეიძლება 
ვიფიქროთ, ხომ არ მიისწრაფეოდა რუსთაველი მსოფლიო 
რელიგიის იდეისაკენ? მსოფლიო რელიგიისა, რომელიც 

დადგებოდა ყველა ცალკეულ რელიგიაზე მაღლა. ცსადია, 
საფუძველი კელავ ქრისტიანობა უჩდა ყოფილიყო. 

ფილოსოფიური იდეებიც რუსთაველთან სილამა/სეს 

ამკვიღრებს. სხვაგვარად შე· კ!] ღებელიცაა. პოეტის მსოფ- 

208



·ღ·მხედეელობა ესთეტიკური „სისტემაა. მასში შეიილება 

ჟეღიოდეს რელიგიური იდეებიც, ერიკურიც, პოლიტიკურიც, 
ფილოსოფიურიც, მაგრამ საბოლოოდ ესენი ქმნიან ესთეტი- 

კურ მთლიანობას. პოეტის მსოფმხედველობა ესთეტიკის 
გარეშე შეუძლებელია. მეტადრე, რომ ეს ფილოსოფიაც ღა 
ეთიკაც რენესანსის დროს თვითვე ესთეტიზებულნი არიან. 

რუსთაველმა გვიჩვენა სამყაროს ”შექმნის სურათი, 
გვიჩვენა მისი მშვენიერება. მისთვის საყაროს შექმნა 

მშვენიერების შექმნაა. 

აზროვნების ესთეტიზაციამ მოიტანა ახლებური, რენესან- 

სული მონუმენტალიზმი. გმირთა ფიზიკური, გონებრივი და 

სულიერი ძალები ზეაღმატებულია. 
რაც მთავარია: 
ადამიანს დაეუფლა მთლიანი სამყაროს შეგრძნება. თავის 

თავში შეიგრძნო ზეცაც და მიწაც, არა გათიშულად და 

დაპირისპირებულად, არამედ ჰარმონიულ . მთლიანობაში. ამას 

ბეერი ილუზიაც ახლდა, მაგრამ ეს იყო კარგი ილუზია, 
ილუსია ყოვლისმომცველი ჰუმანიზმისა. 

ადამიანს დაეუფლა გრძნობა, რომელიც შეიძლებოდა 

გადმოგვეცა პოეტის სიტეეებით: „ჩვენ ცოცხლები ვართ, 

დუღს ალიფერი ჩვენი სისხლი დაუხარჯავი ძალების 
ცეცხლით“ (უოტ უიტმენი). 

თუ რომელიმე პერსონაჟზე შეიძლება ითქვას, რომ 

დახატულია ზეცისა და მიწის შორისო, ესაა ავთანდილი. 
ის, მართლაც, სამყაროს ცენტრშია. მიდის ავთანღილი 

შორეულ გზაზე და მის სიმღერას მთელი ბუნება ისმენს, 
ხოლო მის სულიერ:· ღაღადისს მთელი ზეციური სამყარო. 

თითქოსდა, იგი მიწიერებას ზეცამდე ამაღლებს, ზეციურ 

ძალებს კი ამქვეყნად იხმობს. ეს უკვე ღვთაებრივი ნიშანია. 

ამიტომაც ის რუსთველისთვის მზეა. მზე კი ღეთის ხატია. 
ესაა ადამიანის რენესანსული გაღმერთება. ეგევეა რენესან- 
სული მონუმენტალური სახისმეტყველება. 

ლომი, მზე, ხაფხულის ცა, მზის მოძრაობა სოდიაქოებში, 

– ყველაფერი ადამიანს უკავშირდება, მის სულიერ ბუნებას 

ესიტყვება. 
სწორედ ამ დროს, როცა ავთანდღილი მოდის გულანშარო- 

დან და მოაქვს სიყვარულის, ბედჩიერების ამბები, როცა 

209



ნესტანისა და ტარიელის შეხეედრა შორეული მომავალი 
აღარაა, რუსთაველის სიტყვით, მხემ იცვალა თავისი ადრინ- 
დელი სოდიაქო და სარატინის, ანუ კირჩხიბის ეტლში შევიდა. 
იგი ცარგვალის ცენტრში დადგა და მზე (გავიხსენოთ, რომ 
ის ტარიელის სიმბოლოა) თავისი სიძლიერით აღიესო. 
ყოველივე ეს ავთანდილის განცდებითაა გადმოცემული: 

„მოწურვილ იყო საფხული, ქვეყნით ამოსვლა მწვანისა, 

ვარდის ფურცლობის ნიშანი, დრო მათი პაემანის, 
ეტლის ცვალება მჭისაგან, შეჯდომა სარატანისა, 
სულთქნა, რა ნახა ყვავილი მან, უნახავმან ხანისა“. 
ადამიანის გაღმერთება რენესანსისთვის საერთოდ დამახა- 

სიათებელია. დანტე აღწერს: ერთხელ, როცა მშვენიერი ბეატრიჩე 
გამოჩნდა, მას მიმართავენ: „კურთხეულ ხარ, მომავალიო!“ ეს 
ღვთისადმი მისამართი სიტყვეებია. მაგრამ ადამიანშიც ხედავენ 
ღვთიურობას. .ასეთი იყო რენესანსული აზროვნება. 

რენესანსული მონუმენტალიშზსმის გამოვლენაა ის, რომ 
„ვეფხისტყაოსნის“ გმირთა ასპარესი მოიცავს არაბეთს, 
ინდოეთს, ხვარაზმს, ჩინეთს (ხატაეთს). ასე, რომ მთელს 
კულტურულ აღმოსავლეთს, რომ არაფერი ვთქვათ, გამონა- 
გონ ქვეყნებზე (გულანშარო, მულღაზანზარი, ქაჯეთი). 
ამაშიც აირეკლა რენესანსისდროინდელი გეოგრაფიული 
თვალსაწიერის გაფართოება, ინტერესი უცნობი ქვეყნებისა 
და ხალხისადმი. ეგევე იყო გამოვლენა სულის უსაზღვრო- 
ებისა დროის მითოლოგიზაციის გზით სამოქმედო დრო 
უკიდურესად გაფართოებულია. ასევე მითოლოგიზებულია 
სამოქმედო გარემოც. „ვეფხისტყაოსნის“ არაბეთსა და 
ინდოეთში კონკრეტულად ეს ქეეყნები არ ამოიკითხება. 

მონუმენტალიზმისაკენ სწრაფვა იქიდანვე ჩანს, როცა 
რუსთაველი ვრცელ, მონუმენტურ ეპიკურ თხზულებას იწო- 
ნებს. ასეთი იყო ეპოქის სტილი. 

დაბოლოს, ზოგიერთი რამ პიროვნულ-ინდივიდუალურ 
ემოციებზე. ეს იყო რენესანსის ერთ-ერთი არსებითი სიახლე. 

ემოციური საწყისის გაძლიერებას რომანტიკული ელფერი 
შეაქვს გმირთა სახეებში. ესაა რენესანსული რომანტიზმი. 

სიყვარული რაინდსა და გმირს ცრემლსაც აღერევინებს. 

ეს არაა მხოლოდ პოეტური გადაჯარბება. დიდი სისუსტე 
შეიძლება მხოლოდ დიდი სულიერი ძალის მქონე პიროვნებას 

210



;ეწვიოს. მცირე სულის პატრონნი ეერ ბედავენ სისუსტეს. 
Iჩვენ უკვე ვოქვით, რომ ვისაც: ტარიელისთანა სიყვარული 
არ ძალუის, მისებრი სასოწარკვეთილებაც არ ეწვევა. ძლიერ 
პიროვნებას ძლიერი სევდა აქვს. 

რუსთაველთან ცრემლთაღვრა ნიშანია იმისა, რომ გან- 

ცდამ პიროვნება მთლიანად მოიცვა. ეს ხვედრია ძლიერი 
პიროვნებებისა და ასევე შემოდის პოემაში პოეტი-რაინდი 
რუსთაველი: „მო, დავსხდეთ, ტარიელისთვის ცრემლი გედის 
შეუშრობელი“. პოემაში რუსთაველი მრავალჯერ ტოვებს 
თხრობას და თავის განცდებს უზიარებს მკითხველს.- 

დიდი მგრძნობელობა ახასიათებს „ვეფსისტყაოსნის“ 
პერსონაჟებს. გარე ჭირს ისინი უმაგრდებიან, შინაგანი 

ნაღველის დაძლევა უფრო უმძიმთ. 
აი, ერთ-ერთი' საინტერესო ფაქტი. ,„ვეფხისტყაოსანში“ 

ბევრი სევდაა, მაგრამ იშეიათია ისეთი, როსტევანს რომ 
ეწვია უცხო მოყმის გამოჩენისა და გაუჩინარების გამო. 
როსტევანს წარმოუდგენელი ნაღველი დაეუფლა: „სიკვდი- 
ლამდის დამაწელულა, ვერვის ძალუძს განკურნებაო“. 
მოიშალა თინათინის გამეფებით გამოწვეული დიდი სისარუ- 
ლი. „ღმერთს მოეწყინა აქამდის ჩემი შვებაო“, – ამბობს 

როსტევანი. ეგრერიგად რამ დაამწუხრა როსტევანი? ამას 

ვერც მონების დახოცვით ავხსნით და ვერც ტარიელის 

ში·უძარებლობით, თუ არ გავითვალისწინეთ სხვა რამ. 

ნადირობა რომ დამთავრდა, როსტევანი დიდმა სიხარულ- 
მა მოიცეა· იგი სრული ბეღნიერების გრძნობიო განიმსჭეალა· 

მანამდე ხომ მას ყოველგვარი საზრუნავი მოშორდა: 
თინათინი გამეფდა, ხალხი ბედნიერია, ერთი საფიქრალი 
დარჩენოდა: ჩემებრ ვაჟკაცს თუ ვტოვებო, მაგრამ ნადირობის 

შემდეგ ავთანდილში იხილა თავისი სწორფერი. მან ჩათვალა, 
რომ საბოლოო ადამიანურ ბედნიერებას მიაღწია, ყოველგვა- 
რი საფიქრალი ამოიწურა. მაგრამ ეერ მიხვდა, რომ ეს 

შეუძლებელია, ხოლო ის, რაც არ იცის როსტეეანმა, იცის 
რუსთაველმა: ვინც ბედნიერებას საბოლოოდ მიღწეულაღ 
ჩათვლის, ვინც ჩათვლის, რომ ყოველივე საფიქრალი 
დამთავრდა, მას დიდი სასოწარკვეთილება მოელის. სასოწარ- 
ჰეეთილებისა და მწუხარების მისესი შეიძლება გახდეს 
ისეთი შემთხვევითი ამბავიც-კი, როგორიც იყო როსტევანი- 

211



სათვის უცხო მოყმის გამოჩენა როსტევანის უდიდესი 
მწუხარებაც იმან გამოიწვია, რომ საბოლოო ბედნიერება 
ილუზია ყოფილა, რომ იმხელა ბედნიერებაც-კი, რასაც 
როსტევანი ეწია, საკმარისი არ ყოფილა. როსტევანი ვერ 
მივიდოდა იმ აზრამდე, რომ ბედნიერება მხოლოდ და 
მხოლოდ ბედნიერებისათვის დაუსრულებელი ბრძოლაა. 
ამიტომაც კარგა ხნის შემდეგ მან მოიშორა ფიქრი უცხო 
მოყმეზე და თავისი მიღწეული ბედნიერებით ტკბობას 
დაუბრუნდა. მაგრამ ჩვენ ვხვდებით, რომ როსტევანს კვლავ 
არაერთი რამ შესძრავს. 

რა არის ,„ვეფხისტყაოსანში“ მოქმედებათა განვითარების 
ძირითადი საფუძველი? პოემაში მოქმედებათა განეითარებას 
იწვევს გმირთა ხასიათები, უკეთ, ხასიათთა და გარემოებათა 
“დაპირისპირებანი. 

წმინდანობისკენ მიმავალ გზაზე ადამიანი ქმნიდა ყველა- 
ზე დიდ საოცრებას – თავის თავს, ოღონდ ღვთიური იდეის 
მიხედვით. რენესანსის დროს მაღალი, ამვეყნიური ადამიანუ- 
რი სწრაფვანი არის გმირთა მოქმედების საფუძველი. 

ასეა წარმოდგენილი „ვეფხისტყაოსანში“ აზროვნების 
ესთეტიზაცია, ყოვლისმომცველი მონუმენტალიზმი და 
პიროვნული სამყარო. 

ყოველივე ამან კი წარმოშვა რენესანსული ტიტანიზმი. 
მაგრამ ამანვე მოიტანა „ტიტანიზმის მეორე მხარე“, შინაგანი 
წინააღმდეგობანი და, საერთოდ, ბევრი რამ უარყოფითი. 
ერთი მეორის გარეშე შეუძლებელია. როცა ჩნდება ერთი 
რამ, ჩნდება მისი საპირისპიროც. მაგრამ, როგორც იტევიან, 
სიკვდილის შიშით არავინ ამბობს უარს სიცოცხლეზე. 
ხშირად გვგონია, რომ რაც რენესანსის მაღალ იდეებს 
ეწინააღმდეგება, რენესანსს არ ეკუთვნის. ეს შეცდომაა. 
ყოველ ეპოქას აქვს თავისი შინაგანი წინააღმდეგობანი და 
უამისოდ წარმოუდგენელია რენესანსიც. 

თითქოსდა გვიჭირს დიდი რენესანსული ეპოქის ”შესახებ 
უსიამოვნო სიმართლის თვმა. მაგრამ თვით რუსთაველი ხომ 
არ ერიდება თავის გმირების ნაკლის ჩვენებას. იცის, რომ 
ტიტანისმის თანმხლებ ნაკლს არა სჭირდება სირაქ- 
ლემისებურად თავის მალვა. დიდ. პიროვნებებს დიდი ნაკლიც 
შეიძლება ჰქონდეთ. დიდი დაცემა მხოლოდ დიდი სიმაღლიდან 

212



ხდება. თვით იდეალური გმირები, ტარიელი და ავთანდილი, 

აბსოლუტურად სრულყოფილნი როდი, არიან. 'მშეიძლება 
ითქვას, არაფერი ადამიანური მათთვის უცხო არ არის. 

ჰუმანიზმიც სწორედ ის არის, რომ მიუხედავად ნაკლოვა- 
ნებებისა, რუსთაველი არა ჰკარგავს ადამიანის რწმენას. 

იგი ადამიანში განადიდებს ადამიანს. და არა ანგელომს. 
ადამიანმა თავის თავშივე უნდა ნახოს ძალა “თავისივე 

სისუსტის დასაძლევად და, როცა ის ვერ ნახულობს ამ 
ძალას, მაშინ მას სჭირდება მოყევრის დახმარება. სხეისი 
სიკეთით გახარების იდეალის უმთაერესი გამომხატველია 
ავთანდილი. უავთანდილოდ სიყვარულს ბედნიერება არ 
უწერია. ამას ჰქვია „ავთანდილის კომპლექსი“, ესაა 
მოყერისთვის თავდადება. ასეთია თინათინიც, რადგან ისიც 
აქეთკენ მოუწოდებს ავთანდილს. 

რაც ესთეტიკურია, შეუძლებელია ეთიკური არ იყოს. 
არ ვარგა ის სილამასე, რომელსაც სიკეთე არ ახლავს. 
ბოროტი სილამაზე სილამაზე აღარაა. მაგრამ ხდება ისიც, 
რომ რენესანსელები ამჯობინებენ ისეთ სილამაზეს, 

რომელსაც სიკეთე არ მოაქვს. ყველაფრისადმი ესთეტიკურმა 
მიდგომამ ზედმეტი თავისუფლება მოიტანა. ამიტომ იყო, 
რომ არ ერიდებოდნენ მიუღებელ, მაგრამ გარეგნულად 
მიმ·სიდველ საქციელს. ლამაზად ეჩვენებოდათ არაერთი 

ავანტიურისტული მოქმედება და ზედმეტი სილამასიო 
შემოსეს რაინდული სისხლისღვრაც. ავთანდილისაგან 
ფატმანის მანამდელი საყვარლის ჭაშნაგირის მოკვლა 
რაინდულ მოვალეობად ცხადდებოდა. ტარიელიც კლავს 

ნესტანის საქმროდ მოწვეულ უდანაშაულო ხვარაზმშას. 
უამისოდ რაინდი რაინდი არ იქნებოდა.-რაინდობამ მსგავს 
უბედურებათა გადატანა იტვირთა. 

რუსთაველის ხანამ რენესანსულ ტიტანიზმთან ერთად 
არაერთი მისი საპირისპირო რამ გამოავლინა. სამეფო კარის 
წევრები უმაღლესი პრინციპებით ცხოვრებას ცდილობენ, 
მაგრამ სზოგჯერ ბოჰემურ ·თავისუფლებამდე მიდიან. ასეო 
ცხოვრებას ხშირად გაუტაცნია ლაშა გიორგი. პიროენების 
თავისუფლება მას ცხოვრების წესად უნდოდა ექცია და ეს 
თეით ეტარებინა მეფისაგან სხვისთეის მოულოდნელი 

უბრალოებით. ეტყობა, მას ს'ურდა გაჯიბრებოდა პოესიაში 

213



გამოხატელ ჰუმანისმს. თითქოსდა, თავისი 'მაღალი 
წარმოშობის ჯიბრსე იგი ხასგასმული უბრალოებით 
ითქვიფება თავის მდაბიო თანამეინახეებ'ში, რომლებთანაც 

სიმთვრალის დროს ატეხილ ჯიდილში ცალი თვალი 
დაუკარგავს. ამის ”შემდეგ მას ერთი თვალითღა უნდა 
ეყურებინა ამ ქვეყნისათვის, ხოლო იმ სამუდამოდ მ“სემოკ- 
ლებული თვალით შეეძლო მსოლოდ თავისი სულის შინაგანი 
ჭვრეტა. ცნობილია მისი დიდი გატაცება უბრალო ველისცი-“ 
ხელი ქალით.. მაგრამ მასეე იმდენი ღირსება და ქვეყნის 
წინაშე იმდენი დამსახურება ჰქონდა, ხალხს მისი ადამიანური 
ცდუნებანი დაუვიწყნია და ლაშა გიორგის სახელი 
სალოცავებისთვის შეურქმევია. 

რუსთაველის ხანა, ერთის მხრივ, სულიერებით აღსავსე 
ეპოქაა, სიყვარულის კულტის მქადაგებელი და, მეორეს 
მხრიე, თამარის ანგარიშიანი გარიგებით ქორწინება გიორგი 
რუსსე. ერთის მხრივ, თამარის გაღმერთება და მეორეს 
მხრიე, მისი ხელისუფლების საკმაოდ შესღუდვა. 

რეჩესანსულ ეპოქაში გონების კულტია. აზსროენება 
ადამიანის უმთავრესი ღირსებაა (მანამდე ღვთისმოსაობა 
ითვლებოდა უმაღლეს ღირსებად). მაგრამ მიხვდნენ იმასაც. 
რომ აზროვნება ადამიანისათვის დიდი ტეირთია. ასროვნება 
ადამიანს დიდი მოვალეობების წინაშე აყენებს. მოაზროვნე 
ადამიანს მეტი სევდა და ფიქრი აწევს. მას უფრო უჭირს 
მოიშოროს თავისი ნაღველი, ოუმცა მან შეიძლება სხვა·ხკ 
მეტად იცოდეს ამისი საჭიროება. 

ნესტაჩზე ფიქრით ცნობამისდილ ტარიელს ავთანდილი 
ერთხელ ასე მიმართავს: 

„თუ ბრძენი ხარ, ყოვლი ბრძენნი აპირებენ ამა პირსა, 

ხამს მამაცი მამაცური სჯობს რასომცა ნელა ტირსა, 

ჭირსა შიგან გამაგრება ასრე უნდა ვით ქეიტკირსა, 

თავისისა ცნობისაგან ჩავარდების კაცი ჯირსა“. 

კაცს „თავისი' ცნობა“ ანუ აზროვნება სოგჯერ ჭირში 
აგდებს. ესაა, ცნობილი სიტყვებით რომ ვთქვათ, ვაი 

ჭკუისაგან. ავთანდილი ამბობს, რომ გონება სან ვერა სძლევს 
ჭირს და დარდს, მაშინ ადამიანმა თავისი ნებისყოფით უნდა 
შეძლოს ეს, შინაგაჩნი ძალით უნდა მოიშოროს სევდა. 

სედმეტი მგრძნობელობა და ცრემლთაღერა ზოგჯერ 

214



მძლავრი გონების მქონე პოროვნებებსაც კი ახასიათებთ- 
ხოლმე. გრძნობა გონებას უპირისპირდება და გონება 
გრძნობას. საშუალო არა ჩაჩნს. რუსთაველი რომ თავის 

გმირებში სედმეტ მგრძნობელობას აელენს, ამით მხოლოდ 

მგრძნობელობის კ'ულტს როდი ქმნის. ამით მგრძნობელობის 
მოჭარბების საწინააღმდეგოდაც განგვაწყობს. გვიჩვენებს, 
თუ რამდენი ცუდი რამ მოაქვს მას ადამიანისათვის. 

როგორც ვთქვით, აზროვნების ესთეტიზაცია მოასწაეებს 

ყველაფრის ესთეტიკურ ახსნას. მაგრამ განა უფრო მართებუ- 
ლი არ იქნებოდა, რომ ესთეტიკურად გაასზრებულიყო მხო- 
ლოდ ესთეტიკური მოვლენები? მაგალითად, სილამაზე, 
შემოქმედება, ხელოვნება? განა შეიძლება ესთეტიკამ 
ერთნაირად ახსნას სამყაროს წარმოშობაც, შრომაც და 
ბრძოლაც? მართლაცდა, ძალზე ხშირად ამგვარი ახსნა 
ახსნა აღარაა. ეს უფრო მოვლენების სასურველი ფორმით 
წარმოდგენაა. ადამიანს იზიდავს, როცა ის მოვლენებს ისე 
წარმოიდგენს, როგორც თვითონ სურს, მაგრამ ეს ილუზიაა. 
ამიტომ აზროვნების ესთეტიზაციამ ბევრი ილუზია მოიტანა. 
ეს ილუზიები იმდენად მიმზიდველი იყო, რომ შემდეგ 

კნელადდასაძლევი შეიქმნა. 

215



=XX· 

დასავლურ-აღმოსავლური სინთეჭი და 
აღმოსავლურობის დაძლევის ბტენდენციები 

ქართული კულტურა დასავლურ და აღმოსავლურ კულ- 
ტურათა მონაპოვარის შერწყმას ახდენდა. საქართველო 
გეოგრაფიულად აღმოსავლეთის .ქვეყანაა, იგი ევროპისა 
და ასიის საზღვარზე მდებარეობს, მაგრამ მისი კულტურა 
ძირითადად დასავლეთს მიჰყვებოდა. ითვისებდნენ სპარსულ- 
არაბული ხელოვნების მიღწევებს, მაგრამ უფრო ახლობელი 
ბიზანტიური კულტურა იყო. ბიბლიაზე აღსრდილი ქართვეე- 
ლები ფირდოუსის ,შაჰ-ნამესა“ და გურგანის „ვისრამაინსაც“ 
თარგმნიდნენ. ამგვარი სინთეზი, ანუ შერწყმა ორი კულტუ- 
რისა ქართულ აზროვნებას დიდად ამდიდრებდა. საერთოდ, 
დასავლურ-აღმოსავლურ კულტურათა შერწემის დიდ მნიშ- 
ვნელობას ჯერ კიდევ გოეთე აღნიშნავდა. თვითონაც თავისი 
შემოქმედებით ამას ემსახურებოდა, რისი გამოხატულებაცაა 
მისი კრებული, რომელსაც მან „დასავლურ-აღმოსაელური 
დივანი“ უწოდა. ქართული კულტურა დასავლურ-აღმოსავ- 
ლური ნაკადების უბრალო ჯამს როდი წარმოადგენდა. 
თარგმნა და ათვისება ადგილობრივი ინტერესების მიხედვით 
ხდებოდა. ეს ამდიდრებდა ორიგინალურ შემოქმედებას. 

რადგან ქართული კულტურა ძირითადად დასავლური 
ტიპისა იყო, აღმოსავლურობის დაძლევას ყოველთვის დიდი 
მნიშვნელობა ენიჭებოდა. ამისი საჭიროება ბეერჯერ 
დამდგარა და ეს საკითხი დღესც კი აქტუალურია. 

როცა ქართველებმა ქრისტიანობა მიიღეს, თავისი კულტურით 
გაემიჯნენ აღმოსავლეთს და დასავლეთის ქვეყნების 
განვითარების. გზხზას დაადგნენ. ითარგმნა ბიბლია, აღმოცენდა 
ორიგინალური აგიოგრაფია და ჰიმნოგრაფია. განვითარდა ახალი - 
ტიპის ხუროთმოძღვერება. ქართველებმა იმ ტიპის კულტურიო 

216



იწყეს ცხოვრება, რომლითაც დასავლეთის ქვეყნები ცხოვრობდნენ. 

ქართული ასროვნების სხვა ლარგებიც დასავლურად 
ვითარდებოდნენ. ფილოსოფიაში გაბატონდა ნეოპლატო- 
ნისმი, ანუ პლატონიზმის ახლებური სახე. იცნობდჩენ აღმო- 
სავლურ ფილოსოფიასაც, მაგალითად, სუფისტურ მოძღვრე- 
ბასაც, რომელიც არაბეთსა და სპარსეთ'მი იყო გავრცელებუ- 
ლი. მაგრამ მას მხოლოდ ეცნობოდნენ, ჩვენში ის არ განუ- 

ვითარებიათ. ამ ზომის ინტერესი მისდამი არ გამოუჩენიათ. 

ჩვენში·.სწორედ დასავლური ნეოპლატონიზმი განავითარეს, 
ეს განახორციელა იოანე პეტრიწმა. განავითარეს ის, რაც 
უფრო ახლობლად მიაჩნდათ. 

ასევე ემიჯნებოდა აღმოსავლეთს ქართული მხატვრობა, 

კერძოდ, მონუმენტური მხატერობა (მინიატურა ანუ წიგნის 
დასურათება სპარსეთშიც იყო ცნობილი) მონუმენტური 
მხატვრობა კი სპარსულ-არაბული სამყაროსათვის უცნობია. 

ქართული ფრესკა ქართულ. კულტურას ანათესავებს ბიზან- 

ტიურ, დასავლეთ-ევროპულ ან სლაეურ სამყაროსთან და 
არა ისლამური ქვეყნების ხელოვნებასთან. ამ “ფაქტში 

ცხადად. იჩენს თავს განსხვავებანი დასავლურსა და 
აღმოსავლურ ესთეტიკას შორის. დასავლური ესთეტიკა 

საგნობრივ, პლასტიკურ სილამაზეს ამკვიდრებდა, რაც ჩანს 

ჯერ კიდევ ძველი ბერძნული ქანდაკებებიდან. აღმოსავლური 
ესთეტიკა უკიდურეს სულიერებას, მისტიკასა ღა აბსტრაქ- 
ციას ნერგაედა. .-მუსულმანთა მთავარი წინგი „ყურანი“ 
მხატერობას კრძალაედა. ქართული ესთეტიკისათვის ეს 
პრინციპები უცხო და მიუღებელი იყო. 

იგივე ითქმის ქართულ მუსიკაზე ქართული სიმღერა 
სამხმიანია. იგი დიდად განსხვავდება აღმოსავლური ცალიხმა- 
მელოდიებისაგან. | · 

ჩვენ აღარას ვიტყვიი ხელოვნების სხეა დარგეზე. 
სემოთქმულიდანაც ჩანს, თუ რაოდენ სხვაობდა ქართული 

ხელოვნება აღმოსავლურს. 
მაგრამ ყოველივე ამის მიუხედავად, აღმოსავლეთის 

მოძალების საშიმროება ძალსე ხშირი იყო. ქართული 

ხელოვნებისა და ესთეტიკის მნიშენელოვან ამოცანას 
წარმოადგნდა აღმოსავლურობის დაძდლეევა. 

ჯერ კიდევ დავით. გურამიშვილმა უარყო აღმოსავლური 

2)7



ალეგორიები (ილია ჭაეჭავაძე), ვარდისა და ბულბუდის პოეზია, 

ღვინისა და ბაგის პაექრობანი, აღმოსავლური წალკოტით ტებობა. 
მშანჩ უკიდ კრკ[იდ პიროვჩული განცდ ებით აღავსო ლირიკა. 

მაგრამ თავისებური იყო დ. გურამიშვილის პოეტური 

ბედი. მისი „დავითიანი“ უკრაინიდან ძალზე გვიან ჩამოიტანეს 

და გაავრცელეს საქართველოში. როცა საქართველოდან 

შორს მცხოვრები დ. გურამიშვილი ახლებურ პოეზიას 
ამკვიღრებდა, თბილისის პოეტურ მეჯლისებში კვლავ 

სპარსული ჰანგები გაისმოდა. და ის რომ საქართველოში 
ერეკლეს ხანას მოსწრებოდა, ვინ იცის, იქნებ, სულითა და 

ხორცით სრულყოფილი პოეტი სპარსულ ჰანგებზე 
მომღერალთაც გასჯიბრებოდა. | 

მხოლოდ რომანტიზმმა შეძლო აღმოსავლურობის 
საბოლოო დაძლევა. ნ. ბარათაშვილმა მშრალი აღმოსავლუ- 
რი დიდაქტიკა ღრმა ფილოსოფიური ნააზრევით შეცვალა. 
ფრაზის გარეგნული ბრწყინვალება უარყო. ლირიკას ჩამო- 
აშორა აღმოსავლური ფერადოვნება და ჩვენი პოეზიის 
ევროპეიზაცია განახორციელა. მაგრამ აღმოსავლური პოეზი- 
ის სოგიერთი ფორმა რომანტიკოსებსაც შემორჩა. გრიგოლ 
ორბელიანი, ავტორი ისეთი ბრწყინვალე ლექსისა, როგორი- 

ცაა „თამარის სახე ბეთანიის ეკლესიაში“, ლამაზ მუხამბა- 
სებსაც თხზავდა (გავიხსენოთ მისი ,,გინდ მეძინოს“. ვახტანგ 
ორბელიანი წერდა: ,მე არ მიყვარს კილო მუხამბაზისა, 
კინტოთ კილო, კილო შუა ბაზრისაო“. საინტერესოა, ·რომ 

თვით ეს ლექსი მუხამბაზის კილოთია დაწერილი. 
აღმოსავლური ელემენტები ჩვენს პოეზსიას დღემდე 

შემორჩა. დღევანდელი ესტრადიდან ხშირად ისმის ძველ 
-თბილისურ-ჰანგებზე აგებული სიმღერები, ხან სასიამოვნოდ 
გაქართულებული, მაგრამ ზოგჯერ აღმოსავლურობით 

ზედმეტად დატვირთული. - 
ასე რომ, მთელი ისტორია და დღევანდელობა დასავლურ- 

აღმოსავლურ ნაკადთა ურთიერთობას გვასსენებს. ამიტომ 
ქართული კულტურისათვის ეს საკითხი ფრიად ასლობელი 
იყო. და არის. 

218



სპარსოვილური ესთეტიკა და მისი დაძლევა 

1453 წელს, როცა თურქებმა კონსტანტინეპოლი დაი პყრეს 
და აია-სოფიის (ენობილი ტაძრის გუმბათ“სსე ნახევარმთვარე 
აღმართეს, ხოლო ბი'სანტიის ძველი დედაქალაქი ისტამბუ- 
ლად აქციეს, დაიმსხვრა აღმოსავლეთისა და დასავლეთის 
შემაერთებელი „ოქროს ხიდი“. ამ ფაქტს დიდი მნიშვენელობა 
ჰქონდა ქართული კულტურის შემდგომი ბედისათვის. ბიზსან- 
ტიის დაცემა ქართ'ელი კულტურის დაქვეითების ხანას დაემ- 

თხვა, რაც გამოზვეული იყო მონლღოლთა შემოსევებით. 

ორიგინალური შემოქმედება ჩაკვდა, გაწყდა კავშირი კულტუ- 
რულ მსოფლიოსთან, კერძოდ, დასავლეთთან. კონსტანტინე- 

პოლი 'თავად აღარ წარმოადგენდა იმ ძველ კულტურულ 
კერას, რომლითაც ქართული კულტურა სასრდოობდა. 
დასავლეთ ევროპასთან დაკავშირება კი უფრო მეტად 

გაჭირდა. სღვისა და ხმელეთის გზა თურქებს ეპყრათ. 
ასეთ ვითარებაში ადღვილად გაეხსნჩა გსა აღმოსავლურ 

ნაკადს, რომელიც ამ პერიოდიდან განსაკუთრებით მძლავრად 

იჭრება ქართული კულტურის, ხელოგვნებისა და ყოფის ყველა 

სფეროში. თანაც გასათვალისწინებელია სპარსეთის პოლი- 

ტიკური ძალმომრეობა. 
ყოველივე ამის “შედეგად; შეიძლება ითქვას, ჩვენში 

დამკვიდრდა სპარსოფილური ესთეტიკური ატმოსფერო. 
სპარსოფილურმა გატაცებამ მოიცვა მწერლობა, მუსიკა, 

ხუროთმოძღერება, მინიატურა.. იგი განსაკუთრებით მკვეთ- 

რად გამოიხატა თეიმურაზ პირველის (1589-1663) სიტყვებში: 
„სპარსთა ენისა სიტკბომან მასურვა მუსიკობანიო“ და კიდევ 
უფრო მეტად, როცა იგი წერდა: „მძიმეა ენა ქართველთაო'. 

თეიმურასი დიდად დამაშვრალი მოღვაწე იყო, სპარსელე- 
ბის წინააღმდეგ დიდი მებრძოლი. იგი სპარსეთში გაისარდა, 
სპარსული მწერლობა შეისწავლა და სპარსული ენის სიტკბოც 

იქ იგრძნო. მაგრამ ქართულად მელექსეობა რომ სპარსული 
:ენის სიტკბოს აღეძრას, ეს მეტისმეტია. მეტადრე, რუსთველის 

შემდეგ ალბათ ვერ უნდა თქმულიყო – „მძიმეა ენა ქარი'„ულთაო“. 
სპარსულ ლიტერატურას არაერთგსის კეთილმყოფელი 

გავლენა მოუხდენია ქართულ მწერლობა“სე. ძველი ქართული 
კულტურის კლასიკურ სანაში სპარსული მწერლობის მიდე- 

219



ვებს შემოქმედებითად ითვისებდნენ, რაც ერთ-ერთი გამომ- 
ხატველი იყო ესთეტიკურ ინტერესთა სფეროს გაფართო- 
ებისა: ქრისტიანული კულტურული სამყაროდან საქართველო 
ყველაზე ფართოდ ეცნობოდა სპარსულ პოესიას და, 
საერთოდ, აღმოსავლურ ესთეტიკას. ყოველივე ამას ქართუ-“ 
ლი კულტურა გადაამუშავებდა, აქართულებდა ხოლმე, 
ხოლო რისი გადამუშავებაც ვერ ხერხდებოდა, საბოლოოდ 
მისი უარყოფა ხდებოდა. 

სულ სხვა ვითარებაა თეიმურახისა და მის მიმდევნო ხანაში. 
ამ დროს უმეტესწილად განუსჯელად და განუკითხავად 
თარგმნიდნჩენ მდარე ხარისხის ნაწარმოებებს. გემოვნების დაცემამ 
თვით სპარსულ მწერლობასთან დამოკიდებულებაც გაამრუდა. 
სპარსულ ლირიკაში განცხრომის მომგვრელ და მდაბალი 
სიამოვნების მომნიჭებელ თხსულებებს ეძებდნენ. ამას 
ლიტერატურაში ჰედონიზმი ეწოდება. არსად ჩანდნენ სპარსული 
ლირიკის კლასიკური წარმომადგენლები, ან ომარ ხაიამი, ანდა 
ჰაფეზი, რუდაქი ან ჯალალედინ რუმი. ამგვარი ესთეტიკური 
პოზიცია მწერლობას „სიბრძნის დარგიდან“ მსუბუქი 
სილაღისაკენ ეწეოდა. გავრცელდა მაჯამებით თვითმისნური 
გატაცება. წერდნენ „ჩარხებ ბრუნავ1 ლექსებს, რომელთა 
ღირსებას თურმე ის წარმოადგნდა, რომ საიდანაც უნდა 
წაგეკითხა, ერთი და იგივე უბადრუკი აზრი ამოიკითხებოდა. 
ასრი კი მასში ძლივსღა ბჟუტავდა. ეს იყო, მართლაცდა, 
„მამულისა ჩვეულებისაებრ სლვის“ გესის დაკარგვა- 

აი, რას წერდა აღმოსავლეთის უარყოფით გავლენაზე 
ი. ჯავახიშვილი; „ქართულ კულტურასე დიდი წამლეკავი 
გავლენა მოახდინა თემურ ლენგის შემოსევამ და ძველი 
ავეჯის გაქრობაც ამასთან უნდა იყოს დაკავშირებული. 
სამაგიეროდ, ჩნდება ·ხალიჩები და ყველა ფეხმორთხმული 
ზის. (ყვლილება ჯამის წესებსედაც ვრცელდება, ქრება 
ძველი სუფრა, რომელსაც ტყავისაგან დამზადებული სუფრის 

მსგავსი რაღაც ცვლის. ყველაფერი ეს უკულტურობის დაღს 
ასვამს ამ დროიდან საქართველოს“. 

ქართულ ესთეტიკაზსე სპარსული გავლენის გამომხატვე- 
ლია სუფიხზმის გავრცელება. სუფისმი სიყვარულის ფილო- 
სოფია იყო, იგი ითხოვდა, პოეზიას სრულიად განეენებული 
სიყვარული გამოეხატა. ამიტომ სუფიზმი ესოეტიკური 
თეორიების ძალას იძენდა. 

220



სუფისმის მიხედვით, სიყვარული სწაფეაა. („კღება, ვინც 

ცდილობს სატრფოსთან სიახლოვეს, რადგან, როცა მიზანი 

მიღწეულია, ეს გრინობა ქრება. სიყვარყლს ადამიანი საკუ- 
თარ გულში უჩდა განიცდიდეს. თავისსავე გულში არსებული 

სიყვარული უნდა “უყვარდეს და არა თავისი სატრფო. მას 
ბედნიერება ვერ მოაქვს. იგი განყენებული იდეაა და სიშორეს 
ითხოვს. ჭეშმარიტი სიყვარული მხოლოდ მაშინაა, როცა შორსაა 
სატრფო. მიჯნურთა მიზანი არ უნდა იყოს ოჯახური ბედნიერება. 

ასეთია სიყვარულის სუფისტური გაგება. იგი ქართულ 
ლირიკაში თეიმურასმა შემოიტანა. მან გაღმოიღო „შამი- 
ფარვანიანი“, შამი სანთელია, ფარვანა პეპელას ჰქვია. ამ 
ლექსში ალეგორიულადაა გამოხატული სუფისტური სიყვა- 

რული. პეპელა ანთებული სანთლის ირგვლივ ტრიალებს. 

იგი სანთლისკენ მიისწრაფვის, მაგრამ როგორც კი მიუახ- 

ლოვდება სანთელს, უმალ დაიწვის. ასეოია სიყვარულიც, 
სიახლოვეს ვერ იტანს და ქრება. 

სუფისტური სიყვარულია გამოსატული თეიმურაზსის მიერ 

თარგმნილ ,„ლეილმაჯნუნიანშიც“. ბავშეობიდანვე უყვარს 
ყაისს, ანუ მაჯნუნს ლეილი. თავის სიყვარულს იმთავითვე 

უცნაურად ამუღავნებდა, ლეილი არ თანაუგრძნობდა და არც 

მისი მშობლები იწონებდნენ მის უჩვეულო სიყვეარულს. 

სიჭაბუკეში ყაისის სიყვარული კიდევ მეტად გაცხოველდა. 
მან ყველაფერი მიატოვა და მხეცთა შორის დაიდო სამყოფელი. 

როცა ასეთი სიყვარული იგრძნეს, გადაწყდა, ლეილს 
თანაეგრძნო მისთვის და ეს რომ ყაისს უთხრეს, მან თქვა: მე 
ხომ თვით ეს მორეული სიყვარული მანიჭებს ბედნიერებასო. 

ცხადია, ამნაირი სიჟვარულის ესთეტიკა არ იყო ქართუ- 

ლი. რუსთველიც ამბობს, რომ მიჯნურს უნდა ახალისებდეს 
„შორით ბნედა, შორით კედომა, შორით! დაგვა. შორით ალვა“. 

ოღონდ ეს რუსთველის გმირებისათვის არაა თეითმი“ანი. 

რუსთველი მხოლოდ იმას ამბობს, რომ მიჯნური უნდა 
უძლებდეს, დაშორებას, სიშორე არ უნდა კლავდეს სიყვა- 

რულს. „ვეფხისტყაოსნის“ პერსონაჟები სატრფოსთან სიახ- 

ლოვეს ცდილობენ. ჩესტანის მოშორებაა ტარიელის ტრაგე- 
დია. რუსთაველიც იცნობს სუფიზმის -მაგვარ სიყვარულს, 
მაგრმ მას არ სდის თავისი ნაწარმოების თემად. 

სუფისტური სიყვარული სიყვარუჟლის ქართულ ტრადიციულ 
221



გაგებას დაუპირისპირდა. მაგრამ ის ვერ დამკეიდრდა ჩვენს 
პოეზიაში.. სპარსოფილობა ამ მხრივაც უარყოფილ იქნა. 

თეიმურაზის ხანაში პრაქტიკ6ულად ვერ ხორციელდებოდა 
უმთავრესი ეროვნული და პოლიტიკური იდეალები. ეტყობა, 
ამან შეუწყო ხელი შემუშავებულიყო: ხელმოცარული საზო- 
გადოების მდაბალი ესთეტიკური გემოვნება. დიდი გატაცებით 
კითხულობენ ფუჭ ფანტასიაზე დამყარებულ სადევგმირო- 
სღაპრულ თხზულებებს. როცა საკუთარ საომარ წარმატე- 
ბებს ვერ აღწევდნენ, ცდილობდნენ დამტკბარიყვნენ ფალავ- 
ნების ყოვლადდაუჯერებელი 'ხებუნებრივი გმირობით. ასე 
იკმაყოფილებდნენ განუხორციელებელ ოცნებებს. ამან 
მოაზღვავა ისეთი მდარე სპარსული ნაწარმოებები, როგორი- 
ცაა „სეილანიანი“ და „სირინოზიანი“, ,,ბარამგულიმჯანიანი“, 
„ვარშაყიანი“ და მისთანანბ. 

როგორც უკვე ითქვა, აღმოსავლური გავლენა მწერლო- 
ბასთან ერთად იგრძნობა მინიატურაში, არქიტექტურასა და 
მუსიკაში. 

მუსიკაში ეს გამოიხატა სპარსულ-–>თთურქული ცალხმა 
სიმღერების გავრცელებით, მელოდიათა აღმოსავლური 
ორნამენტირებით, საკრავიერ შესრულებაში არაქართული 
ელემენტების შემოტანით, მაგრამ მუსიკაში ეს მაინც ძალზე 

შესღუდულად მოხდა, უფრო ქალაქურ ფოლკლორში 
გამოვლინდა. საგალობლებში კი თითქმის სრულიად არ 
იგრძნობა ამგვარი გავლენა. არსებითად მუსიკალურ 
ესთეტიკას ცვლილება არ განუცდია. 

სპარსული კვალი აქა-იქ იგრძნობა უძველეს ქართულ 
ტაძრებშიაც. როცა ძველი ტაძრები გვიან შეუკეთებიათ, 
მათში სპარსული ელემენტები შეუტანიათ. იქ სიძველე 
ქართულია, სიახლე-სპარსული. ბოლნისის სიონის დასაელე- 
თის კარიბჯის, ანჩისხატის თუ ნინოწმინდის სოგ არქიტექტე- 
რულ ფორმაში ჩაჩს სპარსული მოტივების გავლენა: 
კამარათა შეერთება იქნება ეს თუ ფასადთა მორთულობა. 

ჩვენ აღარას „ვამბობთ “იმ ნაგებობებზე (ქალაქ გრემის 
ნაშთები, თბილისის სოგიერთი სასახლე და აბაჩოები), 
რომლებიც მთლიანად სპარსული ხუროთმოძღვრების 
საფუძველზეა აგებული. საქმე სწორედ ის არის, რომ 

სპარსულმა გავლენამ ერთგვარად მაინც შეაღწია თვით 

222



უუმველესი ქართული- ტაძრების არქიტექტურ'ვლ გარესახეში, 
შეაღწია ქართული ხელოვნების იმ დარგში, რომელსაც 
საუკუჩეობრივი ტრადიციები გააჩნდა. ! 

იმდროინდელი საერო მინიატურა, აჩუ საერო წიგნთა 
ილუსტრაციები, უმთავრესად სპარსული ხასიათისაა. ერთგვა- 
რად გამონაკლისია მამუკა:თავაქარაშვილისეული ილუსტრა- 

ციები „ვეფსისტყაოსნისა“. სხვა ილუსტრაციები სულმთლად 
სპარსულია. არსებობს ბეგთაბეგ თანიაშვილის 1680 წელს 

შესრულებული მოსატულობა. მას ხელნაწერში ტექსტის 
ირგვლივ არშიად შემოუვლია მუტრიბთა და მომღერალთა, 

თუ ნადირთა დეკორატიული გამოსახულებანი. აქ ფერიც 
სპარს·ულია და ხაზიც. 

„მვეფხისტყაოსნის XVII საუკუნის ერთი · ხხელნაწერი 
პოემის მრავალ ილუსტრაციას შეიცავს. ჩვენ შეგვიძლია 
იგი შევადაროთ 1188 წლის ხელნაწერით. შემონახული 
ასტროლოგიური ტრაქტატის ილუსტრაციებს. აქაც შეიძლება 
აღმოსავლური გავლენა იყოს, მაგრამ უმნიშვნელო. „ვეფხის- 
ტყაოსნის ილუსტრაციები კი ყველაფრით სპარსულია; 
სახეები, ჩაცმულობა, ჯ%დომის წესი და რიგი, ხაზი, 
„ყომპოზიციური განლაგებანი, ფონში მოცემული შენობების 

არქიტექტურა, ხეთა დეკორატიულობა, მთების ტალღისებურ 
ფენებად გამოსახვა: ველები მოჩითულია სიმეტრიულად 

განლაგებული ყვავილებით, სპარსული სტილი იგრიძნობა 
ცხენების გამოსახულებებში, ხეებზე ჩიტებისა და ფოთლების 
დეკორაციულ განლაგებაში და ოქროსფერის გამოყენებაში. 

„ვეფხისტყაოსნის“ ამ ილუსტრაციებში არა ჩანს პოემის 
დრამატიზმი. მაგალითად, ტარიელის სამიჯნურო „დაბნედის“, 
დავარის მიერ ნესტანის გადაკარგვის გადმოცემისას მხატ- 
ეარს გარეგნული ფორმები უფრო იზიდავს, ვიდრე სიტუაცი- 
ათა დრამატული შინაარსი. 

ამრიგად, ეს ილუსტრაციები .·ვეფხისტყაოსნი·ს·· სპარსუ- 

ლად წაკითხვის ნიმუშია. „ვეფხისტყაოსანი“ დანასულია 

სპარსული ესთეტიკის თვალსაზრისით. ეს არ უნდა იყოს 
შემთხვევითი, ანდა ერთი რომელიმე მხატვრის შეცდომა. 
ეს იმ დროს გავრცელებული სპარსოფილური ესთეტიკური 
ატმოსფეროს ერთ-ერთი გამოხატულებაა. სწორედ ამ დროს 
ეკუთვნის უცნობი ავტორის შემდეგი სიტყვები: აპირველ 

223



თავი დასაწყისი, ნათქვამია იგ სპარსულაღ, ვუსმობთ ვეფ- 
ხისტყაოსნობით, არსად შეიქმს სორც, ან სულადო“. ამ, 
სიტყვების ავტორი სპარსული ესთეტიკის მოწინააღმდეგეა, 
„ქეფხისტყაოსანს“ კი სპარსულად თვლის. 

როგორც მოსალოდნელი' იყო, სპარსოფილურმა ესთეტი- 
კამ დიდი წინააღმედეგობა გამოიწვია. სპარსოფილობას დაუ- 
პირისპირდა ესთეტიკა, თეორიული აზროვნება და მსოლოდ 
ამის შემდეგ მხატვრული შემოქმედება. 

არჩილმა სპარსოფილობის წინააღმდეგ ჩამოაყალიბა 
„მართლის თქმის“ ესთეტიკური პრინციჰპები. ამთავითვე უნდა 

ითქვას, რომ არჩილს ძალზე კარგად ჰქონდა შეგნებული 
სპარსოფილობის უარყოფითი გავლენა, მისი დაძლევის 
აუცილებლობა, მაგრამ ამ მისნით შექმნილი მისი თეორია 
ვერ იყო დიდად ღრმა და მწყობრი. თუმცა მან თავისი 

ისტორიული როლი შეასრულა. 
უპირველეს ყოვლისა, არჩილი ამტკიცებდა, რომ მწერლო- 

ბამ უნდა ასახოს ისტორიული ამბები და თან ქართული 
სინამდვილეო. ამით არჩილს სურდა დაპირისპირებოდა 
სპარსოფილობას, რომლის წარმომადგენლები გამონაგონ ამბებს 
ემყარებოდნენ. არჩილმა ისტორიული და ესთეტიკური 
ერთმანეთს გაუთნაბრა. ცხადია, ამ პრინციპს სანახევროდ ეწერა 
განხორციელება, რადგან ამ პერიოდისათვის ლიტერატურა 
უკვე საბოლოოდ დაემყარა გამონაგონს. არჩილი ამასთანავე 
მოითხოვდა, მწერალს არ შეელამაზებინა ისტორიული 
სინამდვილე. მორიდებოდა გადაჭარბებას. არჩილმა უარყო 
ყოველგვარი ზღაპრული ამბის შემოტანა ნაწარმოებში. 
ზღაპრული ამბავი და ჩვეულებრივი გამონაგონი, რასაც 
ლიტერატურა ემყარება-ხოლმე, ერთნაირად დასაგმობად დასახა. 

ასეთი იყო არჩილის მიერ შემუშავებული ესთეტიკური 
შეხედულებანი, რომელთაც „მართლის თქმის“ პრინცი პები 
ეწოდა. მართალია, არჩილი თეორიულად დაუპირისპირდა 

თეიმურაზის სკოლას და მიმდევრებიც გაიჩინა (ფეშანგი, 
იოსებ თბილელი, მამუკა ბარათაშვილი და სხვანი). მაგრამ 
სპარსოფილობის დაძლევა მთლიანად მაინც ეერ განხორ- 
„ციელდა. სპარსოფილობის დაძლევა მსატვრული შემოქმედე- 
ბით “უნდა მომხდფარიყო და არ მხოლოდ ესთეტიკის 
თეორიული პრინციპებით. 

224



არჩილის დამსახურება ისაა, რომ მაჩ იგრინო სპარსოფი- 

ლობის შეუთავსებლობა ქართულ მწერლობასთან. ეს იყო 

სრულიად ბუნებრივი რეაქცია. არჩილი სპარს'ელი ლიტერა- 
ტურის მცოდნე და დამფასებელი იყო, მაგრამ ქართული 

ლიტერატურის განვითარების სხვა გზებს ეძებღა. სოგჯერ 

თუ თვითონ მან ეს გზები ვერ იპოვა, მათი ძებნის საჭიროება 
მაინც კარგად შეიგრძნო და სხვასაც აგრძნობინა. შემთხვე- 

ვითი არც ისაა, რომ ამ პერიოდში არჩილი რუსულ მწერლიო- 

ბასთან ურთიერთობის დამწეები ხდება. რუსეთის გზიი) 
საქართველოდან ევეროპამდე დიდი მანძილი იყო. მაშინ არც 

რუსული მწერლობა იყო სრულყოფილად ექროპისებული. 

მაგრამ ფაქტი ფაქტად რჩებოდა, რომ ეს იყო მაშინ ერთად- 

ერთი გსა ევროპული კულტურის ასათვისებლად. ხოლო, 

თუ როგორ ჭირდა სხვა გსით სელა, ამას კარგად გვიჩვენებს 
სულხან-საბას მოგსაურობა ევროპაში. 

დავით გურამიშვილის ეთეტიკისათვის 

დავით გურამიშვილის შემოქმედებით მთავრდება ძველი 
ქართული მწერლობა და სათავე ედება ახალს. უმთავრესი 
სიახლე ის იყო, რომ შეიცვალა შემოქმედის შინაგანი ბ'უნება. 
ახლებური სახით წარმოგვიდგა პოეტურ ნაწარმოებთა 

ლირიკული სუბიექტი. მან ასლებურად შეიცნო ქვეყანაც 
და თავისი თავიც. 

ესთეტიკას მხოლოდ მხატვრული სინამდვილე როდი უნდა 
აინტერესებდეს, მისი ინტერესები 'შემოქმედის შინაგან ბუნებასაც 
უნდა სწვდებოდეს, უნდა ნათელყოს თავისი დამოკიდებყლება 
გარე საყაროსადმი და თავისივე სულიერი მისწრაფებებისადმი. 

ლირიკული სუბიექტია ის, ვისი თვალითაცაა დანახული 
და განცდილი ლექსში წარმოდგენილი მსატვრული სამყარო. 

ეს სამყაროც იმნაირია, როგორადაც მას ხედავს ლირიკული 
სუბიექტი, ამიტომ ნაწარმოებს ვერ შეიცჩობ. ოუ არ 
გაითვალისწინებ ლირიკული სუბიექტის ბუნებას.. 

ხშირად ლირიკული სუბიექტი უშუალოდ ავტორია. ასეა 

დაწერილი გჯღ·აკტიონის „მე და დამე“ ან ნ. ბარათაშვილის 

225



„ფიქრნი მტკვრის პირას“. რაც ამ ლექსშია გამოსატული, 
ყველაზე მეტად მის ავტორებს შეესაბამება. 

სოგჯერ ლექსის ლირიკული სუბიექტი სხვაა. მაგალი- 
თად, გრ. ობელიანი თავის ,მუხამბას“ში“ („გიჩდ მეძინოს“) 

ყარაჩოხელის სათქმელს ამბობს: „ჯამით ტოლსუმბაში მნახე, 

ვინა ვარ, აბა მუშტი-კრივში მნახე, ეინა ვარ, მაშინ 
შეგიყვარდე, სთქვა: რა ძვირფასი ხარ“. თვითონ მეტყველების 

ტონიც სხვაგვარია, ვიდრე ლექსში „თამარის სახე ბეთანიის 

ეკლესიაში“. ყარაჩოხელის მეტყველების ტონთან მიასლო- 
ებაც ხელოვნებაა. წარმოსასული ლირიკული სუბიექტი ამ 

ლექსში თავისი ენით· მეტყველებს. საქმეს ის არა ცელის, 
თვით ავტორსაც რომ გადაედება ყარაჩოხელის ტონი. ესეც. 
პოეტის თვითგარდასახვაა, სხვადქცევაა. პოეტმა თავისი 

თავი სხვად უნდა წარმოიდგინოს და სწორედ ის სხვაა 
ლირიკული სუბიექტი. პოეტი თუ ვერ ახერხებს იმ ლირიკუ- 
ლი სუბიექტის ხმა მოგვასმენინოს, მისი ბუნებაც წარმოგვად- 
გენინოს, ლექსი არ ივარგებს. შევადაროთ „მუხამბაზს“ 

„თამარის სახე ბეთანიის ეკლესიაში“. 
„შენს წმინდა სახეს, ვენებით სავსეს, სასიერებით 

! განსსივებულსა, 
ვუმსერ კრძალვითა, თაყვანცემითა, ცრემლმორეული გემთხვეეი 

ფერსთა! 

მიხარის – გიმ'სერ, ვ–უხეარ და – გიმსერ და ესრეთ მზერა 

მსურს სიკედილამდე, 

არ გამოვფხი'სლდე, რომ აღარ ვგრძნობდე ჩემი სამშობლოს 

სულით დაცემას!“ 

ეს სიტყვები ყარაჩოხელისა არ შეიძლება იყოს. ამას' 
შეიძლება ამბობდეს'ქართული არისტოკრატიული კულტუ- 
რის პოეტურად მატარებელი კაცი, რომელიც სამშობლოს 
დაცემითაა დამწუხრებული. მას შვენის არისტოკრატიული 

რევერანსი მეფის წინაშე. ამიტომ ამ ლექსის ლირიკული 
„სუბიექტი მხოლოდ გრიგოლ ორბელიანი შეიძლება იყოს. 

არის შემთხვევები, როცა ლირიკული სუბიექტი ავტორი- 
ცაა და სხვა რომელიმე კოჩკრეტული ან წარმოსახული პიროვ- 

ჩებაც. ასეთია ნ. ბარათამვილის. ,,მერანი“, აკაკის ,განთიადი“ 

ან ირაკლი აბაშიძის „ხმა კატამონთან“. ნბარათაშვილისათვის 

მეორე ლირიკული სუბიექტია ილია ორბელიანი, აკაკისათვის 

226



– დიმიტრი ყიფიანი,. ირაკლი აბაშმიძისათვის – რუსთაველი. 
ნ. ბარათაშვილის დხექსში „მერანი“ მეორე სუბიექტი 

ფაქტიურად აღარცა ჩანს. ლექსი, როგორC (კნობილიი, 
დაწერილია შამილის'მიერ ილია ორბელიანის დატყვევებას- 
თან დაკავშირებით. მაგრამ ეს მხოლოდ საბაბი გამხდარა. 
პოეტმა ამ ლექსმი გამოხატა ყველა იმ პირის განცდა, 
ვინც ვერ ეგ'ყება თავის ხვედრს და სურს ბედის სასღვრები 
გადალახოს. ასევეა აკაკის ლექსში. აქ ჩანს „თავდადებ'ელის“ 
საფლავი, რომელიც უცხოობაში დაიღუპა. ეს დიმიტრი 
ყიფიანია. ჩანს, რ“სმ 

„მთაწმინდა გულში ისუტებს საშვილიშვილო ხამარეს, 

მამადავითსა ავედრებს, აბარებს ქვეყნის მოყვარეს“. 

მაგრამ ამის შემდეგ მგოსნის სიტყვები დიმიტრი ყიფიაჩის 
სათქმელსაც გამოსატავს: „დედა'მვილობამ, ბევრს არ გთხოვ, 

შენს მიწას მიმაბარეო“. 
ირაკლი აბაშიძემ თავის ლექსში ლირიკულ სუბიექტად 

წარმოგვიდგინა თანამედროვე პოეტთან სულიერად მოახლოე- 

ბული რუსთველი-ლირიკოსი. 
ძველ ქართულ მწერლობაში ლირიკოს პოეტებს ჰყავდათ 

ხოლმე მათთვის იდეალური ავტორი, რომლისდაკვალად ქმნიდნენ 
თავიანთ ნაწარმოებებს. ასე წერდა ბევრი ქართველი ჰიმჩოგრაფი. 

ასეთი შემოქმედება ემორჩილებოდა შუა საუკუნეებში 
ცნობილი მსგავსების ·ესთეტიკას. იგი ემყარებოდა ნიმუშის 
პრინციპს. 

დავით გაურამიშვილიც მიჰყვება იმ გზას, მაგრამ მხოლოდ 
გარეგნულად. სინამდვილეში, მისი ძირითადი მიზსანია 
სუბიექტური საწყისის განეითარება პოესიაში და საბოლოოდ 
ის მიდის პიროვჩნული ლირიკის დამკვიდრებამდე. 

სუბიექტური საწყისების გაძლიერება, პიროვჩული 
საწყისების დამკვიდრება დავით გურამიშვილის უმთავრესი 

პოეტიკური და ესთეტიკური სიასლეა. ეს ახალი პოეზიის 
დასაწყისის მანი'მშნებელია, სათავეა ახლებური თვით'შემეც- 

ჩებითი პოესიისა. 

დავით გ'ერამიშვილისათვის იდეალური პოეტია ბიბლიური 
მეფე დავითი, ფხალმუჩთა ავტორი. ჩვენ ის მიქედანჯელოს 

ცნობილი გმირის სახით წარმოგვიდგება. მაგრამ იგი პოეტი- 

ლირიკოსიც იყო. იტი საბედისწერო სიყვარულმა %ეი ჰყრო. მეფეს 

227



თავისი მსედართმთავრის ცოლი ძეუკ··]ჯრლყ მეტოქე 'უთანასწორო 
ბრძოლაში გაგზავნა, საიდანაც აღარ დაბრუნებულა. 

დავითმა ბერსაბიაზე იქორწინა. დღრო გავიდა, მეფე-პოეტი 
სინანულმა მოიცვა და სინანულის მრავალი საგალობელი 
ფსალმუნი შექმნა. ისიჩი უძველესი ლირიკის ნიმუძიჯ თუ 
ეპიკური პოეზიის საწყისად ჰომეროსის „ილიადასა“ და 
„ოდისეას“ ან შუმერულ „გილგამეშიანს“ მივიჩნევთ, დავითის 
საგალობლები ლირიკული პოეზიის, თანაც აღმსარებლობითი 
ლირიკის სათავედ უნდა ჩავთვალოთ. 

დ. გურამიშვილი მას იდეალურ პოეტად სახავს, ხშირად 
ახსენებს, მისი სიტყვები მოჰყავს. მაგრამ ძირითადად მაინც 
დ. გურამიშვილი მეფე-პოეტს წარმოიდგენს თავისებურად. 
წამოიდგენს ისე, როგორც თვითონ სურს. ხშირად ისეთ რასმე 
მიაწერს, რაც შეეძლო ეთქვა მსოლოდ დ. გურამიშვილს და 
არა მეფე-ჰოეტს: სინამდვილეში ეს არის საკუთარი თავის 
წარმოდგენა სასურველ ფორმაში. ასე ქმნის დ. გურამიშვილი 
თავის მეორე პოეტურ „მეს“ ანუ მეორე ლირიკულ სუბიექტს. 
ის თვითონ დავით გურამიშვილია სხვის სახეში გარდასახული. 
ის მეორე პოეტური ,მე“ არსებობს და არც არსებობს. მას 
მეფე-პოეტის სახე აქვს და არც არის მეფე-პოეტი. 

რატომ შემოჰყავს დ. გურამიშვილს ,,დავითიანში“ ამგვარი 
"ლირიკული სუბიექტი? 

საქმე ისაა, რომ დ. გურამიშვილის ძირითადი მიზანია 
თვითშემეცნება. ესაა ყველასე მაღალი მსატვრული და 
ესთეტიკური მიჭანი „დავითიანისა“. თვითშემეცნებითი საერო 
ლირიკის დამკვიდრება დ. გურამიშვილის უმთავრესი დამსა- 
ხურებაა ქართული მწერლობისა და· ესთეტიკური აზროვ- 
ნების წინაშე. ყოველგვარი სუბიექტივიზმისა და პიროვნული 
განცდების შემოტანა ამას ემსახურება. | 

თვითშემეცნება ადამიანის უმაღლესი უნარია. ჯერ კიდევ 
დიდი ბერძენი ფილოსოფოსი სოკრატე ამბობდა: „შეიცან 
თავი შენიო“. ეს იყო უმაღლესი სიბრძნჩე, რადგან თავისთავში 
გარკვევა ყველაფერზსე ძნელია. თეითშემეცნების მიზნით 
მრავალი ნაწარმოები შექმნილა. -განსაკუთრებით ძლიერად 
ვლინდება ეს „აღსარებითი“ ჟანრის თხზულებებში. ასეთი 
ნაწარმოებები უწერიათ მარკუს ავრელიუსს (,ფიქრები”); 
დასავლეთში შუა საუკუნეების ყველაზე დიდ მწერალს 

228



ავრელიუს ავგუსტინეს, XIL საუკუნის დიდ ფრნგ მოასროენეს 
ჰი·ე·რჯხაბჯ]·;··?"იარს, გამოჩენილ ·;·”·;ი·სიკ(··სსჯ ;·ჰა ჰილოს[·)·ჟ·(]·იყს 
მ";·;ნე···ნ;აუაღ·ს, რომელიც შესანიშნავი მწერალიც ი/ყიო, 

0·11 ), ჟ·*·ნ·ჟ·ჯძ რუსოს, ლლეყ ტ(·;ლსტოის და სხეებს. 

L ჰჯ სარება ··ღავი·თიანის“ მილავრი მოტივია. მის ავტორს 
უ გვიჩვენოს, ჩემშია ყოველგვარი ადამიანურიო, კარგიც 

და ავიც, სულიერიც და ქვეღამ'სიდველი ბიწიერებაც. თუ ·ჰ%)ამიანი ი:/აე(;,ს თავში ვერ თრგუნავს ბიწიერებას, ეს მან 
უხდა აღიარო ა თვალი გაუსწოროს, რ ას სულ. შვებას მიანიჭებ%)· ვალი გაუსწ რაც მას სულიერ 

შეიძლება ადამიანი მისწვდეს ბუნების კანონებს, 
ცხოვრების სიღრმეც ამოიცნოს, სხვისი შეფასებაც შეეძლოს, 
მაგრამ გაცილებით ძნელია საკუთარ ფიქრებში გარკვევა, 
ხშირად ადამიანს ვერ გაუგია, საით მიისწრაფის მისივე 
ოცნება, მისივე ფიქრები. გავიხსეჩოთ გალაკტონი: 

ც„ო, ფიქრებო, მსვლელნო ტაძრად, 

ო, ქცე'ულნო -მტერად და ნაცრად, 
რად მიჰყვებით ასე მკაცრად 

ჩამავალ მ'სეს, ჩამავალს“. 

აქ მთავარია არა ჩამავალი მსის სურათი, არამედ ის, 
თუ რატომ მიჰყვება მას ადამიანის ოცნებანი. ეს კითხვა 
კითხვად რჩება, მაგრამ თვით ამ კითხვაშია თვითშემეცნება, 

ანუ სურვილი, კაცმა გაიგოს თავისი თავი. აქაა ფიქრი 
ფიქრზე. 

_ თვით „დავითიანს“ თვითშემეცნების სურვილი მსჭვალავს. 
დავიწყოთ იმით, რომ დ. გურამიშვილმა თავისი თავი 

„დავითიანის“ პერსონაჟად გამოიყვანა. ამით მას, როგორც 
პოეტს, შეეძლო ეყურებინა თავისი თავისათვის როგორც 
პერსონაჟისათვის, იმდროინდელი საქართველოს ბედით 
მცხოვრები ერთი კაცისათვის. ასე'დანახული თავისი თავი 
უკეთ შეეძლო შეეფასებინა. ეს იყო თვითშემეცნების ერთი 
გზხა. ამ გზით დ. გურამიშვილმა გვიჩვენა, რომ მისი პირადი 
ცხოერება იყო ტიპური და გამომხატველი ყველა იმ უბედუ- 
რებისა, რაც მაშინ გარდახდებოდა-ხოლმე თავს ქართველ 
კაცს: გახიზენა, დატყვეეება, გაქცევა და სამშობლოდან 
გადახვეწა. ასე:იცსოვრა დ. გურამიშვილმა. მისი კონკრეტუ- 

ლი ცხოვრება 'სოგადის -გამომხატველია. ასეთი რამ პოეზია- 
229



ში მანამდე არა გეხვდება. იაკობ ცურტაველის ავტოპორტრე- 
ტი სხვა მისნითაა შექმნილი, დ. გურამი შვილთან კი ამას 

თვითშემეცნება ახლავს. 
დ. გურამიშვილის, ვითარცა პერსონაუის, გაჩსოგადება 

სხვა გსითაც ხდება. როცა ის თავისი ცსოვრების ამბებს 
აღწერს, მათ სიმბოლურ მნი'მვნელობას ანიჭებს. მაგალითად, 
ერთ ლექსში გვიყვება, პრუსიელთან ბრძოლის დროს როგორ 

ჩაეფლო ცხენიანად დიდ ლაფში. აქ ის ტყვედ შეი ჰყრეს. ეს 
ყველაფერი ნამდვილი ამბავია, მაგრამ, ამავე დროს, 

სიმბოლურიცაა. ავტორი აქ გულისხმობს ადამიანის ცხოვრე- 

ბის ცოდვებში ჩავარდნას. ლექსი „ოდეს დავითს ტყვეობასა 
შინა მოშივდა და ღმერთს პური თხოვა გულისხმობს 

სულიერი სასრდოს ძიებას. 
„დავითიანი“ სსვადასხვა ნაწარმოებთა კრებულია, მაგრამ: 

არაა უბრალო თავმოყრა ნაწარმოებებისა. ამასთაჩავე „დავი- 
თიანი“ ერთი მთლიანობაა. თუ კარგად დავუკვირდებით), 
შევამჩნევთ, რომ ნაწარმოებები ერთმანეთს 'მშემთხვევით არ 
მოსდევს. წინარე შინაარსი მომდევჩოში გადაღის და ეს 

ხდება ძალ“სე ხშირად. ! 
მაგრამ მთავარი მაინც .რაც „დავითიანს“ ამთლიანებს, 

ესაა თვითშემეცნების მიზანი, რომელიც თითქჩმის მის ყველა 
ნაწარმოებში ვლინდება. დ. გურამიშვილს სურს გვიჩვენოს: 
„ვინ არის, სიდამ მოსულა, სად არის,: წავა სადაო“ (ეს ის 

კითხვებია, რომელიც გოგენმა ერთი თავისი ტილოს 

სახელწოდებად 'გამოიყენა. მათზე კუნძულ ტაიტის მკვიდრი 

ველური ფერანდკანიანები ხატია, რომელთაც პირველად 

გასჩენიათ თვითშემეცნების ნაპერწკალი). 
ძალზე მნიშვნელოვანია, თუ როგორ იწყება და როგორ 

მთავრდება „დავითიანი“. იგი იწყება და მოავრდება თვით 
დავით გურამიშვილით. | 

თავდაპირველად დავით გურამიშვილზე საუბარია როგრც 

პიროვნებასა და პოეტზე. ესაა კრებულის პირველი ლლექსი: 

„ამ წიგნის გამლექსავის გვარისა და სახელის გამოცხადება“. 

ამას მოჰყვება „ქართველ უფალთა მეგვარტომობის იგავი“, 

რომელშიც პირველად დ. გურამიშვილი ჩანს თავისი პიროვ- 
ნ.·უილი „მეთი“ (ასეთი შინაარსისაა პირველიეე სტრიქონი. 
23



„დავითიანი ვსთქვი ღავით გურამისშვილმან გვარადო"). 

„ქართველ უფალთა მეგვარტომობის იგავში“ მას ტაბი 
ეროვნებამდეა გაფართოებყლი, რასაც მოჰყვება ცნობილი 

„ქართლის ჭირი“, რომელიც სწორედ ასეთივე ხასიათისაა. 
ხოლო შემდებ დ. გურამიშვილი თავის თავს 'სოგადად 
გაიასრებს როგ,რიც ადამიანს. 

ასე რომ, დასაწყისში თვით'შემეცნება საფეხურებრივად ხდება: 

მე– დავით გურამიშვილი, მე-– ქართველი, მე – ადამიანი. 

რაც მთავარია, ასეთი დასაწყისის შესატყვისია „დავითია- 
ნის“ დასასრული, ოღონდ შებრუნებული თანმიმდევრობით. 

„ქაცვია მწყემსში“, რომელიც კრებულის ბოლო ნაწილია, 
„დავითიანის“ დასასრ'ულის მოტიეები იწყება. აქ დ. გურამი- 
შეილი ჩანს სოგადად როგორც ადამიანი, როგორც მამა და 

როგორც პოეტი. აქვე გამოჩნდება, თუმცა შეფარულად, მისი 
ქართველობა C, ჩვენში ლეკთ დავლამა“ მწიგნობრობა მოსპოო). 

მომდევნო ლექსებში უფრო ნათლად ჩანს სამშობლოზე 

ფიქრი, ბავშვობის ადგილები, ძვალთშესალაგი, “ წუხილი 
სამშობლოს სიშორეზე. ხოლო ბოლო ლექსში „ანდერძი 
დავით გურამიშვილის საფლავის ქვაზედ დასაწერი“ და 
სულ უკანასკნელში „,ამ წიგნის გამლექსავის სულის მოხსე- 
ნიება“ დ. გურამიშეილი კვლავ. წარმოგვიდგება როგორც 
პიროვნება და როგორც პოეტი. 

დაამთავრა სწორედ იმით, რითაც დაიწყო („ამ წიგნის 

გამლექსავის გვარისა და სახელის გამოცხადება“ – „ამ 

წიგნის გამლექსავის სულის მოხსენიება“). დჯსჯსრ ულის 

თანმიმდევრობა ასეთია: ადამიანი, ქართველი, პიროვნება. 
ამიტომ მთელი „დავითიანის“ სტრუქტურა შეგვიძლია ასეთი 

სქემით გამოვსახოთ: 
მე, ქართველი, ადამიანი – ადამიანი, ქართველი, დ. 

გურამიშვილი. 

„დავითიანის“ ამგეარ აგებულებას. თვითშემეცნების 
მიზნები განაპირობებდა. 

მან თავისი: თავი გაიაზრა როგორც ადამი»ნმა, როგორც 

ქართველმა და როგორც პიროენებამ. „ჩვენ“ დავით გურამი- 
შვილთან ორ მნიშვყნელობას შეიცავს: ჩვეჩ – ადამიანები 
და ჩვენ – ქართველები. მასთან წაშლილია სზღეარი პიროვ- 

231



ნულსა და ეროვნულ. სატვივართა შორის. ქართლის ჭირს 
ისე ტჯნი(,ღის როგორც საკუთარ ტკივილს: 

„მე კი ეჰფარავ. ”სტრამ ჩემი სატკივარი არა ჰფარავს, 

მეტად მწარედ მტკივა გული, მაურჟოლებს და ტანში მსარჯეს, 
ვერ მოვითმენჩ, რომ არ დაგგმო აღმა მსყნელსა, დაბლაა მბარავს, 

ჩემი ცოდეამც მისცმია ჩემს ამომთსრელის, ამამბ'სსარაე""' 

სხვასთან სულიერი თანაზიარობა ახასიათებს მას როგორც 
ადამიანს, როგორც ერისშვილს, როგორც პიროვნებასა და პოეტს. 

ის თავის თავში პოულობს მრავალ. ხმას და თვითშემეც- 
ნების მისჩით სხვას მიაწერს, რათა უფრო ნათლად დაინახოს 
საკუთარი თვისებანი. დ. გურამიშვილის პოეტური ორეული, 
ანუ მეორე პოეტური „მე“ მხოლოდ მეფე-პოეტი დავითი 
როდია. საყურადღებოა ამ მსრივ „ქაცვია და მწყემსი“. 
გარეგნულად იგი ბუკოლიკური (მწყემსთა ლაღი ცხოვრების 
ამსახველი) დიდაქტიკური ხასიათის სატრფიალო პოემაა. 

აქ მოთხრობილია ორი თაობის წყევილთა სატრფიალო ამბები: 

ერთია ქაცვია მწყემსის და მისი სატრფოსი, ხოლო მეორე 

– ქაცეიას დედ-მამისა. ისინი თავშეუკავებელი ტრფიალით 
ერთმანეთს ჰგვანან. ბოლოს მამა გამოდის შვილის დამრიგე- 
ბელად და მას.- სიყვარულისა და ცოლ-ქმრობის წესსა და 

რიგს უხსნის. მოხუცი მამის სახეში ამოსაც;ნობია თვით 
დავით გურამიშვილი. მართალია, ქაცვიას მამა თითქოსდა 

უცხო გარემოში ცხოვრობს, მაგრამ თავის ბავშეობაზე,ისეთ 
ამბებს ჰყვება, რაც ხდებოდა ბავშვობისდროინდელ საქარ- 
თველოში. ამაზე მიგვითითებს, კერიოდ, ასეთი სიტყვები: 
„მით იკლო ·სწავლამა, ჩვენში ლეკთ დაელამა წიგნნი“ 
მოსპოო. შვეილი მამას უწოდებს ლექსთა მთქმელს, პოეტს. 
ამიტომ. ქაცვიას მამა ღ. გურამიშვილის როგორც პოეტის 
კიდევ ერთი სახესხვაობაა. ქაცვიას მამა, როგორც პერსონაჟი, 

დ. გურამიშვილის ერთ-ერთი თვითშემეცნებითი სასეა. ეს 

კი განხორციელებულია ალეგორიით. ქაცვიას მამა ალეგო- 

რიული სახეა დავით გურამიშვილისა.. , 

საერთოდ, ალეგორიები, ოღონდ არა სპარსული, დიდად 
დამახასიათებელია „დავითიანისათვის“. 

„აჰსადეო ბადეო, თვალთა მიეც, ანდეო, 

სცან ამ ლექსთა იგავი, თარგმნე, თუ გიყვარდეო 

232



ქროილის ჰ ურის ქერქშია შიგ თავთუხი ჩავდეო. 

ქერქი გაფრცქვენ, განაგდე, შიტნით გულს კი სჭამდელ“. 

იგავი ალეეგორიას ნიშჩავს, თარგმნა ალეგორიის გახსნას, 
„აჩუ მისი შინაარსის ამოცნობას. დ. გურამიშვილი სთხოეს 
'მკითხველს; ფარდა ახადოს მის ალეგორიებს, გაფრცქვნას 
,ქერქისაგან და მის შინაარსს მიაგნოს. ამის შემდეგ მისი 
'ფორმა მნიშვნელობას კარგავს. ასე საინტერესოდაა დახასია- 
თებული ალეგორიის ბუნება. ჩვენთვის მთავარი ისაა, რომ 

ალეგორიებიც დ. გურამიშვილის თვითშემეცნებას ემსახუ- 
რება. დ. გურამიშვილი ალეგორიათა საშუალებით თავის 
თავს სხვადასხვანაირად წარმოგვიდგენს. 

მიუხედავად პოეტური სტილის. სინათლისა, დ. გურამი- 
შვილი სოგჯერ ძველებურ ალეგორიებს იყენებს, რომლებიც 
უცნაურობისა და მოულოდნელობის განცდას ჰბადებს 
დღევანდელ მკითხველში. მაგრამ, როგორც დავინახავთ, 
მასშიაც კი დ. გურამიშვილს შეაქვს ზოგიერთი სიახლე. 
ასეთია ლექსი „სუბოვკა“. თავდაპირველად აქ ჩანს სახე 

ქალისა, რომელიც დახატულია საკმაოდ რეალისტურად 
(,სუბოვკიდან მომავალმან ვანსე ერთი ქალი, მეტად ტურფა, 
მშვენიერი, მასზე დამრჩა თვალი, შავ თვალ-წარბას, პირად 

თეთრსა ასხდა შავი ხალი“ და ა. შე. პოეტი მას სიყვარულს 
უცხადებს. თითქოსდა, ქალიც აძლეედა მას საბაბს, მაგრამ 
საბოლოოდ მან უარი: თქვა სიყვარულზე. და მკაცრად 
მოიშორა პოეტი. ასეთია ამ ლექსის ერთი მხარე. ამის შემდეგ 

იწყება მოულოდნელი და უჩვეულო გადასელა. ვხედავთ, 
რომ ლამაზი ქალის სახით წარმოდგენილი სატრფო ყოფილა 
ღმერთი. და ახლა პოეტი მას ევედრება, რომ ნუ გასწირაეს 
და მიუსაფარს ნუ დატოეებს. ასეთია ამ ლექსის მისტიკური 
დასასრული. მისტიკური შინაარსი მასში სიმბოლურად 
ამოიკითხება. _ 

მაგრამ მიუხედავად ასეთი მისტიკური სიმბოდდიიკისა, 
თავაპირველი რელისტური სახე ქალისა თავის მნიშვნელო- 
ბას არ. კარგავს. მისი სახე კონკრეტულადაა აღსაქმელი, 
რადგან ქალის სილამაზსე ძალსე რეალისტურადაა წარმოსა- 
ხული (,შავ თვალ-წარბა“, „ასხდა შავი ხალი“). შემდეგ ეს 

მისტიკაში გადადის. მთავარი ისაა, რომ ღვთაება უკაყშირ- 
233



დება სატრფოს ცხოვრებისეულ სიყვარულს. ეს რეალური 
სიყვარული ღვთაებრივია. ღვთაებას პოეტი განიცდის 
ადამიანური სიყვარულის გრინობით. ამას შეაქვს ლექსში 
პიროვნულ-ინდივიდუალური საწყისი. ეს ლექსი გაორებულია: 
ერთი მხრივაა ცხოვრება, შმეორეს მხრივ – ღვთაება. 

ამნაირმა სიმბოლიკამ დასაბამი მისცა შემდეგში ფართოდ 
გავრცელებულ მხატვრულ სახეებს: სატრფო-სამშობლო. ეს 
გვხვდება ალ. ჭავჭავაძის ლექსში „ვისაც გსურთ“. აკაკის 
ლექსში „აღმართ-აღმართ“... 

რადგანაც დ. გურამიშვილს თავის მხრივ მეორე პოეტურ 
„მედ“ წარმოდგენილი ჰყავს უძველესი პოეტი დავითი, ანდა 
ქაცვია მწყემსის მამა, ეს გავლენას ახდენს მის ლექსიკაზე. 
და ამ ფაქტს მეტად მნიშვნელოვან ესთეტიკურ და პოეტიკურ 

პრინციპებამდე მიეყავართ. 
საქმე ისაა, რომ დავით გურამიშვილის პოეტური სამყარო 

ძალზე იშვიათად შორდება ბუნების პირველყოფილ სილამა- 
ზეს. აქვე შევნიშნავთ, რომ იგი ამითაც უპირისპირდება 
სპარსოფილობას. ბუნების ისეთი მრელენები, როგორიცაა 
ქარი, მსე და ვარსკელავები, ან ბაღი და ვენახი, ვაზხის რქა 
და ყურძენი, იფქლი და ღვარძლი, – ძირიოადად ესენი 
ქმნიან მხატვრულ სახეებს. არსადა ჩანს ელიტური,. ანუ 
უმაღლესი არისტოკრატიის ცხოერების ნიშნები, რომლებიც 
მას უნდა ეხილა ან თავის, ან ვახტანგის სასახლეებში. ამ 
ყოფასთან დაკავშირებული თითო-ოროლა სიტყვა თუ იჩენს 
თავს და ისიც იჩრდილება უბრალოების ნაკადში. ბუნებრივ 
სახეებში პოეტი უფრო თავისუფლად გვაწვდის თავის 
სათქმელს; ესაა: სიკეთე და კაცთა შორის შური, მზხის 
სითბოსა და სიცივის შეგრძნება უშუალოდ ცისქვეშეთში, 
ბუნებითი სიყვარული და თანდაყოლილი შიში და წყურვილი, 
ქალ-ვაჟთა ერთბული ურთიერთლტოლევა ბუნების წიაღში 
და ბუნებრივი ცოდვილიანობა. სასხვათაშორისო სსენების 
გარდა, არსადაა საგანგებო აღწერა იმისა, თუ რას განიცდი- 
და მის ოჯახში, ან სამეფო სასახლეში, ანდა თუნდაც, 
ეკლესიაში. იგი ამჯობინებს გაცილებით სუსტად აღწეროს 
თავისი განცდები ხაროში ტყვეობის უამს, სადაც იგი 
ფიქრობს მხოლოდ ზეცაზე, ან უმწეობა ლაფში ჩავარდნი- 
ლისა, რომელიც კვლავ ზეცის მოიმედედ რჩება. 
234



ამგვარი უბრალოება არ ნიშნავს დ. გურამი'მვილის 
პოეტური ასროვნების სიმარტივეს. ეს პირველყოფილი 
ბუნების სურათები მის ლექსებში ახლებურადაა გაშინაარსე- 
ბული. ასეთ ბუნებრივ ფონ'სე ის უფრო ღრმად ახერხებს 
თვითშემეცნებას. ' | 

ყოველივე ამაში ჩანს დ. გურამიშვილის მნიშვნელოვანი 
ესთეტიკური პრინციპი: ბუნების პირველყოფილ და მარა- 
დიულ სახეებში უკეთ შეიძლება გამოიხატოს მაღალი პოეტუ- 
რი იდეალები, ადამიანების მუდმივთანმხლები პრობლემები. 
ყეელაფერი, რაც არსებითია, უაღრესად მარტივიცაა. დ.გურა- 
მიშვილს მზეთა-მზსის ერთადერთობა უფრო შვაგრძნობინებს 
სამყაროს მთლიანობას და ერთიანობას, ვიდრე სხვა რამ. 

როცა ადამიანი იხატება უშუალოდ ზეცასა და მიწას 
შორის, და მისი პიროვნება წარმოგვიდგება ვითარცა 
მარადისობის ნაწილი, ეს გამოხატულებაა აბსტრაქტული 
მონუმეტალიზმისა. ასეთ შემთხვევაში მოქმედების დრო და 

სივრცე უკიდურესად გაფართოებულია. ადამიანის სამოქმედო 
გარემოა მთელი სამყარო (გავიხსენოთ „ვეფხეისტყაოსანი–), 
ხოლო სამოქმედო დრო კაცობრიობის მთელი ისტორია. 
დ.გურამიშვილი მოქმედებათა დროსა და სივრცეს თავის 
„დავითიანში“ თანდათან შემოფარგლავს ეროვნული ისტო- 
რიის დროითა და სივრცით6. თავისი ქვეყნის ამბებს ქართველ 

მეფეთა ჩამომავლობის განხილვით იწყებს. მაგრამ ამასთანა- 

ვე იგი ქვეყნის გაჩენისა და მომდეენო ამბებსაც ეხება და 
მათ უკავშირებს თავის ცხოვრებას. აქაც თვითშემეცნების 

იგივე საფეხურები გამოიკვეთება: სამყარო-სამშობლო- 
პიროვნება. ამ საფეხურებს მიჰყვება „დავითიანში“ წარმოდ- 
გენილი დრო და სივრცე, რომლის ფონზეა გაშლილი 

მსოფლიო ისტორიის ამბები, ქაროლის ჭირი და პირადი 
თავგადასავალი. 

„დავითიანი“ საყურადღებოა არა მხოლოდ იმით. რასაც 
.ამკეიდრებს, არამედ თუ რას უარყოფს. მისი ესთეტიკა 

ემყარება თვითშემეცნებას. 
უბრალოება დ. გურამიშვილის სტილისა უპირისპირდება 

სპარსღფილთა „ღვლარჭჩნილ“ სტილს. იმ დროს როთოული 

სტილს ამკვიდრებდა ანტონ პირველის ლიტერატურული 
სკოლაც. თანაც უფრო საშიში ის იყო, რომ ყოველივე ეს 

235



ხდებოდა სიკეთის ნიშნით, თითქოსდა, სიახლის დამკვიდ- 
რების, ენის გამდიდრების სურვილით,. სინამდვილეში, მსის- 

კენ მიმავალნი ტევრში შედიოდნენ. და როცა მ'სის დაკარგვას 
მიხვდნენ, თითქოსდა უკვე აღარ იყო ხსნა. ახალი გ'ხა 

დ.გურამიშვილმა მონახა. ეს იყო ენის ხალხური და საუკუნო- 

ვანი ლიტერატურული მემკვიდრეობის გამოყენება თავისი 
შეუმღვრეველი და ხალასი ფორმით, რაც ემსახურებოდა 

ადამიანის შინაგანი სამყაროს გამომსეურებას. 
დ. გურამიშვილი უაღრესად ინდივიდუალური მსოფლ- 

განცდის პოეტია. ეს იმდენად გამძაფრებულადაა წარმოდგე- 

ნილი მის შემოქმედებაში, რომ ამ მხრივ. ძველი ქართული 

მწერლობიდან მას ვეღარავინ შეედრება. ამ გსით ხდებოდა 

მხატვრული აზსროვნების ძველი ფორმების დაძლევა. აქვე 
გაჩნდა დიდი წინააღმდეგობა: დაპირისპირება აბსტრაქტულ 

მონუმეტალიზმსა და ინდივიდუალურ მსოფლგანცდას 
შორის. ეს წინააღმდეგობა იყო ბუნებრივი და აუცილებელი, 
განმსაზღვრელი ქართული ლირიკული აზსროვნების შემდგო- 
მი განვითარებისა. დ. გურამიშვილმა ეს წინააღმდეგობა 
მთლიანად ვერ გადალახა, მაგრამ საამისო გსები უკვე 
დაისახა. იგი პიროვნულ-ინდივიდუალურ განცდებს 
ამკვიდრებდა. დ. გურამიშვილი საკუთარ ლირიკულ „მეს“ 
განუმეორებლობას ანიჭჯებს. 

236



გოლოთქმა 

დასრულდა ეს წიგნი. დასკვნებს არ წარმოვგადგენი!. 
დასკვნებამდე ჯერ კიდევ შორსაა. ამგვარი საუბარი 
დასკვნებით ვერ დამთაერდება, ის საღმე უნდა “მეVყდეს. 

ასეთ საუბრებს იქნებ არცკი სჭირდებოდეს დასკენები. 
ეს ხომ ხმამაღალი ფიქრი იყო ახალგასრდა მსმენლის 
წინაშე, რომელსაც შეუძლია იგრძნოს, რომ მშვენიერებას 
განმარტებათა და კანონთა ცოდნა არა ჰყოფნის, ის ითხოვს 
სიყვარულს, ტრფობას, – როგრც იტყოდა პეტრიწი. 

არსებობს ესთეტიკის უმნიშვნელოვანესი წესი: ვისაც 
მშვენიერება არ უყვარს, ვერც იგებს მას. ხოლო მშვენიერების 
ტრფობა ყოველგვარ ცოდნას აღემატება. ეს ნიშნავს: 
გვიყვარდეს, რათა გავიგოთ. სიყვარულს კი სიახლოვე 
სჭირდება. ამ საუბრების მისანიც ის იყო, რომ ჩვენთან 
მოეახლოებინა ესთეტიკის ცნობილი. თუ უცნობი სამყარო. 

ვფიქრობთ, როდესმე კვლავ განვაგრძმოთ ეს ·საუბარი. 

237



შინაარსი 

ქართელი ესთეჭიკის სათაჭეებთან 5 
მშვენიერი და ამაღლებ: ული 14 

მსე 19 
ქართული ჩუქურთმა და მსე 23 

შეიძლებოდა თუ არა, ბუნება ყოფილიყო ··]ფრო ლამა·ხი? 26 
იდუმალების ესთეტიკა 30 
რიცხეთა ესთეტიკა 32 

ესთეტიკა სულისა 35 

ჯანსაღი სული ჯანსაღ, სხე უელში 37 

დროის მითოლოგი“საცია 33 
მითოსი და მწერლობა 4I 

შყა საუკუნეების ესთეტიკისათვის 53 

მოძღვრება ადამიან'სე 58 
სიკეთე 63 

ჭეშმარიტება 64 
მშეენიერება 65 
სიყვარული 66 
იერარქიის ესოეტიკა 6§ 

სიმბოლო ... 75 

სახე და სახისმეტყველება 80 
აგიოგრაფია 84 

საგალობელი 103 
ფრესკა II3 
წ)აძარი II |ვ_ 

შრომის ესთეტიკა 123 

ნეროპლატონური ესთეტიკა 126 

მთლიანი სამყაროს სილამაზე (53 

სამყარო და მხატერ'ელი სახე 135 

ჭემმარიტების მრავალგეარობა:-. I38 

დუმილის ესთეტიკა 4I 

ასრის სილამა“სე 145 

238



ნათლის ესთეტიკა 
” 

ქართული რძნესაჩნსული ესთეტიყჰა 

რენესანსის ესთეტიკის იდეალები. 157 
ადამიანის რენესანს·ჟღ·ი იდეალი 169 

რუსთაყელის ესთედტიკა 18! 

პოეტური მთაგონების წყარო 182 
პოესიის საგანი... . I84 
რა სჭირდება პოე'სიას? 155 
„სიბრინის დარგი“ · 186 

პოესიის სახეები - 137 
„ვეფხისტყაოსნის“ მხატერული სამ·|არო 190 

სათაური – მსატერული სახე 190 
ფაბელა ... 191 

- „”ვეფხისტყაოსნის“ მხატკრ ული ჟ"ნაარსი 19 
ფატმანი . .... .. 204 · 
რა არის არსებითი ·]ართუ;·კი რ·]ნესანსკლ" 

ესოეტიკისათვის? 207 

დასავლურ-აღმოსავლური სინთეზი და 
აღმოსაყლუერობის წაილეყის რენეენციები 2I6 

სპარსოფილერი ესთეტიკა და მისი დაძლევა 219 
დავით გურამიშვილის ესთეტიკისათვის 225 

ბოლოთქმა 237 

· 239


