
ასკოლო 

იბლიოთეკა 

  

ხურაბ ეიტ”ნაძე 

  

ართული მითოლოგია 

ბაკმი 

2007



„სასკოლო ბიბლიოთეკა“ 

ზურაბ კიკნაძე – ქართული მითოლოგია 

წიგნი მეექვსე 

სარედაქციო კოლეგია 

ჭაჭა აბყჭზიანიძე, ლევან თაქთაქიშვილი, ჭაქარია მაჩიდაძე, 

ბონდო მაცაბერიძე, რუსუდან მოსიძე, თემურ შაელაძე, ლელა წიქარიშვილი 

იდეა და პროექტი 

ბონდო მაცაბერიპის, რუსუდან მოსიძის 

სერიალის რედაქტორი 

რუსუდან მოსიძე 

ავტორი 

%ურაბ კიკნაძე - ფილოლოგიის მეცნიერებათა დოქტორი, პროფესორი. 

დ გამომცემლობა-ბაკმი 

რდ ჭურაბ კიანაძე - ქართული მითოლოგია 

ი წიგნის გამოცემის ყველა უფლება ეკუთვნის გამომცემლობას. 

ყველა საავტორო უფლება დაცუცვია, 
რ C0იი0VIIისL. #II CL IC5CIVლძ. 

(58 978-99940-27-31-6 (მრავალტომეული) 

158M 978-99940-27-10-I (წიგნი შეექვსე) 

საქართველო, თბილისი – 2007 წელი



წინათქმა 

თქვენ ხელში გიჭირავთ ,,მითოლოგიური ენციკლოპედია ყმაწვილთა– 

თვის“ – წიგნი მესამე. იგი მთლიანად ეძღვნება (და, ცხადია, ვერ ამოწუ– 

რავს) ქართულ მითოლოგიას, რომელიც არ გულისხმობს მხოლოდ სიუ- 

ჟეტურ ტექსტებს. მითოლოგია უფრო ფაოო (ცნებაა: იგი მოიცავს თავ– 

ის თავში სიტყვიერ ტექსტებს და, ასევე, რწმენა–წარმოდგენებს, რომელ– 

თაც შეიძლება არ ჰქონდეთ სიუჟეტური გამოხატულება. მითოსი შეიძ– 

ლება გადმოიცეს ვრცელი ეპიური თხრობის ან იგავის სახით, და შეიძლე– 

ბა უკიდურესად შემჭიდროგვდეს ანდაზაში; იგი შეიძლება გამოხატოს ერ– 

თმა სიტყვამ (მაგალითისთვის, ცისარტყელამ, იმ წარმოდგენამ, რომ ცას 

გარს არტყია შვიდფერი სარტყელი); მან შეიძლება გამოსავალი ჰპოვოს 

სახვით ხელოვნებაში და ხალხურ სანახაობებში, როგორიც იყო ჩვენს წა– 

რსულში ბერიკაობა თუ ყეენობა და, თუნდაც, ლაზარობა, რომელიც თი- 

თქმის ყოველ სოფელში სრულდებოდა – მათ ყველას მითოლოგიური ,სცე- 

ნარი“ უდევთ საფუძვლად. 

ვერ გავიზიარებთ გავრცელებულ შეხედულებას, თითქოს მითოლო– 

გია მხოლოდ და მხოლოდ შორეულ წარმართულ ეპოქაში შექმნილი მე– 

მკვიდრეობა იყოს. 

მითოსშემოქმედებითი პროცესი არასოდეს შეწყვეტილა: ჰქონდა შე– 

ნელების პერიოდები და ჰქონდა აღმავლობის პერიოდები. ყოველ რელი– 

გიას თან სდევდა და სდევს თავისი მითოლოგია: თუ საქართველოში ერთ 

დროს მაზდეანური რელიგია იყო გავრცელებული, თუნდაც ქვეყნის ზო– 

გიერთ კუთხეში, როგორც მეცნიერები ვარაუდობენ, მითოლოგიაც მაზ– 

დეანური იქნებოდა (ამის უტყუარი დასტურია დევი, რომელმაც სწორედ 

ამ რელიგიიდან შემოაღწია ჩვენთან და ზღაპრებშიც დაიმკვიდრა ადგი– 

ლი); თუ საქართველოში ერთ დროს, როგორც ქართული მწერლობის შე– 

უდარებელი ძეგლი ,,ქართლის მოქცევა“ (IV ს.) გვამცნობს, არმაზის კუ– 

ლტი იყო გაბატონებული, მითოლოგიური სამყაროც არმაზული იქნებო– 

და თავისი გაცით და გაიმით. წარმართულ ეპოქაში მითებიც წარმართუ– 

ლი ღვთაებებით იქნებოდა დასახლებული, მაგრამ სამწუხაროდ იმ შო– 

რეული ქრისტიანობამდელი ხანიდან ჩვენამდე მხოლოდ სახელებმა (და 

იშვიათად პერსონაჟთა აღწერილობამ) მოაღწია (არმაზი, გაცი და გაიმი, 

აგუნა). ქრისტიანულ ეპოქაში ძველმა მითებმა ხალხის ცნობიერების უკ– 

ანა შრეებში გადაინაცვლა, ხოლო რაც დარჩა, მათ ახლებური გააზრება 

5



შეიძინეს. შეიქმნა ახალი მითებიც და მათ ქრისტიანული ბეჭედი აზით. 

მაგრამ, რაც მთავარია, ქრისტიანულმა რელიგიამ ფოლკლორიზაციის შე– 

დეგად თავისი მითოლოგია მოიტანა, სადაც ქრისტიანული წმიდანები და 

ისტორიული პირები – მეფეები (წმ. გიორგი, ვახტანგ გორგასალი, და– 

ვითი, თამარი) ან წმიდა საგნები (ჯვარი, ხატი, თას-ბარძიმი) აქტიუ– 

რობენ ან, თუნდაც, არსებანი (ირემი, ხარი, მტრედი, ყვავი) ქრისტიანუ– 

ლად იქცევიან, ან ბუნების მოვლენები (ტბები, მდინარეები, მთები) ქრის– 

ტიანულად სასწაულმოქმედებენ. ყველა ხალხის ზეპირსიჯზყვიერება, ვინც 

კი ქრისტიანობას ზიარებულა (რუსული, სამხრეთ სალაგური, ბულგარუ- 

ლი) ქრისტიანული მოტივებით თუ თქმულებებით არის გამდიდრებული. 

ხალხში სხვადასხვა გზით – სიტყვიერად თუ ვიზუალურად (ფრესკები და 

ხატები) – გადასული ძველი აღთქმის სიუჟეტები, სახარებისა თუ წმიდა– 

თა ცხოვრების ეპიზოდები თავისებურ სახეს იღებს (ქრისტე, წმ. მარიამი, 

აბრამი, იობი, წმ. გიორგი, და სხვანი). ტექსტების უმეტესობა, რომელ– 

თაც ენციკლოპედიის ამ წიგნში წაიკითხავთ, ქრისტიანულ პერიოდშია 

შექმნილი ან გარდაქმნილი ქრისტიანული საზრისით თუ სულისკვეთებით 

(კურატი, რომელიც ებრძვის სოფლის მტერს გველეშაპს, წმ. გიორგის ან 

ღვთისმშობლის ძალით იბრძვის). ქართული მითები, რომელთაც ზოგჯერ 

ანდრეზებად მოვიხსენიებთ, ქრისტიანული სულით არის შთაგონებუ–- 

ლი. ისინი ქრისტიანული მითოლოგიის ნიმუშებია, რამდენადაც ქრისტი– 

ანულ წიაღშია წარმოშობილი და ნასაზრდოები. ისინი ქრისტიანული კუ– 

ლტურის ნაწილია. 

ტექსტების მეტი წილი, როგორც მკითხველი შეატყობს, აღმოსავლეთ 

საქართველოს მთიანეთური წარმოშობისაა (განსაკუთრებით, ხევსურუ– 

ლი, ფშაური). ეს ის რეგიონია, სადაც მითოსშემოქმედებისა და მითოლო– 

გიური სიუჟეტების (ანდრეზების) შენახვის საუკეთესო პირობები აღმოჩ– 

ნდა. ბარისგან მოწყვეტამ და რამდენიმე ასეული წლით იზოლაციამ, რაც 

ვერ ჩაითვლება ჩვენს ისტორიაში წარმატებულ მოვლენად, ამ კუთხეთა 

თემებში (საზოგადოებებში, საყმოებში) ერთადერთი სიკეთე ის მოიტანა, 

რომ იქ თვითმყოფადი და მდიდარი ზეპირსიტყვიერი კულტურა შეიქმნა, 

რომლის ლომის წილი ანდრეზებზე მოდის. 

სამწუხაროდ, ჩვენ არ მოგვეპოვება მითოლოგიური ტექსტების არა– 

თუ ქრისტიანობამდელი, არამედ გვიანი შუასაუკუნეების ჩანაწერებიც კი. 

ყველა ტექსტი, ერთადერთი გამონაკლისის გარდა, XIX საუკუნის მეორე 

ნახევრის შემდეგ არის ჩაწერილი. ერთადერთი მითოლოგიური შინაარს– 

ის ტექსტი, რომლის ქრისტიანობამდელი წარმოშობა ეჭვს არ იწვევს, ეს 

არის ფარნავაზის სიზმარი, რომელიც ლეონტი მროველის სახელით ცნო– 

6



ბილ საისტორიო თხზულებაში („ცხოვრება მეფისა ფარნავაზისი“) არის 

შემორჩენილი. ფარნავაზის მითოსის შექმნის დრო დიდად უსწრებს წინ 

მისი ჩაწერის ხანას (VIII ს.). ანდრეზების უმეტესობა XIX-XX საუკუნეე– 

ბშია ჩაწერილი, მათი ასაკი კი დაუდგენელია. 

ქართული მითების ერთი თავისებურება ის არის, რომ მათი უმეტესობა 

ხალხურ-–ზეპირსიტყვიერი წარმომავლობისაა – ეს განასხვავებს ქართულ 

მითოლოგიას სხვა ძველი კულტურული ხალხების მითოლოგიებისგან, რო– 

მლებმაც ადრევე განიცადეს ლიტერატურული დამუშავება და დამაგრდნენ 

წერილობით, სხვანაირად ისინი ჩვენამდე ვერ მოაღწევდნენ. მათგან განსხ– 

გვავებით, ქართულ მითოსს იშვიათად (და მხოლოდ ფრაგმენტულად) თუ მი– 

მართავდნენ როგორც ლიტერატურული შემოქმედების წყაროს. თვით ვაჟას 

მითოსურ–-ეპიური გენიაც არ არის აქ გამონაკლისი. თუშ-ფშავ-–ხევსურ-გუ– 

დამაყრულ ანდრეზთა ზღვის ფონზე წვეთია მისი პოემები ,,გველისმჭამელი“, 

„კოპალა“, „მონადირე“, „ხის ბეჭი“ (შდრ. ხის ბეჭი), მოთხრობები „ბერიძე 

გაუტეხელი“ (შდრ. ხოხორდაული)... ატენის სიონის კედელზე გამოსახუ– 

ლია წყაროს დაწაფებული ირმები (იხ. გვ. 85). ქართული მითოლოგია, რო– 

გორც წყარო, კვლავ ელის თავის მწყურვალე ირმებს, 

ორიოდე სიტყვა ილუსტრაციების გამო. 

ძნელია, უმეტესწილად შეუძლებელიც, ენციკლოპედიის ამ წიგნში წა– 

რმოდგენილი პერსონაჟებისა და სიუჟეტების შესატყვისი ილუსტრაციე– 

ბის დაძებნა სახვითი ხელოვნების ნიმუშებს შორის, როგორც ეს ზედმი- 

წევნით ხერხდება სხვა ხალხების, განსაკუთრებით ელინთა მითებში, რა– 

საც ენციკლოპედიის წინა ორი წიგნი მჭევრმეტყველურად მოწმობს. ენ– 

ციკლოპედიის წინა წიგნები უხვად არის ილუსტრირებული. თითქმის ყვე– 

ლა შემთხვევაში, განსაკუთრებით ეს ითქმის ელინურ მითებზე, ილუსტ– 

რაცია ზუსტად არის მორგებული მითოსის პერსონაჟს თუ შინაარსს. თუ 

ვკითხულობთ აქტეონის მითოსს, აქვეა ძველი ფერწერის გამოსახულება, 

სადაც აქტეონს მისივე ძაღლები გლეჯენ. თუ ვეცნობით ოსირისისა და 

ისისის მითოსის სიტყვიერ ტექსტს, ჩვენს ცოდნას უცილობლად ამდიდრ– 

ებს ეგვიპტური ხელოვნების შესანიშნავი ნიმუშები. ასეა მეტ-ნაკლებად 

ინდურ, ირანულ თუ შუამდინარულ მითოლოგიებში. კლასიკურ მითო– 

ლოგიურ ეპოქებში იყო მოთხოვნილება სიტყვიერი ტექსტების გვერდით 

მათი სახვითი ორეულების შექმნისა, რასაც ვერ ვიტყვით ქართული მი– 

თოლოგიური სინამდვილის მიმართ. ამაოდ დავუწყებთ ძებნას ქვებზე თუ 

სხვა რამ მასალაზე იახსრის, კოპალას თუ სხვა პერსონაჟთა გამოსახუ– 

ლებებს. თუ მაინც და მაინც გვსურს წარმოვიდგინოთ, როგორ გამოიყუ- 

რებოდნენ ხალხის წარმოსახვაში „გმირი კოპალა“ ან „ლაღი იახსარი“, 

7



ხატება მათი, როგორც დევთ–კერპთა და გველეშაპთა მებრძოლებისა, ის– 

ევ აბჯარმოსილ და ხელშუბიან მხედართან წმ. გიორგისთან გვაბრუნებს, 

რომელიც გმირავს მისი ცხენის ფლოქვებქვეშ განრთხმულ გველეშაპს. 

თუ გვსურს ვიხილოთ სოფლისთვის მებრძოლი კურატის სახე, მას სვეტი– 

ცხოვლის თუ საფარის ან სხვა რომელიმე ტაძრის კედელზე ვპოვებთ, ოღ-– 

ონდ არ უნდა ვიფიქროთ, რომ ეს კედლიდან გამომზირალი ხარი უსა– 

თუოდ იმ მითოსური ხარის ორეულია. ნიკორწმინდა გვამარაგებს 

ფასკუნჯების და რაშის (ფრთიანი ცხენის), ხახული – ყურშას, სამწევ– 

რისი – კარის მფარველი გველის, ბრინჯაოს ხანის არქეოლოგიური ფე– 

ნები – ირმებისა და ჯიხგების გამოსახულებებით, ატენის სიონი ან წებე– 

ლდის კანკელი, თუ ბრინჯაოს სარტყლები – ნადირობის სცენებით... მი– 

თოსური ოთხრქა-ოთხყურა ცხვარი, თასი თუ სახუცო კოჭობი ან ის 

ლანდშაფტი (განსაკუთრებით ფშავ–ხევსურეთში, მაგალითად, ავისტორი), 

სადაც ხდებოდა მითოსური აქტები, რეალურად არსებობენ, მათი ფოტო– 

ები დაბეჭდილია შესაბამის გვერდებზე. წიგნის გვერდები შეიძლება კი– 

დევ უფრო გამდიდრებულიყო მითოსურ ხდომილებათა ასპარეზის ფო– 

ტოგრაფიული ანაბეჭდებით, მაგრამ ამჯერად ეს ვერ მოხერხდა. 

ენციკლოპედიის მესამე წიგნში წარმოდგენილი მითოლოგიური ტე- 

ქსტების არსებობას უნდა ვუმადლოდეთ ქართველ ფოლკორისტთა, მწ– 

ერალთა, მწიგნობართა და პედაგოგთა რამდენიმე თაობის შემკრებლო– 

ბით მოღვაწეობას. ტექსტები ამოკრეფილია XIX-XX სს-ში გამომავალ 

ჟურნალ–გაზეთებიდან, სხვა სახის პერიოდული გამოცემებიდან და არ– 

ქივებიდან. ესენია; „დროება“ (1866-1885), „ივერია“ (1877-1906), „მწ– 

ყემსი“ (1890-1910), „აკაკის კრებული“ (1897- 1900), CMCMII% (C600M#4M# 

M82160M8108 IM 00MCმILIM9 M6CIIM00C16L I IIICM6M9 IX გ8Mმ3მ, 1881-1915), 

რომლის 44 ტომი ქართული ფოლკლორის ყველა ჟანრის უმდიდრეს 

მასალას შეიცავს, თსუ ფოლკლორისტიკის კათედრისა და საქართველოს 

მეცნ. აკად. ლიტერატურის ინსტიტუტის ფოლკლორული არქივები, 

საქართველოს მეცნ. აკად. ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტში და– 

ცული ალექსი ოჩიაურის ხელნაწერი ფონდი. ტექსტების უმრავლესობა, 

განსაკუთრებით, დიალექტური ჩანაწერები გამართულია სტილისტურ– 

ად თანამედროვე სალიტერატურო ენის ნორმების მიხედვით. 

ავტორი და გამომცემლები კმაყოფილებით და მადლიერებით მიიღ– 

ებენ შენიშვნებს და შემოთავაზებებს, თუკი ისინი წიგნის სამომავლოდ გა– 

უმჯობესებას მოემსახურება. 

ზურაბ კიკნაძე



ა 
აბრამი – აბრამი (ბიბლიური აბრაამი) იყო ძალზე მდიდარი კაცი, 

უამრავი ცხვარი და ძროხა დაუდიოდა საბალახოებზე. არაფერი აკ– 

ლდა ამ ქვეყანაზე, მხოლოდ ერთი გულისტკივილი ჰქონდა: სარას, 

მის ცოლს, შვილი არ უჩნდებოდა, თავადაც მოხუცებული იყო. 

ერთ დღეს ეკლესიიდან დაბრუნებულს იესო ქრისტე შეხვდა და 

სთხოვა: აბრამ, წირვის მადლიმც შეგეწევა, ერთი სადილი მაჭა– 

მეო. აბრამმა ვერ იცნო ქრისტე–ღმერთი, ერთი უბრალო მგზავრი 

ეგონა და ასე მიუგო: შენ რომ სადილი გაჭამო, რა მადლი მექნებაო. 

და დასწყევლა მაცხოვარმა აბრამი, ორმოცი დღე სტუმარი არ გე– 

ღირსოსო და გაბრუნდა. ახლა აბრამის მეცხვარეს მიადგა, რომელ– 

საც აბრამისგან ოცი ათასი სული ცხვარი ჰყავდა ჩაბარებული. ერ– 

თი პური მაჭამე, შიმშილით სული მხდებაო. შეწუხდა მეცხვარე, 

მობარებულ ცხვარს ერთი ბატკანიც რომ მოვაკლო, ხომ სული წა– 

მიწყდებაო. როგორო, ეუბნება ქრისტე, ერთი ბატკანიც არ გეკუთ– 

ვნის ამოდენა ფარაშიო? ერთი ბერწი ცხვარი მეკუთვნისო. აბა, და– 

მიკალი ეგ ბერწი ცხვარი და გადედდებაო, ღვთის ბრძანებით კრა– 

ვები ეყოლება, ოთხ ქვაბ რძეს მოიწველისო. დაუკლა მეცხვარემ 

ქრისტეს კოჭლი ცხვარი, დასხდნენ და შეექცნენ ტკბილად. პურო– 

ბა რომ მოათავეს, ქრისტემ წასვლისას დალოცა მეცხვარე და კომ– 

ბალი გაუნედლა, ალვისხედ გადაუქცია; ის ერთი კოჭლი ცხვარიც 

გაუცოცხლა და ათას სულად გაუხადა. 

აბრამი კი ზის სახლში დაღონებული, სტუმრის მოლოდინში, მა– 

გრამ არა და არ მოდის სტუმარი. ასე უსტუმროდ გაატარა ორმოცი 

დღე და ორმოცი ღამე. ევედრება ღმერთს, საღვთო შესაწირავს აღ– 

უთქვამს, ოღონდ სტუმარი აღირსოს. ორმოცი დღე რომ გავიდა, 

შორს შარაზე ჩიტისოდენა რაღაც შეამჩნია და დაუძახა სარას: გა– 
დი, გაიხედე, სტუმარი ხომ არ მოდისო. მართლაც, ქრისტე–ღმერთს 

გადაუწყვეტია კვლავ სტუმრებოდა აბრამს, კვლავ გამოეცადა იგი, 

9



აბა, ახლა როგორ მიიღებდა სტუმარს. მოადგა მგზავრი მის კარს 
და უმახის: აბრამ, აბრამ, გარეთ გამოდი, კარს ღვთის სტუმარი მო– 

გადგაო! გაიგო აბრამმა და მადლიერებით მიწას დაესკვნა. შეიწვია 

სტუმარი და, როგორც ეკადრებოდა ღვთის სტუმარს, კარგად ნასუ- 

ქალი ხბო დაუკლა და სარასაც საუკეთესო პური გამოაცხობინა. და 

გაუშალა საკადრისი სუფრა. 

აბრამმა შესჩივლა ქრისტე-ღმერთს უშვილობა, ამდენი ქონება 

მაქვს და არ ვიცი, ვის დავუტოვოო. ერთი შვილი გამიჩნდებოდეს 

და შვიდ წელიწადს ჩემთვის გავზრდი, მერე კი საღვთოდ შევწირა– 

ვო. დალოცა ქრისტემ და სარას გაეხსნა საშო და შვილი შეეძინა. 

აბრამის მსხვერპლშეწირვა. მინიატურა. IV L. 

 



შვიდი წლის რომ შესრულდა, აბრამი გამოუტყდა სარას, რომ პი– 

რობისამებრ საღვთოდ ამზადებდა შვილს. შვიდი წელი ჩვენთვის იზ– 

რდებოდა, ახლა კი ღმერთს, რომელმაც შეგვძინა, უნდა დავუკლა– 

თო. ელდა ეცა სარას, პირს იკაწრავს, დღედაღამ ტირის და მოთქე– 

ამს: ეგ რომ საღვთოდ დავკლათ, ჩვენ რა დაგვრჩებაო. მაგრამ აბრა– 

მმა არ გატეხა უფლისთვის მიცემული აღთქმა და წაიყვანა თავისი 

შვილი, ისაკი, შესაწირავად. მივიდნენ ერთ მთაზე, სადაც უნდა და– 

ეკლა თავისი პირმშო. ცეცხლზე ქვაბი შემოდგა და დანას ლესავს. 

ისაკი ხვდება, რომ მამა მის დასაკლავად ლესაგს დანას; ისიც იცის, 

რომ მამას ასეთი აღთქმა აქვს დადებული, და ამხნევებს მას, რომ ნუ 

გადავა აღთქმას და უფალს ნუ აწყენინებს. ურჩევს, ისე შემკარი, 

რომ საძრაობა არ მქონდეს და დაკვლის დროს სისხლი შენ კალთას 

არ ესხუროს და საღგთო არ წაგიხდესო. აბრამი ქოჩორში მოკიდებს 

ხელს ისაკს, ყელს გადაუწევს და დანას გამოუსვამს, მაგრამ ვერ გა– 

ჭრის დანა. ამ დროს შვიდჯერ იჭექებს ცა, გადმოიხედავს ქრისტე– 

ღმერთი და ერთ ცხვარს გადმოკიდებს, და გადმოსძახებს: ეს დაკა– 

ლი, აბრამ, შვილი კი ახსენი, ფეხზე დადგეს. დავინახე, როგორი 

ერთგული ყოფილხარ. და აბრამმა დაუკლა ცხვარი უფალს. ამის 

შემდეგ დაწესდა საღვთო. 

აბრსკილი – ქართული ამირანის აფხაზური ორეული. თავიდან 

აბრსკილი იბრძოდა ხალხის კეთილდღეობისა და ბედნიერებისთვის: 

ანადგურებდა მიწათმოქმედების ხელისშემშლელ მცენარეებს, უად– 

ვილებდა ადამიანებს შრომას, იცავდა ადამიანებს ბოროტი ძალების– 

გან. ბოლოს, აბრსკილი იმდენად გადიდგულდა, რომ ღმერთსაც არ 

ეპუებოდა. ამხედრდებოდა თავის ფრთიან ცხენზე, აიჭრებოდა ცაში 

და იქიდან გადმოყრიდა ლოდებს, ღრუბლებს ხმლით კვეთდა და ელ– 

ვას აკვესებდა. განრისხებულმა ანცვა-ღმერთმა ბრძანა მისი შეპყრობა 

და გამოქვაბულში დამწყვდევა. ხალხის რწმენით, აბრსკილი დღემ– 

დე ჭილოუს (ოჩამჩირის მახლობლად) გამოქვაბულშია მიჯაჭვული 

სვეტზე, რომელსაც ფესვები მიწის გულში აქვს გადგმული. აბრსკი– 

ლი არყევს სვეტს და, სადაცაა უნდა ამოძირკვოს, რომ ამ დროს ბო– 

ლოქანქარა ჩიტი აჯდება სვეტს, აბრსკილი მოიქნევს უროს, რომ მო– 

სპოს აბეზარი არსება, მაგრამ ფრინველი აფრინდება, ურო სვეტს მო– 

ხვდება და სვეტი კიდევ უფრო ღრმად ჩაიჭედება მიწაში. სხვა გად–



მოცემით, აბრსკილი თავს აღწევს ტყვეობას, გამოდის გამოქვაბული– 

დან, მაგრამ რაკი მზის სინათლეს ვერ უძლებს, ისევ უკან ბრუნდება. 

მისი გათავისუფლების ჟამი ჯერ არ დამდგარა. 

აგუდელაურის რაბა – ტბა მდებარეობს ხევსურეთში სოფელ რო– 

შკის ზემოთ, თითქმის ჭიუხების ძირში. ამ ტბაში შეაფარა თავი, 

ფშაური ანდრეზის თანახმად, იახსრის ლახტს გამოქცეულმა უკ– 

ანასკნელმა დევმა. მანამდე იახსარმა ლახტი ესროლა დევს, მაგრ– 
ამ დევი კლდეს ამოეფარა, ლახტი კლდეს მოხვდა და მისგან ანასხ– 

ლეტმა ნაფოტმა დევს თვალი ამოთხარა. კლდეს ნაპრალი გაუჩნდა 

(დღესაც დგას ეს კლდე როშკის თავში), ცალთვალა დევმა კი ტბას 

მისცა თავი. იახსარი ჩაყვა დევს ტბაში და განგმირა იგი, მაგრამ 

დევის სისხლმა შეკრა წყლის ზედაპირი და იახსარმა უკან ამოსვლა 

ვეღარ შეძლო, ვიდრე ქადაგის სიტყვით ოთხრქა-ოთხყურა ცხვარი 

არ დაკლეს და მისი სისხლი ტბას არ ასხურეს. 

  

აბუდელაურის ტბა. როშკა, ხევსურეთი. 

აგუნა –- წარმართობის ხანის ვენახის ღვთაება დასავლეთ საქა– 

რთველოში. მისი სახელი მხოლოდ გადაძახებაში შემორჩა. გური– 

აში ახალწლის ღამით ანთებული თაფლის სანთლებით ჩამოივლი– 

დნენ მარნებს, თავდაყირავებულ საწნახელზე ნაჯახის ყუით დააკა– 
კუნებდნენ და დასძახებდნენ: „აგუნა, აგუნა, შემოდი ჩვენსას, გად– 

12



მოიარე ბახვი და ასკანა! ჩვენ მამულში ყურძენი, სხვის მამულში 

ფურცელი..!“ დაიმედებულნი, რომ აგუნა დოვლათით აავსებდა მათ 

ვენახებს, გამართავდნენ ლხინსა და პურობას. 

ადგილის დედა – ამა თუ იმ ადგილის მფარველი ანგელოზი, 

რომლის რწმენა მთელ საქართველოშია გავრცელებული. ადგილ– 

ის დედა, ძირითადად, ქალის სახით არის წარმოდგენილი, მაგრამ 

ზოგან მას მამაკაცური სახე აქვს. იგი პატრონობს ადგილს, ადევნ– 

ებს თვალ–ყურს მოსავლიანობას, ძროხის წველადობას, რძის შედღ– 

ვებას და სხვა საქმიანობას. გულის მოსაგებად სოფელს მასთან მი– 

აქვს შესაწირავი – პატარ-პატარა გულიანი ქადები, უნთებენ სანთ– 

ლებს და ღალიან–-–ბარაქიანობას შესთხოვენ. ხშირად ადგილის დე– 

და გველის სახეს იღებს, როცა სურს ადამიანს ეჩვენოს. გველი, რო– 

მელიც მას განასახიერებს, სახლის საძირკველში იდებს ბინას და 

რძეს გამოუდგამენ ხოლმე. არათუ მის მოკვლას, დაფრთხობასაც 

ვერავინ გაბედავს. სახლის გველის სიკვდილი ოჯახის ამოწყვეტას 

იწვევს. როცა სახლში ვინმეს სიკვდილია მოსალოდნელი, გველი 

იძვრის საძირკველში და ხმას გამოსცემს. „ზედ აზის შავი ყორანი, 

ლიბოში გველი ძვრებისა“, ნათქვამია ერთ ხევსურულ ლექსში. მე– 

ორე ლექსი კი ოჯახის უფროსის სიკვდილს ამგვარად გვამცნობს: 

„იწივლა გველმა ლიბოჩიაო (ლიბოში)“. 

ატაბეში (ხევსურეთი) ერთ ქალს გველი გასჩენია, აკვანში კი გო– 

გო ეწვა. ჩაუწვებოდა ეს გველი გოგოს აკვანში, წამოაყენებდა დე– 
და ორთავეს და ერთ ძუძუს გოგო სწოვდა, მეორე ძუძუს – გველი. 

გაიზარდა ეს გოგო და მოსხლიტა დედამ ძუძუს, დააწყებინა პურის 

ჭამა. რა ქნას გველმა, ვერ კბეჩავს პურს. დედას კი ენანება – ისიც 

ხომ მისი შვილია, და დაუფცქვნის პურს, დიდ ნატეხებს გოგო იღ– 

ებს და ჭამს, ფქვილივით დაფცქვნილს კი გველი ლოკავს. გოგო კი 
ეუბნება: ,,ნუ ცუცუსა, ჭიაო, კოიჭ-კოიჭ, ჭამეო“ (ნამცეცს ნუ, ჭიავ, 

ლუკმა-ლუკმა ჭამეო). რომ გაიზარდა ეს გველი, სახლიდან გავი– 

და; სულ წივილ–წივილით გაუვლია ჭალაზე და, სადაც ადგილის 
დედაა, იმ ციხის ნანგრევში შესულა. როგორც კრავლიანი ბატკანი, 

ისეთი გამხდარა და არის მას შემდეგ იქ. 

პირველმოგებულ ბოჩოლას (ხბოს) და ციკანს კლავენ ადგილის 

დედაში. 

13



ავთანდილის საძანი – ადგილი ფშავში, კართანასთან, არაგვ– 

ის მარცხენა კბოდეზე, საიდანაც თქმულების მიხედვით კოპალამ 

დევი, სახელად ავთანდილი, გადმოაგდო. 

ავისგორი – გორაკი ფშავში, შუაფხოში, სადაც განლაგებულია 

იახსრის ხატი. ანდრეზის თანახმად, ავისგორზე იყვნენ დამკვიდრე– 

ბული დევები, რომელთაც აქ სამჭედლოები ჰქონდათ გამართული. 

იახსარმა განდევნა ისინი და მათ ნაცვლად დამკვიდრდა, როგორც 

ადამიანთა მფარველი და დამცველი დევთა ძალადობისგან. 

აკვანი სამკალში – ერთ გირეველ (თუშეთში) ქალს ყანა უმკია 

მათიგოს. მათიგო საყანე ადგილია სოფლიდან კარგა მოშორებით, 

რამდენიმე გორაკის იქით. აკვანიც თან ჰქონია წაღებული. თურმე 

ეჩქარება ყანის მომკა, რომ ხვალაც ამსიშორეზე აკვნის წამოღება 

არ დასჭირდეს. მორჩა როგორც იქნა მუშაობას, წამოკრიფა ბარგი, 

წამოიკიდა და წამოვიდა, აკვანი კი ყანაში დარჩა. შინ რომ მივიდა, 
მერეღა მოაგონდა აკვანი. ქმარიც მოსულიყო ცხვრიდან და თან სტუ– 

მრებიც მოეყვანა. ავი ქმარი ჰყავს, ვერ ეუბნება, ეშინია. ძროხები 

დაწველა, ქმრის სტუმრებს ვახშამი აჭამა, მოასვენა და მერეღა გა– 

იქცა ყანაში აკვნისთვის. მათიგოს გორას რომ გადავიდა, ხედავს, 

რომ აკვანს შუქი ადგას და სამი მტრედი დაღუღუნებს: 

„ნანა, სამკალ ქალასაო, სამკალ გაწირულასაო, 

დედა მოა დ' ძიძას მუ'ჭანს, ზია გატენილასაო““. 

ალავერდის ტაძარი – კახეთში, ალავერდის ჭალაში ცხოვრო– 

ბდა ერთი წმიდა ბერი, იოსებ ალავერდელი. იმ დროსვე ცხრაკარა– 

ში (წოვა და ჩაღმა-თუშების საზღვარზე) ერთი მთის ქედზე სასახ– 

ლე ჰქონია ნაღარა–ხანს. სასახლის გასწვრივ მეორე მთის კალთაზე 
არის გუმბათიანი ქვითკირის ეკლესია ნათლისმცემლის სახელზე, 

სადაც თამარ მეფის სახეა გამოსახული. 

ეს ნაღარა–ხანი ერთხელ სანადიროდ წასულა, გაუშვია მიმინო. 

მიმინო გამოეკიდა ერთ ხოხობს. ხოხობი გაექანა და ბერს შეეფარა 

კალთაში. მიმინო შემოჯდა ხეზე და იქიდან დაუწყო ლოდინი თავ– 

ის მსხვერპლს. 

ნაღარა–ხანი მივიდა ბერთან და, როგორ თუ გაბედე ხოხბის შე– 

ფარებაო, იშიშვლა მახვილი მოსაკლავად. მაგრამ მოღერებული ხე– 

14



ლი იმწამსვე გაუშეშდა. ხანმა რომ ეს სასწაული დაინახა, შეევედ– 

რა ბერს, ხელი განმიკურნე და რასაც მთხოვ, მოგცემო.ბერმა ლო– 

ცვის ძალით განკურნა ხანი და სამაგიეროდ ერთი ფიცრის ეკლესი– 

ის აშენება სთხოვა. ხანმა შეუსრულა ბერს ეს თხოვნა. ასე აშენდა 

ალავერდში ეკლესია წმიდა გიორგის სახელზე. 

ეკლესიის ეზოში ხშირად თამაშობდნენ, ჭიდაობდნენ და ძიძგი– 

ლაობდნენ ყმაწვილები. ერთი მათგანი ყოველთვის დამარცხებუ– 

ლი გამოდიოდა და, რომ ვერას გზით ვერ გაიმარჯვა, ასეთი ხერხი 

მოიგონა: მოსწვა ერბო-კვერცხი და მიიტანა ეკლესიის კარებთან, 

წმიდა გიორგის მიართვა ძღვნად: ღონე მომეცი და გამამარჯვები– 

ნეო... ამ დროს ეკლესიაზე მდიდარმა ბერძნის ვაჭრებმა ჩამოიარეს 

და, როცა საყდრის კარებთან ერბო-კვერცხი დაინახეს, ჩამოხდნენ 
ცხენებიდან, დასხდნენ და შეექცნენ. ჭამა რომ მოამთავრეს, ადგნენ 
და გაუდგნენ გზას. გზაში ყველანი ავად გახდნენ. მობრუნდნენ ვაჭ-– 
რები ბერთან, უამბეს ყველაფერი და იკითხეს მიზეზი. ბერმა წმიდა 

გიორგის წყრომას მიაწერა მათი ავადმყოფობა. ვაჭრებმა აღთქმა 
დადეს, თუ მოვრჩებით, დიდ ტაძარს ავაშენებთ და შევამკობთო. მა– 
რთლაც, ყველანი განიკურნენ, დაბრუნდნენ და აღასრულეს თავისი 
აღთქმა – ააშენეს ეს ახლანდელი ალავერდის ტაძარი... 

ამაზეა გამოთქმული ქართული ანდაზა: „წმიდა გიორგის ერბო– 

კვერცხი არავის შერჩებაო“. ალავერდის დასავლეთის შესავალ კა– 

რის თავზე მოთამაშე ყმაწვილებია დახატული... 

ალერრტის ეკლესია – ძველად ალერტის ეკლესია სოფელ გურ– 

შემში (სამეგრელო) ყოფილა აშენებული. ერთ მოხუცს სიზმარში 

წმიდა გიორგი გამოცხადებია და უთქვამს: „მე მოგიყვანთ ხარს, მერე 

დავკარგავ და, სადაც დაწოლილს იპოვნით, იქ ააშენეთ ტაძარიო.“ 
მალე სოფელ გურძემის ეკლესიაში აღმოჩნდა წითელი ხარი, მაგრ– 

ამ უცბად გაუჩინარდა. ხალხმა ხარს ძებნა დაუწყო. ბოლოს იპოვეს 

სოფელ ალერტის უღრან ტყეში, სადაც ახლა ალერტის წმიდა გი– 

ორგის ეკლესია დგას. დაიწყეს გურძემის ეკლესიის შენება. რიგში 

ჩამდგარი ხალხი ქვებს ერთმანეთს აწოდებდა და ერთ დღეში დაუ– 

მთავრებიათ ამდენი ქვის გადმოზიდვა. ქვის პირველი მიმწოდებე– 

ლი და ბოლო მიმღები მომკვდარან. ის წითელი ხარი დაუკლავთ და 

დიდი დღესასწაული გადაუხდიათ. შემდეგ ხალხს ბეგარად დაედო 

ერთი ხარის შეწირვა ყოველ წელს. 

15



ალვისსხე – თქმულების მიხედვით, ალვა იყო სიცოცხლის ხე, 

მშვენიერი და სურნელოვანი, რომელიც სამოთხეში იდგა და რომ– 

ლის ნაყოფის გემება ადამმა ვერ მოასწრო. „ვით ალვა ედემს რგუ– 

ლია“, ვკითხულობთ „ვეფხისტყაოსანში“. ალვის ხეს იმ სასწაულე– 

ბრივი წმიდა ხის მიმსგავსებით შეერქვა ეს სახელი. 

ერთი ლექსის თანახმად ალვისხე წვერში ყურძენს ისხამს, რო– 

მლის გემება ყოველგვარი უბედურებისგან იცავს ადამიანს. აი, ეს 

.ზ 
დ
ტ
.
 “> 

“« 
.. 

დ –” 
... გეგა 

გა
ზე
თე
ბი
სა
 

ი“
. 

  

ლექსიც, რომელიც მრავალი 

ვარიანტით არის გავრცელე– 

ბული აღმოსავლეთ საქართ– 

გელოს მთიანეთის თემებში: 

„ჩვენი ბატონის კარზედა 

ხე ალვად ამოსულაო, 

წვერზე მოუსხამს ყურძენი, 

საჭმელად ჩამოსულაო. 

მისი უჯმელი ქალ-ვაჟი 

უდროოდ დაშაულაო“. 

ამ ლექსში მითოლოგიუ– 

რად არის გადმოცემული 

ქრისტიანული რელიგიის 

მთავარი საიდუმლო – ზია– 

რება. ჩვენი ბატონი უფალი 

იესო ქრისტეა, მისი კარი – 

მისი ეკლესია, ალვად ამოსუ– 

ლი ხე – საღვთო ლიტურგია, 

ყურძენი – ქრისტეს სისხლი, 

მისი უჭმელი ანუ უზიარებე– 

ლი ქალ–ვაჟი კი – ევა და ად– 

ამი, რომელთაც ვერ მოასწ– 

რეს სიცოცხლის ხის ნაყოფ– 

ის გემება და დაკარგეს უკვ– 
დავება, მარადიული სიცო– 
ცხლე. 

ალვისსე, ანანური, დასა, 

ფასადი (XVIII ს, » ვლეთის



ალვისრანი – ჯვარის დროშის სახელწოდება ჯვართენაზე. 

ალი – წყლის არსება, ადამიანის მსგავსი, რომელიც მშვენიერი 

თმაგაშლილი ქალის სახით ეჩვენება მამაკაცს, წყალში იზიდავს და 

ახრჩობს. ალი ხშირად წყალში ზის ან ქვაზე და თმას ივარცხნის. 

თუ ამ დროს ვინმე მიეპარა და თმა შეაჭრა, ჩვეულებრივ ქალად 

იქცევა, სახლშიც გაჰყვება ადამიანს და ერთგულად ემსახურება, 

ვიდრე შეჭრილ თმას არ დაიბრუნებს. წასვლისას შურს იძიებს ხო– 

ლმე ოჯახზე, სადაც ტყვესავით იძულებით ამსახურებდნენ... ალ– 

ებს კოჭები შემობრუნებული აქვთ და ადამიანის ლაპარაკიც უკუღ– 
მა ესმით... ალს სხვად ქცევის (მაქციობის) უნარი აქვს: ვინმეს ახ– 

ლობლის სახით გამოეცხადება, გაიტყუებს და რაღაც ზიანს მიაყენ– 

ებს. კიდევ ერთი მავნე ჩვეულება აქვს ალს: შევა თავლაში, გამოიყ– 

ვანს ცხენს, მთელი ღამე დააჭენებს და მერე გაოფლიანებულს ისევ 

თავლაში შეიყვანს, თან ფაფარს ისე დაუწნავს, რომ იშვიათად რომ 

ვინმემ დაშალოს. ამგვარად დაწნული ფაფრით იცნობენ ხოლმე ალ– 

ის ნაჭენებ ცხენებს. 

' ერთხელ გომარეთელ კაცს, გვარად მელაძეს, წყალზე თმის ვა– 

რცხნისას ალისთვის წაუსწრია, წაურთმევია სავარცხელი და ჯა– 

დოგამოცლილი ალი სახლში წაუყვანია მოსამსახურედ. ოჯახში სა– 

მი რძალი რიგ-რიგობით აცხობდა პურს. ერთ რძალს, რომლის ჯე– 

რიც დამდგარა, ალისთვის უთქვამს, ახლა შენ მოზილე ცომიო და 

მე გამოვაცხობო. მოზილა ალმა ცომი, მაგრამ სამ დღეს აცხობდნენ 

მის მოზელილ ცომს – ერთი დიდი ვარცლი იყო – და არ ილეოდა. 

აცხობდნენ და აცხობდნენ პურებს, მაგრამ ვარცლი ისევ პირთამდე 

იყო სავსე ცომით. შეუწყრა რძალი ალს: აღარ დაილია შენი მოზე– 

ლილი ცომიო! ალმა მიუგო: თუ ჩემ სავარცხელს დამიბრუნებ, ცო– 

მიც დაილევაო. მიუცია რძალს სავარცხელი, ალი წასულა სახლი– 

დან და ცომიც დალეულა, და მელაძიანთ ოჯახიც გაღატაკებულა., 

ამარი-არაბი – ქართული ხალხური ეპოსის „ამირანიანის“ პერ– 

სონაჟი, საარაკო ძალის პატრონი, რომელიც მკვდარიც კი ამარცხ– 

ებს ამირანს, რის გამოც მას სასოწარკვეთილება მოიცავს. ამ დამა– 

რცხებით სასოწარკვეთილ ამირანს მისი ნათლია (იესო ქრისტე, წმი– 

და გიორგი) უმატებს ძალას, თუმცა იცის, რომ ამირანი ამ ძალას 

სასიკეთოდ არ გამოიყენებს.



ამირანი – ამირანის მშობლები უცნობნი არიან. დედა მისი შო– 

ბისას მოკვდა, მამა ვინ იყო, არავინ იცის. მასზე მშობიარე დედა რომ 

კვდებოდა, ჯერ კიდევ დაუბადებელი ბავშვი ამოიყვანეს დედის მუ– 
ცლიდან და მონაცვლეობით გამოაშუშეს ჯერ ბატკნის, მერე დეკე- 

ულის და, ბოლოს, კუროს ფაშვში (ან ახლადმოკლული ირმის ნედლ 

ტყავში). ახლადდაბადებული „იამანის წყაროზე“ დააგდეს ბედის ან– 

აბარა: ან უნდა დაღუპულიყო ან გადარჩენილიყო; თუ გადარჩებო– 

და, მისი მომრევი ძე–ხორციელი არავინ იქნებოდა ამ ქვეყანაზე. მისი 

სიცოცხლე ბეწვზე ეკიდა, მაგრამ გადარჩენილს დიდი მომავალი 

ელოდა. გადაგდებული ბავშვი იპოვნეს და იშგილეს. როცა ნათლო– 

ბის დრო დადგა, დედობილ–მამობილმა გადაწყვიტა ვინმე მდიდარი 

ადამიანისთვის მოენათლინებინა ბავშვი, მაგრამ ამ დროს მათ ეს– 

ტუმრათ მათხოვარი, რომელმაც შესთავაზა, მე ვიქნები მისი ნათ– 

ლიაო. მათაც უარი ვერ უთხრეს და მოანათლინეს. მათხოვარი ქრი– 

სტე ღმერთი გამოდგება, რომელიც თავის ნათლულს დიდ ფიზიკურ 

ძალას დაანათლავს. 

ამირანი იზრდება დედობილ–მამობილის შვილებთან – ბადრთან 

და უსუპთან ერთად. ისინი ამირანზე უფროსები არიან, მაგრამ დიდ– 

ად ჩამოუვარდებიან მას ძალით. ამირანი ჩაგრავს მათ, მოჰკიდებს 

ხელს და მათ თავებს ერთმანეთზე მიარტყმევინებს. წყაროზე დე– 

დაკაცებს კოკებს უმტვრევს. მისი ბავშვობა ბობოქარია, აგრესიუ– 

ლიც კი, რაც თითქოს მიანიშნებს მომავალ ბრძოლებზე, რისთვისაც 

ძალა მიანიჭა ღვთაებრივმა ნათლიამ. ბოლოს, ერთმა დედაკაცმა, 

რომელსაც ჩვეულებისამებრ წყლით სავსე კოკა გაუტეხა, გაბრა–- 

ზებულმა მიაძახა: თუ ასეთი ძალა გაქვს, კოკებს კი არ უნდა ამტვ- 

რევდე. თუ ვაჟკაცი ხარ, შენ მამობილს თვალი დაუბრუნე, დევებს 

რომ აქვთ მოტაცებულიო. ამ სიტყვებმა მთლიანად შეცვალა ამი– 

რანის ბუნება: მან უკვე მოწიფულ ვაჟკაცად იგრძნო თავი და გადა– 

წყვიტა, ნამდვილ ბრძოლაში ეცადა თავი, შებრძოლებოდა დევებს, 

გაერეკა ისინი ადამიანთა მიწიდან და მამობილისთვის მოტაცებუ– 

ლი თვალი დაებრუნებინა. 

ამირანი მხსნელად მოევლინა არა მხოლოდ მამობილის ოჯახს, 

რომელსაც უბრუნებს მიტაცებულს, არამედ მთელ ქვეყანას. იგი ათ– 

აგისუფლებს ადამიანთა საცხოვრებლად განკუთვნილ მიწა-წყალს, 

რომელიც დევებს ჰქონდათ დაკავებული და ყოველნაირად ავიწ– 

18



როებდნენ მათ. მამობილის ოჯახმა და მთელმა ხალხმა შვებით ამ– 

ოისუნთქა. ეს იყო ამირანის პირველი გმირობა. 

მისი მომდევნო გმირობა იყო გველეშაპთან შებრძოლება. საიდ– 

ან გაჩნდნენ გველეშაპები? როცა ამირანმა უკანასკნელი დევი მოკ– 

ლა, დევის მოჭრილი თავიდან სამი ჭია ამოვიდა. ამირანმა ყური არ 

ათხოვა ძმების თხოვნას და არ იკადრა ჭიების დახოცვა: დევმა რა 
მიყო და ამ ჭიებმა რა უნდა მიყონო. გავიდა ხანი და ეს თითქოს უვ– 

ნებელი ჭიები გველეშაპებად გადაიქცნენ. სამი გველეშაპი – თეთ– 

რი, წითელი და შავი შეეყარა სამ ძმას – ბადრს, უსუპს და ამირანს 

და გზა გადაუღობეს. ამირანმა უთხრა ძმებს: თეთრი ბადრს, წითე– 

ლი უსუპს და შავს მე შევებრძოლებიო. დამფრთხალმა ძმებმა კი 

მიაძახეს: თეთრიც შენ, წითელიც და შავიცო და გაიფანტნენ. რა 

გაეწყობოდა, სამთავეს უნდა გამკლავებოდა ამირანი. თეთრი და წი– 

თელი გველეშაპები ადვი– 
ლად დაამარცხა. და, რო– 

ცა ზღვასავით აბობოქრე– 

ბულ შავ გველეშაპს მიმა– 

რთა, გველეშაპმა დააღო 

პირი და ჩაყლაპა ამირა–- 

ნი. განაპირებულმა ბადრ– 

მა ისღა მოასწრო, რომ 

შორიდან სტყორცნა ისა–- 

რი და კუდი მოკვეთა გვე– 
ლეშაპს. ეს სამსახური გა– 

უწიეს ძმებმა. ბადრს რომ 

გველეშაპისთვის კუდი არ 

მოეჭრა, ცუდად წავიდო– 
და ამირანის საქმე: გვე– 
ლეშაპს ასეთი ჩვეულება 

ჰქონდა: როცა ვინმეს გა– 

დაყლაპავდა, ერთ უზარ– 

მაზარ ბოძს შემოეხვეო– 

და, რომ მუცელში მყოფი 

კაზი ქვაზე. გუდალეთი. 
შუა საუკუნეები.   

19



მსხვერპლი დაემტვრია და ადვილად მოენელებინა. მრავალკეცად 
შემოეგრაგნებოდა ბოძს, კუდს პირში დაიჭერდა. ახლა უკუდოდ და– 

რჩენილმა რამდენჯერ სცადა შემოხვეოდა ბოძს, მაგრამ ბოლო პი– 

რამდე ვერ სწვდებოდა, და ძირს ეცემოდა. ვერა და ვერ მოინელა 

გადაყლაპული ამირანი. მეტი გზა არ იყო: უკან უნდა ამოენთხია 

იგი. მაგრამ ამირანი უარზე იყო: ნარწყევს დამიძახებენო. ისევ ძმე– 

ბი მიეშველენ: ახლა უსუპმა დაუძახა: „წესია დარეჯანელთა ჯიბეს 
ჩადება დანისა, ამოღება და გამოჭრა მაგ შავი გველეშაპისაო“ და 

ამირანმაც გაიხსენა, რომ დედის მუცლიდან დანა ჰქონდა გამოყო– 

ლილი. ამოიღო და შუაზე გაფატრა გველეშაპი და სამშვიდობოზე 

გამოვიდა. მაგრამ რას ხედავენ ძმები: გველეშაპის მუცლიდან თავ– 

დახსნილი ამირანი ახალდაბადებულივით შიშველი იყო, და ძმებმა 

დაცინვა დაუწყეს: „ამირანი დაიბადა, გოჭსა ჰგავდა ხუხალასა; თმა 

და წვერი გასცვენოდა, ჩაეყარა ტომარასა“. ხელახლა უნდა გაზრ– 

დილიყო ამირანი. ძველებურ სახეს მხოლოდ იგრი ბატონის წყალი 

თუ დაუბრუნებდა. წავიდა იგრი ბატონის საბანელში და ნებით რომ 

არ ჩაუშვა წყალში იგრი ბატონმა, ამირანმა მას თავი მოჭრა და გა– 

ნიბანა წყალში. იგრის სასწაულმოქმედი საბანელი ამირანისთვის ნა– 

თლობის განმეორება იყო: იგი განახლებული ძალით ამოდის იგრის 

საბანელიდან. განახლება აუცილებელია მისთვის, რადგან მის წი- 

ნაშე ახალი, ძნელად შესასრულებელი ამოცანაა. 

ახლა ამირანი მზად იყო ღრუბელთ ბატონის ასულის, ყამარის 

მოსატაცებლად. ყამარი მამას ერთ კოშკში ჰყავს გამოკეტილი, კო– 

შკი კი შუაგულ ზღვის ზემოთ ცაშია დაკიდებული. მხოლოდ ფრთი- 

ანი რაშით შეიძლება კოშკში ასვლა. ასეთი ცხენი – თეთრონი მხო– 

ლოდ ბადრს ჰყავს. ბადრმა ათხოვა ამირანს თეთრონი, ძმებიც თან 

გაჰყვნენ და გაემართნენ ყამარის მოსატაცებლად. ფრთიან რაშზე 

ამხედრებულმა ამირანმა შეაღწია კოშკში და გამოიყვანა ყამარი. 

მაგრამ წინ დიდი ომი ელოდა: ღრუბელთ ბატონმა, რომელიც ამ 

დროს შინ არ იყო, ქაჯებისა და ეშმაკების ლაშქარი დაადევნა ქალ– 

ის მომტაცებელს. ამირანმა ძმების დახმარებით მოიგერია ისინი, მა– 

გრამ უკანასკნელი ბრძოლა ღრუბელთ ბატონთან ჰქონდა გადასახ– 

დელი. შეიბნენ ამირანი და ღრუბელთ ბატონი: სცეს ერთურთს 

ხმლები, იფარეს ფარები. ღრუბელთ ბატონს ისეთი ბეგთარი ეცვა 

და მუზარადი ეხურა, რომ ამირანის დარტყმული ხმალიც კი ვერა– 

20



ფერს აკლებდა. მოხვდებოდა თუ არა ხმალი ბეგთარ–მუზარადს, 

რკინა ნაპერწკლებს ყრიდა და გველივით წიოდა, აბჯარი კი უვნე– 

ბელი რჩებოდა. როცა ყამარმა დაინახა, რომ მისი მომტაცებელი 
ვერაფერს აკლებდა მოწინააღმდეგეს, გაუმხილა მამის საიდუმლო: 

ურჩია, ფეხებზე შემოეკრა ხმალი, ,,მაღლა რასა სცემ სპილოსა, ,,და– 

ბლა შამოჰკარ რბილოსაო“ და ასეც მოიქცა ამირანი: შემოჰკრა ფე– 

ხებზე ხმალი, წააქცია ქაჯთა ბატონი, მოკლა და ყამართან და ძმე– 
ბთან ერთად გამარჯვებული დაბრუნდა ქვეყანაზე. მაგრამ წინ კიდ– 

ევ ერთი, უფრო დიდი განსაცდელი ელოდა. 
ამირანმა დევების სახსენებელი ამოაგდო, სძლია უძლეველ გვე– 

ლეშაპებს, დაამარცხა მოურეველი ღრუბელთ ბატონი, მოიტაცა მო– 
უტაცებელი მზეთუნახავი... თავისი მომრევი ქვეყანაზე აღარავინ 
ეგულებოდა. ამ დროს შემოეყარა თორმეტ უღელ ხარ–კამეჩში შე– 
ბმული ურემი, რომელსაც მკვდარი ამბრი–არაბი მიყავდა დასამარ– 
ხავად. ურემს გვერდით დედა მოჰყვებოდა. ამბრი–არაბი ერთადე– 
რთი ფალავანი იყო, რომელთანაც ამირანს თავისი ძალა არ გამოუ– 
ცდია. გული დასწყდა, რომ მისი მეტოქე მკვდარი იყო და ცოცხალს 
ვერასოდეს შეერკინებოდა. თორმეტი უღელ ხარ–კამეჩსაც კი გა– 
ჭირვგებით მოჰქონდა ამბრი–არაბის სხეული. ფეხი მიწაზე სთრევდა 
და ღრმა ხნულს ატარებდა. როცა შეწუხებულმა დედამ თავისი შვი– 
ლის უნახავი მეტოქე ამირანი დაინახა, სთხოვა: ამირანო, შვილის 
ბარკალი გადმომივარდა მიწაზე, დაბლა ეთრევა, უპატიოდ ხდება 
და, დედა შვილობას, ისევ ურემზე შეუდეო. რამდენიც არ ეცადა ამ– 
ირანი მკვდარი ამბრი–არაბის ფეხი ისევ ურემზე დაედო, არაფერი 

გამოუვიდა: ძვრაც ვერ უყო, მიწასაც ვერ ააცილა, არათუ ურემზე 

ვერ შედო. 

„აის ქვეყანამც კრულია, სადაც შენ ამირანობდი, 

თავს იხურავდი ჩაჩ, ქქანსა, ბოლოსა ჰჯაჭვიანობდი. 

ღმერთმ იცის, ჩემო ამირან, ამბრის ვერ ედარებოდი, 

მკვდარმა გაჯობა ცოც ხალსა, ცოც ხალს რას ედარებოდი. 

თუ მაგის მეტი არ იყავ, ჩემს შვილს როგორა მტერობდი?“ 

ასე შეარცხვინა უძლეველი გმირი დედაკაცმა. მერე მათრახის 

წვერი შეუდო ამბრის ფეხს და თვალის დახამხამებაში ურემზე შე– 

21



აბრუნა. და მწარედ დაღონდა გაწბილებული ამირანი, სასოწარკ– 

ვეთილებამ მოიცვა. სამზეოზე თავი გამოსაჩენი არ ჰქონდა, საბნე– 
ლოს ჩაჯდა – გლოვობდა თავის უსუსურობას. ევედრებოდა თავის 

ნათლიას, ძალა მოემატებინა მისთვის. იცოდა ღმერთმა, რომ მომა– 

ტებულ ძალას ამირანი სასიკეთოდ არ გამოიყენებდა, მაგრამ ნათ– 

ლია რისი ნათლიაა. თუ ნათლულს უარს ეტყვის. და მისცა ამირანს 

ქრისტე–ღმერთმა სამი ადიდებული წყლის ღონე და სამი დაქანებუ– 

ლი ზვავის სიმარდე და ძალა. ძალ-ღონე გაასკეცებულმა ამირანმა 

დაინახა, რომ მისი მომრევი არც ადამიანთა. არც მხეცთა, არც სხვა 

არსებათა შორის ნამდვილად არ იყო. და გაამპარტავნდა ამირანი, 

გაბუდაყდა, გაიდიდა თავი, ინატრა – ერთი ნათლიაჩემს დამაჭიდაო. 

ძალა რომ დამანათლა, თავად რა გმირიაო. და ასე, როცა თავისი 

მომრევი ვეღარ ნახა ქვეყანაზე, თავად უფალი ქრისტე გამოიწვია 

ორთაბრძოლაში ანუ მან მოინდომა იმაზე მეტი გამხდარიყო, ვის– 

განაც ძალა ჰქონდა მონიჭებული. ქრისტე ბერიკაცის სახით გამოე– 

ცხადა და ბევრი არწმუნა, რომ ნათლიასთან შეჭიდება არ ეგებოდა. 

       
ა 

| იორი სსასხხნსა აა“. #18 4 · 

დიდი ზომის მოხატული ქვევრი. თიხა. სამადლო, მც ხეთა (ძვ.წ. III ს.). სსმ. არქცყოლოგიის გამოფენა. 

22



  
ქვექრის მოხატულობის ფრაგმენტი. მევ ტულ ფრაგმენტ 

ეგ ძალა, რითაც იქადი, ჩემი მოცემულია და, რაც მე დამრჩა, იმას 

ხომ ვერავინ გაზომავსო. არწმუნა, მაგრამ ვერ გადააფიქრებინა შე– 

ჭიდების სურვილი. როცა დაინახა ნათლიამ, რომ ვერ გადაარწმუნა 

ამირანი, კარგიო, უთხრა. ამ ყავარჯენს, ხელში რომ მიჭირავს, ხომ 

ხედავო, ჩავარჭობ მიწაში და, თუ ამოიღებ გამარჯვებული იქნე– 

ბიო. კარგიო, დაეთანხმა ამირანი. ჩაარჭო ქრისტემ ყავარჯენი მი– 

წაში., მივიდა ამირანი, ჩაეჭიდა ყავარჯენს და ადვილად ამოაძრო. 

ჩაარჭო მეორედ ყავარჯენი ქრისტემ და მეორედაც ადვილად ამოა– 

ძრო ამირანმა ყავარჯენი. იუკადრისა, რას მეთამაშები, მეტი ძალა 

არა გაქვსო? მაშინ ისევ აიღო ქრისტემ ხელში თავისი ყავარჯენი, 

ჩაარჭო მიწაში და უბრძანა, ისეთი ფესვები გაედგა, რომ მთელ დე– 

დამიწას სარტყელად შემოვლებოდა ირგვლიე, კენწერო კი ზეცას 

მისწვდენოდა. დაეჭიდა ამირანი ყავარჯენს, მაგრამ რამდენიც არ 

23



ეწვალა, ძვრა ვერ უყო. არც ეშვებოდა, იმედი კი ჰქონდა, როცა იქ- 

ნებოდა, ამოაძრობდა. მაშინ ბრძანა ქრისტე–ღმერთმა და გაჯიუ- 

ტებული ამირანი მჭედლებმა იმ ფესვგამდგარ ყავარჯენზე მიაჯა– 

ჭვეს, რომლის ამოძირკვასაც ამაოდ ცდილობდა და ზედ ყინულიანი 

მთა გადააფარეს, რომ ამგვარად დასჯილს ცა და მიწა ვეღარ დაე– 

ნახა. 

და დარჩა მარტოდმარტო ამირანი: არც ძმები, არც ყამარი. ამ 
ტყვეობაში მის გვერდით მხოლოდ ერთგული ძაღლია, რომელიც 

მთელი წელიწადი ლოკავს ჯაჭეს, გაწყვეტამდე მიიყვანს მას. ის-ის 

არის, თავი უნდა გაითავისუფლოს ამირანმა, რომ მჭედლები დიდ 

ხუთშაბათს, დილაადრიანად მდუმარედ გრდემლზე უროს დასცემ- 

ენ თავთავიანთ სამჭედლოებში და ჯაჭვი კვლავ მრთელდება. 

ახლა ამირანი მთელი წელიწადი თავად არყევს ყავარჯენს, ცო– 

ტაც და ამოძირკვავს მას, რომ ამ დროს საიდანღაც მოფრინდება ჩი– 

ტი და დააჯდება ყავარჯენს. გაბრაზებული ამირანი მოიქნევს 

მუშტს, რომ დასცხოს ჩიტს, მაგრამ ჩიტი აფრინდება, მუშტი კი ყა– 

ვარჯენს მოხვდება და ისევ ღრმად ჩაერჭობა მიწაში. ასე რომ, ბედ– 

კრული გმირი საკუთარი ხელით ჭედავს თავის ტყვეობას. 

შვიდ წელიწადში ერთხელ ამირანის გამოქვაბული იღება და ად– 

ამიანს, თუკი შეესწრო ამ ჟამს, შეუძლია მიჯაჭვული გმირის ხილვა. 

ერთ–ერთ ამ გახსნას შესწრებია ერთი უსახელო მონადირე. ამ 

მონადირემ ამირანის დავალებით შინიდან უნდა წამოიღოს კერიის 

საკიდელი (ჯაჭვი). მისი საშუალებით ამირანმა თავისკენ უნდა მიი– 

ზიდოს ხმალი, რომელსაც ვერ სწვდება, რათა გაკვეთოს ბორკილე– 

ბი. მონადირემ უბრად, ხმის ამოუღებლად უნდა წამოიღოს ეს საკი– 

დელი, არავის გამოეპასუხოს. 

მაგრამ მონადირე ვერ დაიცავს დუმილის აღთქმას. აბეზარი ცო- 

ლი დააცდენინებს სიჯზყვას ამირანის გამოსახსნელად მიმავალ ქმარს. 

აკრძალვის დამრღვევი მონადირე ვეღარ მიაგნებს კლდეს და ამი– 

რანის გათავისუფლების სახსარიც ისპობა. 

ხევში არის ასეთი თქმულება: ამირანის დაუძინებელი მტერი გვე– 

ლეშაპი მყინვარის წვერიდან გადმოცოცებულა და მიჯაჭვულ ამ–- 

ირანს შეჭმას უპირებდა. მაგრამ მისი ეს განზრახვა წმიდა გიორგის 

გაუგია და სწრაფად იქვე გაჩენილა. წმიდანს გველეშაპისათვის თი– 

თის დაქნევით უთქვამს: მანდვე გაქვავდი! ამირანი ცოდვების მოსა– 

24



ნანიებლად მიაჯაჭვა ღმერთმა, შენს შესაჭმელად კი არაო. ამ სი– 

ტყვებზე გველეშაპი იქვე გაქვავებულა. დღესაც ყაზბეგიდან თერ– 
გის დაყოლებაზე თუ გაიხედავ, გველეშაპის სახის მთას დაინახავ. 

ეს არის წმიდა გიორგის ძალით გაქვავებული გველეშაპი. ამირანი 

კი დღემდე ელის მხსნელს. 

ამირანის მთა – საყორნე (საყორნია) კახეთში, მყინვარწვერი, 

გერგეტი (ხევი), ამირანის გორა (ჯავახეთი), ფასის მთა (რაჭა), ბრუ– 

ტსაბძელა... ანუ ყველაზე მაღალი მთა იმ არემარეში, სადაც ამი– 

რანის ეპოსია გავრცელებული. 

ამირიძის ხელი – მთიულეთში გვიდაქის ქაშუეთის ეკლესია ბუ– 

ჩუკურთა საგვარეულო სალოცავია. მისი დღეობა – ქაშუეთობა – 

გაზაფხულზე იმართება ხოლმე. 

ეს ეკლესია ამირიძეს აუშენებია. 

  

მაჩხანის ეკლესია, 853 წ. 

ერთხელ ამირიძე ტყეში სანადიროდ ყოფილა წასული. დაუნახ– 

ავს, რომ ერთი მტრედი წვრილ-წვრილი ღეროებითა და ბუმბულე– 

ბით ჯვარს აკეთებდა და ეკლესიასავით რაღაცას აშენებდა. ეს კაცი 

მიმხვდარა, რომ აქ ეკლესია უნდა აშენებულიყო. მოუყვანია მშენე– 

25



ბლები და თავისი შესაწირით აუგია ქაშუეთის ეკლესია. 

ამირიძეს ერთ კედელზე, სველ ბათქაშზე ხელი მიურტყამს და 

ანაბეჭდი დაუტოვებია. ეს ხელი ახლაც ეტყობა. 

ანგელოზი – (ბერძნ. „მაცნე”) უსხეულო არსება, რომელიც ად– 

ამიანებს ევლინებათ და ღვთის ნებას უცხადებს, აღმოსავლეთ საქა– 

რთველოს მთიანეთში ანგელოზი საყმოთა მფარველ ღვთისშვილთა 

თუ ჯვართა ერთ-ერთი სახელწოდებაა. 

  
ანგელოზი. ოშკი (X ს.). 

ანდაბი – საიქიოში მყოფი გვარი. სულეთში მიცვალებულნი თავ– 

თავისი გვარების მიხედვით ანუ ანდაბებად განისვეებენ. (იხ. მგებ– 

რნი). 

ანდრეზი – ამბავი, რომელიც რაიმე საგნის პირველად შექმნა– 

ზე, მოვლენის პირველად წარმოშობაზე თუ რაიმე დაწესებულების 

26



პირველად დაარსებაზე მოგვითხრობს. ანდრეზი შეიძლება იყოს მი– 

თოლოგიური ხასიათის, შეიძლება იყოს იურიდიული ხასიათის, რო– 

მელსაც სასამართლო პრაქტიკა ეფუმნება. „ამბავ რომ დაძველდებ– 
ის, ანდრეზ იქნების“, ამბობენ ხევსურეთში და ეს ნიშნავს, რომ რა– 

იმე მომხდარი ამბავი გარკვეული დროის შემდეგ ანდრეზად იქცე– 

ვა. ანუ ხდება რაიმეს ნიმუში, მაგალითი, არქეტიპი... ამბავი თუ 

წარსულში ხდება, ანდრეზის სახეს იგი ჩვენი არსებობის დროში მი– 

იღებს. „ანდრეზ მართალ ა(რ)ს, ამბავა (ზღაპარი) ტყუილ“, ამბობ– 

ენ ხევსურეთში. ანდრეზის სიმართლე მდგომარეობს იმ შედეგში, 

რაც მასში გადმოცემულ ამბავს მოსდევს. მაგალითად, თუ ანდრეზ- 

ში მოთხრობილია გველეშაპის მიერ მდინარის კალაპოტის გაყვა- 

ნა თავისი სხეულით, ამ ამბის სინამდვილეს თავად დღეს ჩვენს თვა– 

ლწინ არსებული მდინარე წარმოადგენს, რომელიც კალაპოტში მო– 

ედინება. თუ ანდრეზი მოგვითხრობს წმ. გიორგის მიერ გველეშაპ– 

ის ქვადქცევაზე, მომხდარის სინამდვილეს ჩვენს წინაშე აღმართუ– 

ლი გველეშაპის ფორმის ეს მთა ადასტურებს. (იხ. გველეშაპი გა– 

ქვავებული). 

არამხუტუ - კოლხურ მითოლოგიაში მოძალადეობის განმასა– 

ხიერებელი პერსონაჟი, „დევკაცი“. თავისი ცხოვრების ნირით და 

მოქმედებით, როგორც ველური სტიქიის მატარებელი, უპირისპი– 

რდება ადამიანთა საზოგადოებას, ადამიანურ კულტურას. იგი მწყე– 

მსად დაექირავება ციმინტიებს, რომლებიც შეამჩნევენ, რომ არამ– 

ზუტუ გზადაგზა ატყავებს ცხვრებს და უმად ჭამს მათ. ფარის პატ– 

რონები მას წმ. გიორგის ხატზე გადასცემენ, მაგრამ მასზე არ მოქ- 

მედებს შერისხვა, რადგან ქრისტიანი არ არის. ბოლოს, წმ. გიორგი 

მის არგანს, რომლის მეშვეობითაც ის ღრმა ხევებს გადაევლება ხო– 

ლმე, თაგვს მიუჩენს. თაგვი გამოუღრლღნის არგანს და, როცა არამ– 

ხუტუ ერთი მთიდან მეორეზე ხტება, არგანი შუაზე გადაუტყდება 

და ისიც ხევში ჩაიჩეხება. ამბობენ, არგნის ნამტვრევები ახლაც წმ. 

გიორგის ეკლესიაში ინახებაო. 

სხვა გადმოცემით, არამხუტუმ ქარდავებს გოგო მოსტაცა. რო– 

ცა თავისი ძალით ვერაფერი გააწყვეს ქარდავებმა, ქრისტეს შესჩი– 

ვლეს, შეგვეწიე და არამხუტუს თოფსა და ტყვია-წამალს შენ შე– 

მოგწირავთო. ხუთი კაცი დაედევნა არამხუტუს და ქრისტეს შემ- 

წეობით ოხაჩქუეს მთასთან (სოფელ ჯვარის მახლობლად) დაეწიენ 

27



და მოკლეს. მისი თოფი და ტყვია–წამალი კი დაპირებისამებრ ქრი– 

სტეს მიართვეს. მკვდარი არამხუტუ მთაზე დატოვეს. ცოლს არ სჯე- 
როდა მისი სიკვდილი, ასეთ დევკაცს რა მოკლავდაო, და ერთ წე– 

ლიწადს არ უტირია ქმარი. 

არიშაული – მითოლოგიური პერსონაჟი, რომელმაც გასცა ხმა- 

ლას ალვის ხის საიდუმლო, რის შემდეგაც ზურაბ ერისთავმა შე- 

ძლო მისი მოჭრა. 

არმაზი – ქართველთა მთავარი ღვთაება ქრისტიანობის შემოს– 

ვლამდე. მისი კერპი მცხეთის სამხრეთით მთაზე იდგა. ასეთი შესა- 

ხედაობისა იყო იგი მატიანის მიხედვით: ტანი სპილენძის ჰქონდა, 

ეცვა ოქროს ჯაჭვის პერანგი, თავზე ოქროსავე ჩაფხუტი ეხურა, 

ხელში გალესილი მახვილი ეჭირა, რომელიც თვალისმომჭრელ 

ბრწყინვალებას აფრქვევდა. მის ხელმარჯევნივ სხვა კერპი იდგა, უფ– 

რო მომცრო, ოქროსი, სახელად გაცი, ხოლო ხელმარცხნივ ვერ- 

ცხლისა – სახელად გა. მისი სახელი მოდის აჰურამაზდადან, რომე– 

ლიც ძველ ირანელთა მთავარი ღმერთი იყო. 

ასტორი – წყაროთგორის (თუშეთში) დეკანოზი იყო ასტორი. 

ამბობენ, სამი წლისა გაუჩინარებულიყო დანოდან. სამი წლის ბალღს 

თოვლში ფეხშიშველა პერანგის ამარა უვლია. უძებნიათ და ლაშა- 

რის ჯვართან, ჩიღოს თავში უპოვნიათ. ვიღაცეებს დაუნახავთ, პა– 

ტარა ნისლის კოტორი დანოდან ლაშარისკენ მიმავალი. ხანდახან 

იმ ნისლში ბავშვი გამოჩნდებოდაო. ამის შემდეგ გამხდარა ასტო- 

რი ლაშარის ყმა და მსახური (ხელოსანი). 

ამბობენ, რომ აშტოდან წყაროთგორამდე ჯაჭვი ყოფილა გაბ– 

მული და იქიდან კიდევ ასტორამდე. ერთხელ შუა ზამთარს შიშვე– 

ლა მთა–მთა წასულიყო ასტორი ლაშარში. პირველად სოფელს ვერ 

გაეგო, თუ სად წავიდა, მაგრამ მერე ლაშარიდან დაბრუნებულა უკ- 

ან. ის ასტორი თურმე ძალზე წმიდად ინახავდა თავს, არც ცოლი 

შეურთავს – ლაშარის ჯვარმა ამიკრძალაო. ამბობდა, ცხადად მე– 

ცხადება ლაშარის ჯვარი და ყველაფერს მიამბობსო. მაგრამ მის ნა– 

ამბობს ხალხს არ უმხელდაო. 

ერთხელ ასტორი დამწყალობების (დალოცვის) დროს ლაშარში 

დამუნჯებულა. საბრძანებელიდან გარეთ რომ გამოსულა, ენა ამო– 

28



უდგამს და უთქვამს, რომ ლაშარის ჯვარი აქ არ იმყოფება და მე 

დალოცვის ნება არა მაქვსო. ცოტა ხანი რომ გავიდა, მლოცველებს 

გაუგონიათ ცხენის თქარუნის ხმა და აბჯრის ჟღრიალი. მერეღა 

უთქვამს ასტორს, ლაშარის ჯვარი მოვიდა და ახლა უკვე შემიძლია 

დამწყალობებაო. 

ამსათი – სვან. გარეული პირუტყვის მფარველი და მწყემსი; 

მისი ნების გარეშე მონადირის ნასროლი ისარი თუ ტყვია მიზანში 

ვერ მოხვდება. იგი თავად შეარჩევს ნადირს, რომელიც მონადირემ 

უნდა მოკლას, 

აღდგომის მამალი – აღდგომა დღეს ებრაელები მამალს ხარშა–- 

ვდნენ. ამ დროს ქრისტემ ბავშვის სახელით ახარა, ქრისტე აღდგაო! 

გაუცინიათ ებრაელებს და უთქვამთ: უმალ ეს მოხარშული მამალი 

გაცოცხლდება და კეცებში ჩაკრული პური ისევ ჯეჯილად გადაიქ- 
ცევა, ვიდრე ქრისტე აღდგებაო. ეს თქვეს და მყისვე ადუღებული 
წყლიდან გაცოცხლებული მამალი ამოხტა, ხოლო კეცებში ჩაკრუ- 

ლი ცომი მწვანე ჯეჯილად გადაიქცა. წყლიდან ამომხტარმა მამალ– 

მა ფრთები შეიბერტყა, ერთი მაგრად დაიყივლა და გაფრინდა. 

აღე – ხევსურულად სახე, რომელსაც იღებს ღვთისშვილი, როცა 

ის ადამიანებს ეცხადება. იგი შეიძლება ეჩვენოს ჯვარის, მტრედის, 

ღრუბლის ფთილის (კოტორის) ან ცეცხლის ბურჯღუმის აღით. 

ალების ღამე – ერთი ღარიბი კაცი ყოფილა, ხორცი არ ჰქონია 

და, წესი რომ არ გაეტეხა, ქვაბში ძველი ქალამნები ჩაუყრია მოსა– 

ზარშად. ამ დროს იესო ქრისტეს ჩამოუვლია და სტუმრად ამ საწყალ 

კაცთან შესულა. დასხდნენ, მუსაიფობენ. მასპინძელი დაღონებულია, 

არ იცის, რა აჭამოს სტუმარს, ქალამნებს ხომ არ მიართმევს. იესო 

ქრისტემ ეს ყველაფერი იცის და ხმას არ იღებს. ბოლოს უთხრა მას- 

პინძელს: ამოიღე ხორცი, ვჭამოთო. მასპინძელმა: მე ღარიბი კაცი 

ვარ, ხორცი არა მაქვსო. დაგლეჯილი ქალამნებია, ქვაბში რომ იხა– 

რშებაო. იესო ქრისტემ მაინც ამოაღებინა ფიცარზე და ქალამნის ნა– 

გლეჯების ნაცვლად სულ დუმა და მსუქანი ხორცი ამოვიდა. 

აღების ღამეს ქრისტე ღმერთი, ძონძებით შემოსილი, ესტუმრა 

29



მდიდარ კაცს, რომელსაც ქვაბში სულ დუმა-ხორცი ჰქონდა მოხა– 

რშული. მაგრამ მდიდარმა ქრისტეს არ აჭამა ხორცი და მშიერი 

გამოისტუმრა. ქრისტე ახლა ღარიბ–ღატაკთან მივიდა. ღარიბს შე– 

რცხვა, ხორცის ნაცვლად ჯღანები რომ ჰქონდა ჩადგმული ქვაბში, 

მოხარშული ჯღანით ხომ არ გაუმასპინძლდებოდა ქრისტეს! მაშინ 

ქრისტემ ჯღანები ხორცად უქცია, ქალი კი, აკვანში რომ ეწვა – 

ვაჟად. მდიდრის ვაჟი კი ქალად გადააქცია. 

ყველიერი რომ გავიდა და დიდმარხვის წინ აღების ღამე დადგა, 

დამჯდარა სამი კაცი კერის წინ და სამი ცალი კვერცხი ნაცარში 

დაუწყვიათ. ლაპარაკობენ, საუბრობენ აღდგომაზე. წესი იყო, ამ კვე– 

რცხით უნდა დაემარხულებინათ. გინდ ხორცი ჰქონოდათ, გინდ ერ– 

ბო, ამით არ დაიმარხულებდნენ, საბოლოოდ კვერცხით უნდა დაე– 

მარხულებინათ. უნდა შეჭამონ ეს კვერცხები და დაიძინონ. მაგრამ 

დიდმარხვის შვიდმა კვირამ ისე განვლო, რომ გათენებისას, ქრის- 

ტე აღდგაო, მოესმა ამ სამ კაცს. ისეთი წმიდა ხალხი ყოფილა, ისე 

გაატარეს შვიდი კვირა, რომ ერთ ღამედ მოეჩვენათ და ეს კვერ– 

ცხებიც ისევ ცეცხლში იყო. „ჭეშმარიტად აღდგაო“, მიუგეს და მი– 

იხედ–მოიხედეს, ეს რა მოხდაო. 

აი, ასეთი ხალხი იყო თურმე, ღმერთთან წილნაყარი ხალხი. 

აშექალი – ქაჯავეთიდან წამოყვანილი ერთ-ერთი ქალი. აშ- 

ექალი სოფელ მოწმაოში (ხევსურეთი) დასახლებულა. ერთი გვერ– 

დი ეშმაკებისა ჰქონია, მეორე – ანგელოზებისა. აშექალი ისეთი მი– 

სანი ყოფილა, რომ კაცის სიკვდილის დღე იცოდა. ხან საფარველს 

დაიდებდა და ვეღარავინ ხედავდა. ხან გაცხადებით დადიოდა. ერ– 

თხანს გადამხტარა აშექალი ადიდებულ არაგვში მოწმაოს ქვემოთ 

და დაკარგულა, წყალმა წაიღო. ყველას ჰგონებია, მოკვდაო. მაშინ 

ჟინვალში რუსის ჯარი მდგარა არაგვის ნაპირას და აშექალიც ჯა– 

რის ბოლოში ამომძვრალა წყლიდან. წამოსულა, შუა ჯარზე გამო– 

უვლია. ჯარს რომ უნახავს წყლიდან ამომძვრალი აშექალი, გაკვი– 

რვებიათ და შეშინებიათ კიდეც, ეს რა ამოძვრა მდინარიდანო, ტა- 

ლავარიც რომ არ დასველებიაო. მიმდგარ–მომდგარა ჯარი და აშ– 

ექალს მათ შუა გამოუვლია. 

აშექალი იტყოდა, სამ წელიწადს ხახმატის ჯვარის მეჯინიბე ვი– 

ყავიო. ხახმატის გიორგის წითელი ცხენი ჰყავდა და შუბლზე თეთრი 

30



ღარი ჰქონდაო. საითკენაც გაემართებოდა, გიორგის ნისლის კოტორი 

თან გაჰყვებოდაო. ხალხი ვერ ხედავდა, მე კი ვხედავდიო. როცა გიო– 

რგი გამოემართებოდა, შორიდან ჯერ იმის ცხენის ბიბინს გავიგონებ– 

დით, მერე ნისლის კოტორს დავინახავდით, თავად გიორგი კი არ ჩან– 

დაო. როცა თავის საარსოში მოვიდოდა, მაშინ გადაიყრებოდა ნისლის 

კოტორიო. თავად თავის საკადრის ადგილზე წავიდოდა, ცხენს კი გა– 

რეთ დატოვებდაო. ცხენს აშექალი შეიყვანდა საჯინიბოში, ისეთი სა– 

ჯინიბო ყოფილა, რომ თურმე შიგ შესვლა ერიდებოდა აშექალს. ცხე- 

ნიც ისეთი გაწმედილი ჰყოლია, რომ თურმე შუქს აფენდა იქაურობას. 

ცხენი თავლაში სულ თამაშობდა, სულ ტოტებზე დგებოდა. აშექალის 
მეტი თავლაში არავინ შედიოდა, არავინ იყო ცხენის მნახველიო. ცხე– 

ნი ყოველთვის შეკაზმული იდგა და, როგორც კი ვინმე შველას სთხო– 

ვდა წმიდა გიორგის, აშექალი კარს გააღებდა, ცხენიც გამოვარდებო– 

და და ხახმატის ჯვარი ისე სწრაფად შემოახტებოდა ცხენს, რომ აშე– 

ქალი თვალს ვერ შეასწრებდა. ცხენ-მხედარს თან ნისლის კოტორი 

გაჰყვებოდა და დაიკარგებოდნენ, წავიდოდნენ ყმის მისაშველებლად, 
რაც უნდა შორს ყოფილიყო. იმ ცხენის საჯინიბოში ისეთი რაპრაპი 

იდგა თურმე, რომ თვალს ვერ გაუსწორებდა კაცი. იმ ცხენს არც სმა 

უნდოდა და არც ჭამა. ბოლოს, აშექალს გაწყრომია ხახმატის ჯვარი 

და მეჯინიბეობიდან გადაუყენებია. თურმე ერთხელ ვიღაცას საშველ–- 

ად რომ შეუძახნია წმიდა გიორგისთვის, აშექალი იმ დროს იქ არ ყო– 

ფილა და ცხენისთვის კარი არ გაუღია. რომ მისულა, იქაურობას საფა– 

რველი გადაფარებია, ვერც ცხენი დაუნახავს და ვერც საჯინიბო. მე– 

რეღა მიმხვდარა აშექალი, რომ გამწყრალა მასზე წმიდა გიორგი. იმ 

დღიდან აღარც ხახმატის ჯვარი უნახავს და არც იმის საღარი (შუბლ– 

ზე თეთრნიშნიანი) ცხენი. მხოლოდ მისი ფეხის თქარათქურს გაიგო– 

ნებდა, როცა ვისმე შესაშველებლად მიდიოდა. ისეთი გრიალი ატყდე– 

ბოდა, რომ გეგონებოდა მიწა თუ იძრაო. 

ბოლოს აშექალი გამკითხავებულა და ფშავლები და ხევსურები 

სულ მასთან დადიოდნენ სამკითხაოდ,. მის კარზე ხალხი სულ ჯარ– 

ად მდგარა. აშექალი მოკვდა ძალიან დაბერებული და'სიკვდილამ- 

დე მკითხაობისთვის თავი არ დაუნებებია. 

აწყურის ლვთისმშობპელი – როცა უზუნ-ასანი სამცხეს შემოე– 

სია და მერე აწყურს შემოადგა, უამრავი ქრისტიანი – მღვდლები, 

31



ბერ-მონაზვნები და ერისკაცები გაწყვიტა და ბევრიც დაატყვევა. 
აიყარა ყაენი და წავიდა თავის საყაენოში და თან დატყვევებული 

აწყურის ღვთისმშობლის ხატი წაიყვანა. და მივიდნენ თავის ქუეყა– 

ნაში. უხატოდ დარჩენილ სამცხეში კი დიდი გლოვა და მწუხარება 
შეიქნა, დაობლდნენ მესხები. ადგნენ და ყველანი ქართლს გადაიხ– 

ვეწენ და იქ მწირობდნენ შვიდ წელიწადს. 
როცა უზუნ-ასანი მოტაცებული ხატითურთ საყაენოში დაბრუ– 

ნდა, ხატმა უცხო ქვეყანაში ისეთი რისხვა დაატრიალა, რომ შეწე- 

ვიტა შობა დედაკაცმაც და პირუტყვმაც, არც ხემ გამოიღო ნაყო- 

ფი, არც მიწამ აღმოაცენა მცენარე. შეიქმნა დიდი გამოძიება, მაგ– 

რამ მიზეზი ვერა და ვერ გამოარკვიეს. ზოგი რას ამბობდა და ზოგი 

რას. ხოლო ბრძენმა კაცებმა ასე სთქვეს: „როცა საქართველო დავ– 

ლა შქრეთ, მაშინ ერთი დიდი საყდრიდან ერთი ფიცარი, მდიდრულ–- 

ად და პატივით შემკული, ვნახეთ და წამოვიღეთო. და როცა მოვ- 

დიოდით, გზაში უცხო სასწაული ვიხილეთ მისგან: დაღამებისას ბა– 

რგის ყველაზე ღრმა ადგილას ჩავდებდით ამ ფიცარს, გათენდებო– 

და თუ არა, ამოვიდოდა სიღრმიდან და მზესავით ბრწყინავდაო. ეს 

საქმე უეჭველად მისგან დაემართებოდა ჩვენს ქვეყანასო. და თუ 

გინდათ ამ ჭირს გადავრჩეთ, მოვიძიოთ იგი და თავის ქვეყანაში გა– 

ვგზავნოთო“. მაშინ დაუწყეს ძებნა ამ წმიდა ხატს, იპოვეს და ასე 

გადაწყვიტეს: მოდით, დავაკრათ გაუხედნავ კვიცზე და, თუ კვიცი 
იმ ქვეყნის გზას დაადგა, იცოდეთ, ამისგან დაგვმართნია ყველაფე– 

რი. ხოლო თუ სხვა გზით მიიქცეს, მაშინ სხვა მიზეზი ყოფილაო. 

და როგორც კი დააკრეს ზურგზე უხედნელ კვიცს ღვთისმშობ– 

ლის ხატი, კვიცი მყისვე საქართველოს გზას დაადგა და სამცხისკენ 

აიღო გეზი. 

სამცხეს რომ მიუახლოვდა, განათდა იქაურობა. გადასახლებუ– 

ლმა მესხებმა რომ გაიგეს ხატის დაბრუნება, შეეგებნენ მას და თა– 

ვადაც სამშობლოში დაბრუნდნენ. 

ასტალა – იქ, სადაც დღეს ახტალაა, ძველად კალო ყოფილა. ფე– 

რისცვალების დღეს ერთ ხუცესს კალო ჰქონია გამართული და ძნას 

ლეწავდა თურმე. ამ დროს ქრისტეს გამოუვლია და ზუცესი დაუ– 

წყევლია. ამ წყევლაზე კალომ დააღო პირი და ტალახი ამოასხა, 

და ამ ხუცესის მთელი კარ-მიდამო ახტალად (ტალახად) აქცია. მას 

32



შემდეგ ახტალის ამოდუღებულ ტალახს დედამიწის გულიდან ამ– 
ოაქვს ხან ნიჩაბი, ხან ბარი და სხვა იარაღი, კალოობის დროს რომ 

ტ 

გაზსჯალეთის რტპა – თქმულების მიხედვით, ბაზალეთის ტბის 

ფსკერზე დაკარგული სამოთხეა, მის შუაგულში კი ოქროს აკვანი 

დგას, აკვანში წევს მძინარე ყრმა.... დადგება დრო, როცა გაიღვიძ– 

ებს იგი, ადგება აკვნიდან და მხსნელად მოევლინება ქვეყანას, მარა– 

დიულ გაზაფხულს მოიტანს დედამიწაზე. ამ თქმულებაზეა დაწე– 

რილი ილიას ლექსი „ბაზალეთის ტბა”: 

„ბაზალეთისა ტბის ძირას მუდამ გაზაფხული არი. 
ოქროს აკვანი არისო, წალკოტის შუაგულშია 
და მის გარშემო წყლის ქვეშე ის აკვანი ასვენია, 
უცხო ჩალკო ი ყვავისო. და ჯერ კაცთაგან იქ ჩასვლა 
მწვანეა მუდა წალკოტი, არავის გაუბედნია. 

არასდროს თურმე არ ჭკნება, მარტო ერთნი – სირინოზნი 

ქვეყნისა დროთა ტრიალსა იმ აკვანს გარს ეხვევიან, 

იგი არ მორჩილება. მარტო იგინი, გრძნეულნი, 

ვერ ერჩის თურმე მის მწვანეს დასტრფიან და დამღერიან. 

ვერც სიცხე, ვერცა ზამთარი, ამბობენ, თამარ დედოფალს 

და იმის მზიან-–ჩ დილებში ის აკვანი იქ ჩაუდგამს, 

33



და ერს თვისთა ცრემლთ ნადენით ჩუმის ნატვრითა ქართველი? 
ტბა კარვად ზ ადუხურავს. თუ ესე არის, ნეტა მას, 
იმას კი აღარ ამბობე წ შოკ ვაუ კაცსა სა ს შერროვანსა, 

აკვანში ვინ ჩააწვინა, ვისიცა ხელი პირველად 
ან თვით ერმა თვისი ცრემლი დასწვდება იმა აკვანსა! 
ზედ ტბად რისთვის დაადინა... თუ ეს, არის, ნეტა მას, 
იქნებ აკვანში ის ყრმა წევს. დედასა სახელდებულსა, 

ვისიც არ ითქმის სახელი, ვინც იმ ყრმას პირველ მიაწვდის 

ვისაც დღედაღამ ჰნატრულობს თვის ძუძუს, მადლით ცხებულსა!“ 

გათრაძი – ოსური მითოლოგიის გმირი, ამირანის ორეული. ად- 

ამიანთა საკეთილდღეოდ დევებთან მებრძოლი ბათრაძი დედის მუ– 

ცლიდან ცეცხლივით გავარვარებული დაიბადა და ზეციურმა მჭე- 

დელმა ქურდალაგონმა ზღვაში გამოაწრთო, ამიტომაც მისი მომ- 

რევი არავინ იყო ქვეყანაზე. გაბუდაყებულმა ბათრაძმა ანგელოზ- 

ებს და წმიდანებს დაუწყო ბრძოლა. მისგან შეწუხებული ანგე- 

ლოზები შეიკრიბნენ ღვთის კარზე და შესჩივლეს გამჩენს თავიან– 

თი გასაჭირი. მაგრამ რაკი ბათრაძი ღვთის გაჩენილი არ იყო, ღმ– 

ერთს მისი მოკვდინებით დასჯა არ შეეძლო. მაშინ მის დასამარცხე- 

ბლად ასეთი ხერხი იხმარა: ცაში მასთან გასაჯიბრებლად მიმავალ 

ბათრაძს ღმერთმა დედამიწის წონის გუდა დაუგდო წინ. ბათრაძმა 

არ იკადრა ცხენიდან ჩამოქვეითება და მათრახის წვერით სცადა მისი 

აღება. სცადა აწევა, მაგრამ გუდა ისეთი მძიმე გამოდგა, რომ მისი 

აწევის ნაცვლად, ბათრაძის ცხენი მიწაში მუცლამდე ჩაეფლო. იმ- 

დენი ეწვალა ამ საკვირველ გუდას, რომ მათრახის ტარიც კი გადა- 

უტყდა. ახლა კი იკადრა გაწბილებულმა გმირმა ცხენიდან ჩამოსვ- 

ლა და ახლა ხელით დაეჭიდა გუდას, მიწას კი ოდნავ ააცილა, მაგ- 

რამ თავად მუხლებამდე ჩაეფლო მიწაში. რომ ვერაფერს გახდა, 

მიატოვა გუდა და გხა განაგრძო. ახლა ღმერთმა ოქროს ძაფის გო-– 

რგალი ჩამოაგდო და წინ დაახვედრა ბათრაძს. გამომადგება ეს გო– 

რგალიო, გაიფიქრა ბათრაძმა და ასაღებად დასწვდა მას. დასწვდა 

კი, მაგრამ ძვრაც ვერ უყო. ჩამოხდა ცხენიდან, ხელით დაეჭიდა, 

მაგრამ უშედეგოდ: გორგალი ადგილიდან არ იძვროდა. მოეშვა უძ- 

ლეველი გმირი გორგალს და განაგრძო გზა. გზაზე შვიდი ვასთირ– 

ჯი (ასე უწოდებენ ოსები წმიდა გიორგის) და შვიდი ვაცილა (წმი– 

და ელია) შემოხვდა. გორგალზე გაბრაზებულმა ბათრაძმა ძალა მო– 

34



იცა და დახოცა სამი ვასთირჯი და სამი ელია, დანარჩენები გაიქცნ– 
ენ და ლვთის კარს შეეფარნენ. იჩივლეს: ან ჩვენ ან ბათრაძიო. ღმე– 

რთმა გამოუცხადა მათ, რომ ბათრაძი თუ თავისი დღით არ მოკვდა, 

მის მოკვლას ვერავინ შეძლებსო. ურჩია, წასულიყვნენ მზესთან, 

ეთხოვათ, რომ ერთი წლის მხურვალება დაეთმო მათთვის. ეახლნ– 

ენ მზეს და მანაც გამოიმეტა ერთი წლის მცხუნვარება. გაიტყუეს 

ბათრაძი ერთ ტრიალ მინდორზე და ტყვიები დააყარეს. ბათრაძი 

ისხლეტდა ტყვიებს, ვერაფერი დააკლეს, თავად კი კიდევ სამი ვას– 

თირჯი და სამი ვაცილა ჩამოაგდო ღმერთმა მიწაზე. 

ამ დროს მზემ დააცხუნა ერთი წლის მცხუნვარებით, ბათრაძი 

გავარვარდა და მდინარისკენ გაიქცა გასაგრილებლად. მდინარის 

წყალი ამომშრალი დახვდა – ღმერთს ამოეშრო. მზემ მცხუნვარება 

მოუმატა და ბათრამი სულ ნაკვერცხლად გადაიქცა. როცა ქურდა– 

ლაგონი აწრთობდა ბათრაძს, ერთი ნაწლავი უწრთობი დარჩა მუ– 

ცელში, სწორედ ეს ნაწლავი გადაეწვა ბათრაძს და მოკვდა. 

ასე დაისაჯა გაბუდაყებული ბათრაძი. სიკვდილის წინ ბათრაძს 

სამი ცრემლი გადმოუვარდა და იქ, სადაც ეს ცრემლები დაეცა, სამი 

ტაძარი აღიმართა: მთავარანგელოზის, მიქელ–გაბრიელის და რე– 

კომის. 

ბალიასტომი –- უხსოვარ დროში ზესტაფონიდან სოფელ მუ- 

ჯირეთამდე დიდი ქალაქი ბალიასტომი ყოფილა გაშენებული. ბა–- 

ლია ყოფილა მისი მამასახლისი და ქალაქის მთელი ტომი მას ემო– 

რჩილებოდა. ქალაქში სახლები ისე ყოფილა ერთმანეთთან მიჯრი– 

ლი, რომ სახურავებზე სვლით შეიძლებოდა ზესტაფონიდან მუჯი– 

რეთამდე მისვლა – მიწაზე გაგლა არ მოუწევდა. 

ერთ დღეს ბალიასტომის ეკლესიაში თურმე და-ძმა იწერდა ჯვარს. 

გაიგო ეს ქრისტემ, გაჯავრდა ხალხზე, ეს რა სამარცხვინო რამ ხდე– 

ბაო, და ჩამოვიდა ბალიასტომში და დაწყევლა ქალაქი. დააღო პირი 

მიწამ და ქალაქი თავისი ხალხითა და ეკლესიითურთ შთანთქა. იმ– 

წამსვე მოვიდა ნიაღვარი და წალეკა ნაქალაქარი ადგილიც. 

ახლა, სადაც მიწამ ეკლესია დაიტანა, იქ მიწა სახურავივით არის 

ამობურცული. ხალხი ისევ რომ დასახლებულა ამ ადგილებში, ნაეკ– 

ლესიარზე ეკლესია მაინც აღარ აუშენებიათ და სასაფლაოსთვის გა– 

ნუკუთვნებიათ. 

35



ბარალეთი – ჯავახეთში, ერთ ადგილას ქართული ეკლესია 

მდგარა, მაგრამ სოფელი ჯერ არ ყოფილა გაშენებული. ხალხი რომ 

მომდგარა საყარაულოს გორას, გადმოუხედავთ და ტყეში ეკლესია 

დაუნახავგთ, უთქვამთ, ეკლესიასთან სოფელი გავაშენოთო. ჩასულ– 

ან გორიდან და იმდენად გაუვალი და დიდი ტყე ყოფილა, რომ ვერ 

მიუგნიათ ეკლესიისთვის. დაბრუნებულან უკან, ისევ ასულან საყა– 

რაულოზე, გადმოუხედავთ, დაუნახავთ ეკლესია, ჩამოსულან და ის– 

ევ დაუწყიათ ეკლესიის მიმართულებით სიარული და ძებნა, მაგრამ 

ვერც ამჯერად მიუგნიათ მისთვის. მერე უთქვამთ, მოდი, მდინარეს 

ჩავუყვეთ და მდინარე მიგვიყვანს ეკლესიასთანო. მართლაც გაჰყო– 

ლიან მდინარის დინებას, მისულან ეკლესიასთან და სოფელი ბარა– 

ლეთიც დაუარსებიათ. 

გატონები – სნეულების მომტანი სულები. როცა ბატონები ეწ- 

ვევიან ოჯახს, სადაც პატარა ბავშვია, მათ პატივით ეგებებიან; ყვე– 

ლაფერს ისე აკეთებენ, როგორც მათ სიამოვნებთ. ბატონებს წითე– 

ლი ფერი უყვართ, ამიტომაც ბატონებით დაავადებული ბავშვის ოთ– 

ახს წითლად მორთავენ ხოლმე; ჩუმად დადიან, ხმამაღლა არ ლა– 

პარაკობენ, რათა როგორმე მათი გული მოიგონ და სახლიდან კმა– 

ყოფილნი გაისტუმრონ. უმღერიან საგანგებო სიმღერას „იავ ნანა, 

ვარდოვ ნანა, იავნანინაო..."' 

გაშოსგორი – ადგილი ციხეგორთან, ფშავისა და ხევსურეთის 

საზღვარზე, სადაც დაეცა დევებისა და კოპალას ნასროლი ქვები, 

როცა ისინი ერთმანეთს ეასპარეზებოდნენ და კოპალამ გაიმარჯვა. 

დღესაც ჩაფლობილია ეს ქვები; კოპალას ნასროლი ქვა ოდნავ წინ 

არის, მის მომდევნოდ კი დევის ნასროლი ქვაა. ყოველ დღესასწაუ– 

ლზე, ციხეგორობას, აქ მოდიან სოფელ უძილაურთის მკვიდრნი, ჭი– 

ქას წაუქცევენ კოპალას ქვაზე, კოპალას საგმირო საქმეებს გაიხსე– 

ნებენ და დაილოცებიან. 

გახსოლიანები – ლეჩხუმში, სოფელ ქოლბანში ბახსოლიანებს 

ერთი ჭინკა ჰყოლიათ დატყვევებული და ოჯახში ამსახურებდნენ თუ– 

რმე. ჭინკა სახლიდან ვერსად გადიოდა, რადგან მისთვის კლანჭები 

დაუძვრიათ და საცეხველის ქვეშ დაუმალავთ. საცეხველი მძიმე ქვის 

36



ყოფილა და ჭინკას მისი გადმობრუნება არ შეეძლო. უკლანჭებოდ კი 

ჭინკა რის ჭინკა იქნებოდა. ბავშვებს ძალიან უყვარდათ თურმე ჭინ– 
კა, რადგან ართობდა მათ და უვლიდა. ჭინკის ყოფნისას ოჯახი დოვ– 

ლათით ავსებულა, ისეთი მარჯვე ყოფილა მათი ეს მოსამსახურე. ერთ 

აღდგომა დღეს უფროსები ეკლესიაში წასულან და ჭინკასთან ერთი 

პატარა ბიჭი დაუტოვებიათ, თან გაუფრთხილებიათ, არამც და არ– 

ამც ჭინკას მისი კლანჭების სამყოფელი არ გაუმხილოო. ყველანი რომ 

წავიდნენ, ჭინკა დიდხანს ეხვეწა ბიჭს, რას არ დაპირდა, ოღონდ მა– 

ჩვენე ჩემი ფრჩხილების ადგილიო, მაგრამ ბავშვი არა და არ თანხმ– 

დებოდა. ბოლოს, ბავშვი გატყდა და გაუმხილა სამალავი, თან ქვის 
გადმობრუნებაშიც დაეხმარა. დაიბრუნა თუ არა ჭინკამ კლანჭები, 
ეს ბიჭი აუკუწია და იქვე მდუღარე ქვაბში ჩაუყრია, თავად კი გაქცე– 

ულა. ეკლესიასთან რომ ჩაუვლია, მიუძახნია თურმე ბახსოლიანები– 
სთვის: „ახსოლ–ბახსოლიანებო, ნურც მოშენებულხართ, ნურც გა–- 

დაშენებულხართო,“ და გადაკარგულა. ამ წყევლის შემდეგ ბახსო– 

ლიანები არც მატულობენ და არც კლებულობენ: დღესაც იმდენი არ– 

იან, რამდენიც ჭინკის დროს იყვნენ. 

ბეგენგორი – მთა გუდანის მახლობლად, ქვემოთ არაგვი მიედი– 

ნება. განთქმულმა გმირმა მამუკა ქალუნდაურმა ზურაბ ერისთავის 

ლაშქრის დამარცხების შემდეგ არაგვის რიყიდან მოზრდილი ლო– 

დი ამოიტანა ჩოხის კალთით და ბეგენგორზე გამარჯვების ნიშნად 

აღმართა. ხევსურულმა ლექსმა უკვდავყო ეს ამბავი: 

„თან მახყვეს ქალუნდაურსა მამუკას შუქნი მზისანი. 

ბეგენთ გორ ჩამაეწივა, ჭრნა ლა შქარნ ზურაბისანი. 

ამანდით ამაბრუნვილმა სამანნ ჩა ხყუდნა ქვისანი“. 

ბეთლემი – გამოქვაბული ხევზი, გერგეტის მთაში, სადაც მხო– 

ლოდ ჩამოშვებული ჯაჭვის მეშვეობით შეიძლებოდა ასვლა, თორ– 

ემ ყოველმხრივ მიუდგომელი იყო. თქმულების თანახმად, იქ დგას 

უფლის აკვანი, აღმართულია აბრაამის კარავი, უსვეტოდ და უსაბე– 

ლოდ, იქ არის ქრისტეს ბაგა და სხვა საკვირველი საგნები, რომელ– 

თა შესახებ ანდრეზი არაფერს ამბობს. იოსებ მეხევეს შეუღწევია 

ამ მიუდგომელ გამოქვაბულში, უნახავს ეს საკვირველებანი, კარვ– 

37



ის ნაგლეჯი და ქრისტეს ბაგის ნაწილი წამოუღია იქიდან და მეფე 

ერეკლესთვის ძღვნად მიურთმევია. 

გეთლემელი ბერი – ყოფილა ერთი მონადირე, რომელიც მთელ 

თვეებს ნადირობაში ატარებდა. მისი ცოლი კი მის მოლოდინში ატ– 

არებდა დროს. ერთ დღეს ქალს ქმრის ნახვა მონატრებია და ტყეში 

მის საძებრად წასულა. აქ მას შეხვედრია ბეთლემიდან მომავალი 

ერთი ბერი და ქალი ამ ბერის სიყვარულით გამსჭვალულა. სულ იმ– 

აზე ფიქრობდა და ოცნებობდა, როგორმე ამ ბერის ალერსით დამტ- 

კბარიყო. 

ბოლოს, ქალს ასეთი ხერხისათვის მიუმართავს: თავი მოუავადმყო– 

ფებია და ქმრისათვის უთქვამს: ფთილის დახვევის დროს ბეთლემის ხა– 

ტის მიზეზი გამომივიდა, მასთან შეხვეწილი ვარ და იქ სალოცავად 

უნდა წავიდეო. ქმარმა დაიჯერა, მოუმზადა შესაწირავი და ორივენი 

ბეთლემის გზას გადგომიან. როცა მონასტერს მიუახლოვდენ, ცოლს 

უთქვამს, ხატის სანთელი სახლში დამრჩა. წადი, მოიტანე, მე აქ დაგი– 

ცდიო. ხატის შიშით ქმარი მაშინვე უკან გაბრუნებულა. ამ დროს ჭე“ 

ქა-ქუხილი ამტყდარა, წამოსულა დიდი ნიაღვარი და ქალს ბერებისა– 

თვის თავშესაფარი უთხოვია. ბერებმა ქალი შეიბრალეს, ჯაჭვი ჩაუგ- 

დეს და სენაკში აიყვანეს. ქალმა აქ თვალი მოჰკრა თავის მოწონებულ 

ბერს და საქმე ისე მოაწყო, რომ მის სენაკში დააწვინეს. ბერი დიდხანს 

ებრძოდა ქალის მაცდურობას, მაგრამ ქალმა მაინც შეაცდინა. 

გათენებისას ბერები გარეთ გამოსულან ქალის ქმრის ამოსაყვან– 

ად და ამ დროს დაუნახავთ თოვლით დაფარული უზარმაზარი მთა – 

მყინვარწვერი, რომელიც იმ ღამით ჩადენილი ცოდვის გამო ღმერთს 

აღუმართავს. 

ბეთლემის საყდარი – უწინ გერგეტის უდაბნოში ყოფილა ერ– 

თი განთქმული მონადირე და ღვთისმოყვარე ბერი, სახელად მამუ- 

კა. ერთ ღამეს მამუკას ძილში გამოეცხადა სპეტაკი სამოსელით მო– 

სილი, მზესავით ელვარე ჭაბუკი. მამუკამ თვალი ვერ გაუსწორა 

უცნობს, მან კი ანგელოზური ტკბილი ხმით უთხრა: ნუ გეშინია, 

მამუკავ, მე ვარ ბეთლემის წმიდა გიორგი. შენი ღვთისმოსაობა ღი– 

რსადა გხდის იხილო ჩემი საბრძანებელი მყინვარზეო. წაიყოლე ერ– 

თი ვინმე, ვისაც შენ მოისურვებ, თან საკიდელი წაიღე და წადიო... 

38



ვიდრე გზას გაუდგებოდა, მამუკა სამების ეკლესიაში ავიდა სა– 

ლოცავად და განსაწმედად, იქ მარხულობდა, ყოველდღე რძეში გა– 
ნიბანებოდა და ლოცულობდა. ბოლოს, შვიდი დღე და შვიდი ღამე 
რომ შეასრულა, დილაადრიანად, მზის ამოსვლამდე გაუდგა გზას. თან 

თავისი ძმისწ ული, თვრამეტი წლის ყმაწვილი წაიყოლა. მესამე დღეს 

მიადგნენ ერთ ისეთ ყინულიან კლდეს, რომელზეც თუ ჩაფრინდებო– 

და კაცი, თორემ ჩასვლით ვერ ჩავიდოდა. მამუკამ საკიდლის ერთი 

ბოლო თავის ძმისწულს მისცა ხელში, მეორეს თავად მოეჭიდა და 

დაიწყო ჩასვლა. უკვე ძირს იყო ჩასული, რომ ყმაწვილს ხელიდან 

გაუსხლტა საკიდლის ბოლო და მამუკას თან ჩაჰყვა საკიდელი და უკან 

ამოსვლის იმედიც გადაუწყდა. მამუკამ ანუგეშა სასოწარკვეთილი 

ძმისწული: ალბათ ასეთია წმიდა გიორგის ნება, რომ უკან აღარ ამო– 

ვიდეო. ნუ სტირი, მანდ მომიცადე, სანამ მოვბრუნდებიო. 

ორი დღე და ორი ღამე ელოდა ძმისწული ბიძას. მესამე დღეს 

გამოჩნდა მამუკა და ეს უამბო ყმაწვილს: 

ვიხილე ბეთლემის საყდარი, შეგეწიოს იმისი მადლი. იმაზე მშვე– 

ნიერი და გასაოცარი სიზმარშიც არაფერი მინახავს. საყდარი ერთ 

უშველებელ, თივის ბულულასავით მომრგვალებულ, სულ მთლად 
ლუსკუმ ყინულის მთაზე დგას. მთისძირიდან წვერამდე შიგ ყინუ– 

ლში გამოკვეთილი კიბე აუყვება. ვახსენე ღმერთი, ხევის ანგელო– 

ზები, წმიდა გიორგი, გადავიწერე პირჯვარი და შევუდექი კიბეს. 

კიბე რომ ავათავე, თვალწინ უფრო გასაოცარი სანახაობა წარმო- 

მიდგა: მთის წვერი საგანგებოდ გადაჭრილს ჰგავდა. კალოსავით 

მრგვალი და ხელისგულივით მოსწორებული ვაკე ისე ლაპლაპებ– 

და მზეზე, რომ გაყინული ტბა გეგონებოდა. მოვავლე ირგვლივ თვა– 

ლი და დავინახე მთელი ცისკიდური – ზღვა და ხმელეთი. ჩავიხედე 

ძირს ყინულის სარკეში და დავინახე ქვესკნელი. ამ ყინულის კა– 

ლოზე დგას ბეთლემის ეკლესია – წმიდა გიორგის საბრძანებელი. 

აქედან გადმოჰყურებს ის ჩვენ ცოდვილ ქვეყანას. 

შევედი საყდარში და ისე გავოგნდი სანახავისგან, რომ კარგა ხანს 

ნაბიჯი ვერ გადავდგი წინ. ეკლესიას გუმბათი ვარსკვლავებისა აქვს, 

იატაკი სულ თვალ-მარგალიტით არის მოჭედილი. შუაგულ იატა- 

კზე ოქროს აკვანი დგას, ისიც პატიოსანი ქვებით მოოჭვილი, ზედ 

მტრედი აზის და არწევს. საკურთხეველში ერთი საკვირველება ვნა– 

ხე, მაგრამ ნება არა მაქვს გამხელისა... ახლა კი, შინ წადი, შვილო, 

39



და, აი, თუ გსურს ოდესმე შენც ეღირსო იმის ხილვას, რაც მე ვიხი– 

ლე, ცოდვას ნურასოდეს ჩაიდენ და, რაც მე ახლა გიამბე, იმასაც 

ნურავის ეტყვი. 
გაბრუნდა ყმაწვილი უკან. სოფელში მისვლისას გულმა არ მოუ– 

თმინა და ყველაფერი უამბო დედ-მამას, და იმწამსვე დამუნჯდა. 

ბეთლემის სახლი – ხევსურული მითოსის მიხედვით, ბეთლემის 

სახლი ჯვარ-–ხატების შესაკრებელია, საიდანაც ისინი ნაწილდება 

სხვადასხვა თემებში (საყმოებში). გუდანის ჯვრის მკადრე გახუა 
მეგრელაური რომ ბეთლემის სახლში შესულა, იქ უნახავს უამრა– 

გი ჯვარ–ხატი, რომლებიც თურმე ფუტკრებივით ზრიალებდნენ შიგ. 

უნახავს ოქროს აკვანი, რომელშიც ყრმა წოლილა, მტრედები დაბ– 

რუნავდნენ თავზე, ზოგი არწევდა აკვანს, ზოგს კი ხორბლის მარც- 

ვლები მოჰქონდა და კვებავდნენ ყრმას. როცა გახუა ბეთლემის სახ– 

ლიდან გადიოდა, ერთი მფრინავი ჯვარი გამოყოლია თან. ისეთი 

ყოფილა, რომ ღამით ნათელს აფენდა და გახუას გზას უნათებდა. 

ხან მტრედად გადაიქცეოდა, ხან ისევ ჯვარის სახეს იღებდა. გახუ- 

ას თანმხლებმა კაცებმა ჯვარს ოქროქსოვილი ჩააცვეს. ასე შემკუ- 

ლი ჯვარი წინ მიუძღვებოდა ხატის მსახურს. გათენებისას გუდან– 

ში მივიდნენ, მტრედი წმიდა ბეღელში შევიდა და იქიდან აღარ გა– 

მოსულა. ეს იმის ნიშანი იყო, რომ ჯვარმა გუდანში აირჩია თავისი 

საარსო ადგილი. 

ბეთძილი – თებერვალში სვანეთში, სოფელ ჟაბეშში იციან ალ– 

ბაიღრალის დღეობის გადახდა. ამ დღეს აქ წმინდა ფერხულს – სი– 

მთი ჭიშხაშს დააბამენ ხოლმე სვანები. მაგრამ მხიარული ჰანგების 

ნაცვლად ამ ფერხულში გოდება გაისმის. ვაჟკაცურია, ომახიანია 

ეს სიმღერა, მაგრამ მაინც გლოვაა. 

„ბაილ, ილბა ბაილ, ვაი, საბრალო ბეთქილ, ბეთქილ საწყალო“, 

– გაისმის ამ სიმღერაში. ვინ იყო ბეთქილი, რომელსაც დასტირიან? 

ერთ დღეს, სოფელ ჟაბეშში სამთი ჭიშხაში ჰქონიათ ჩაბმული. 

მაღალი თოვლის კოშკი აეშენებინათ სვანებს და ზედ ორსართული-– 

ან ფერხულს უვლიდნენ. უეცრად მოფერხულეებმა დაინახეს თეთ– 

რი ჯიხვი, რომელიც წრეში შემოვიდა, გაუარა მონადირე ბეთქილს 

ლაჯებს შუა და კლდეებს მიეფარა. 

40



  
ჯიხვის ქანდაკება. ბრინჯაო. სამთავრო, მცხეთა (ძე. წ. I ს.). სსმ, არქეოლოგიის გამოფენა. 

– ვინ წავა, ამ ჯიხვს ვინ დაიჭერს?! – ახმაურდა ხალხი. – ამ 
ჯიხვის დამჭერი ისევ მონადირე ბეთქილი თუ იქნებაო... 

მართლაც, მოიკაზმა ბეთქილი, გაიბანდა ბანდულები კლდეებზე 

სასიარულოდ და გასწია სანადიროდ, თეთრი ჯიხვის საძებრად. თან 

ორი მწევარიც გაიყოლა. მიდის ბეთქილი კლდეებში. წინ გზა ფარ- 

თოდ ეშლება, უკან მოიხედავს – გზა ვიწროვდება, ქრება, მაგრამ 

ბეთქილი ამას არ დაეძებს, თეთრი ჯიხვი ელანდება, იმის მონადი– 

რება უნდა. ბოლოს შევიდა თვალუწვდენელ კლდეებში, დალის სა– 

მყოფელში. უეცრად წინ თეთრი ჯიხვი დაუდგა. შეხედა თუ არა 

ბეთქილმა, თეთრი ჯიხვი კლდის დედოფალ დალად იქცა. ნადირთ 

პატრონის ქათქათა სხეულს ხშირი ოქროს ნაწნავები ფარავდა. 

შეკრთა ბეთქილი, ისეთი მრისხანება ეხატა ნადირთ პატრონს 

სახეზე. 

– ჩემო საყვარელო ბეთქილ, – უთხრა დალმა მონადირეს, – ხომ 

4!



––ნ2ი6 ფC=3 05294. 
პინ). უ267-ლთ (27-“ 

2.6./ 462 სრ ლოვითრ   ფ3598:26>- 

გახსოვს, სიყვარულის ნიშნად მძივი რომ გაჩუქე. რაც უხ მძიკი 9ო- 

გეცა ჩემგან, ნადირობიდან მუდამ გამარჯვეჭული, ნანადირევით და) - 
ტვირთული ბრუნლები შინ. მოთხარი ახლა, რა უტავი ის მთივი, Vსლ 

არის, მაჩვენეო. 
– შენი ნაჩუქარი მძივი, დედოფალო, 9ი6 დათ9ლრ5#რ6.ა, სასთუმალქევ- 

ეშ. – კანვალით მიუგო ბეთქილშა. 

– როგორაც ში6 დაგრჩა ჩემი მძივი. დაბრუნებასაც ისეთ მშოგც- 
ემ, – მოუგო დალმა, – რად უღალატე ჩემს პირობას? წუხელ ვ6ა ხე. 
ჩემი მძივი მკერდს უმშვენებდა ლამა% თამარს, რომელიც შეიგვარე 
ლა მისთვის დედოფალი დალი დაივიწყე 

42



ეს თქვა დალმა და გაუჩინარდა. მოიხედა უკან ბეთქილმა: თოვ– 

ლით დაფარულა, წაშლილა მისი ნავალი. მარცხენა ფეხის დასადგ– 

მელიღა დარჩა და მარჯვენა ხელის მოსაკიდი... შერჩა ბეთქილი ცი– 

ცაბო კლდეს. 
მაღალი ხმით მოთქვამს საკუთარ თაგზე სასოწარკვეთილი ბეთ– 

ქილი. აყმუვლდნენ მისი მწევრებიც. მისწვდა მათი ხმა მულახ–მუ– 

ჟალს და ყველა მის საშველად გაემართა. ზოგს თოკები მოჰქონდა, 

ზოგს კიბეები, ზოგს ქეჩა და ნაბდები მოეკიდებინა ზურგზე... 

კლდის ძირს რბილად დაუგეს ნაბდები, ააყუდეს კიბეები, მაგრამ 

კლდემ ზრდა დაიწყო და ბეთქილი უფრო და უფრო მაღლა აჰყავდა. 

მაშინ მოუარეს ვაჟებმა მთას ზემოდან და თოკები ჩაუშვეს ბეთქი– 

ლის ამოსაყვანად, – ახლა დადაბლდა მთა და ბეთქილი ქვევით ჩაი– 

ყვანა. მიხვდნენ მაშინ, რომ დალის ნება იყო ბეთქილის სიკვდილი. 

– ტყუილად ნუ ცდილობთ ჩემს გადარჩენას. ცოდვა ნუ დაედება 

თამარს, ჩემს სატრფოს, იმის მიზეზით ვიღუპები, – ჩასძახა ბეთქი– 

ლმა თანასოფლელებს, – უთხარით თამარს, ჩემს მოსაგონად თავსა– 

ფარი მარჯვნივ შემოატრიალოს და ცრემლი ბლომად დაღვაროს. 

მამაჩემს უთხარით, დროდადრო, შველის თავი შესწიროს ჩემს სა– 

ხელზე. 

დედაჩემს უთხარით, მიკურთხოს ხაჭაპურ-ჭიშდვარი. 

ჩემს დებს უთხარით, თმები შეიჭრან და ხმამაღლა მიტირონ 

ყოველ კვირას. 
ბაბუაჩემს უთხარით, ბევრი რანგი და ღვინო მიკურთხოს. 

ჩემს ძმებს უთხარით, ჩემი აბჯარი გაფერონ ხოლმე. 

ჩემს ტოლებს უთხარით, ზარი მაგრად შემომძახონ... 

და ჩამოვარდა კლდიდან ბეთქილი. აიყვანეს და საკაცით წაიყვანეს 

მისმა გტტოლებმა სოფელში. მას შემდეგ ასე მღერიან ფერხულებში: 

„საბრალო ბეთქილ, საცოდავო ბეთქილ! დღე და ღამე იყრება, 

ბეთქილ კლდიდან ვარდება... 

ძირს დათვი უდარაჯებს, ალბათ ბეთქილის ხორცი უნდა... 

ზევიდან ყორანი დასჩ ხავის, ალბათ ბეთქილის თვალები უნდა. 

საბრალო ბეთქილ, საცოდავო ბეთქილ! 

თმები, შენი თმები ორბებს მიჰქონდათ საბუდრად... 

მძორი ყვავებს მიჰქონდათ ბარტყებისათვის... 

43



ძვლებმა ძირს ჩამოაწია. 

ბეთქილი დაღუპულა, დალს თავისი შეურაცხყოფა ასე გადაუხდია!" 

ბერიკაობა – ხალხური დღესასწაული, რომელიც არსებითად 

არ განსხვავდება ყეენობისგან. 

ბერმუხა – ძველი მრავალწლიანი დაბერებული მუხა, ფშაური 

ანდრეზის მიხედვით წმიდა მუხა, რომლის საშუალებითაც ლაშარის 

წმ. გიორგი მორიგე ღმერთის კარამდე ადიოდა, სადაც თავისი საყ– 

მოს ვედრება და გასაჭირი მიჰქონდა. (იხ. ლაშარის ჯვარი). 

ბეწვის ხიდი - ხიდი სულეთში, რომელიც ადულებული კუპრ- 

ის ტბაზეა (თუ მდინარეზე) გადებული; გარდაცვლილთა სულები, 

რომლებიც ცოდვით არ არიან დამძიმებულნი, მსუბუქად გადადიან 

მასზე, ხოლო ცოდვებით დამძიმებულთა ქვეშ ბეწვის ხიდი წყდება 

და ისინი კუპრში ცვივიან. 

ბლოელი მწყემსი ძალი – ფშავში ერთ ბლოელ ქალს ქალქვისთა– 

ვისაკენ (ადგილის სახელია) ძროხები დაუდიოდა საზაფხულო საძო- 

გვარზე. როგორც კი ქალი ძროხებს არეკდა ქალქვისთავს, მაშინვე მის 

გვერდით ერთი ლამაზი ყმაწვილი გაჩნდებოდა. ქალმა არ იცოდა, ვინ 

იყო, ან საიდან მოდიოდა. ძროხებს რომ შინისკენ დააბრუნებდა, ვაჟი 

ისე მოხერხებულად გაიპარებოდა, რომ ქალი ვერ ხვდებოდა, როგორ 

ან რა დროს და სად წავიდა. უკვირდა ქალს და თანდათან ეჭვი ეპარე– 

ბოდა. ის კი მთელი დღე ქალს ესაუბრებოდა, ეთამაშებოდა და თითქოს 

სიყვარულსაც იჩენდა, თითქოს უამქალოდ გაძლება არ შეეძლო. ქალ- 

მა ბევრჯერ ჰკითხა: ვინ ხარ, საიდან მოდიხარ და სად მიდიხარ, რომ 

ერთხელ ვერა გნახე ვერც მიმავალი და ვერც აქეთკენ მომავალიო? 

ყმაწვილი ამ კითხვაზე გაიცინებდა და სულ სხვა რამეს ეტყოდა. ასე 

გავიდა დრო, ქალი ამ ყმაწვილს ისე დაუახლოვდა, რომ ხელდახელაც 

დაუწყო თამაშობა-ხუმრობა., ერთხელ ქალმა მის მკლავზე მძივებით 

გაწყობილი სამაჯური შეამჩნია, ქალმა მკლავი დაუჭირა და, ხედავს, 

რომ მისი მკლავი ადამიანის მკლავს არა ჰგავს – ძალიან ბალნიანია. 

ქალი შეკრთა, გაიხედა კარატის წვერისაკენ, სადაც კოპალას და იახ- 

სრის ნიშებია და თქვა: იახსარო და კოპალავ, თქვენ დამწერეთ ჯვა– 

რი, ამას როგორი მკლავი ჰქონიაო? ყმაწვილი ამ სიტყვაზე შეკრთა 

44



და უთხრა ქალს: რაზე დამღუპე, ეს რა თქვიო! ამ დროს კარატის წვე– 

რიდან აღიმართა სალუდე ქვაბის ოდენა ღრუბელი, ჯერ მაღლა ავიდა 

და წამოვიდა ქალქვისთავისაკენ. გზაში ცეცხლად იქცა, დაეცა ზედ 

ქალის გვერდზე მდგარ ყმაწვილს და ფერფლად აქცია, ქალი კი უვნე– 
ბლად გადარჩა. მერე ქალის მშობლები მკითხავთან წავიდნენ იმის გა– 

საგებად, თუ რა მოეჩვენა მათ ქალიშვილს. მკითხავმა უთხრა: ის ვაჟი 
დევის შვილი იყო, იმ ქალს დაიახლოვებდა და ბოლოს ავნებდაო. მა– 

გრამ ქალი ყისმათიანი ყოფილა, რომ კოპალა და იახსარი ახსენაო. იმ 

დროს კარატის წვერზე იახსარი ყოფილა ჩამოსული, ქალს მოშველე– 

ბია და დევის შვილი დაუწვავსო. 

ბლოელის სასმბელი – ოთხრქა-ოთხყურა ცხვრის პატრონს, 

ბლოელს, უთხრა იახსარმა: სიკეთე რომ მიყავი და ოთხრქა-ოთხყუ– 

რა ცხვარი გამოიმეტე ჩემთვის ჩემ ყმებს მიეცი, რომ აბუდელაურის 

ტბიდან ამოვეყვანეო, ახლა მე გიყოფ სიკეთესო. შენ ერთხელ მიშვე– 

ლე, მე კი სამაგიეროდ სამჯერ გიშველიო. როცა ძალიან გაგიჭირ– 

დება, მაშინ შემომძახე და დაგიხსნიო. ერთხელ ამ ბლოელი კაცის 

ოჯახს უკურნებელისენი შეეყარა და დაღუპვაზე იყვნენ მისული. გა– 

დაიწერა ბლოელმა პირჯვარი და შესძახა იახსარს: დალოცვილო იახ– 

სარო, შემოძახილზე ნუ გამიწყრები. მომირჩინე ეს ავადმყოფები. გა– 

დამარჩინე ამ უბედურებას და მომავალ დღეობაში შენს კარზე ძღვენი- 

თა და სანთლით მოვალ ჩემი ოჯახით, თუ ცოცხლები დამრჩებიანო. 

იახსარმა გაიგო მისი გასაჭირი, მიეშველა და განკურნა სნეულების– 

გან ის და მისი ოჯახიც. მეორედ გაჩნდა სახადი და ამ ბლოელის ოჯ– 

ახსაც შეეყარა. მაშინაც შემოსძახა ბლოელმა იახსარს, იახსარიც მი– 

ეშველა და ყველანი განკურნა. ბლოელიც დანაპირებს ასრულებდა, 

გადარჩებოდა უბედურებას თუ არა, მოჰყავდა საკლავი, სანთელი და 

ემსახურებოდა იახსარს. 

მესამედ ბლოელს ნათიბი ჰქონდა ასახვეტი, ამ დროს კი საავდ– 

რო ღრუბელი გამოჩნდა ცაზე. ბლოელი შეშინდა, ვაითუ გაავდრდ– 

ეს და ნათიბი გამიფუჭდესო. მოაგონდა იახსარი და შესძახა: და– 

ლოცვილო იახსარო, ნუ გააავდრებ, ნათიბს ნუ გამიფუჭებ და შენს 

კარზე სამსახურით მოვალო. ამ დროს თურმე იახსარი ღვთის კარ– 

ზე იყო ასული რაღაც დიდი საქმისთვის. თავის სახელის ხსენება და 

შეძახება რომ გაიგონა, აუცილებელსა და დიდ საქმეს თავი დაანე– 

45



ბა და ბლოელის მისაშველებლად მობრუნდა. მივიდა და ნახა, რომ 

კაცს დიდი არაფერი უჭირდა. გაწყრა იახსარი, შერისხა ის ოჯახი 

და სულ ამოწყვიტა. მერე მკითხავის პირით თქვა: იქ, ღვთის კარზე 

მძიმე საქმისთვის ვიყავი მისული და შემოძახება რომ გავიგონე, ჩემ 

წესს ვერ გადავედი და მოვბრუნდი ღვთის კარიდან ჩემი ყმის მისაშ– 

ველებლადო. შემოძახილის ადგილზე მივედი, ვნახე, რომ არაფერი 

უჭირდა, იქ კი დიდი საქმე დამრჩა გაუკეთებელი, ამიტომ გავუ– 

წყერი და ოჯახიანად ამოვწყვიტეო. 

ბორვჯაღალი – სიტყვა გამოხატავს მრავალტოტიანობას, ქორ- 

ბუდა ირემზე იტყვიან: ,რქაბორჯღალიანი“'. ბორჯღალი წარმოა- 

დგენს თავისი ღერძის ირგვლივ ანუ მკლავების გადაკვეთის წერ- 

ტილის გარშემო დატრიალებულ სვასტიკურ ჯვარს. ამგვარი მოძ– 

რაობით შექმნილი ფიგურა არის ცეცხლის, მზის, მარადიული განა– 

ხლების, წრებრუნვის და, საბოლოოდ, სიცოცხლის სიმბოლო. 

  

ბორჯღალი. საცხოვრებელი სახლის მოხატულობა. სასაში. სვანეთი. 

ბორჯღალს შეხვდებით საქართველოს თითქმის ყველა კუთხეში 

(განსაკუთრებით, სვანეთში, ფშავ–ხევსურეთში), იგი ამშვენებს ტრ- 

ადიციულ ხის ავეჯს – საკარცხულებს (სავარძლებს), კიდობნებს, 

46



კარადებს, კერიის ქვებს, ბუხრის თავებს.. ბორჯღალი ამშვენებს 

დედაბოძს, სადაც მას ცენტრალური ადგილი უჭირავს. ბორჯღა– 

ლის მსგავს ორნამენტს შეხვდებით ძველი ცივილიზაციის ხალხურ 

სახვით ხელოვნებაში (შუამდინარეთში, ჩინეთში, იაპონიაში). 

ბომორმის კურატი – ერთ დროს, უხსოვარ ხანაში, მთელი კახე– 

თი ზღვით ყოფილა დაფარული. ბოჭორმის წმიდა გიორგის ჰყოლია 

ერთი კურატი, რომელიც დრო და დრო დაიკარგებოდა ხოლმე. შემდ– 

ეგ შეიტყვეს, რომ კურატი ზღვის პირზე მიდიოდა, ზღვიდან გველე– 

შაპი ამოდიოდა, რომელიც კურატს ებრძოდა, კურატიც თავისას ცდი– 

ლობდა, მაგრამ გველეშაპის კანს ვერაფერს აკლებდა. მაშინ ადგნენ 

წმიდა გიორგის ყმები და კურატს რქებზე ალმასები აასხეს. 

ხარი. ხახული.  



კურატი ისევ წავიდა გველეშაპთან საომრად. გველეშაპიც გამოვი– 

და და შეიბნენ. გველეშაპის კანმა ალმასიანი რქების შეხებაზე დაჰკა– 

რგა წინანდელი თვისება. გველეშაპმა იგრძნო ეს, შეშინებული ისე ძლი– 

ერად შეცურდა ზღვაში, რომ თავი ვეღარ შეიკავა და დაეტაკა იმ გო- 

რას, რომელიც ზღვას აგუბებდა, გაანგრია იგი და ზღვაც გადავარდა. 

კახეთი განთავისუფლდა წყლისაგან, გაშრა. ხალხი კი მაღლობებიდ– 

ან ძირს ჩამოვიდა, გააშენეს სოფლები და დაიწყეს ცხოვრება. 

ბომორმის ხატი – ბოჭორმის ეკლესიაში ყოფილა ჯვარი, რო– 

მელზეც ჯვარცმა და წმიდა გიორგი იყო გამოსახული. ბოჭორმას 

ლეკები შემოსევიან, ეკლესია გაუძარცვავთ და ეს ჯვარიც წაუღი- 

ათ. მაგრამ წმიდა გიორგის ძალას ლეკების სოფელი დაუსჯია: სო–- 

ფელში რამდენიმე წელიწადს, სანამ ჯვარი მათთან იყო, ცამ პირი 

შეკრა – წვიმის წვეთი არ ჩამოვარდნილა მიწაზე, არც ჭირნახული 

მოდიოდა, არც კაცი და არც პირუტყვი იბადებოდა. ბოლოს, მიხვდ- 

ნენ უბედურების მიზეზს და ჯვარი უკან დააბრუნეს. ბოჭორმელებ-– 

მა, ჯვარი რომ დაიბრუნეს, თავისთან აღარ დაიტოვეს და ალავერ- 

დის ტაძარში დაასვენეს. 

გულღა.რბა - აჭარაში, არსიანის მთის ძირას, არის ერთი მრგვა– 

ლი ტბა. უხსოვარ დროში ზაფხულობით ამ ტბიდან წითელი, შავ- 

წამწამიანი ღონიერი ბუღა ამოდიოდა და სოფლის ძროხებს ამაკებ– 

და. ამბობენ, ახლანდელ ხარებს შავი წამწამები მისგან გამოყვათო. 

ბუღა ხარებს ემტერებოდა თურმე და სულ გაუწყვეტია. სოფელი 

ვერაფერს გახდა, ვერა და ვერ მოიშორეს ბუღა. ბოლოს, ერთი კა- 

ცი, რომელსაც ერთადერთი ხარი შემორჩენოდა, ასე მოქცეულა: 

ხარს წაწვეტებული რკინა დაუმაგრა რქებზე და გაუშვა ტბისკენ. 

როგორც კი ბუღა ტბიდან ამოვიდა, ხარი გაექანა მისკენ და ფერდ– 

ში დააძგერა რკინის რქები. დაჭრილი ბუღა ისევ უკან გაბრუნებუ- 

ლა, ტბაში ჩასულა და მას მერე აღარ გამოჩენილა. 

გუჩა - მითიური ნაწილიანი თოფის სახელი, რომელიც მადლი– 

ერმა გველეშაპმა აჩუქა მექობაურს. 

48



 
 

რმა. XI ს. ვო: წმიდა გიორგი. ბო, 

49



ბ 
განძი – განძის მითოლოგია ძალზე მდიდარია. საქართველოში, 

განსაკუთრებით აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთში ფართოდ არ- 

ის გავრცელებული ანდრეზული თქმულებები წმიდა საგანძურებ- 

ზე, რომლებიც საიდუმლო ადგილებშია (გამოქვაბულებში, მიწის 

სიღრმეებში) დაცული. მოსახლეობა განსაკუთრებული რიდით და 

კრძალვით ეკიდება განძს. ვახუშტი ბატონიშვილი წერს, ვერც ფშა- 

ველი და ვერც ხევსური ნაპოვნ ოქროს ან ვერცხლს თავისთვის ვერ 

გამოიყენებს, არამედ ლაშარის ჯვარს შესწირავსო. საგანძურებ- 

ის აღმოჩენა მხოლოდ რჩეულთა ხვედრია. ერთ–ერთი ასეთი რჩეუ- 

ლი იყო ქართველთა ერთიანი ქვეყნის მეფე ფარნავაზი, რომელმაც 

ტფილისის „ღირღალებში“ მიაგნო განძს, რომლის წყა–ლობითაც გა- 

ათავისუფლა ქვეყანა და მეფობა მოიპოვა. როცა ქვეყანა საფრთხის 

მოლოდინში იყო, ხელისუფალნი (მეფენი) საიდუმლო ადგილას ჩა- 

ფლავდნენ განძს, რათა დაბრუნებისას ამოეღოთ იგი და ქვეყნის აღ- 

სადგენად გამოეყენებინათ. ,,ქართლის ცხოვრება“ გვაუწყებს, რომ 

არჩილ მეფემ, სტეფანოზის ძემ, თავისი წილი განძი დაფლა სხვა- 

დასხვა ადგილებში – კახეთის ხევში, უჯარმის ხევში, ქართლსა და 

ჯავახეთში ძველთაგანვე არსებულ სამალავებში, და დაადო თილი- 

სმა, რომ ვერავის შეძლებოდა მისი პოვნა და გამოღება. 

აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის ანდრეზები მოგვითხრო- 

ბენ ღვთის შვილთა საგანძურებზე. ყველა ღვთისშვილს ანუ ჯვარს 

თავისი განძი აქვს, განძი მათი სიწმიდისა და სიბრძნის გამოხატუ- 

ლებაა, ანდრეზები მოგვითხრობენ ჯვარის მკადრეთა (შიშია, ომა) 

შესახებ, რომლებიც ჯვარის წმიდა საგანძურთა ხილვის ღირსნი 

ხდებიან. 

გარა – ლაშარის ჯვარის თაგხევისბერი, თურმანაულთა წი- 

ნაპარი, პაპა. გარაზე ამგვარი ანდრეზია შემორჩენილი: ყმაწვილ- 

50



კაცობაში გარა, მშობლების ნაბოლარა შვილი, დადამბლავებული– 

ვით ყოფილა: დაჯდებოდა სახლის დირეზე და გადაჰყურებდა ხო– 

ლმე მათურხევს, სადაც დიდი მინდორია. იყურებოდა და თან ეცინე- 

ბოდა ჭკუანაკლულივით. ერთხელ მმებმა ჰკითხეს: რა არის, რომ 

უყურებ, რაზე გეცინებაო, რა გიკვირსო? გარამ თავი აიღო და უპა– 

სუხა: ამ მინდორს რომ ხედავთ, იქ ორი ხარი გამოდის ერთმანეთთ– 

ან საბრძოლველად: ერთი ნისლა ხარი ლაშარის მხრიდან გამოექა– 

ნება, მეორე წითელი კი – ჩვენი მხრიდან. შეებმებიან რქებით ნის– 

ლა და წითელი ხარი, წითელი დაჯაბნის და გამარჯვებული დაბ– 

რუნდება უკანო. ძმები მიხვდნენ, რომ წითელი ხარი გარას დავ- 

ლათი იქნებოდა, ნისლა ხარი კი – ლაშარის ჯვრისა. მიხვდნენ და 

ძალზე გაუკვირდათ ნაბოლარა ბეჩავი ძმისგან ასეთი ხილვა. ერ– 

თხელ მმებმა გადაწყვიტეს, გარასთვის ცოლი მოეყვანათ, ბეჩავია, 

ჩვენს ანაბარა რატომ უნდა დარჩესო. ცაბაურთის სოფლიდან ერთ 

კაცს ცოლი მოსტაცეს და გარას მიჰგვარეს. ცაბაურთელმა კაცმა 

ჯავრი ჩაიდო გულში, შეთქმულება მოაწყო გარას ჩასაქოლად. ყვე– 

ლაზე ხელსაყრელ დროს ლაშარობაზე იპოვიდნენ. გარა და მისი 

ძმებიც იქ იყვნენ. როგორც კი შეთქმულებმა ქვებს სტაცეს ხელი 

გარას ჩასაქოლად, გარამ ყველას თვალწინ იქვე მიყუდებულ ლა– 

შარის დროშას დასტაცა ხელი, თავქვე დაეშვა და ადიდებული 

არაგვის ტალღებს მისცა თავი. გაუხარდათ შეთქმულებს, ჩაქოლვა 

აღარ დაგვჭირდება, არაგგი წაიღებსო. ყველას უკვირდა, რომ გარ– 

ამ ხელყო მთელი ფშავის სიწმიდე დროშა, რომლის ხელის შეხების 

უფლება არავის ჰქონდა. მისი ხელმყოფელი უსათუოდ დაისჯებო– 

და. მაგრამ გარამ მშვიდობით გადალახა არაგვი, ამოვიდა ნაპირზე, 

დროშა აღმართა და მთელი ხალხის გასაგონად დაიძახა: წამომყევ– 

ით, ვისაც გული გერჩით, მაისტი (ქისტების სოფელი) უნდა გავტე- 

ხო და ცხვარ–ძროხა უნდა წამოვასხაო. ყველას გაუკვირდა აქამდე 

ბეჩავი გარასგან ასეთი გაბედულება, მაგრამ რაკი ხელში დროშა 

დაუნახეს, იფიქრეს, დავლათი სწვევიაო და ზოგიერთი ახალგაზრ– 

და გაყვა კიდეც ქისტეთის დასალაშქრავად. ხანდაზმულებს და მო– 

ხუცებს კი ეეჭვებოდათ მისი გამარჯვება. რამდენიმე ხნის მერე, ხე– 

ობაში იმდენი ცხვარ-–ძროხა გამოჩნდა, რომ კუდი არ უჩანდა. გარ– 

ამ საუკეთესო ხარები ლაშარის ჯვარს შესწირა და ამის შემდეგ გა– 

ხდა იგი თავგხევისბერი.



გარას წინამმღოლობით ფშაველთა ლაშქარი ყოველთვის იმარ- 

ჯვებდა, მარცხი არ იცოდა რა იყო. გაივსო ფშავი ქისტეთიდან მო- 

რეკილი საქონელით. გარას სიკვდილის შემდეგ ფშავლები სულ მა- 

რცხდებოდნენ, ვერა და ვერ გაიმარჯვეს მტერზე. ბოლოს, ლაშარ- 

ის ჯვარის ქადაგმა ასე უთხრა მათ: ფშავლებო, ვერ გაიმარჯვებთ, 

სანამ. გარას ნაწილს არ ამოთხრით და დროშას არ შეაბამთო. გაუ- 

კვირდა ხალხს, რა ნაწილი, ის კაცი უკვე ჩანაცრებული იქნება მი- 

წაშიო. მერე უფიქრიათ და უთქვამთ, მოდი, გავთხაროთ, ერთი ძვა- 

ლი მაინც არ დარჩებოდაო? გათხარეს, ამოიღეს ფერცხალი (ნეკ- 

ნი), სხვები ამბობენ მარჯვენა ბეჭიო. და შეაბეს ლაშარის დროშას. 

წასულან ფშავლები სალაშქროდ ამ დროშით და კიდეც გაუმარჯ- 

ვნიათ. 

გახუა მეგრელაური – გახუა იყო ჭორმეშიონი, გვარად გოგო- 

ჭური. მისი ნასახლარი ჭორმეშავის უბანში, რომელსაც ფიცრული 

ჰქვია, დღემდე არის შემორჩენილი. იგი გუდანის ჯვარის მკადრე 

იყო, მაგრამ უფრო ხახმატის ჯვართან ყოფილა დაახლოებული, 

სადაც კი წავიდოდა ჯვარი, გახუას თან წაიყოლებდა ხოლმე. გა- 

ხუას ჯვარი ხელზე მოუდიოდა; როცა იგრძნობდა ჯვარის მოახლო- 

ებას, სამკადრეოს გადაიფარებდა ხელზე, რათა ჯვარი ზედ დაბრ- 

ძანებულიყო. გახუა პირს გვერდზე გაწევდა, რომ თავისი სუნთქვ- 

ით ღვთისშვილი არ შეეწუხებინა და ასე ისმენდა მის ნებას. გახუა 

ხანდახან დაიკარგებოდა. ერთ–ორ თვეს არ გამოჩნდებოდა, საფა- 

რველდადებული დაჰვავდა თურმე ხახმატის ჯვარს. 

სხვა ღვთისშვილებს არ მოსწონდათ, რომ ხახმატის ჯვარი ასე იახ- 

ლოებდა გახუას, ხორციელის სუნი არ ეამებოდათ და საყვედურობდნ- 

ენ თავიანთ მოძმეს ჯვარს, ხახმატის წმიდა გიორგის: რა არის, ეს დე- 

დაკაცის ნაშობი ჩვენში რომ გარიეო? ერთ დღეს, როცა გახუა თავის 

ფიცრულში იყო, ხახმატის გიორგი გამოეცხადა და აცნობა, რომ ღვთი- 

სშვილები მისი წინამძღოლობით ქაჯავეთის დასალაშქრავად მიდიო- 

დნენ და მათ შორის საყმოს წარმომადგენელი უსათუოდ უნდა ყოფი- 

ლიყო, რათა თავისი თვალით ენახა ქაჯავეთის სამჭედლოს საიდუმ- 

ლო. ოღონდ რაკი სხვა ღვთისშვილები ადამიანის სუნს ვერ იტანდნენ. 

ხახმატის გიორგიმ უბრძანა გახუას, სამ დღეს ემარხულა. ორ დღეს 

იმარხულა გახუამ, მაგრამ მესამე დღეს სულმოკლეობა გამოიჩინა და 

52



პური და ყველი შეჭამა, და ისევ აუვიდა გახუას ადამიანის სუნი. რა 

ექნა ხახმატის გიორგის? გახუა თავად ყვებოდა ხოლმე: წამიყვანეს 

ღვთისშვილებმა და ველკეთილზე ეხში დამაწვინეს და სული ამომიძ– 

ვრინეს, გვამი კი იქვე მიწაში ჩამარხესო. ასე გაიყოლეს ღვთისშვილე– 

ბმა გახუას სული, აიარეს ველკეთილი, გადავიდნენ დათვისჯვირის უღ– 

ელტეხილზე და უჩინრად გასწიეს ქაჯავეთისკენ. ქაჯავეთის დალაშ– 

ქვრის შემდეგ უკანა გზაზე მივიდნენ იმ ეხთან, სადაც. გახუას გვამი 

იყო მიწაში ჩაფლული. მისი სული ისევ სხეულში უნდა ჩაებრუნებინ– 

ათ, მაგრამ გვამს თურმე მატლი ეხვეოდა და ისე ყარდა, რომ გახუას 

შეზიზღებია თავისი გვამი, აღარ მოუნდომებია ამყრალებულ გვამში 

შესვლა და გაქცევა დაუპირებია. სად გარბიხარ, მეპურყველე გახუაო, 

უთქვამთ ღვთისშვილებს, ჩაძვერი შენს გვამშიო და ,,ძალით ჩამაძვ– 

რინეს პირიდანო და ავდექი ხორციელი კაციო“. გახუას, – ამბობდნენ, 

– თაგვის ამონაჭამი აჩნდა მხარზეო. თავად ყვებოდა თურმე: ქვიშაში 

თაგვს ჩემ მხარზე ხორცი ამოეჭამა და, რომ გავცოცხლდი, თაგვისაგ- 

ან ამოჭმული მტკიოდაო. მერე წამალი მასწავლეს ღვთისშვილებმა 

და, როცა შინ დავბრუნდი, ნასწავლები წამალი მოვისვი და მომირჩაო. 

თავდაპირველად გახუა არაფერს ამბობდა ღვთისშვილებთან თა– 

ვისი სიარულის შესახებ. ღვთის შვილთაგანაც არ ჰქონია ლაპარაკ– 

ის ნება. ბოლოს, ხანში რომ შესულა, ნებაც მისცემია და საუბარიც 

დაუწყია თავის თავგადასავალზე და ღვთისშვილთა საიდუმლო ამ- 

ბებზე. ამ დროს აღარც ხელზე მოუდიოდა ჯვარი. 

გახუას ცოლის მოყვანის ნება არ ჰქონია ჯვარისგან, მაგრამ მა– 

ინც ითხოვა ცოლი. ბავშვს, რომელიც შეეძინა, თან ოქროს ჯაჭვი 

დაყვა დედის მუცლიდან: იზრდებოდა ბავშვი, იზრდებოდა ჯაჭვიც, 

მაგრამ, ბოლოს, ჯაჭვი აღარ გაიზარდა და მოახრჩო ბავშვი. ამბო– 

ბდნენ, ჯვარის ნებას რომ არ დაემორჩილა, ამიტომ უძეოდ გადაე– 

გო გახუაო. 

გელათის აგება – გელათის ტაძრის სამხრეთის კედელზე ერ- 

თი დიდრონი მთლიანი ქვა არის დატანებული. სიგანით კაცზე მა– 

ღალია, სიგრძით ორი კაცის სიმაღლეა. 

ერთხელ დიდი მეფე დავითი ქუთაისიდან მობრძანდებოდა გელა– 

თის ტაძრის შენობის დასახედად. ამ მთებში სასიარულოდ მას ერთი 

შავი ჯორი ჰყავდა. ფიქრებში წასულმა მეფემ მიუშვა სადავე და ვერ 

53



  

გელათი. „VII ს. 

შენიშნა, რომ ჯორი წყლის სიღრმისკენ მიიწევდა. წყალი ჯორის 

მკერდს მისწვდა და მეფე მუხლებამდე დაასველა, მაგრამ იგი მაინც 

ვერ გამოერკვა ღრმა ფიქრისგან. ფიქრობდა, სად ეშოვნა დიდი მთლი– 

ანი ქვა კედელში დასატანებლად. უეცრად ჯორი შეხტა ერთ უზარ- 

მაზარ ქვაზე, რომელსაც წყალწითელა შეეგუბებინა. მხოლოდ მაშ– 

ინ მოვიდა მეფე გონზე, როცა დაინახა, რომ მისი ჯორი დიდ ბრტყელ 

ქვაზე იყო შემდგარი. მეფემ განიზრახა სწორედ ეს ქვა აეტანა გელა– 

თში თავისი ხელით. 

მეფე გავიდა წყალწითელაში, ავიდა გელათს და დაათვალიერა ტა– 

ძრის მუშაობა. იმ ღამეს ხუროთმოძღვარს გაუმხილა, ხვალ დილით 

წყალწითელას ფეხით უნდა ჩავიდე და იქ რომ დიდი ლოდი ძევს, ჩე- 

მი ხელით უნდა ამოვიტანო ტაძრის ბალავერზე დასადებადო. ხუ– 

როთმოძღვარს გაუკვირდა, იმ ლოდს თორმეტი უღელი კამეჩიც კი 

ვერ დაძრავს ადგილიდან და ერთი კაცი როგორ ამოიტანსო. მეფემ 

მწუხრზე მუხლმოყრილმა ილოცა, შეევედრა ღმერთს თავისი განზ–- 

რახვის ასრულებას... განთიადისას მეფე დაეშვა წყალწითელასკენ, 

მისი შავი ჯორი კი იქვე ბალახს ძოვდა გელათის გალავანში. მეფემ 

54



წყალწითელაზე პირჯვარი გადაიწერა, ხელ-პირი დაიბანა, მერე მი– 

ვიდა, ლოდი ასწია, მხარზე შეიგდო და გელათისკენ გამოემართა. გზა– 

გზა რომ მოდიოდა, ცალი ხელით ლოდი ეჭირა, მეორეთი კი თავს 

ივარცხნიდა. როგორც კი შემოდგა ფეხი გელათის გალავანში, მზის 

პირველი სხივი თავზე დაადგა. მიიტანა ეს უზარმაზარი ლოდი და 
დადო სამხრეთის ბალავარზე, ხუროთმოძღვარმა კი ზედ მზის საათი 

მოხაზა ამ ქვაზე წირვა-ლოცვის დროის შესატყობად. 

ტაძრის კედლები სარტყლამდე რომ მოათავეს, მეფემ მოისურვა 

ტაძრის სარტყელზე ასვლა, რომ შეეტყო, სწორად იყო თუ არა აყ- 

ვანილი კედლები. ფიქრებში წასულმა უნებურად გადადგა ფეხი და 

გადმოვარდა. დამტვრეული მეფე გადაიყვანეს იქვე აგებულ საზა– 
ფხულო სასახლეში. თორმეტი მღვდელთმთავარი დღე და ღამე იხ– 

დიდა პარაკლისს მეფის დღეგრძელობისთვის. ამ დროს მოვიდა ერ– 

თი მოხუცებული მათხოვარი, რომელმაც გამოაცხადა მეფის წინა– 

შე სიზმარი: მეფე მორჩება, თუ მას ირმის რძეში აბანებთო. იყო ამ 

დროს ერთი კაცი, დარუბანდიდან ტყვედ წამოყვანილი, მეფისგან 

გათავისუფლებული და დაწინაურებული. მას ჰყაგდა თორმეტი ირ– 

მის ფური, რომელნიც ყოველ დღე იწველიდნენ ერთ ქვაბ რძეს, მან 

მიართვა მეფეს ეს თორმეტი ირმის ფური და მათ რძეში მეფეს დი– 

ლა–საღამოს აბანებდნენ. ამ საშუალებით მეფე სრულიად განიკურ– 

ნა. ამის შემდეგ ბევრი ეძებეს მოხუცებული მათხოვარი, მაგრამ მის 

კვალსაც ვერ მიაგნეს. ირმების პატრონი კი მეფემ თავის კარისკაც- 

ად გახადა, ჩააბარა ციხე და სოფლები უწყალობა არგვეთში. 

მეფის სახე გამოსახულია გელათის ტაძრის ჩრდილოეთის კედე- 

ლზე: მარცხენა ხელისგულზე ტაძარი უდევს, ღრუბლიდან ღვთის 

მარჯვენაა გამოწვდილი და აკურთხებს მეფეს. 

გერგეტის სამება – ქართლის, კახეთისა და იმერეთის მეფეებს 

ერთმანეთში დავა ჰქონიათ, თუ სად უნდა აშენებულიყო წმიდა სამე– 

ბის ტაძარი. მაშინ მცხეთაში ერთი ბერიკაცი წამომდგარა და მათთ– 

ვის მოუხსენებია: 

– მეფენო, ფური დაკალით და მისი ბეჭი სოფლის ბოლოს დააგდ- 

ეთ. მოვა შავი ყორანი და, სადაც გამოხრავს, სამებაც იქ ააშენეთო. 

მეფეებიც ასე მოქცეულან. ყორანი მართლაც მოფრენილა და წაუ- 

ღია ეს ბეჭი. მოწმედ ყორანს ხალხიც გაჰყოლია. ანანურის თავზე 

55



  

გერგეტის სამება. XIV ს. 

ყორანს დაუსვენია და აქ სამების ნიში აუგიათ. ყორანი აქედან ბიდა– 

რის მთაზე (ჯვრის უღელტეხილზე) დაფრენილა და აქაც ჯვარი აღ– 

უმართავთ, ბიდარიდან ყორანი გერგეტში გაფრენილა და ელოგეშის 

ნიშთან ცოტათი შეუსვენია და შემდეგ სამების წვერზე დაფრენილა. 

აქ ბეჭი საბოლოოდ გამოუხრავს და ძვლებიც იქვე დაუყრია. 

ახლა მეფეებს დავა იმაზე მოსვლიათ, თუ ვის უნდა ჩაეყარა საძი– 

რკველი პირველად. წამომდგარა ერთი კეთილი კაცი და უთქვამს: 

– წადით ბიდარის მთაზე, სადაც სამების ჯვარია აღმართული, იქი– 

დან ყველანი გამოიქეცით და ვინც სამებაზე პირველად ავა, საძირკვე– 

ლიც იმან გაჭრასო. 

ასეც მოქცეულან და ყველანი, ცხენით თუ ფეხით, ბიდარის მთიდ– 

ან გამოქცეულან. მათ შორის ერთი ხურთისელი კოჭლი ბაჩხიძე მთა– 

მთა მოკლე გზით გადმოსულა, სამების მთაზე ცხენოსნებზე წინ მი–- 

სულა და სამების საძირკველიც იმას გაუჭრია. ამიტომ ახალწელს 

გერგეტელები პირველად ამ ხურთისელ ბაჩხიძეს ამწყალობებენ. 

ტაძრის ასაგები ქვა დევ-წიქარა ხარებს ყანობ–ხურთისიდან უზი– 

დიათ, კალატოზებისთვის წყალი გერგეტის წყაროდან მეცხვარეს უზ- 

იდია. ამ წყაროს დღესაც „კალატოზის წყაროს" უწოდებენ. ამ მეცხ– 

ვარეს თავისი სახე სამების სამრეკლოზე გამოუსახავს. მისი ფარა მთა– 

ზე უმწყემსოდ ძოვდა თურმე და ნადირი არ ერჩოდა. ამ მეცხვარესაც 

სამების დეკანოზები ახალწელს პირველად ამწყალობებენ. 

56



გველეთის განძი – უწინ გველეთში გიგაურები სახლობდნენ. 

ახალწლის ღამეს ზურაბ ერისთავი თავს დაესხა გველეთს. მთავა– 

რანგელოზის ხელოსნები ამ დროს დარბაზში იყვნენ. ხუცესს სამი 

თასი ეჭირა ხელში, სამალავში შენახვა ვეღარ მოასწრო და დარ– 
ბაზის კედელში დამალა. 

ზურაბის ჯარი მოადგა გველეთს, გადასწვა და ნანგრევებად აქ– 

ცია მთავარანგელოზის ხატის დარბაზი. ის სამი თასიც ნანგრევებ– 

ში ჩაიმარხა. 

ზურაბმა გველეთელი გიგაურები ჭართალში გადაასახლა. მათ 

თან წაიღეს მთავარანგელოზის ნიში და ახალ ადგილას ლოცულო– 

ბდნენ. ძველი ადგილი კი გაოხრებული დარჩენილა. 

ხუცესს თავისი შვილი შვილისთვის დაუტოვებია ანდერძად იმ სა– 

მი თასის ამბავი: ,,ამა და ამ ადგილას დასხედით და პირველამამხ– 
დარი მზის შუქი რომ დაადგება დარბაზის კედელს, იქ იქნება თას– 

განძიო“. შვილიშვილი რომ მოხუცდა, წავიდა გველეთს, დილაად– 
რიან მიგიდა დარბაზის ნანგრევებთან და მზის ამოსვლას დაელოდა. 

პირველი მზის სხივი დაეცა ნანგრევს და, სადაც დაეცა, ხუცესის 

შვილიშვილმა აიღო ქვა, არაკუნა, არაკუნა, გამოთხარა და იპოვა 

სამი თასი, და ჭართალში წაიღო. 

გველეშაპი – გველ-ვეშაპი, წყლის მითიური არსება, წყლის სტი– 

ქიის განსახიერება. კოსმოგონიურ მითოსში გველეშაპი ქაოსის მატა– 
რებელია, თავად ქაოსია, რომელსაც ამარცხებს კოსმოსის განმასახიე– 
რებელი ღვთაება, შუაზე ფატრავს მას და მისი ნაწილებისგან სამყაროს 

ქმნის: ქვედა ნაწილისგან – მიწას, ზედა ნაწილისგან – ცას. როგორც 

წესი, ყველა ხალხის მითოლოგიური გმირის თავგადასავალში ძირითა– 

დი ეპიზოდია გველეშაპთან შებრძოლება. გმირი აუცილებლად ამარ– 

ცხებს გველეშაპს, მაგრამ ვიდრე დაამარცხებდეს, გველეშაპი შთანთქ– 

ავს გმირს, რომელმაც შიგნიდან უნდა გაკვეთოს მისი სხეული და გამო– 

ვიდეს, ან გველეშაპმა იგი უნდა ამოანთხიოს. გველეშაპის მუცელში ყო– 

ფილან შუამდინარული კოსმოგონიის ღმერთი მარდუქი, ინდური მი– 

თოლოგიის ღმერთი ინდრა, ბერძენთა გმირები თესევსი, ჰერაკლე, ია– 

სონიდა სხვანი. გველეშაპის მუცელში იყო ამირანი... გველეშაპი ხში– 

რად წარმოდგენილია როგორც წყაროს მცველი ან დამპატრონებელი, 

ან მდინარის შთანმთქმელი... გვხვდება ჯადოსნური ბაღის მცველადაც. 

57



გველეშაპი გაძვავებული – ყაზბეგიდან თერგის დინების მი– 

მართულებით რომ გავიხედავთ, ერთ უზარმაზარ მთას დავინახავთ, 

რომელიც გაწოლილ უზარმაზარ გველეშაპს მოგვაგონებს. ხალხ– 
ის თქმულებით ეს მთა გაქვავებული გველეშაპია., ეს ამბავი ასე მო– 

ხდა: ერთხელ წმ. გიორგი გველეშაპს შეეყარა და, სად მიდიხარო, 

ჰკითხა. – ამირანია მიჯაჭვული გამოქვაბულში და მის შესაჭმელ– 

ად მივდივარო, – მიუგო გველეშაპმა. – ამირანი შენს შესაჭმელად 

კი არ მიგვიჯაჭვავს, ცოდვის მოსანანიებლად მივაჯაჭვეთო, და შე– 

რისხა და მიაძახა, „ქვად იქეცო“ და ისიც მყისვე ქვად იქცა. 

გველი – ცბიერებისა და სიბრძნის განსახიერება. ვერაგი და სი– 

ტყვის გამტეხი ადამიანის მიმართ შურისმაძიებელი და ვერაგია, კე– 

თილისათვის და სიტყვის შემნახველისთვის – კეთილისმყოფელი და 

სიკეთის მზღველი. 

გველს პატივს სცემენ როგორც სახლში, ისევე ხატში. ყორეში თუ 

თვალს მოჰკრავენ გველს, არ გააღიზიანებენ, არ მოკლავენ, რადგან 

ის ოჯახის ფუძის მფარველად მიიჩნევა. თუ მოკლა ვინმემ, მაშინ ოჯ– 

ახს დიდი უბედურება დაატყდება თავს (ვიღაც მოუკვდება). 

თქმულების თანახმად, გველის სიბრძნე მისი ენის წვერიდან გა– 

დადის ადამიანზე, ან მისი ხორცის ჭამით (გველის მჭამელი წოგაის 

მინდი). ასეთ ადამიანს ბუნება უცხადებს თავის საიდუმლოებას; მას 

ესმის, რას ლაპარაკობენ ფრინველები და მცენარეები. 

გველი განძის მცველია, სამალავებშია მოკალათებული და აშინებს 

მპარავს. ზოგჯერ თავად განძი თავის დასაცავად გველის სახეს იღებს. 

ერთხელ ხახმატის ჯვარმა გახუა მეგრელაური განძის ამოსაღებად 

შეგზავნა ბაყბაყდევის სახლში (თავად დევი შინ არ ყოფილა), იქაურობა 

ოქრო-ვერცხლით ყოფილა გამოტენილი. მაგრამ ჯვარს უთქვამს, ეგ არ- 

აფერია, შენ ყორეში შეყავი ხელი და, რაც შეგხვდება, გამოიღეო. შეყო 

გახუამ ყორეში ხელი და გამოათრია იქიდან მკლავისსიმსხო დაგრაგნი– 

ლი გველები, და აავსო ხურჯინი. – რად გვინდა ეს გველებიო, უკითხავს 

გახუას. ჯვარს უპასუხნია: ჯერ არ იცი და მერე გაიგებო. და მართლაც, 

კარგა მანძილი რომ გაუვლიათ, ჩაუხედავს გახუას ხურჯინში და, რას 

ხედავს, თვალ–მარგალიტით არის გავსებული ხურჯინი. – ეს რა არის, 

აკი გველები ჩავსხითო? უკითხავს გახუას. – გველებად მოგაჩვენა თავი 

ამ ძვირფასმა განძმაო, უთქვამს ხახმატის ჯვარს. 

58



გლოლის წმ. გიორგი – ზემო რაჭაში, სოფელ გლორაში, სამ– 

ღერელას მთაზე მუხის ხისგან ნაგები წმიდა გიორგის ეკლესია მდგა– 

რა. სალოცავად მოსული ხალხი თითო პურის მარცვალს მოიტანდა 

და ეკლესიის თვალში ჩაყრიდა. თვალი აივსებოდა, მარცვალს დაფქ– 

ვავდნენ, პურს გამოაცხობდნენ, არაყს გამოხდიდნენ და სოფელი საე– 

რთო ლხინს იხდიდა. 

თქმულებით, ერთ ქერივ დედაკაცს ბაწრით ცხვარი მიჰყავდა სა– 

ლოცავში. სალოცავს რომ მიახლოებია, უცებ წმიდა გიორგის ხატი 

საიდანღაც მოფრენილა და იქვე, მის ახლომახლო, დაფრენილა. ქა– 

ლი მისულა ხატთან ხელში ასაღებად, მაგრამ ხატი ისევ აფრენილა 

და მოშორებით დამდგარა. ქალი კიდევ მიახლოებია ხატს. ახლა ხა– 

ტი შორს გაფრენილა, გადაუვლია მთები და დვალეთში, სოფელ წე– 

რაქის გამოქვაბულში შეფრენილა. მერე მკითხავის პირით გაუხედ- 

ნელი მოზვრები დაუბარებია, უთქვამს მათთვის: გლოლაში სამღე– 

რელას მთაზე მუხის ხით ნაგები ეკლესიაა და აქ მომიტანეთო. მოზ– 

ვრები ჩაბმიან სალოცავს და ერთ ადგილზე, მაღალი მთის მყინვარზე 

მიუტანიათ. ეკლესია ხელახლა აუწყვიათ, მაგრამ აღმოჩნდა, რომ 

ერთი ფიცარი დავიწყებიათ. 

წმიდა გიორგის ხატი და სალოცავი მას შემდეგ ამ სოფელშიაო, 

ერთი ფიცარი კი დღესაც აკლიაო. 

გორგასალი – საქართველოს მეფე ვახტანგის ზედწოდება. ნიშნ– 

ავს მგელ–ლომს, რომლებიც მის ფარზე თუ მუზარადზე იყო გამოსა– 

ხული. გორგასალი რამდენიმე მითიური სიუჟეტის გმირია. 

1) თბილისის დაარსება. ისევე, როგორც მისი წინაპარი მეფე ფარ– 

ნავაზი, ნადირობის ტრფიალი იყო. მცხეთიდან სანადიროდ გასული 

მეფე ბევრჯერ მოხვედრილა იმ ადგილებში, სადაც ახლა საქართვე- 

ლოს დედაქალაქი თბილისია გაშენებული, მაგრამ ბედნიერი აღმო– 

ჩენა მხოლოდ ერთხელ ხდება. იმ ხანად ეს მიდამოები ხშირი ტყით 

იყო დაფარული, მის ხევ–ხუვებში და ღირღალებში ბევრი ნადირი და 

გარეული ფრინველი ბუდობდა. ამაზე უკეთესი სანადირო ადგილი 

მეფეს არც კი ეგულებოდა. მაგრამ რაც მეფემ იმ დღეს აღმოაჩინა, 

ყველა ნანადირევზე ძვირფასი შეიქნა. აფრინდა მის წინ ხოხობი და 

მეფემ თავისი გაწვრთნილი მიმინო მასზე მიუშვა. გაედევნა მიმინო 

ხოხობს და, ის იყო, უნდა დაწეოდა, რომ ორივენი ერთ დაბურულ 

59



ხევში გაუჩინარდნენ და მეფეც თავისი ამალითურთ მათ საძებრად 

ხევში ჩავიდა. ბევრი ეძება მეფემ მიმინო და ხოხობი. ბოლოს, წააწყ– 

და წყაროს და ხედავს, წყალს ორთქლი ასდის, შიგ ხოხობი და მიმი– 

ნო იფუფქებიან. ასე აღმოაჩინა მეფემ თბილისის განთქმული გოგირ– 

დის ცხელი წყლები, რომელთა მახლობლად მან ქალაქის აშენება 

ბრძანა, რათა თავის სატახტოდ გაეხადა. აშენდა ქალაქი. სახელიც 

შესაფერისი ეწოდა – ტფილისი (ანუ თბილი ქალაქი). 

2) ვახტანგ გორგასალი ღვთის რჩეულია. ღმერთმა მას მოასმე– 

ნინა ზარების რეკვა ციური ტაძრიდან, მოუხმო მაღალ მთაზე, რა– 

თა უწმიდური ძალებისგან გაეწმიდა იგი. ვის არ გაუგია ეს ლექსი 

ადრეული ბავშვობიდანვე: 

„ვახტანგ მეფე ღმერთს უყვარდა, დიდმა მთებმა იწყეს დრეკა, 

ციდან ჩამოესმა რეკა, იალბუზის ეშმაკები 

იალბუზზე ფეხი შედგა, ცხრა მთას იქით გადარეკა“. 

3) გორგასალი, როგორც მითოსურ პერსონაჟებს სჩვევიათ, ორ– 

თაბრძოლაში იწვევს ფიზიკური ძალით მასზე აღმატებულ ბუმბე– 

რაზებს და სძლევს მათ; მაგრამ ძლევს არა ძლიერებით, არამედ მო– 

ხერხებით, ქრისტეს ძალით და შეწევნით. მარცხდება კი ღალატ–- 

ით. ვახტანგს ვიგრის ტყავის ჯავშანი ჰქონდა, რომელსაც ვერც ის– 

არი, ვერც ხმალი ვერ სჭრიდა. მაგრამ ყოველმხრივ უძლეველს ერთი 

სუსტი ადგილი ჰქონია: იღლია, რომლის საიდუმლო მხოლოდ მის- 

მა ცოლმა – დედოფალმა იცოდა. უჯარმის თავზე მეფეს მტერთაგ-– 

ან მიუვალი ციხე-დარბაზი ჰქონდა და აქედან განაგებდა ქვეყანას. 

მტერი დამარცხებულ-დამორჩილებული ჰყავდა მეფეს და მშვიდად 

და უზრუნველად ცხოვრობდა თავის ხალხითურთ. მაგრამ ერთი და– 

უძინებელი მტერი – ოსთა ბატონი ელოდებოდა მოხერხებულ შემ–- 

თხვევას, რომ სამაგიერო მიეზღო იმ მარცხისათვის, რაც მას გორგა- 

სალმა აწვნია. იდუმალი მიდიოდა ციხესთან, უთვალთვალებდა, რომ 

როგორმე დაემარტოხელებია და მოეკლა. ბევრჯერ დაუნახავს ჩა- 

საფრებულს მეფე, როცა მას ცხენი ჩაყავდა მდინარეზე დასარწყუ- 

ლებლად, მაგრამ ვერაფერს გამხდარა: ამოიღებდა თუ არა მიზანში, 
მეფეს მის ცხენიანა საფარველი დაედებოდა და გაწბილებული მტე– 

რი უკან ბრუნდებოდა. ბოლოს, ასე გადაწყვიტა: შეკვროდა დედოფ– 

60



ალს, რომელიც მისი ქვეყნიდან იყო და ოდესღაც ერთმანეთი უყვარ– 

დათ. დაწერა წერილი, სადაც ახსენებდა ძველ სიყვარულს, ახალს 

ეფიცებოდა; სწერდა, რომ სურდა მისი მოტაცება, მაგრამ ვერ მოე– 

ხერხებინა; სთხოვდა, ესწავლებინა რაიმე ხერხი, რომ როგორმე მო– 

ეკლა მეფე. შეაბა წერილი ისარს, სტყორცნა და ქალის სარკმელში 

შეაგდო. ქალმა ჯერ არ ინდომა ქმრის ღალატი, მაგრამ ბოლოს ძვე– 

ლმა სიყვარულმა სძლია და პასუხიც შეუთვალა: ამაღამ მეფის ცხენს 

ბევრ მარილს დავუდებ სალოკავად, რომ ძალიან მოსწყურდეს წყა– 

ლი. დილით წყალზე რომ ჩაიყვანს მეფე ცხენს, სადმე ჩაუსაფრდი. 

როცა მეფე ხელს აუქნევს ცხენს, რომ ბევრი წყალი არ დალიოს, იღ– 

ლია გამოუჩნდება და ისარი ჰკარიო. სხვაგან ვერც ისარი და ვერც 

სატევარი ვერ გასჭრისო. დედოფალმა იცოდა მეფის ხასიათი, რომ 

ცხენს სხვას არ ანდობდა, მხოლოდ თავად უნდა ჩაეყვანა მდინარეზე. 

აი, მივარდა მარილნაჭამი ცხენი წყალს, დაეწაფა და წყლიდან პირის 

აღება აღარ უნდა. აუკრა ხელი ავშარას მეფემ, რომ მოაცილოს ცხე– 

ნი წყალს, და გამოუჩნდა იღლია. ამ დროს გაიზუზუნა მოშხამულმა 

ისარმა და მარჯვენა იღლიიდან შიგ გულში გაუარა. და იქვე, მდინა– 

რის პირას, დაეცა გ ულგანგმირული მეფე. მიაღწია წადილს ოსთა 

ბატონმა: შურიც იძია და ქალიც მოიტაცა. 

4) ათი წლის გორგასალი ტყვეობიდან იხსნის მოტაცებულ დას. 
ჯერ კიდევ, როცა გორგასალი დაბადებული არ ყოფილა, ბაყათარ 

ოსს მისი და მოუტაცნია. დედა დიდხანს არ უმხელდა ამ ამბავს. ერ– 

თხელ თანატოლებთან კინკლაობისას ვახტანგს ერთისთვის მუშტი 

დაუკრავს. გალახულმა მიაძახა: თუ ასეთი ყოჩაღი ხარ, მე კი ნუ მი– 

რტყამ მუშტებს, წადი და შენი და დაიხსენი, ბაყათარ ოსს რომ ჰყავს 

მოტაცებულიო. გორგასალი მყისვე დედასთან გაიქცა და სთხოვა, ძუ– 

ძუ მომეცი, რომ უკანასკნელად მოვწოვო და ბავშვობას გამოვეთხო– 

ვოო. დედამაც მისცა ძუძუ. ვახტანგმა კბილი დააჭირა ძუძუს და ასე 

გამოტეხა დედა, ათქმევინა დის მოტაცების ამბავი. უთხრა: აქამდე 

გიმალავდი, რადგან ბავშვი იყავი, ახლა, გატყობ, დავაჟკაცებულხ– 

არ და, შენ იცი, როგორ უშველი შენს დასო. და გაემზადა გულმოცე– 

მული ვახტანგი, ჯარი შეყარა, დასაც საიდუმლოდ წერილი გაუგზა- 

ვნა, შენს გასათავისუფლებლად მოვდივარო. დამ მოსწერა: ბაყათარ– 

ის მომრევი არა ხარ. სჯობს, გადაიფიქრო ეგ განზრახვაო. თუ მაინც 

არ დაიშლი, იცოდე, ბაყათარს ვერ მოკლავ, თუ იღლიაში არ დასჭ- 

6!



რიო. მაგრამ როგორ დაჭრი, თავიდან ფეხებამდე აბჯარში ზისო. ახ– 

ლა ვახტანგმა თავად ბაყათარს გაუგზავნა კაცი, ან ჩემი და გაათავი– 

სუფლე, ან ორთაბრძოლაში გამომყევიო. ბაყათარმა ტყვე არ გაათა– 

ვისუფლა, შეყარა ოსები და წამოვიდა ვახტანგზე, მიიღო გამოწვევა. 

და მოადგა ბაყათარი მტკვარს იმ ადგილას, სადაც ახლა მეტეხის ტა– 
ძარია. უნდა გადალახოს მტკვარი, რომ მეორე ნაპირზე, სადაც ვახ– 

ტანგი დგას, შეებან ერთმანეთს. ბაყათარმა ფიცით პირობა ჩამოართ– 

ვა ვახტანგს, სანამ წყალში ვიქნები, მანამდე ისარი არ მესროლო, გა– 

მოვალ მდინარეს და მერე შევერკინოთ ერთმანესო. და შეაგდო ბაყა– 

თარმა ცხენი მტკვარში. მოაპობს ტალღებს გოლიათი, ვახტანგი კი 

თვალს აშორებს, აბა, იღლია როდის გამოუჩნდებაო. და, აჰა, ხედავს, 

ოდნავ აუქნია ხელი ბაყათარმა ცხენს და იღლიაც გამოუჩნდა აბჯ- 

არს შორის. იდროვა ვახტანგმა და ისე მარჯვედ სტყორცნა ისარი, 

რომ შიგ იღლიაში გაუტარა. სასიკვდილოდ დაჭრილი ბაყათარი ცხე– 

ნიდან გადმოვარდა და ტალღებმა წაიღეს. შედრკა უმეთაუროდ და– 

რჩენილი ოსის ლაშქარი და უკუიქცა. ვახტანგმა ოსეთამდე სდია, გზა– 

დაგზა მუსრს ავლებდა, შევიდა ოსეთში დაიპყრო იგი და თავისი უნა– 

ხავი დაც გაათავისუფლა. მაგრამ ვახტანგს ხინჯად ჰქონდა, რომ ლა– 

ლატით მოკლა მტერი და მოსანანიებლად ხუთი ტაძარი ააშენა: აღ– 
მოსავლეთით წილკნისა, სამხრეთით სიონისა, დასავლეთით ერთაწ– 

მიდისა, ჩრდილოეთით სამთავისისა და მათ შუაში ტაძარი, რომელს– 

აც უწოდა მეტეხი ანუ „მე ვტეხე ფიციო“. 

გუგულების ძვეყანა – ხოგაის მინდი. 

გუდანი – არაბულთა, ჭინჭარაულთა და გოგოჭურთა წინაპარი ყვა– 

რლიდან აფშოში მოსულა, აფშოდან კი გუდანში გადმოსახლებულა. 

ერთხელ აფშოდან სანადიროდ წამოსულა ერთ-ერთი იმათგანი 

და გარეული ვაცი მოუკლავს იმ ადგილებში, სადაც ახლა გუდანია. 
წაუღია ხორცი სახლში. მოსწონებია მამას და უკითხავს: სად მო– 

კალი ეს ვაცი, იმ ადგილს იპოვნიო? შვილს უთქვამს: კიო, ვიპოვ– 

ნიო. გაატყავეს ვაცი, გამოიყვანეს გუდა, იმ გუდაში მამამ ერთი პე– 

შვი ხორბლის მარცვალი ჩაუყარა და უთხრა: წადი ახლა და იმ ად– 

გილში დათესე ეს მარცვალიო. წავიდა შვილი, მოთხარა ის ადგი– 

ლი და დათესა მარცვალი. მოსავლის დრო რომ მოვიდა, უთხრა მა– 

62



მამ: წადი და ნახე ის ადგილი, სადაც ხორბალი დათესე, რა მოვი– 

დაო. წავიდა ვაჟი და ნახა ერთი გუდა ხორბალი მოსულიყო. აიკიდა 
სავსე გუდა და მიუტანა მამას. მამამ ეს უთხრა: 

„ერთმა ვაცისა ქისამა 

გუდა შაქნა და გუდანიო“. 

გუდანია და გუდანიო. შვილო, წადი და იქ იცხოვრეო. წავიდა ვაჟი 
და დასახლდა გუდანს. სამი შვილი ეყოლა ამ კაცს: არაბა, გოგოჭა და 
ჭინჭარა. ძმები ერთხელ ცის განხმას დასწრებიან. ცა ერთწამს გაიხევ 
და გამოჩნდება ნათრიელი (სითეთრე). თუ კაცმა მოასწრო ნატვრა,აუც- 

ილებლად აუსრულდება. 

გოგოჭას უნატრია: გოგოჭურთა ვალი ნურავის შერჩებაო! 
არაბას: ბევრი კაციო! 

ჭინჭარას: ჩემი სკამი და ჩემი კითხულიო. 

და, მართლაც, ასრულებიათ თითოეულს თავისი ნატვრა: გოგო– 
ჭურთა ვალი არავის შერჩენია, არაბულები გამრავლებულან, ჭინ– 
ჭარაულებში კი ბევრი მებრჭე (სკამზე მჯდომი) და მრჩეველი (კი– 
თხული, ვისაც ეკითხებიან) გამოსულა. 

გუღანის ხატი ლილღოში –- ერთხელ გამოეცხადა გახუა 
მეგრელაურს გუდანის ჯვარი და ამცნო: ღილღოში (ინგუშეთში) 
უნდა წავიდეთ ბეგარის ასაკრეფად და ჩემი მკადრე და ორი დასტური 
უნდა გამომყვეთო. გახუამ და ორმა დასტურმა მოიყვანეს თითო საკ– 
ლავი და დაკლეს. მეორე დილას მივიდნენ გუდანის ჯვარის კარზე. გა– 

ხუამსამკადრეო გადაიფინა ხელზე და მოუვიდა გუდანის ჯვარი მტრე– 

დის აღით. გაფრინდა მტრედი და უკან გაყვნენ მას დასტურები და გა– 

ხუა. მტრედი ხან ჯვარის სახედ გადაიქცეოდა, წინ მიუძღვებოდა, ღა– 

მით გზას უნათებდა. ასე იარეს დღით მტრედის კვალზე, ღამით ჯვრის 

ნათელზე და, ბოლოს, მივიდნენ ღილღოს სოფელ თარგამეში. სოფელ– 

ში ხალხი შეიყარა, წაართვეს გახუას ჯვარი და კიდობანში ჩაამწყვ– 

დიეს. გახუას უთქვამს, გაუშვით, თორემ ცუდად წაგივათ საქმეო. ღი– 

ლღველებმა სიცილი დააყარეს: შენი ჯვარი, გახუა, შვრიას ჭამს კი– 

დობანშიო. ბოლოს, გახუას ხახმატის ჯვარისთვის უთხოვნია, გუდან– 

ის ჯვარი დამიპატიმრეს და მიშველეო, დაიხსენი შენი მოძმეო. 

როცა ღილღველნი შეყრილან, თავის მკითხავიც თან მოუყვანი– 

63



ათ. ამ დროს ღილღველების თვალწინ გახუას ვერცხლის ყელსაბა– 

მი ახსნია და ისევ ასხმულა, და ისევ ყელზე შებმია. ასე უქნია სამ– 

ჯერ ჯვარს და სწორედ ამ დროს მოსვლია ღილღველების ქადაგს 
თავისი იარდა (ღილღველთ სალოცავი, ქართველთა ჯვარის ანალო– 

გიური). იარდამ ქადაგს, თავის მეენეს უთხრა: გუდანის ჯვარი მეს– 

ტუმრა, თქვენ კი მასხრად იგდებთ? დამუქრებია ღილღველებს თა– 

ვიანთი სალოცავი: თქვენ ჩემს სტუმრებს პატივს არ სცემთ და გაგა– 

ნადგურებთო. როცა ღილღველთა ქადაგი ამას აცხადებდა, ღილღ– 

ველნი – ყველანი ერთიანად მუხლმოყრილნი იყვნენ და თავები და- 

ხრილი ჰქონდათ. ქადაგმა რომ დაამთავრა სიტყვა, გაიქცნენ, მოიყ- 

ვანეს საკლავი და, სადაც გუდანის ჯვარი ჰყავდათ დამწყვდეული, 

იქ დაკლეს. მერე ახადეს კიდობანს თავი, ამოფრინდა მტრედი და 

კიდობნის თავზე დაჯდა. ისეთი შუქი გამოუტევა, რომ თვალი ვე– 

რავინ გაუსწორა. ახლა, როცა ამ სახით იხილეს ღილღველებმა გუ– 

დანის ჯვარი, შეშინებულებმა ხვეწნა დაუწყეს: დალოცვილო გუ– 

დანის ჯვარო, გვაპატიე და კომლზე თითო საკლავს დაგიკლავთო. 

მოიყვანა მთელმა ღილღომ კომლზე თითო საკლავი და შესწირეს 

გუდანის ჯვარს. გამართეს დიდი ლხინი ღილღველებმა: მოხარშეს 

ხორცი და ჭამა ყველამ – დიდმა და პატარამ, ქალმა და კაცმა. ტყა– 

ვები კი გუდანის ჯვარიონს მისცეს. ამ დღიდან დამეგობრებულან 

გუდანის ჯვარი და ღილღველთა იარდა. 

ამის შემდეგ გუდანის ჯვარი რომ ესტუმრებოდა ღილღველთა 

იარდას, დიდი ამბით ხვდებოდნენ ღილღველნი და საკლავებს ახვე– 

დრებდნენ. ერთხელ ერთ ღილღველს მთლიანად თეთრი, უნიშნო ხბო 

მოუყვანია დასაკლავად. ხუცესს რომ ხუცობა დაუწყია, გუდანის 

ჯვარი მტრედის სახით დაფრენილა ხბოს თავზე. ხუცობა რომ დამ– 

თავრდა და ხბო უნდა დაეკლათ, მტრედიც გაუჩინარდა. ღილღვე– 

ლებს შეშურდათ, კინაღამ ჩახოცეს ერთმანეთი: შენი საკლავი რად 

მიიღო კარგად გუდანის ჯვარმა, ჩვენი კი არაო? 

გუდანის 23არი – ანუ გუდანის წმ. გიორგი, ყველაზე ძლიერი ჯვა– 

რი ხევსურეთის ჯვართა(ლვთის შვილთა) შორის, რომლის საყმო შედ– 

გება სამი საგვარეულოსგან (არაბული, ჭინჭარაული და გოგოჭური). 

მათი ერთიანობა სამაგანძუროდ იწოდება. გუდანის ჯვარის მეტსახე– 

ლებია: გუდანის საღვთო, ბერი ბაადური, ბეგენგორს მებურთვალი. 

64



დ 
დავითის ჯორი – როდესაც დავით აღმაშენებელმა გელათის 

აგება გადაწყვიტა, ჯერ კალატოზებისა და მუშებისათვის სადგომი 

ბინები მოაწყო; ელისქედზე პატარა ეკლესიაც ააშენა მათთვის, სულ 

პირველად კი სასმელი წყლის ძებნასა და გამოყვანას შეუდგა. წყა– 

როს სათავეც მალე აღმოუჩინეს – გალავანს გადაღმა, სოხასტრის 

ძირში. დაიწყეს მისი ამოთხრა და მიწის ქვეშ ქვიტკირის კედლები– 

სა და თაღების ამოყვანა, რომ დაგროვილი წყალი მილებით მონას– 
ტრის ეზოში გაეყვანათ. მეფე თურმე ძალიან გახარებული იყო, რომ 

კარგი წყალი აღმოჩნდა და ისიც ახლოს. მაგრამ ერთი ფათერაკი 

დაჰყვა ამ საქმეს: რამდენსაც ამოაშენებდნენ მაღაროს კედელს, ღა– 

მით ვიღაც ანგრევდა და წყალიც წაბილწული გამოდიოდა. მეფე ამ 

ამბავმა ძალიან შეაწუხა, იფიქრა და ღვთის ჩაგონებით მიხვდა, რომ 

დავითის წყარო, 
გელათი.  



ეს ეშმაკის მანქანება იყო. დაუდარაჯდა მეფე მავნეს და ნახა, რომ 
პირველ მამლის ყივილზე რაღაც შელაჯუნდა მაღაროში, მიანგრ– 

მოანგრია იმ დღის ნაშენი, წაბილწა წყალი და ის იყო, უნდა წასუ– 

ლიყო, რომ დავითმა სტაცა კუდში ხელი და დაითრია: ახლა ვერს– 

ად წამიხვალ, შე წყეულოო! მეფეს ხელში ჯვარი ეჭირა. ამის და– 

ნახვაზე წყეული შეშინდა, სულ აკანკალდა. შეეხვეწა მეფეს, ოღ– 
ონდ მაპატიე, ჯვარის ხელში ნუ ჩამაგდებ და გემსახურებიო. მარ– 

თლაც, ეშმაკი ჯორად გადაიქცა და ძალიან საქებარი ჯორიც იყო. 

მეფე შეჯდებოდა და ერთ დღეს თავის სამეფოს მთლიანად შემოივ– 

ლიდა: დილას რომ აფხაზეთში იყო, შუადღისას მცხეთაში გაჩნდე– 

ბოდა, საღამოს ისევ გელათს მოვიდოდა. ჯორის ნაკვალევი ახლაც 

აჩნია ელისქედზე, ქვის ჯვართან. 

ერთხელ მეფე შორი მგზავრობიდან დაბრუნდა, ჯორი მოსამსა– 

ხურეს გადასცა: დაასვენე და წყალი დაალევინე, ოღონდ ლაგამი არ 

აჰყაროო. (მეფეს ჯორი სულ ლაგამამოდებული ჰყავდა). მოსამსა– 

ხურემ ჯორი წყალზე რომ მიიყვანა, ჯორმა უთხრა: შე უსამართ- 

ლო, ასე ალაგმულმა წყალი როგორ დავლიო, ლაგამი ამხადეო. ბიჭს 

ბრძანება დაავიწყდა, შეეცოდა ჯორი და ლაგამი ახადა. ჯორი იმ– 

წამსვე ისევ ეშმაკად გადაიქცა და წყაროში ჩაძვრა. წყალი ისევ წა–- 

იბილწა. დავითს ძალიან ეწყინა ეს ამბავი, მაგრამ წამალიც მალე 
მოუძებნა: წყაროს თავზე ჯვარი დაასვენა, ეშმაკი შიგნით ჩაიკეტა 

და ძალა დაკარგა, წყალიც განიწმინდა. მერე იმ წყაროს თაგზე პა– 

ტარა საყდარი ააშენეს და ის ჯვარიც იქ დაასვენეს. 

დავლათი – ზებუნებრივი ძალა, იღბალი, რომლითაც დაჯილ– 

დოებული არიან განსაკუთრებული ადამიანები; ისინი – დავლათია– 

ნები – წარმატებას აღწევენ ადამიანური საქმიანობისა და სულიერი 
მოღვაწეობის ნებისმიერ სფეროში. დავლათი ამარჯვებინებს მეომ– 

არს, დავლათი ამდიდრებს კაცს (მწყემსს, მიწათმოქმედს და სხვა), 

დავლათი აჭრევინებს მის წარმოთქმულ სიტყვას (გავიხსენოთ: „ალ– 

უდა ქეთელაური კაცია დავლათიანი, საფიხვნოს თავზე დაჯდების, 

სიტყვა მოუდის გზიანი“). დავლათის მქონე ადამიანებზე იჯტყვიან, 

რომ მათ ბედი სწყალობთ, იღბლიანები არიან, ყველაფერში ხელი 

ემართებათ... დავლათიანი შეიძლება იყოს რიგითი უბრალო ადამია– 

ნი (მოყმე) და დიდებულიც, მეფეც. ერთ მეომარზე ნათქვამია: ,,ჭაბუ– 

66



კათ ჩაჩაურასა დავლათ დააჯდა მხარზედა“, რამაც მას გაამარჯვე– 

ბინა უთანასწორო ბრძოლაში. ან: „არდოტს უთურგის გიორგი, გიქ– 

რის დავლათის ქარიო“, ხევსურთა წარმოდგენით დავლათიანი იყო 

მეფე ერეკლე: „ერეკლე ბატონიშვილი ღვთისგან ა(რ)ს დავლათია– 

ნი“. დავლათმა შეიძლება ნებისმიერ ადამიანს გამოუქროლოს ან თი– 

თქოს უხილავი მტრედივით თუ არწივივით დააჯდეს მხარზე. დავ– 

ლათის გამოცდა მხოლოდ საქმეში თუ შეიძლება. თუ კაცი მშვიდო– 

ბიანი მშრომელია, დავლათი შრომაში გამოჩნდება; თუ მებრძოლია, 

ბრძოლაში, რომელსაც ის არ უნდა გაურბოდეს. ბრძოლას ხევსურუ– 

ლად „ცდა“ ეწოდება, სადაც გამოიცდება კაცი და მისი დავლათი. იგი 

თაგგანწირვაში ვლინდება, როცა გამოუვალი მდგომარეობიდან, სი– 

კვდილის აშკარა საფრთხიდან თავს დააღწევს ადამიანი. „ჭკვიანებს“, 

რომლებიც მუდმივ ყოყმანში არიან, გაურბის დავლათი. ადამიანმა 

ისიც იცის, რომ დავლათი მუდამ არ ახლავს მას, დავლათმა შეიძლე– 

ბა მიატოვოს ადამიანი, მაშინ ის სრულიად დაუცველი ხდება და იღ– 

უპება. ტრაგიკულია დავლათდაკარგულის ბედი. დავლათმა იცის აგ– 

რეთვე ადამიანში ზედმეტი სიამაყის დაბადება, გაბუდაყება, რასაც 

აგრეთვე ტრაგიკული შედეგი მოაქვს: დავლათი დასტოვებს მას და 

მისი ცხოვრება კატასტროფით მთავრდება. 

ღალი – ნადირობის ქალღმერთი სვანურ მითოლოგიაში, ნიმფა. 

დალი მაღალ მიუვალ კლდეებში ცხოვრობს; იგი აჯილდოებს მო– 

ნადირეებს ნადირობის იღბლით, სამაგიეროდ მისგან სიყვარულს და 

მის საიდუმლოდ შენახვას მოითხოვს. მაგრამ მონადირე, ჩვეულებ– 

რივ, ვერ ასრულებს აკრძალვას, გასცემს საიდუმლოს ან სხვა ქალს 

აჩუქებს დალის ნაჩუქარ ნივთს (მძივს თუ სხვა რამეს), რის გამოც 

დალი მას სასტიკად უსწორდება: ჯიხვად გადაქცეული გამოეცხა– 

დება და შეიტყუებს ისეთ კლდეებზე, საიდანაც მონადირე ვეღარ 

ბრუნდება, უფსკრულში იჩეხება. სვანური თქმულების თანახმად, 

ამირანი დალისა და უცნობი მონადირის შვილია. 

დალის შვილი – სვან მონადირეს დედამ საგზალი გამოუცხო და 

მთებში სანადიროდ გაისტუმრა. დილაადრიანად დაადგა მონადირე 

გზას, მზის ამოსვლამდე ერთ მაღალ კლდიან მთის ძირს მიაღწია. ხე– 

დავს მგელი ქედ–ქედ მიძუნძულებს და პირში ბავშვი უჭირავს. ერთ 

67



ქედზე რომ ვერ მიეწია მონადირე მგელს, მეორე ქედზე მიეწია, სა– 

თოფეზე რომ მიუახლოვდა იგრიალა თოფმა და გაგორებულ მგელს 

პირი ღია დარჩა. აიყვანა ბავშვი მონადირემ, კალთაში გაახვია და 

გასწია. ზემოდან, კლდეებიდან ქალის კივილი მოესმა. ვინ კივის ასე– 

თი საზარელი ხმითო, გაიფიქრა მონადირემ და ზევით აიხედა. ხედ– 

ავს, თეთრი კლდეა, კლდეში გამოქვაბული, გამოქვაბულში ქალი ზის 

და კივის. „ვინ ხარ და რა დაგმართნია, ვისზე მოთქვამო?“ – ასძახა 

მონადირემ. „მე დალი ვარ. წუხელ მგელმა ჩვილი მომპარაო. ხომ 

არსად შეგხვედრიაო““, იყო პასუხი. „ის მგელი მე მოვკალიო“, მიუგო 

მონადირემ. მაშინ გახარებულმა დალმა თავისი ოქროს ნაწნავი გად– 

მოუშვა კლდიდან, მონადირემ ბავშვი ნაწნავს შეაბა და დედამ ზემოთ 

აიყვანა თავისი შვილი. მერე არყის წნელი ჩამოუშვა დალმა და ახლა 

მონადირე აიყვანა გამოქვაბულში, და ჯიხვის ტყავი გადააფარა. ამ 

დროს ნადირთ პატრონი აფსათი მობრძანდა, მიიხედ-მოიხედა და „დე- 

დავ, ადამიანის სული მდისო“. დალმა უამბო აფსათს: ,წუხელ მგელ- 

მა ჩვილი მომპარა, ამ მონადირეს მგელი მოუკლავს და შვილი დამი– 

ბრუნაო. „რა იქნა ის მონადირეო?“ – იკითხა აფსათმა. დალმა ჯიხვის 

ტყავი გადასწია და მონადირე გამოაჩინა, მიიყვანა აფსათთან. უთხრ- 

ეს მონადირეს: რა გირჩევნია, რას ისურვებ, რომ მოგანიჭოთო? დალ– 

მა უთხრა: გინდა ჩემი დედობა, გინდა ჩემი სიყვარულიო. თუ არა და, 

სექტემბერში სამმტკაველა რქიან რვა ჯიხვს მოგანადირებინებ, ამ– 

დენსავე დეკემბრის თვეშიო, და ყოველ კვირას კიდევ წვრილ არჩვ- 
სო. მონადირემ ჯიხვები და არჩვები აირჩია და ამის შემდეგ ბედნიე– 

რად ნადირობდა. 

დანადები – რაიმე ცოდვისა თუ დანაშაულისთვის, რომელიც წა– 

რსულში ვინმემ ჩაიდინა, მთელ მის გვარს დაედება დანადები საკ- 

ლავის ან სხვა რაიმე სამსახურის სახით, რაც გადადის თაობიდან 

თაობაში და არ უქმდება, ვიდრე გვარი არსებობს და არ გადაშენე– 

ბულა. სხვანაირად დანადებს ძენგლი (ძეგლი) ეწოდება. 

დასტური - ჯვარის მსახური, ხელოსანი, რომელსაც ძირითა– 

დად სადღესასწაულო ლუდის დუღება ევალება. ზოგ საყმოში დას– 

ტურებს – ზოგან ორ–ორს, ზოგან ოთხ-–ოთხს ან მეტს – ჯვარი ირ– 

ჩევს ქადაგის შთაგონებით; ზოგან კი კენჭისყრით ირჩევენ ერთი 

68



ან ორი წლით. დასტურები ხუცესთა და ხევისბერთა ხელქვეითნი 
არიან. 

დედაგოძი – დარბაზული სახლის მთავარი ცენტრალური ბოძი, 

რომელზეც დაყრდნობილია სახლის სახურავი, მას უჭირავს თავის 

ბეჭზე სახლის ჭერი, როგორც ატლასს ცის თაღი. ამიტომაც იგი 

განასახიერებს ცისა და მიწის კავშირს, სამყაროს ღერძს. დედაბოძ– 

ის ამგვარი სიმბოლურობა გაძლიერებულია იმ ორნამენტებით, რო– 

მლებითაც მორთულია იგი. ესენია: პირველ რიგში, ბორჯღალი, 

რომელიც მის შუაგულზეა გამოსახული; მზე და მთვარე, ვარსკვ– 
ლავები, ჯვრები, წრეები, რომლებიც ძველისძველ მითოლოგიურ 

წარმოდგენებს გამოხატავენ. 

  

დედაბოში. 

დევ-კერპნი – მითოლოგიურ თქმულებებში ასე იხსენიებიან დე– 

ვები. ორივე სიტყვა დევიც (დევ) და კერპი (კარპ) წარმოშობით ირ– 

ანულია: პირველი ნიშნავს ,დემონს“, „ბოროტ სულს”, მეორე – „სხე– 

ულს“, „ფორმას“, ხოლო ძველქართულ ტექსტებში – წარმართთა 

ცრუ ღმერთს (აქედან კერპთაყვანისმცემლობა). ძველად სპარსეთ– 

ში დევ-კერპთა თაყვანისცემა იყო გავრცელებული, V ს–ში დარი– 

ოს მეფემ რელიგიური რეფორმა გაატარა ქვეყანაში და სასტიკად 

69



აკრძალა მათი კულტი, ისინი ბოროტ ძალებად გამოაცხადა და ასე 

დამკვიდრდა შემდგომ საუკუნეებში, ასეთებად შემოვიდნენ ისინი 

ქართულ მითოლოგიაშიც. 

დიდი სუთშაპათი - ვნების კვირის ხუთშაბათი ხალხურ წარ– 

მოდგენებში იმით არის შესანიშნავი, რომ სწორედ ამ დღეს მრთელ– 

დება გაწყვეტამდე მისული ჯაჭვი, რომლითაც ამირანია დაბმული. 

დროშა – ყველა ღვთისშვილს ანუ ჯვარს, რომელიც პატრონ- 

ობს რომელიმე საყმოს, თავისი დროშა აქვს. დროშის ნაწილებია: 

დროშის ტარი („ალმისტანი”'), ჯვარსახიანი ბუნიკი, ზანზალაკები 

და, რაც მთავარია, სხვადასხვა ფერის საკადრისები, რომლებიც 

დროშის ტარზეა შებმული. დროშას ასევე ამშვენებს ვერცხლის ში– 

ბები, ძეწკვები, ვერცხლისავე მონეტები, ვერცხლის სხვადასხვა სა– 

მკაულები, რომლებიც მთლიანად შეწირულობებია, 

დაშლილი დროშის ნაწილები საგანგებო ზარდახშაში ინახება; 

დღეობის წინ დროშას შეკაზმავენ, შეაბამენ მასზე სამკაულებს... 

დროშის აბმა საიდუმლო და საპასუხისმგებლო რიტუალია, იგი მდუ– 

მარებაში სრულდება. როცა დღეობაში დროშას ხალხის წინაშე გა– 

მოაბრძანებენ, როგორც საქორწინოდ გამზადებულ სასძლოს, მო– 

დღესასწაულენი ქედმოხრით და ჩოქით ეგებებიან მას, როგორც ჯვა- 

რის ნიშანს, რომელიც მის სიწმიდეს განასახიერებს. მთელი დღესა– 

სწაულის განმავლობაში დროშა სადროშო კოშკზეა მიყუდებელი 

და მას, მედროშისა თუ მკადრეს გარდა, ვერავინ მიეკარება. დღე– 

სასწაულის დასრულებისთანავე დროშას მედროშე წააბრძანებს, კვ– 

ლავ დაშლიან და მომავალ დღეობამდე ზარდახშაში შეინახავენ. 

როცა ჯვარის მსახურნი და ყმანი სოფელში ჩაივლიან, თან მო- 

აქვთ დროშა, რომელიც თავისი ზანზალაკებით ხმას გამოსცემს და 

ეს ხმა ყველას ესმის, როგორც თავად ღვთისშვილის ხმა. მისი ისე–- 

თივე რიდი აქვთ, როგორც პატრონი ღვთისშვილისა. და, როცა მე– 

დროშე თუ ხევისბერი მოჩხუბართა გასაშველებლად მათ შორის 

დროშას ჩადგამს, ვეღარავინ ბედავს ჩხუბს, თითქოს თავად ღვთის– 

შვილი ჩამდგარიყოს მათ შუა... დროშა თავისი სიწმიდის მწვერვ– 

ალს მაშინ აღწევს, როცა ის ხევისბერს უპყრია ხელთ. ამ დროს არ– 

ათუ დროშას, მის დამჭერსაც კი ვერ შეეხება კაცი. აი რას წერს ალ. 

70



ყაზბეგი „ხევისბერ გოჩაში“: „ხალხმა გაკვირვებით შეხედა ხევის– 

ბერის ხელის შემხებს, ნამეტნავად იმ დროს, როდესაც მას ხევის 

სიწმინდე, დროშის თავი, ხელში ეჭირა...“ 

დროშა აუცილებელია როგორც დღესასწაულზე, ისე ბრძოლა– 

ში, რაზეც გვეუბნება ერთი ლექსი: 

„დავნატრი დაბადებასა ხოშარას ხახაისასა, 

აისხამს იარაღებსა, ანგელოზსა ღგავ ცისასა, 

მხარზედ გაიდებს დროშასა ლაღის ლაშარის ჯვრისასა, 

გამაუზღვება ფშავლებსა, სახელს ახსენებს ღვთისასა“, 

მედროშე ცენტრალური ფიგურაა ლაშქარში და მისი დაცემა და– 

მარცხების ტოლფასია: 

ღმერთმა იცოდეს, მეწყინა სიკვდილი ერეკლისაო, 

დარჩომა ნაროვანზედა მედროშე ბღარაისაო, 

ლეკებისაგან წაღება ბღარაის ბორაყისაო... 

დროშის მნიშვნელობაზე საყმოს ცხოვრებაში წაიკითხეთ ვაჟა– 

ფშაველას მოთხრობა ,დროშა“. 

  ჯვარის მსახურნი მიაბრძანებენ ჯვარის დროშებს, ხეესურეთი. 

7!



) 
ელია – ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველი, რომელთანაც და– 

კავშირებულია დარ-ავდრის განწესრიგება ქვეყანაზე. მის სახელ– 

ზე ეკლესიები აგებულია მაღალ ბორცვებზე და მთებზე. ელიას მო– 

სამადლიერებლად სწირავენ თხას, რომელსაც დაკვლის შემდეგ ხე– 

ლუკუღმა გადმოაგდებენ მთიდან. როცა ცა გვრგვინავს, ამბობენ 

ელია დაგრიალებს ცაზე თავისი ეტლითო. 

ერწოს ნატბეური – ერწოში უხსოვარ დროს ტბა მდგარა. ხალ– 

ხი მაღლა ცხოვრობდა თურმე, ტყეში ნასოფლარებია. ტბაში ერთი 

გველეშაპი ყოფილა დაბუდებული. სოფელში ხატს კურატები ჰყო- 

ლია. ერთი, შვიდი წლის კურატი კოპალას სახელზე ყოფილა გა- 

შვებული. ხედავს მწყემსი, რომ დღისით დაიკარგება ეს კურატი და 

საღამოს ქანცგაწყვეტილი და მშიერი მოვა. გულისხმაში ჩავარდა 

მწყემსი, უნდა გავყვეო. მეორე დღეს ჩუმად გაჰყვა თან. ხევსურთ– 

სოფლის თავში რომ ჩავიდა, კურატმა შეჰღმუვლა სამჯერ და ტბი- 

დან გველეშაპი გამოვიდა. ეცნენ ერთმანეთს და დაიწყეს ბრძოლა, 

დაიღალნენ. ვერც ერთმა ვერ სძლია. საღამოთი, კურატი რომ დაბ- 

რუნდა, მწყემსმა რქებზე სალტეებით შუბები გაუკეთა. დილით კა- 

რგად გააძღო და გაუშვა. კვლავ ეძგერნენ ერთმანეთს და ამოჰკრა 

რქები კურატმა, დაჩხვლიტა ეს გველეშაპი და ივრის მხარეს გააქ– 

ცია. გაქცეულმა გველეშაპმა თავისი ტანით ღარი გაიტანა, ტბის 

წყალი გაყვა ღარს, ტბა დაიწრიტა და გადაიქცა ის ადგილი ნატბე- 

ურად. ასე გაკეთდა მდინარე აძეძის კალაპოტი. 

სხვა თქმულებით, გველეშაპი ყოველდღე მიდიოდა თურმე ზღვა- 
ზე, ჩაიგუბებდა წყალს, მოჰქონდა და აქ, ერწოში, გადმოღვრიდა. 

ტბა თანდათან იზრდებოდა და მთებზე მოსახლე ხალხს წალეკვით 

ემუქრებოდა. გველეშაპთან შებმას, აბა, ვინ გაბედავდა. ჰოდა, ერთ 

72



  

ერწოს სიონი. რელიეფი (VIII ს.). 

კაცს საოცარი მოზვერი ჰყოლია, რქები დანასავით ჰქონია გალესი– 

ლი. ერთ მშვენიერ დღეს გაპარვია კაცს ეს მოზვერი, შეჭიდებია 

გველეშაპს და სულ დაუფატრავს, ისე რომ გველეშაპისგან კუდიღა 

დარჩენილა. ეს კუდია ჩვენი იორი, დღემდე რომ ჩაგვიდის და არ 

გვიწყდება. 

ეშმა – იგივე ეშმაკი, დაცემული ანგელოზი, რომელიც კეთილი 

არსებიდან ბოროტ არსებად გადაიქცა. ადამიანს ძალუძს ეშმას მო– 

თრგუნვა, დამორჩილება და თავის სასარგებლოდ გამოყენება. (იხ. 

დავითის ჯორი). 

73



0 
ვერცხლის რაა (მეგრ. ტობა ვარჩხილი) – ამ ვერცხლის ტბის 

ისეთი მოკრძალება ჰქონიათ, რომ ყველა ერიდებოდა მის მახლობ- 

ლად გაჩერებას. ერთხელ ერთი მდიდარი მწყემსი ცხვარს მიერეკე– 

ბოდა და, როგორც კი ვერცხლის ტბას მიუახლოვდა, მოულოდნე- 

ლად ნისლმა დაფარა იქაურობა. მწყემსმა და მისმა ფარამ ნაბიჯიც 

ვერ წადგა წინ. მწყემსს არ უნდოდა ტბის სიახლოვეს გაჩერებუ- 

ლიყო, მაგრამ იძულებული გახდა საქონელი აქ დაებინავებინა. ბედს 

აქ მოვუყვანივარ და, თუ დასაღუპავი ვარ, დავიღუპო, თუ გადასარ– 

ჩენი, გადავრჩებიო. გამოარჩია ერთი საუკეთესო ვერძი, ღმერთს შე- 

სწირა მსხვერპლად, ილოცა და შესთხოვა: მაპატიე ამაღამ აქ დარ- 

ჩენა და, რასაც დამიწესებ, იმას აღვასრულებო. და დარჩა ღამის გა- 

სათევად. შუაღამისას ვერცხლის ტბიდან ამოვიდა ოქროსბეწვიანი 

ვერძი და ფარაში ყველა ცხვარი დაამაკა. გათენდა თუ არა, მწყემ– 

სმა გარეკა თავისი ფარა და მშვიდობით გავიდა საძოვრებზე. დოლ- 

ის დრო რომ მოვიდა, ყველა დამაკებულმა ცხვარმა ოქროსბეწვია- 

ნი ბატკანი მოიგო. ყველას გაუკვირდა ეს ამბავი. ჰკითხეს მიზეზი, 

მაგრამ მწყემსს არ უნდოდა საიდუმლოს გაცემა. ბოლოს გამოტეხ- 

ეს მწყემსი, ალბათ ვერცხლის ტბის მიზეზი იქნებაო, ერთი ღამე იქ 

გავათიეო. შეშურდა ერთ მწყემსს, ადგა და განზრახ გაემართა ვე- 

რცხლის ტბისკენ, რომ იქ ღამე გაეთია და ბედს სწეოდა. მუხლი კი 

მოიდრიკა, ილოცა, აღუთქვა, თუ ოქროსბეწვიან ბატკნებს მიბოძ- 

ებ, ცხვარს შეგწირავო. წინასწარ ვერძის შეწირვა კი დაენანა. არც 

ლოცვა-ვედრება იყო გულითადი და არც აღთქმა. შუაღამე რომ შე- 
იქნა, ამოვიდა ოქროსბეწვიანი ვერძი, გაუძღვა ფარას და წყალში 

შეიყვანა. ერთი ცხვარიც არ დარჩენილა ხმელეთზე, ყველა ტბამ 

შთანთქა, 

74



ხ 
ხეგარდის ფწმ. გიორგი – ერთი ლაკათხეგელი კაცი, გვარად 

ქარჩაიძე, ხეს ჭრიდა ტყეში სახლის ასაშენებლად. მოდიოდა მტრე– 

დი, ნისკარტით ნაფოტები სადღაც მიჰქონდა. დაფიქრდა კაცი, სად 

მიაქვს ეს ნაფოტი მტრედსო. ადგა და გაჰყვა ამ მტრედს. მტრედი 
ერთ უღრან ტყეში შევიდა და ხედავს კაცი, მტრედს ნაფოტები ერ– 

თმანეთზე დაუწყვია და ბუდეს აშენებს ეკლესიასავით. 

წავიდა ქარჩაიძე და გააგებინა სოფელს ეს ამბავი. წამოვიდნენ 

იმ სოფლის მკვიდრნი, ნახეს მტრედის ნამოქმედარი და მიხვდნენ, 

ალბათ ღმერთი აქ ეკლესიის აშენებას გვთხოვსო. ქარჩაიძე ხელო– 

სანი ყოფილა და ისევ მას ააშენებინეს ეკლესია. 

როცა დასრულდა ეკლესიის შენება, ჰკითხეს სოფლის მკვიდრებმა, 

გასამრჯელოდ რა მოგცეთო – საქონელი გინდა, საქონელს მოგცემ– 

თო; ცხვარი გინდა, ცხვარს მოგცემთო; ფული გინდა, ფულს მოგცემ– 

თო; მიწა გინდა, მიწას მოგცემთო. რასაც მოგვთხოვ, მოგცემთო. 

წავიდა ქარჩაიძე, რომ ძმებისთვის ეკითხა აზრი. ცხრა ძმანი ყო– 

ფილან ქარჩაიძეები, დაცოლშვილებულნი. ძმებო, ამას და ამას მაძ– 

ლევენ ეკლესიის აშენებაში, რა გამოვართვაო. ზოგს ძროხა უთქვ– 

ამს, ზოგს – ცხვარი, ზოგს – ფული, ზოგს – მიწა. ერთი პატარძალი 

ჰყოლიათ, უმცროსი ძმის ცოლი, სამი დღის მოყვანილი. თქვეს, მო– 

დით, პატარძალსაც შევეკითხოთო, რას გვირჩევსო. შეეკითხნენ. პა– 

ტარძალმა ურჩია: არაფერი არ გინდათ. ყველაფერი უხვად გაქვ– 

თო. ფულიც გაივლის და სიმდიდრეც, ღვთის წყალობა კი დარჩე– 

ბაო. როცა დღესასწაული მოვა, პირველად თქვენ დაგამწყალობოთ 

დეკანოზმა: „წყალობა ეკლესიის ამშენებელს! წყალობა ქარჩაიძე– 

ებს! გამრავლდნენ ქარჩაიძეები!“ სხვას ნურაფერს მოითხოვთო. 

და დღემდე ასე ხდება სოფლის დღესასწაულზე. დეკანოზი ყო– 

ველთვის პირველად ამწყალობებს ქარჩაიძეებს, პირველი საკლავი 

მათი იკვლის, პირველი კურთხევა მათია. 

75



ზღურბლი – სახლის აუცილებელი ნაწილი, რომლის გადალახ– 

ვით შევდივართ სახლში ანუ გარე სივრციდან შიდა სივრცეში, ანუ 

ზღურბლი ამ ორი სივრცის გამყოფია. ზღურბლზე მდგარი კაცი არც 

ერთს მხარეს არ ეკუთვნის – არც გარეს, არც შიდას. ამიტომაც ხა– 

ლხის რწმენით, ზღურბლი მოსარიდებელი ადგილია: მასზე გადა- 

ბიჯება მიპატიჟების გარეშე არ შეიძლება. ზღურბლზე არ ჩერდე- 
ბიან (ან უნდა შეხვიდე შიგნით ან უკან დაბრუნდე), არ შეიძლება 

არც ლაპარაკი, არც ხელის ჩამორთმევა. ალექსანდრე ყაზბეგი წერს 

ერთ თავის რომანში: ,,ნაბდიანები გარეთ დარჩნენ, რადგანაც მთის 

ჩვეულებით, სანამ მასპინძელი არ გამოვიდოდა..., ისინი კარის 

ზღურბლს ვერ გადასცდებოდნენ. ზღურბლის გადალახვა“ ადამია– 

ნის მდგომარეობის შეცვლის, ერთი ყოფიდან მეორე ყოფაში გადას– 

ვლის, ადამიანის ფერისცვალების სიმბოლოა. 

წ) 
თამარი – თამარის დედას სიზმარი ესიზმრა, თითქოს თამარს ღმე- 

რთმა მთელი ხმელეთი ჩააბარა საპატრონებლად. სიზმარი ახდა: სა– 

მი თვის რომ შესრულდა თამარი, აკვნიდან წამომდგარა, ჯერ ხელ- 

პირი გადაუბანია, მერე პირჯვარი გადაუსახავს, ჩიქილა დაუხურ- 

ავს, შეუყრია ჯარი და წასულა ზღვის პირას ზღვასთან საბრძოლვე- 

ლად. თამარმა ზღვას გადაკრა თავისი ერთადერთი იარაღი – ჩიქი- 

ლა, გააპო ზღვა და ხმელეთი გამოაჩინა. შუა ზღვაში სამანები ჩაყა– 

რა, რომ საზღვარი დაედო ზღვასა და ხმელეთს შორის, წყლის ერთი 

წვეთიც რომ არ გადმოღვრილიყო ხმელეთზე. მიწა რომ გამოსტაცა 

ზღვას და დაიპყრო, ყველაფერი გაამზადა ადამიანთა საცხოვრებლ- 

ად: უსიერი ტყეები გაკაფა და გზები გაიყვანა, ქალაქი ააშენა და ხა– 

ლხი დაასახლა, და რკინის ჭიშკარი შეაბა ქალაქს. ბოლოს კი, მაღალ 

ქედზე საყდარი ააგო და ზედ ოქროს ჯვარი დაადგა. თავად ერთ მაღ– 
ალ მთაზე ავიდა და იქ გამართა თავისი სატახტო, იქიდან მართავდა 

76



ქვეყნიერებას. თამარს ხმელეთის და ცის ყველა ქმნილება ემორჩი– 

ლებოდა და მის ნებას ასრულებდა: ფრინველებს ქვა და ქვიშა აჰქონ– 

დათ მიუწვდომელ კლდეებზე ციხე–-კოშკებისა და ეკლესიების ასა– 

შენებლად. თამარს მოთრგუნული ჰყავდა ეშმაკი და რაშად ქცეულს 
დააქროლებდა მთელს თავის საბრძანებელში: დილას რომ ქვეყნის ერთ 

კიდეზე აშენებდა, საღამოთი მეორე კიდეზე გაჩნდებოდა. მაგრამ ზღვა 

ბოლომდე არ იყო დამორჩილებული, თავისი სიმდიდრე ჯერ კიდევ 

არ გაეცა მისთვის. მაშინ ადგა თამარი და ხელმეორედ გაემართა ზღვა– 

სთან საომრად და მალე მოდრიკა იგი: ქარებს უბრძანა, ყოველი კუ– 

თხიდან მოეტანათ ჩალა და ბზე, გამხმარი ფიჩხი და თივა, რაც კი 
ხმელეთზე იპოვებოდა, და ზღვაში ჩაეყარათ. მერე თამარმა ნავთი 

დაასხმევინა ზედ და ცეცხლი მოაკიდებინა. აბრიალდა ცეცხლი ზღვის 

ზედაპირზე, შეწუხდა ზღვა და შეუთვალა თამარს, ოღონდ ნუ გადა– 

მბუგავ და, რასაც მთხოვ მოგცემო. დაეთანხმა თამარი და ზღვამ თა– 

ვისი ჯურღმულებიდან გამოუგზავნა ცხოველები, თვალ–მარგალი– 

ტი და დიდძალი დოვლათი. 

ხალხის თქმულებით, თამარი არ მომკვდარა, მხოლოდ მძინარე 

ოქროს კუბოში ასვენია, კუბო საიდუმლო ადგილას არის და ანგე– 

ლოზები იცავენ. მოვა დრო და თამარი გაიღვიძებს. ეს მაშინ მოხ– 

დება, როცა ხალხი მეტისმეტად შეწუხდება და სიცოცხლის სასო 

გადაეწურება. მაშინ აღდგება თამარი, ძლევს მტერს და ქვეყნიერე– 

ბის ხელმწიფებას დაიბრუნებს. მის სამეფოში მარადიული გაზაფხუ– 

ლი იქნება. (თამარის სამოთხე). 

თამარის სამოთხე – თავდაპირველად თამარ დედოფალს ტახ– 

ტი იალბუზის მთაზე ედგა. მის სამეფოში მარადიული ზაფხული 

იყო, ზამთარი არ იცოდა. თოვლი არ მოდიოდა არც მთაზე, არც ბა– 

რში. მთელ წელიწადს განუწყვეტლივ გაისმოდა გუგულის ხმა; ერ– 
თი პირი ხეხილი რომ ყვაოდა, მეორე მწიფდა და ასე ენაცვლებოდ– 

ნენ ერთმანეთს მთელ წელიწადს. ჟამიდან ჟამზე თამარი ჩავიდოდა 

ხოლმე ბარად თავისი სამეფოს მოსახილველად და ისევ უკან ბრუნ– 

დებოდა. მაგრამ უმეტეს ნაწილს მთაზე თავის სასახლეში ატარებ– 

და, საიდანაც მთელი ქვეყნიერება ხელისგულივით ჩანდა. 

თამარის მარადიულ სამეფოში არც სნეულება იყო, არც სიკვდი– 

ლი, რადგან დრო არ გადიოდა. ასე იმიტომ იყო, რომ თამარს დრო– 

77



ხა ხული. XI.   
ჟამისა და ზამთარ–ზაფხულის გამჩენი შუქურვარსკვლავი, სხვანა- 

ირად ცისკრის ვარსკვლავი ჰყავდა დატყვევებული. 
ერთხელაც, როცა თამარმა ბარში ჩასვლა მოისურვა, სასახლის 

მცველად თავისი ერთგული მსახური დატოვა და დაარიგა: შენ გაბა- 

რებ მთელ სასახლეს. აჰა, თორმეტი ოთახის კლიტე. ყველა ოთახის 

გაღება შეგიძლია, გარდა მეთორმეტისა. მეთორმეტე ოთახი არაფრ- 

ით არ გააღოო. თამარს სწორედ ამ მეთორმეტე ოთახში ჰყავდა გა- 

მომწყვდეული ფრთიანი სულღუმი (ზღაპრული უცხო ფრინველი). 

ჩავიდა ბარად თამარი და დარჩა მისი სასახლე მსახურის ანაბარა. 

78



მსახური ცნობისმოყვარეობამ აიტანა, ნეტავ რა არის იმ მეთორმეტე 

ოთახში დამალულიო? რატომ ამიკრძალა დედოფალმა მისი გაღე– 

ბაო. ვერ მოითმინა და სულ პირველად სწორედ ამ აკრძალული ოთ– 

ახის კარი გააღო. გაიღო თუ არა კარი, გამოფრინდა იქიდან სულღუ- 

მი და ცაში გაუჩინარდა. ცა მოიღრუბლა, ქარიშხალი ატყდა, მოვი– 

და ქარბუქი და თოვლმა დაფარა მთელი მთა სასახლითურთ. მსახუ– 

რი მიხვდა, თუ რატომ უკრძალავდა დედოფალი მეთორმეტე ოთახ– 

ის გაღებას, მაგრამ რა ეღონა? გვიანღა იყო სინანული. 

თამარი ამ დროს ეკლესიას აშენებდა ბაღდადში. შენობას ჭერი– 

ღა აკლდა, რომ კალატოზებმა მოახსენეს: დედოფალო, ქვებს ჭირ– 

ხლი მოეკიდა და ვეღარ ვეწევითო. თამარი მიხვდა, რომ მსახურმა 

აკრძალვა დაარღვია, და წამსვე გასწია მთისკენ. როცა იალბუზის 

კალთებთან მივიდა, დაინახა თოვლით გადალესილი მთა, სასახლ– 

ეც არ ჩანდა. თამარმა ვეღარ შეძლო მთაზე ასვლა და დარჩა ბარად. 

და დაიწყო დრო–ჟამმა დინება. ამიერიდან დღემდე ზაფხულს შე– 

მოდგომა მოსდევს, შემოდგომას – ზამთარი, ზამთარს – გაზაფხუ–- 

ლი და ასე ბრუნავს წელიწადი, ერთმანეთს ენაცვლებიან წელიწა– 

დის დროები. 

თას-განძი – საკულტო ჭურჭლის – ძირითადად, სხვადასხვა ფო– 

რმის და ზომის თასების – ერთობლიობა, რომელიც ჯვარის ნებით ან 

კენჭისყრით არჩეულ ადამიანებს – მაგანძურებს აბარიათ, მხოლოდ 

მათ უნდა იცოდნენ მისი ადგილსამყოფელი. მაგანძური ორი უნდა 

იყოს: თუ ერთი გარდაიცვალა, მეორეს ეცოდინება, სად არის დაცუ- 

ლი თას–განძი. ორივე მაგანძურის გარდაცვალების შემთხვევაში გა– 

ნძის ადგილსამყოფელი სამუდამოდ უცნობი რჩება; ჯვარმა ახალი 

განძი უნდა მოიპოვოს. განძის შევსებისა და განახლების წყარო შე– 

წირულობებია: საყმოს წევრს, ჯვარის თითოეულ ყმას შეუძლია ჯვა– 

რს შესწიროს თასი ან სხვა რამ ნივთი, რომელსაც დღესასწაულზე 

ლუდის სასმელად ან სხვა მიზნებით იყენებენ. დღესასწაულზე მაგა– 

ნძურები გამოიტანენ სამალავიდან თასებს და დღესასწაულის დამ– 

თავრების შემდეგ კვლავ სამალავში დაასვენებენ. თასები პატივის ნი– 

შნად ხშირად შემკულია ვერცხლის შიბებით (ძეწკვებით), ვერცხ- 

ლისავე პატარა ჯვრებით და მონეტებით, რომლებიც ასევე შეწირუ– 

ლობებია. ბევრ თასს ამშვენებს მტრედების გამოსახულებები: წყვი– 

79



  
ხევსურული საკულტო თასი. ვერცხლი. სსმ-ის ძვირფასი ლითონების ფონდი. 

ლი მტრედი თასის პირზე ზის, თითქოს წმიდა სასმელს ეწაფებოდეს. 

მტრედები იმის ნიშანია, რომ ეს თასი ჯვრის წმიდა საგანია და მისი 

გამოყენება ყოფა-ცხოვრებაში დაუშვებელია. ყველაზე ძვირფასი და 

საპასუხისმგებლო თასია სახუცო კოჭობი. 

თასი – აუცილებელი ნივთი აღმოსავლეთ საქართველოს მთია- 

ნეთის დღესაწაულებზე. თასი, როგორც ჯვარის საკუთრება, შემ- 

კულია ვერცხლის ჯვრებით, მონეტებით, ძეწკვებით და, რაც მთა– 

ვარია, მტრედების გამოსახულებებით, რომლებიც თასის კიდეებ- 

ზეა დამაგრებული. გარდა იმისა, რომ თასი არის სასმისი, რომლით- 

აც საყმო წმიდა სასმელს (ლუდს) ეზიარება, იგი ჯვარის, სალოცავ- 

ის სიმბოლოც არის: მასში მთელი მისი სიწმიდეა განსახიერებული. 

80



    ოქროს თასი. წალკა. თრიალეთის 

· ყორღანული კულტურა (მ.წ. XVIII-XVII 

ს,ს.), სსმ–ის ძვირფასი ლითონების ფონდი. 

ანდრეზული გადმოცემით, კერძო კაცის კერიაში ჩარგულ თასზე 

ამოდის იფნი, რომელიც ჯვარის მიერ ამ კერიის თავის საარსოდ და– 

ჭერას მოასწავებს. ასეა დაარსებული შუბნური ლიქოკში. მიწაში 

ჩაფლულ თასზეა დაარსებული კარატის ჯვარიც ასევე ლიქოკში. 

თასი, როგორც ზიარების ჭურჭელი, საყმოს ერთიანობის ნიშანია, 

განსაკუთრებით კი სახუცო კოჭობი, რომელიც უდიდესი სიწმიდ– 

ით არის შემოსილი. თასის დიდ მნიშვნელობას მოწმობს მისი არსე– 

ბობა თითქმის ყოველ კულტურულ (არქეოლოგიურ) ფენაში. 

თებჟორიკა – ამბობენ შენაქოში (თუშეთში) ჭვრიტიანებს ჰყო– 

ლიათ დაჭერილი თებჟორიკა. ომალოში კაცი მომკვდარა და სატი– 

რალში მიმავალ შენაქოელ ქალებს შეხვეწნია, მარტო მომწყინდა, 

მეც წამიყვანეთ სატირალში, ხალხში მაინც გავიდე, გულს გადავა– 

ყოლებო. არაო, უთქვამთ, შენ იქ ისეთ რამეს ჩაიდენ, შეგვარცხვე– 

ნო. ხმას არ ამოვიღებო, შეჰპირებია თებჟორიკა, ჩემთვის ვიჯდები 

ჩუმადო. წაუყვანიათ. მართლაც, ზის მოტირალ დიაცებში თებჟო– 

რიკა, ხმას არ იღებს. უცბად, სხვები რომ ტირიან, ამან ერთი ღონი– 

ვრად გადაიხარხარა. შეწუხდნენ შენაქოელი ქალები. ჰკრეს მუჯ- 

ლუგუნები და გააჩერეს. გზაში ჰკითხეს, მაინც რა გაცინებდა იმ 

უდროო დროსაო? უთხრა, როგორ არ გავიცინებდი, ერთმა კოჭლმა 

8I



კაცმა გამოიარა და მკვდრის ცოლმა გაიფიქრა, ნეტა ერთი ასეთი 
კაცი მაინც არ წამიყვანსო? 

ეს თებჟორიკა დიდხანს ჰყოლიათ ჭვრიტიანებს ტყვედ. ერთხე– 

ლაც, შინ რომ დაუტოვებიათ საქმეების საკეთებლად და თვითონ 

სადღაც წასულან, ბავშვისთვის უთქვამს, შენ რა კაცი ხარ, კედელ– 

ზე რომ შენი ბიძის ხანჯალი ჰკიდია, იმასაც ვერ ამოსწევო, როგორ 

გერ ამოვწევო. ჩამოუღია ბიჭს ხანჯალი და ამოუღია ქარქაშიდან. 

აბა, ქარქაში გადმოაბრუნეო. გადმოუბრუნებია და იქიდან ფრჩხი– 

ლი გადმოვარდნილა, დაუტაცნია თებჟორიკას ხელი და გაქცეუ– 

ლა, წასვლისას ასე დაულოცნია თავისი დამტყვევებლები, ,,სახე– 

ლოვანი კაცი ნუ დაგელევათ და უსახელო ქალიო". 

თებჟორიკას დალოცვილნიაო, ამბობენ ჭვრიტიანებზე. მართლ– 

აც, მათ გვარს სახელოვანი ვაჟკაცები არასოდეს კლებია, ოღონდ 

ქალების სახელით კი მაინც და მაინც ვერ მოიწონებდნენ თავს. 

თეთრი გველი – წავიდა ორი მონადირე ტყეში. სანადიროს რომ 

მიაწიეს, ხედავენ, სოროსთან თეთრი გველია მოკალათებული, გო– 

რგლად არის დახვეული. გაახსენდა ერთს თქმულება, თეთრი გვე– 

ლის ხორცის ერთ ლუკმას ვინც შეჭამს, ჩიტის ენას ისწავლისო. მო– 

კლა გველი, დაუტოვა მეორე მონადირეს და უთხრა: ააგე შამფურ- 

ზე ეს გველი, შეწვი და ჩემს მოსვლამდე არაფერი მოაკლოო. 

შეწვა ეს გველი მეორე მონადირემ და რომ წვავდა, გამოიბერა 

გველი ერთ ადგილზე, გასკდა და ქათმის თვალივით რაღაც მოხვდა 

ხელზე და დაეწვა. დამწვარი ხელი მონადირემ მაშინვე პირში იკრა. 

ამ დროს გადმოიარა ყორანმა და დაუძახა: რას უზიხარ მანდაო, 

შენმა ამხანაგმა ნადირი მოკლა და ვერ ერევაო. ადგა ეს ბიჭი, შემ- 

წვარი გველი იქვე მიატოვა და წავიდა ამხანაგის საშველად. რომ 

მივიდა, ჰკითხა ამხანაგმა: რა ჰქენი, შეჭამე გველი, გაგიწყრა ღმე– 

რთიო? არაო, – მიუგო, – ღვთის მადლმა, პირი არ მიმიკარებია, მხო– 

ლოდ შევწვიო. აბა, რით გაიგე ჩემი ამბავიო? ყორანმა გადმოიარა 

და დამიძახაო. მაშ, გველისა სულ არაფერი შეგიჭამიაო? არაო, ოღ-– 

ონდ გველს რომ ვწვავდიო, ერთ ადგილას გამოიბერა პატარა ქათ– 

მის თვალივით, გასკდა, ხელი დამწვა და ენა აგუსვიო. სწორედ ეგ 

იყო წამალიო, – უთხრა ამხანაგმა, – ღმერთს შენთვის მოუცია ფრი– 

ნველთა ენა, შენი იღბლისა ყოფილა და შეგარგოს ღმერთმაო. 

82



თეთრი გიორგი – კახეთში აწყურის წმ. გიორგის ხალხური 

სახელწოდება თეთრი ცხენის გამო, რომელზე ამხედრებულადაც 

ის გამოსახულია ხატზე. 

თელავის ლვთაება – იმ ადგილას, სადაც დღეს ღვთაების ეკ– 

ლესიაა აშენებული, უწინ უტეხი ტყე ყოფილა. ტყეში მეტად მრა– 

ვალი ნადირი სცოდნია. მახლობელი სოფლის თავადაზნაურობა და 

მონადირენი სულ ამ ტყეში ნადირობდნენ თურმე. ყველაზე ძლიერ 

კი ერთ თავადს, რუსიშვილს ჰყვარებია ამ ტყეში ნადირობა. 

ერთ დღეს, ჩვეულებისამებრ, თავადი რუსიშვილი ამოსულა ტყე– 

ში სანადიროდ. ნადირობა თურმე მეტად მარჯვედ მოსდიოდა და ისე 

გაეტაცნა, რომ შეუმჩნევლად ტყეში დაჰღამებია. ბინდისას, როცა 

კარგად იჯერა გული ნადირობით, მოინდომა შინ დაბრუნება, მაგრ– 

ამ ნანადირევის წაღება ღამე უცხენოდ შეუძლებელი იყო და ტყეში 

უპატრონოდ დატოვებაც არ იქნებოდა. გადაწყვიტა, ღამე ტყეში 

გაეთია. მხლებლებმა ცაცხვიანში ცეცხლი გააჩაღეს, ნანადირევი 

შეწვეს და ვახშმის შემდეგ ნადირობისაგან დაღლილთ ტკბილად 

ჩაეძინათ. თავადს ძილში თეთრეწვერა მოხუცი გამოეცხადა და ეს 

უთხრა; „ადექი და მოთხარე მიწა იმ ადგილზე, სადაც წევხარ. წმი– 

დაა ეს ადგილი. მიწაში გამოქვაბულია, სადაც ასვენია ღვთაების 

ხატი. შენს თანამოძმეთ გადაეცი, რომ წმიდანი მიწაში არ ამყოფ– 

ონ. აუშენონ საკადრისი ეკლესია და თავის საკადრის ადგილზე და- 

ასვენონ ხატი." 

თავადს გამოეღვიძა თუ არა, შინ წავიდა, მსახური კი ნანადირე– 

ვის საყარაულოდ დატოვა ტყეში. მისვლისთანავე მოხუც დედას უამ- 

ბო სიზმარი. მეორე თუ მესამე დღეს მოხუცი ქალი ვაჟითა და ორი 

მსახურით წავიდნენ ტყეში ღვთაების ხატის საძებნელად. მთელი 

ორი დღე თხარა ორმა კაცმა ნაჩვენებ ალაგას მიწა. მესამე დღეს 

მიადგნენ გამოქვაბულს. ერთი მთხრელი საჩქაროდ ამოვიდა თხრი– 

ლიდან და ქალბატონს მოახსენა: ქალბატონო, ხატი ვიპოვნეთო. გა– 

ხარებული მოხუცი მაშინვე წამომდგარა ფეხზე. მსახური და ქალ– 

ბატონი მისულიყვნენ გამოქვაბულთან, სადაც ესვენა ხატი. ხატის 

წინ პატარა შანდალში ორი წმინდა სანთელი ენთო. მოხუცმა თაყ– 

ვანი სცა ხატს, მერე გამოქვაბულის კარს სიპი ქვა მიაფარა და სო– 

ფელში დაბრუნდა. რუსიშვილმა აღარ დააყოვნა და შეუდგა იმ ტყეში 

83



ეკლესიის შენების სამზადისს. ერთ თვეში გამოქვაბულის თავზე ფი– 

ცრის ეკლესია ააშენა და ხატიც ამ ეკლესიაში დაასვენა. 

ეს ამბავი მალე შეიტყეს ახლო-მახლო სოფლებმა და აუარებელ- 

მა ხალხმა დაიწყო აქ სიარული სალოცავად. სოფლელებმა მალე 

ფულიც მოაგროვეს და ააშენეს ქვის ეკლესია, რომელიც დღესაც დგას. 

თორღვა – განთქმული გმირი, მტრისგან დაუმარცხებელი ყოფი– 

ლა თორღვა. მის მიუდგომელ ციხეს დღესაც უჩვენებენ ხევსურეთ- 

ში, სოფელ მუცოში. თორღვას ისეთი ჯაჭვის პერანგი სცმია, რომ 

ტყვიას არ იკარებდა. ტყვიის შეხების დროს პერანგის მთელი ჯაჭვი 

თურმე ერთ ადგილზე შეიხვეტებოდა და გამოსროლილ ხწყვიას უკან 

აბრუნებდა. ეს პერანგი ძმობილის ნაჩუქარი ყოფილა და თორღვა მას 

არც დღისით, არც ღამით არ იშორებდა. ვინ იყო ეს ძმობილი და რო– 

გორ აჩუქა მან თორღვას ეს სასწაულებრივი პერანგი? 

ეს ასე მომხდარა. ერთხელ თორღვა სანადიროდ ყოფილა კლდე- 

ებში. უცებ მის თავზე თეთრ ყორანს გადაუფრენია და კლდის ნაპ- 

რალში გაუჩინარებულა. ამ უცხო სახილველით გაოცებული თორ- 

ღვა მიჰყოლია მის კვალს და ერთ ადგილზე ყინულში ჩავარდნილა. 

  ციხე–სოფელი მუცო. პირიქითი ხევსურეთი. 

84



აქ გველეშაპი წოლილა და მას დასცემია თავზე. გველეშაპს შეს– 

ცოდებია უმწეო გმირი და სიცივითა და შიმშილით რომ არ მომკვ– 

დარიყო, ამოიღებდა თვალს და ალოკინებდა, აძღობდა და ათბობდა 

კიდეც. ბოლოს, დაძმობილდნენ თორღვა და გველეშაპი, და საჩუქ– 

რად თავის ძმობილს, როგორც ძმობილობის წესი მოითხოვს, ის გა– 

ნთქმული ჯაჭვის პერანგი მისცა. 

გიდრე თორღვას ეს ჯაჭვის პერანგი თან ჰქონდა, მისი მძლევე– 

ლი არავინ იყო. მაგრამ საკმარისი იყო, პერანგი დაეკარგა, უსუსურ 

ადამიანსაც შეეძლო მისი მორევა. 

ეს ასე მოხდა. ერთხელ თორღვა მდი– ნარეში ჩავიდა საბანაოდ, 

ჯაჭვის პერანგი კი ნაპირზე დატოვა. უპატრონოდ დატოვებულმა 

ჯაჭვმა იცურა, იცურა და მდინარეში შევიდა. წაიღო ჯაჭვი წყალ– 

მა და მას შემდეგ თორღვას იგი არ უნახავს. მოვუსმინოთ ხალხურ 

ლექსს: 

„ჩამოდიოდნენ ანდაკსა მონადირენი რვანია. 

თორღვაიც ამანდ ჩამახყვა, რო ყვირილობის ხარია. 

ბეჩავად რასამ მაღბიჯავს, ემჩნევის ნატირალია. 

–ჯაჭვი რა უყავ, თორღვაო, ძმობილის ნაჩუქარია? 

–სანადიროჩი გადაველ, ნადირთ მოვავლე თვალია. 

ჩავედი არჭილოჩია, მოვ ხელე თბილი წყალია. 

მე ჩავედ საბანაოდა, ჯაჭვს გავანებე თავია. 

მაშინ დავკარგე ტიალი, ვეღარ მავხკიდე თვალია. 

ეგრე გაცურდა ე ჯაჭვი, როგორც მდინარე წყალია. 

გამაუყენე მდევარი, ვერ მაუხელეს კვალია. 
წამოვედ, რაღას ვიქმოდი, იმით ვარ ნატირალია“. 

იხელთა დრომისმა მტერმა, როგორც ამბობენ, შვიდი წლის ნაავა– 

დარმა ჩონთამ, და ჭვარტლიანი ისრით განგმირა უპერანგო თორღვა. 

თუში ძავბებში –ერთი თუში მიდიოდა თიანეთიდან თუშეთისკ– 

ენ. თხილაში (ადგილის სახელია) რომ გადავიდა, გზაში ერთი ლა– 

მაზი ქალი წამოეწია. ქალი ახლოს რომ მოვიდა და ხელით შემე– 

ხოო, იგონებს თუში, იმწამსვე გავსხვარიგდიო, დავტრიალდით ორ– 

ივენი და მერე აღარაფერი მახსოვს, რა მოხდა და სად ვიყავითო. 

85



გონზე რომ მოვედი, ქაჯეთში აღმოვჩნდი, იქაურობა სავსე იყო ქა– 

ჯებითო. არც ის ვიცი, იქ რამდენ ხანს ვიყავი, ქაჯები ერთი–ორჯ– 

ერ სადღაც წავიდნენ, მე კი არ წამიყვანესო. მესამედ რომ წავიდნ– 

ენ, მაშინ კი მეც თან წამიყვანეს და, სადაც მივედით, იქ ლვთისშვი– 

ლნიც იყვნენ და ქაჯნიც. გავიგე. რომ ღვთის კარზე მოვხვდითო. 

ქაჯებს ღვთისშვილნი ისე შევიწროებულნი ჰყავდათ, რომ ხმას ვერ 

იღებდნენო. თურმე მზის დაბრუნვის (ჩასვლის) დროს ქაჯებს ღვ– 

თის კარზე მისვლისა და თამამად ქცევის ნება ჰქონიათ ღვთისგან. 

მე ქაჯებს თან ვყავდი და არსად არ მიშვებდნენ, მხოლოდ შორიდან 

კი ვხედავდი ღვთისშვილთ და ვიცოდი, რასაც აკეთებდნენო. გავი- 

ხედე და მინდორი ქაჯ-მანდილოსნებით ისე იყო ავსებული, რომ მა– 

თგან შევიწროებული ღვთისშვილნი ღვთის კარზე იჭუჭკებოდნე- 

ნო. მერე ღვთიშვილებმა კაცი გაგზავნეს, მაგრამ არავინ მოვიდა. 

მეორედ გაგზავნეს კაცი, არავინ მოვიდა. მესამედაც რომ გაგზავნ– 

ეს, ქაჯებს არევდარევა შეეტყოთ, შეშინდნენ, რადგან ხმა გავარდა, 

კოპალა მოდისო და ჩვენი საქმე ცუდად წავაო. მოვიდა კოპალა 

და იმ მინდორს სულ ცეცხლი გაუჩნდა, სადაც ქაჯ-მანდილოსანნი 

იყვნენ. სულ ფერფლად აქცია ქაჯები. ყველა დაიწვა და მე დავრჩი 
მარტოო, იგონებს თუში. კოპალამ გაიგო, რომ მე ხორციელ ვიყა– 

ვი, და ამიტომ გადავრჩიო. მოვიდა ჩემთან და მკითხა: ვინა ხარ, აქ 

რას აკეთებო? მეც ვუამბე ჩემი თავგადასავალი, როგორ გავჩნდი 

აქ. – რა დაგრჩა შინ კარგიო, მკითხა. ცოლი და ცხენი დამრჩა– 

მეთქი კარგები. – აბა, შენი ქორა (თეთრი) ხარები და მამული მეო, 

შენ კი – ცოლ- შვილიო, მითხრა. ეს გავიგონე და მერე აღარ ვიცი, 

რა მოხდა, ახალწელს შინ როგორ დავბრუნდი. არც ის ვიცი, ქაჯე– 

თში რამდენი ხანი გავლიე. შინ მისულს მითხრეს, სამ წელიწადს 

იყავი დაკარგულიო. 

ჩემი ქორა ხარები, ორთავენი, კოპალასთვის დაუკლავთ, სახნ– 

ავ-სათესიც კოპალასთვის შეუწირავთ. 

86



წ 
იამანის თვალი – ,ამირანიანში“ ამირანის მამობილის თვალი, 

რომელიც დევებს ჰქონდათ მიტაცებული და ამირანმა დაუბრუნა 

უკან. ის განასახიერებს ოჯახის სიწმიდეს, დოვლათს და დავლათს, 

რომლის გარეშე იგი სიდუხჭირეს და შევიწროებას განიცდის. 

იასაული – მორიგე ღმერთის მიერ მიწაზე გამოგზავნილი, რო– 

მლებსაც სასჯელის სახით ადამიანთათვის სიკვდილი მოაქეთ, ანუ. 

როგორც ჯვართენაზე იტყოდნენ: ბეგრავენ ხორციელთ, ხორცი- 

ელთაგან ბეგარას იღებენ. 

იახსარი - ფშავის ერთ-ერთი საყმოს – ქისტაურთა მფარველი 

ღვთის შვილი. იახსარი ამ ღვთისშვილის ოსური სახელია და ნიშნ– 

ავს „ძლიერს“. იახსარი თავდაპირველად ხორციელი ყოფილა, წმი– 

და ბერი, ღვთის მლოცველი და ღვთისგან ძალამიცემული დევების 

წინააღმდეგ საბრძოლველად. დევები იმ დროს ცხადად იარებოდნენ, 

ხოცავდნენ და ჭამდნენ ხალხს. მათი შიშით ადამიანები გარეთ ვეღ– 

არ გამოდიოდნენ. ამიტომ ღმერთმა იახსარსა და კოპალას – ერთუ– 

რთის მოძმეთ, ორივე წმიდა ბერს, მიჰმადლა ძალა, რათა შებრძო– 

ლებოდნენ დევებს და გაენადგურებინათ. იახსარს ნინახში (ადგი– 

ლია შუაფხოში) ჰქონდა პატარა სამლოცველო და საბერო. ეს ადგი– 

ლი მაშინაც მუხის ხეებით იყო დაბურული და ახლაც ასეა. აქვე სა– 

ბეროს ახლოს საყუჩი – საყარაულო ჰქონია. აქედან ყარაულობდა იახ– 

სარი ერთ დიდსა და მდიდარ დევს გამხვეურას. გამხვეურა ამ დევს 

იმიტომ ერქვა, რომ ის გახვივებული (გამრავლებული) იყო ცოლ– 

შვილითაც და ცხოვრებითაც. ამ ადგილს შემდეგ გამხვეურთკარი 

დაერქვა. გამხვეურთკარის პირდაპირ, არაგვს გაღმა, იყო კიდევ ერ– 

თი სოფელი დევებისა (ახლანდელი თხილიანა). გამხვეურას და იმის 

87



  

იახსრის ლახტით გაპობილი კლდე. როშკა. 

პირდაპირ მოსახლე დევებს ფაცერი ჰქონდათ გაბმული. ფშავის არა– 

გვის ჭალაზე გამვლელ ხალხს იჭერდნენ და ჭამდნენ. 

დევები აქ რომ გამრავლდნენ, ავისგორზეც მოინდომეს დასახ– 

ლება. წამოვიდნენ და სახლების შენება დაიწყეს. გაიგო იახსარმა 

– აქვე ერთი ხევია ხატისხევა – და ამ ხევიდან მიეპარა და ბოლოზე 

ამოჩნდა. დევების უფროსმა ძმამ თქვა: რა კაი სადილი მოგვიდისო. 

უმცროსმა ძმამ უთხრა: სადილი კი არა, ეგ იახსარი არ იყოს, რომ 

ეგრე თამამად მოდისო. შეშინდნენ დევები და აირივნენ კიდეც. იახ– 

სარი იმ დროს მივიდა, როცა კარისთავს დებდა ცხრა დევი და ვერ 

ერეოდა. იახსარს დასცინეს: მოდი, ძმობილო, გვიშველე კარისთავ- 

ის შედებაო. იახსარმა გადიკვართა კალთები, მოავლო ხელი ქვას 

და მარტომ შეაგდო. შეშინდნენ დევები და გაიქცნენ, იახსარმა კა– 

რისთავიც მათ მიაყოლა და გამხვეურთკარს სახლიც დაუნგრია. 

იახსარი გამხვეურთკარის დევებს დაედევნა და ყველა ამოწყვიტა. 

შემდეგ გავარდა თხილიანაში და თავისი ლახტით იქაურ დევებს გაავ- 

ლო მუსრი, მაგრამ გაიგო, რომ ყველაზე დიდი და ძლიერი დევი ხევ– 

სურეთისკენ გაქცევია. დაედევნა, არაგვს აუყვა მის კვალზე და როშკ- 

ის ბოლოს თვალი მოკრა. შორიდან ესროლა ლახტი. დევი ერთ დიდ 

კლდეს მიეფარა, ლახტი კლდეს მოხედა და გააპო კლდე, მისმა ანასხ– 

88



ლეტმა კი დევს თვალი ამოთხარა. ცალთვალა დევი ჭიუხებისკენ გაი– 

ქცა და ჩაძვრა აბუდელაურის ტბაში, თან ჩაჰყვა იახსარიც – იქ დაჰკ– 
რა ლახტი დევს და მოკლა. დევის უწმიდურმა სისხლმა ტბის ზედაპი– 

რი შეკრა და იახსარი ტბიდან ვეღარ ამოდიოდა, შეეკრა გზა. იახსარი 

სამ წელს დაკარგული იყო, არავინ იცოდა, სად იყო. ხალხი ეძებდა, რა 

იქნა ბერი იახსარი, დევებისაგან რომ გაგვათავისუფლაო? ბოლოს მი– 

სი ამბავი ერთმა ქადაგმა გაიგო და გამოუცხადა ხალხს: იახსარი აბუ– 

დელაურის ტბაშია დარჩენილი, იქ დევი მოკლა, დევის სისხლმა ტბა 

შეკრა და ვეღარ ამოდისო. რა მოაშორებდა ამ სისხლს და გზას რა გა– 
ხსნიდა? დაღონდა ხალხი. ისევ ქადაგმა ურჩია: სოფელ ბლოში ერთ 
კაცს ოთხრქა-ოთხყურა ცხვარი ჰყავს, გამოართვით, იმ ტბასთან და– 
კალით, სისხლი ტბას ასხურეთ და გზა გაეხსნებაო. მოსთხოვეს ბლო– 

ელ კაცს ცხვარი და მანაც უარი არ უთხრა, მიიყვანეს საკლავი ტბის 
პირას, დაკლეს და სისხლი ტბის ზედაპირს უწიეს. და გაიხსნა ტბის 
ზედაპირი. ტბაში ერთი ბროლის ქვა იყო და, როცა იახსარი ამოვიდა 
ტბიდან, იმ ქვაზე მტრედის აღით დაჯდა. ხალხმა დაინახა და დაიწყო 
პირჯვრის წერა. მას შემდეგ იქცა იახსარი ღვთისშვილად. 

იახსარი აქედან გაფრინდა და კარატისწვერზე მოიკიდა კოჭი ანუ 
დაბრძანდა. იქ საზარე და კოშკი აუშენეს. აქედან გამოფრინდა და 

  ისახსრის ხატის სასანთლე სოფელ შუაფხოში. 

ვ9



უბისთავს, მაღალ მთაზე მოიკიდა კოჭი. იქაც საზარე და კოშკი აუგ- 

ეს. იქედან შუაფხოში ჩამოვიდა და აქ, ავისგორზე, სამუდამოდ და- 

არსდა. დევების ძალადობისგან გათავისუფლებული ხალხი დასახ- 

ლდა ავისგორის მახლობლად და ასე შეიქმნა იახსრის საყმო. 

ამ ანდრეზზე გამოთქმულია ლექსი, რომელსაც მღერიან იახს- 

რის დღესაწაულზე ფერხულში: 

„დევებს ხქონია ქორწილი. უჩქვეფავ სიმურ–წყალია. 

ცხრა-თავ ხყვანია დედაი, ცხრა შვილთ გამზრდელი ქალია. 

სალუდე ქვაბი თავს ეცვა, ა იმან შამდვა ზარია. 
« 

დავბრუნდი უკან. ამბობდეს: „შაშინდა ია ხსარია“. 

მაშინ კი გადაუფრინდი, გამაუცვალე ჟამია. 

ლახტი ვესროლე საკმიდან, ზედ გამავხურე ბანია. 

ერთ კიდევ გამამივარდა, არ მიუბრუნე თავია. 

საგმირო წამავიმაღლე. კლდეს მააფარა ტანია. 

კლდე ოთხად დავანაფოტე. დევს წამავსთხარე თვალია. 

კარგად სცოდნიან მაგასა აბუდელაურ ტბანია. 

წავიდა დ” იქ ჩამეხვეწა, თან ჩავყევ იახსარია. 

იქიდან ვეღარ ამავე, სისხლმა გამიბნა მხარნია. 

ეძებნეს ჩემთა მოყმეთა ოთხრქა, ოთხყურა ცხვარია, 

მაიყვანეს და შიგ ჩაკლეს. ღმერთო. დასწერე ჯვარია! 

შამავჯე ბროლის ქვაზედა, შამავიბერტყენ მხარნია. 

ჩავხენე ჩემ ნადგომშია, ჭრელად მამრჩალან ქვანია. 

ამანდით კარატემდინა შიბ თოკზე გასავალია. 

ეგ აგრე გამავიარე, არვინ მამკიდოს თვალია“. 

იახსრის ზარი – იახსარში ჰქონიათ სახელგანთქმული ზარი, 

ტანად პატარა, მაგრამ მისი ხმა თურმე შუაფხოდან ახადს ისმოდა: 

„ავისგორს შამიკიდოდოთ ჩემი პატარა ზარიო, 

დაჰკრან, ხმა ახადს გავარდეს, პირს დაიწერონ დვარიო, 

ლოცვა–წირვაზე დადგოდენ ჩემის პირქუშის ყმანიო“. 

ზარი პირველად გაღმა ხატში ეკიდა. რაკი ავისგორს გადმოვიდნ- 

ენ, ზარის გადმოტანაც აქ უნდოდათ, მაგრამ ამ დროს მტრიანობა იყო, 

ეცემოდნენ ლეკები და სხვა მტერი. ეს ზარი სახატო ქონებაში ყვე- 

90



ლაზე მეტად ეძვირფასებოდათ და ამიტომ ისევ სახარბაკეში მალავ– 

დნენ. მხოლოდ დღეობას გამოიტანდნენ და აგისგორს საზარეზე დაჰ- 

კიდებდნენ. დილა-საღამოს, როცა დაწესებული იყო, დარეკავდნენ, 

მერე კი ისევ გაიტანდნენ და დამალავდნენ სადმე მიწაში. 

ერთხელ გივი ხევისბერს დავიწყნია სამალავი და ვეღარ უპოვ- 

ნია ზარი. ბევრი იარეს, ბევრი ეძებეს, მაგრამ ჯერაც დაკარგულია. 

მის საძებრად ნათხარი ადგილები ჯერაც ეტყობა, მაგრამ ალბათ 

რაიმე მიზეზით თვითონ იახსარმა დასდო საფარველი, თორემ უნ– 

და ეპოვნათ იმდენი ძებნით. დარჩა საზარე ცარიელი. მერე ზოგი 

ხალხმა შეკრიბა, ზოგი სახატო ქონება გაყიდეს და გივი ზარის სა– 

ყიდლად წავიდა, ორი დასტურიც გაჰყვა. 
მისულან, სადაც ზარები იყიდება. შესულა გივი და იახსარი იქ 

დახვედრია: ერთ–ერთ ზარზე მტრედის აღით იჯდაო. ამით მიხვდ– 

ნენ, რომელი ზარიც უნდა ეყიდათ. იყიდეს, მოიტანეს და იახსრის 

საზარეში დაჰკიდეს. 

იგრი-გატონი - ,ამირანიანის“ პერსონაჟი, რომელიც ერთადე– 

რთგზის გვხვდება ეპოსში. იგი იმ მაგიური წყლების პატრონია, რო–- 

მლებსაც შეუძლიათ დააჩქარონ ახლადდაბადებული ბავშვის ზრდა. 

გველეშაპის მუცლიდან ხელახლად შობილ ამირანს, რომელიც 

„გოჭსა ჰგავდა ხუხალასა“, განბანენ (ამოავლებენ) იგრი-ბატონის 

წყლებში. 

ინანი – ერთი ქალი წისქვილში ყოფილა, ინანი რქმევია სახელ– 

ად. დასძინებია და დილას დაორსულებულს გამოღევიძებია. არ იც– 

ის, ვისაგან არის ორსული. მუცელი რომ დასტყობია, დედას შინიდ– 

ან გამოუგდია, რად შეგვარცხვინე, სადაც დაორსულდი, ადექი და 

იქ წადიო. წასულა ეს ქალი ტირილით ისევ წისქვილში, იძახის: 

ტყეო, კლდე–ღრენო, რანიც ხართ, ჯვარნი ხართ თუ ეშმაკნი, ქაჯ– 

ნი თუ კაცნი, როგორც გამაუბედურეთ, ისე ჩამიბარეთო. გაღებუ- 

ლა ერთი კლდე და ერთი ნაბდიანი კაცი გამოსულა, მოუხვევია ქა– 

ლისთვის ხელი, შეუყვანია და კლდე ისევ დახურულა. 

მერე დედას უნანია ქალის გაგდება და მთელი ხევ–ჭალა მოუვ– 

ლია „ინანის“ ძახილით. ერთხელაც იმ წისქვილისკენ გაუვლია და, 

ხედავს, კლდის ძირში ინანი ზის, აქეთ–იქით ოქროს აკვნები უდგას 

9!



და არწევს, თან მღერის: 

ინანის დედა ინანდა ინანის გამოგდებასაო, 

ინან კი არას ინანდა ოქროს აკვანის რწევასავ. 

ტყუბი ბიჭები გაუჩენია, ოქროს ქოჩრიანები. დედა რომ დაუნახ- 

ავს, ჩაუვლია აკვნებისთვის ინანს ხელი, კლდე გახსნილა და შიგ 

შესულა აკვნებიანად. მერე კლდე ისევ გამრთელებულა. 

ინდუშა – მესხეთში ყოფილა შვიდი ძმა ათაბაგი. მათგან ორ ძმას 

საფარაში უცხოვრია. გადაუწყვეტიათ იქ მონასტრის აშენება. უფ– 

როსი ძმა კარგი ოსტატი ყოფილა, უმცროსი კი მისი შეგირდი. ერ– 

თი ხარი ჰყოლიათ, სახელად „ინდუშას“ ეძახდნენ. ხარს გამყოლი 

არ სჭირდებოდა თურმე. ტყეში დაუდებდა უმცროსი ძმა ქვას მარ– 

ხილზე, თავისით წაიღებდა ხარი, მიიტანდა და აქ უფროსი ძმა გა- 

დმოტვირთაევდა. ასე უზიდავს ამ ცალ ხარს მთელი ამოდენა ქვა სა– 

ფარის მონასტრის ასაშენებლად. 

ერთხელ, მონასტრის მოთავების ხანს, ხარს გზაზე შეუსვენია. 

მოსულა დათვი და ხარისათვის თავი და ცალი მხარი მოუჭამია, ერ– 

თი ცალი ქვა იქ დარჩენილა. 

უფროს ძმას ვერ შეუმჩნევია ქვის დაკლება, ანგარიში შეშლია. 

უმცროსისათვის შემოუთვლია: მოთავდა მონასტერიო. უმცროსმა 

კი იცოდა, რომ ქვა გზაზე ეგდო და შემოუთვალა: არა, ერთი ქვა 

აკლია, მოვიტან და გათავებული იქნებაო. იმდენად სწყენია ოსტ- 

ატს თავისი შეცდომა და შეგირდის გამარჯვება, რომ მონასტრის 

სახურავიდან გადმოვარდნილა. შეგირდს იმ ხარის სახე უთავოდ და 

უცალფეხოდ ქვაზე გამოუსახავს ეკლესიის კარის ზემოთ კუთხე- 

ში. მეორე მხარეს დათვის სახეა ამოკვეთილი. ხარის მიერ დატო- 

ვებული ქვა კი დღესაც იმ გზაზე გდია სოფელ ანდრიაწმინდასა და 

ანდასის საზღვარზე, ზედ საცეცხლურია ამოჭრილი. მას დღესაც 

„ინდუშას“ ქვას ეძახიან. 

იობი – იყო კაცი ვინმე იობი, ღვთის ნათლული, ცოლიც ღვთი– 

სმოსავი ჰყავდა, ოქროსთმიანი. ჰყავდათ შვიდი ვაჟი და სამი ასუ– 

ლი, სამივენი მზის სწორნი იყვნენ. ცხოვრობდა ბედნიერად იობი და 

ხარობდა თავის მონაგარში. უსტუმროდ პურს არ ჭამდა, სუფრა აუ– 

ღებელი იყო მის სახლში. მაგრამ ეწვია უბედურება: ყველანი – ათ- 

92



ივე შვილი ერთ დღეს დაეხოცა. და მაინც იობმა არ თქვა ღმერთზე 

ძვირი, მაინც ღმერთს ჰმადლობდა და მის დიდებას უგალობდა: ჭე– 
შმარიტად, ჩემი ბედი არ არის ღირსი ღვთის ნებისა! მან მომცა და 

მანვე წაიღო. უბედურება უბედურებაზე დაეთთო იობს. მაცნედ მო– 

დის დაწყევლილი ეშმაკი და ახარებს: იობ, სახლი გადაგწვია, შენი 

სასახლე დაცემულა, სულ ერთიანად გაგწყდომია ჯორ–აქლემები, 

ალმასის ნალებით რომ იყვნენ დაჭედილნი; შენს საძოვრებს ცეცხ– 

ლი მოკიდებია და იწვის მთელი შენი ფარა და ნახირი! წარბიც არ 

შეხარა ამ ამბავზე იობმა, არ დაუგმია ღმერთი, არც კი დაუჩივლია. 

მხოლოდ ეს თქვა იობმა: რაკი ცხვრის ფარა დამეხოცა, უფლისთე– 

ის საღვთო გადამიხდიაო. და კვლავინდებურად უგალობა უფლის 

დიდებას. 

ერთ დროს მდიდარი და სტუმარმრავალი იობი ისე გაღატაკდა, 

რომ გარეთაც აღარ გადიოდა. ფერად-ფერადი მატლები დაეხვია, 

ზოგნი ძვლებს უხრავდა, ზოგნიც ხორცს უჭამდნენ. ცვიოდნენ მის 

მუხლებზე გამაძღარი მატლები. აიღებდა იობი, ისევ დაისვამდა და 

ეტყოდა: აქ არის შენი სარჩოო. რბილი ჭამე, ძვალი გამოხარი, სიკ- 

ვდილის ნუ გეშინიაო. 

  ხახული. XILხ. 

93



ცოლი სამათხოვროდ დადიოდა და ხალხში კრეფდა თითო ლუკ- 

მას და მით ასაზრდოებდა იობს. ერთხელაც, პური რომ აღარ მისც– 

ეს, თავისი ოქროს თმის ღერით იყიდა პური. გზად ეშმაკი დაუხვდა 

და თავისი ეშმაკობით პური შეუცვალა. როცა იობს მიუტანა ცოლ- 

მა პური, იობი იმწამსვე, უგემებლად მიხვდა, რომ პური ეშმაკისა 

იყო. ეს პური რომ შევჭამოთ, ეშმაკთან წილნაყარი გავხდებიო და 

ძაღლს გადაუგდო. შეჭამა ძაღლმა და მყისვე გასკდა. 

კიდევ მოდის იობთან ეშმაკი და მუხლებთან დაუჯდება, ცდილ– 

ობს დააცდენინოს უფლის აუგი: იობ, რით აამე უფალს, რომ მდიდა– 

რი და ბედნიერი გაგხადა? ან რა აწყენინე, რომ ყველაფერი წაგარ– 

თვაო? იობმა კვლავ უგალობა უფლის დიდებას და მადლი შესწირა: 

ამაზე უარესიც რომ დამმართოს, ღვთის ძვირს მაინც ვერ მათქმევი- 

ნებო. ეს თქვა თუ არა, გაწბილებული ეშმაკი სულ ნაცრად იქცა. 

მაშინ ოთხმა ანგელოზმა ხორცი შეისხა და იობს მუხლებთან და– 

უჯდა. იობ, არ გვეგონა, თუ უფლის აუგს არ იტყოდიო. შენ გაიმარ– 

ჯვეო. რა გიჯობს – ძველი მკვდრები გაგიცოცხლოთ, თუ სხვანი, 

მზისა დარნი, მოგცეთო? არაო, იობმა, ძველი მკვდრების გაცოცხ- 

ლება არ იქნებაო... ეს თქვა და შვიდი ვაჟი და სამი ასული მისცა 

უფალმა, სამოთხის კარი აჩვენა და კლიტენი ჩააბარა. იობი და მისი 

ცოლ–შვილი დღესაც სამოთხეში არიან, მათ ეკითხებათ წაწყმედა 

და ცხონება. 

არის თქმულება, რომ იობის სხეულიდან გამოსული მატლი მად– 

ლად გადაიქცა: მისი მატლი ის ჭიაა, რომელიც აბრეშუმს ქსოვს. 

სხვა თქმულებით, იობმა ეშმაკის პურის ნაცვლად მანანის ფო– 

თოლი შეჭამა, რომ ფოთოლი აბრეშუმად ექცია და ქვეყანაზე სამა– 

ხსოვროდ დარჩენილიყო. მართლაც ფოთლის მჭამელი იობი პარკ- 

ში მოექცა. ეს რომ ღმერთმა გაიგო, იობი პეპელად აქცია, პეპელა 

გაფრინდა, აბრეშუმის ჭუპრი კი ხალხს დარჩა. აბრეშუმი იობის მო– 

თმინების ნაყოფია. 

იობი ბიბლიური პერსონაჟია. 

ირემთკალო – ფართო მინდორი ფშავში, სოფელ უძილაურთის 

თავში. ანდრეზის თანახმად, აქ გაიმართა კოპალასა და დევების 

ასპარეზობა. აქედან დევსა და კოპალას – თითოეულს ქვა უნდა ეს- 

როლა ციხეთგორის მიმართულებით. ვინც შორს გადააგდებდა ქვას, 

94



ირემთკალო, უძილაურთა 

სამთო სალოცავი. საზარე 

და სასანთლე კოშკები.   
ამ არემარის ადგილებიც მას დარჩებოდა. დევები რომ მიწაში არ ჩა– 

ფლულიდყვნენ ქვების სროლის დროს, ის ადგილი, საიდანაც ქვები უნ– 

და ესროლათ, სიპებით მოაგეს, რაც დღემდე შემორჩენილია ალაგ– 

ალაგ. აქ ეულად დგას სამრეკლო, რომელსაც ციხეთგორიდან ამო– 

სული ხალხი ფერხისაით უვლის გარშემო. ხოლო დღესასწაულის 

დასასრულს კოპალას გამარჯვების სამახსოვროდ ირემთკალოზე დო– 

ღი იმართება. 

ირმის ლვიძლი – ძველად ძალიან ბევრი ირემი ყოფილა და ირ– 

ემზე ნადირობაც ხშირი ყოფილა. იყო ერთი ირემზე მონადირე კა– 

ცი. წასულა სანადიროდ და მოუკლავს ძალიან დიდი ირემი. გაუ– 

ტყავებია, დაუნთია ცეცხლი და ამოუღია გულ-ღვიძლი, რომ შეე- 

წვა და შეეჭამა. ამ დროს მთიდან ბალღის ძახილი გაუგონია, ჯერ 

95



შორიდან, მერე ძალიან ახლოდან: ხარი დამეკარგა და ხომ არ გი– 

ნახავსო? მეორე ხმა გაეპასუხა: შენი ხარი, აი, აქ მოუკლავთ და 
გულ-ღვიძლს წვავენ შესაჭმელადო. ამაზე პირველმა ხმამ წყრომ– 

ით დაიძახა: თუ შეჭამ, მერე ვნახოთო! დაფიქრებულა მონადირე: 

შევჭამო თუ არაო. თუ შევჭამ, მოვკვდები, თუ არა და დიდხანს ვი– 

ცოცხლებო. დიდი ფიქრის შემდეგ ცოტა მოუჭორია, შეუჭამია და 

დანარჩენი ჩოხის მასრებში შეუნახავს, როცა დავბერდები, მაშინ 

შევჭამო. გასულა დიდი ხანი. მონადირეს ღვიძლი დავიწყებია და ეს 

ჩოხა ძმობილი თუშისთვის მიუცია. დაბერებულა მონადირე, მაგრ– 

ამ არ აცხადებს, თუ რატომ არ კვდება. შეწუხებულა გარშემო სო– 

ფელი, ოჯახი. დამდგარა დიდი წუხილი, რატომ არ კვდებაო. მონა– 

დირეს უთქვამს ღვიძლის ამბავი და მომკვდარა კიდეც. 

ირძის ეკლესია – ერთ მონადირეს აბასთუმნის გზით ტყეზე გა–- 

მოუვლია. შუაგულ ტყეში ეკლესია უნახავს. უვლის ამ ეკლესიას 

გარშემო, უნდა რომ რამე შესწიროს, მაგრამ თან არაფერი აქვს. ბო– 

ლოს, ამოუღია ორი მარცვალი, მოუბნევია და უთქვამს: შენთვის მო– 

მივალებიაო. 

ერთი წლის შემდეგ მონადირემ მოაკითხა ეკლესიას და ხედავს, 

მის ირგვლივ პურის ყანაა გაზრდილი. მოეწონა მონადირეს ეს ად– 

გილები, ხალხმაც გაიგო, დასახლდა და ასე გაჩნდა სოფელი ვალე 

მონადირის ნათქვამზე, ,,შენთვის მომივალებიაო“. 

ეს ეკლესია კი ირქის ეკლესია იყო. 

იფნი კერიაში – გიორგი წყაროთგორული ხახაბოში (ხევსუ- 

რეთი) პირველად რომ მოსულა, ერთი სახლი შეუთვალიერებია, სა– 

დაც დაარსება მოისურვა. ქადაგის პირით შეუთვალა მეკომურს, რომ 

სახლი დაეთმო. მეკომური არ დათანხმებულა და გამწყრალა გიო– 

რგი. ჯერ იფნის ხე ამოსულა ყვერფში (კერიაში). დაღამებისას, რო– 

ცა დაწოლილან, არაფერი ყოფილა და, რომ გათენდა, შიგ კერიაში 

დიდი იფნი უნახავთ. ამ სახლის პატრონს მოუჭრია ხე და გადაუგ-– 

დია. კიდევ ამოსულა ხე და კიდევ მოუჭრიათ. მეტჯერ აღარ ამო– 

სულა იფნი. ერთხელ ხორცი ჩაუდგამთ ქვაბში მოსახარშად, თავად 

კი სამუშაოდ წასულან. მარტო ყმაწვილები ყოფილან შინ. გველი 

ჩამოსულა ჭერიდან საკიდელზე, ჩასულა ქვაბში და შიგ მოხარშუ– 

96



ლა. მოწამლულა ქვაბი და ყველა, ვინც კი ხორცი ჭამა, მოკვდა. 

გადარჩა ერთი ძუძუმწოვარა ბავშვი, რომელიც მამიდას აუყვანია 
და თავის ოჯახში გაუზრდია. მათ ნასახლარზე კი გიორგი წყარო– 

თგორული დაარსდა. 

ი 
კჰარარისწვერი – ხევსურეთში, ლიქოკში არის ერთი მაღალი მთა 

– კარატისწვერი. ზედ წვერზე პატარა დაგაკებაა. ერთ მხარეს ფშა– 

ვის სოფელი ბულალაურთაა, მეორე მხარეს – ლიქოკის სოფლები. 

კარატისწვერი ფშაველ-ხევსურთა საზღვარია. ამ მთაზე ზაფხუ– 

ლობით ამოდის როგორც ბულალაურთის საქონელი, ისე ლიქოკ– 

ელებისა და ამ მთის სიმაღლეზე სანიაოზე დგებიან. 

ლიქოკში კოპალას დაარსებამდე ამ მთაზე საქონელს ამორეკა– 

ვდნენ ხოლმე ლიქოკელი ახალგაზრდა ვაჟი და ბულალაურელი ახ– 

ალგაზრდა ქალი. ძალიან უყვარდათ ერთმანეთი, ოღონდ და-ძმასა– 

ვით იყვნენ. ერთხელ, როცა ძროხებს აძოვებდნენ კარატისწვერზე, 

რაღაც წივილი მოესმათ. გაიხედეს და ხედავენ, რომ მათ მახლობ– 

ლად ზეციდან ვერცხლის თასი და ვერცხლის შიბი (ჯაჭვი) ჩამოე– 

შვა. ქალ–ვაჟი ჯერ შეშინდა, მერე კი მივიდნენ ზეციდან ჩამოსულ 

საგნებთან. ქალმა შიბი აიღო, ვაჟმა კი – თასი. (ხევსურები ამბობენ, 

რომ მათი სიწმიდე შელახული რომ ყოფილიყო, ამ საგნების ვერც 

დანახვას და ვერც მათ ხელისხლებას ვერ შეძლებდნენო). 

მათ ეს ნივთები სახლში წაიღეს. მხოლოდ პირობა დასდეს, რომ 

არსად გაემჟღავნებინათ ეს ამბავი, არც ოჯახში და არც სხვაგან. 

როცა შინ დაბრუნდნენ, ქალმა შიბი პურის კიდობანში დამალა, ვა– 

ჟმა კი თასი თავის ჭერხოს კარების უკან დადგა და ზედ ქეჩის ძვე– 

ლები გადააფარა, რომ ვერავის დაენახა, 

97



დაღამდა თუ არა, ატყდა ორივე ოჯახში წივილი და ჟღრიალი. 

მაგრამ ოჯახებში ვერ გაიგეს, რამ გამოიწვია ეს წივილი. ქალი და 

ვაჟი ერთიმეორის აღთქმის გულისათვის არ გამოტყდნენ და არა–- 

ფერი უთქვამთ. მეორე დღეს ქალ-ვაჟი ამავე მთაზე შეიყარნენ და 

უთხრეს ერთიმეორეს წუხანდელი ამბავი. გადაწყვიტეს, თუ განმე– 

ორდებოდა წივილი, მშობლებისთვის გაემხილათ მიზეზი. მეორე 

დღე რომ დაღამდა, ორივე ოჯახში ისევ ატყდა საშინელი წივილი 

და ჟღარუნი. ქალმა და ვაჟმა თავ-თავიანთ მშობლებს ყველაფერი 

უამბეს და ზეციდან ჩამოსული ნივთებიც აჩვენეს. მშობლები ქადაგ– 

თან წავიდნენ და უთხრა ქადაგმა, რომ შიბი ორად გაეჭრათ; ერთი 

ნახევარი იქ ჩაემარხათ, სადაც პირველად ჩამოეშვა, და ზედ პატა- 

რა კოშკი აეშენებინათ, მეორე ნახევარი კი – ბულალაურთაში. თა– 

სიც აქვე უნდა ჩაემარხათ და მასზეც პატარა კოშკი აეშენებინათ. 

მათაც შეასრულეს ქადაგის რჩევა და ასე მოიქცნენ. 

კარატის ჯვარი – ხევსურეთში, კერძოდ, ლიქოკის ხეობაში, 

ასე უწოდებენ კოპალას, რადგან იგი პირველად კარატის მთის წვე– 

რზე დაარსდა. კარატის ჯვარი ლიქოკის საყმოს მთავარი სალოცა– 

ვი და პატრონია, ამიტომაც მას ლიქოკის ჯვარის სახელითაც იხსე– 

ნიებენ. ფშავისა და ხევსურეთის ღვთის შვილთაგან კარატის ჯვა- 

რი იმით გამოირჩეოდა, რომ მის დროშას ჰქონდა წყალში დამხრჩ- 

ვალთა ან ზვავში მოყოლილთა მოძებნის უნარი. ხალხის რწმენით 

ამგვარად დაღუპულებს ავსულები და ეშმაკები ეპატრონებიან. და 

სწორეთ ასეთ შემთხვევებში მოიყვანდნენ კარატის ხუცესს, რომე- 

ლსაც სულის ხუცესი ეწოდებოდა, და იგი კარატის დროშით ეძებდა 

დაკარგულს. სადაც დროშა მკვდარს იპოვნიდა, ხუცეს-მედროშე იმ 

ადგილას დროშას დაარჭობდა, ცხვარსაც დაკლავდნენ დაღუპულ- 

ის სულის პოვნისა და დაბრუნების ნიშნად. თუმცა კარატის ჯვარი 

ლიქოკშია დაარსებული, იგი მთელ ხევსურეთს – პირაქეთს და პი– 

რიქითს – ემსახურებოდა. 

კართანა – ადგილი ფშავში არაგვის მარჯვენა ნაპირზე, სადაც 

ზემოდან, ეკლესიის ნანგრევიდან გადმოვარდნილი ტრაპეზის ქვა 

დევს. დევმა მოიპარა ქვა და მიჰქონდა არაგვის დასაგუბებლად, მა– 

გრამ კოპალამ დააგდებინა. 

98



კატა – ჯვარ-ხატთა საყმოებში კატ4 უწმიდურ ცხოველად არ– 

ის შერაცხული, რომლის სისხლს მაგიურ საშუალებად იყენებდნენ. 

წმიდა ცხოველი, ხარი ან ცხვარი, თუ მსხვერპლად იწირება და მა– 

თი სისხლი განწმედს როგორც ადამიანს, ისე საგნებს, კატა ანტი– 

მსხვერპლია, მისი სისხლი აუწმიდურებს ყველაფერს, რასაც კი მი– 

ესხურება. წმიდა სისხლით განათლულ თას-განძს კატის სისხლი 

ძალას ართმევს და ჩვეულებრივ საგნად აქცევს. 

პახანი – ერთ დროს სვანეთში სოფელ ლატალს ერთი უზარმა– 

ზარი შხამიანი გველეშაპი ჰყოლია შეჩვეული. იმდენად ძლიერი 

ყოფილა, რომ კუდით რომ ხეს მოედებოდა, ძირფესვიანად თხრიდა. 

როცა დასაძინებლად დაიგორგლებოდა, ადამიანს სამი კიბე უნდა 

მიედგა, რომ ზედ ასულიყო და მისი თავისთვის მიეგნო. მაგრამ ამას 

ვერავინ ბედავდა. დამკვიდრდა ეს გველეშაპი ლატალის სანახებში, 

ხალხი საქონელს ვეღარ აძოვებდა საძოვრებზე, ძალიან გაუჭირდ- 

ათ, არ იცოდნენ, როგორ მოქცეულიყვნენ, როგორ მოეშორებინათ 

სოფლისთვის გველეშაპი. ბევრი ვაჟკაცი წავიდა მის მოსაკლავად, 

მაგრამ ვერაფერს გახდა. მისი შხამის წვეთიც რომ მოხვედროდა 

კაცს, იმწამსვე კლავდა. ბევრი შეეწირა მას. და იყვნენ ასე შეშინე– 

ბულ-შევიწროებულნი. მაშინ ერთმა ლატალელმა მოყმემ კახანმა 

გადაწყვიტა, ეცადა ბედი. შეიარაღდა, გული მოიცა და წავიდა გვე– 
ლეშაპთან შესარკინებლად, ან მოკლავდა ან თავად დაიღუპებოდა. 

წასვლისას დაუბარა ლატალელებს, რომ მშვიდობით მობრუნებუ– 

ლისთვის ერთი დიდი ქვაბით რძე დაეხვედრებინათ სოფლის საზღ– 

ვარზე. მივიდა კახანი გველეშაპის ადგილ-–სამყოფელთან. ხედავს, 

გველეშაპს ტანი დაუგორგლავს, სამი კიბე აქვს მიდგმული მის სხე– 

ულზე ასასვლელად. კახანმა უშიშრად აიარა სამი კიბე, ისრის მან– 

ძილზე მიუახლოვდა მის თავს და ჰკრა ისარი, და სული გააცხებინა. 

მაგრამ მომაკვდავმა გველეშაპმა მოასწრო შხამის შენთხევა კახა– 

ნისთვის. როგორც იქნა ფერშეცვლილმა და გასისხლიანებულმა კა– 

ხანმა მიასწრო იმ ადგილს, სადაც მისთვის დიდი ქვაბით რძე იდგა. 

კახანი სასწრაფოდ განიბანა რძეში და განახლებული და კიდევ უფ- 

რო ძლიერი ამოვიდა ქვაბიდან. მიეგება გახარებული სოფელი, და 

რით დაგაჯილდოვოო, ჰკითხა. კახანს უთქვამს, არაფერს გთხოვთ, 

ოღონდ, როცა მთელი სოფელი შეიკრიბებით ამ გამარჯვების დღის 

99



გასახსენებლად, ერთი კათხა არყით ჩემი შესანდობარი თქვითო. და 

მადლიერმა სოფელმაც შეუსრულა ეს სათხოვარი. ასე დაწესდა სა– 

რვაშის წესი. იტყოდნენ ამ კათხის შესმისას: დამწესებელს შენდო– 

ბა ჰქონდეს, მის შემსმელს კი – მშვიდობა. ან კიდევ: ღმერთს დიდე– 

ბა, კაცს მშვიდობა, კახანს შენდობა. 

კეზის ანგელოზი – სახლის მფარველი სული, რომელიც კეზ– 

ზე, სახლის მთავარ, ჰორიზონტალურად გადებულ ძელზე ზის და 

იცავს მის კეთილდღეობას. კეზის გატეხა ანგელოზის მიერ სახლის 

დატოვების მომასწავებელია, კერძოდ, ის ნიშნავს ოჯახის უფროსი 

მამაკაცის სიკვდილს. ,,კეზ გატყდა, კერას გაერეკაო“', იტყვიან, ანუ 

გატეხილი და ძირს ჩამოვარდნილი კეზი კერაში ჩავარდაო. 

კეისარი – სანამ ქრისტე ცოდვილ დედამიწას დატოვებდა და ცად 

ამაღლდებოდა, ქვეყნიერება საპატრონებლად კეთილშობილ და 

ღვთისმოსავ კეისარს ჩააბარა. კეთილად და სიმართლით მართავდა 

კეისარი ქვეყნიერებას. მაგრამ თანდათან კეისარს ამპარტავნება შე- 

ეპარა, გაბუდაყდა, მიატოვა სიკეთისა და სამართლიანობის გზა და 

ბოროტებისკენ გადაიხარა. და ერთხელაც, როცა კეისარი ეკლესი– 

აში შევიდა, ეკლესიის კარი მის უკან კლდედ იქცა და კეისარი ჩაი– 

კეტა ეკლესიაში, და დღემდე იქ არის ჩაკეტილი. მაგრამ დადგება 

დრო, როცა კეისარი მოინანიებს თავის დანაშაულს და ცოდვებს, 

კლდე გაიღება და ისიც გათავისუფლდება ტყვეობისგან. გამოვა, 

კვლავ დაჯდება სამეფო ტახტზე და კვლავინდებურად სვიანად და 
ბედნიერად იმეფებს. ხომ ნათქვამია რჯულში: კეისარს კეისრისაო. 

ჰერა, პერია – ტრადიციული სახლის ცენტრალური ადგილი, 

სადაც ოჯახის ყველაზე მნიშვნელოვანი აქტები ხდება: აქ ანთია 

ოჯახის მუდმივი ცეცხლი, აქ მზადდება ყოველდღიური საზრდო 

ოჯახის წევრებისთვის, აქ იყრის თავს ოჯახი ყოველდღიური ტრა– 

პეზისთვის (ჭამა-სმისთვის); მის გარშემო შემოატარებენ ოჯახის 

ახალ წევრს – ახლადმოყვანილ პატარძალს, აქ დასხამენ სტუმრ– 

ებს... ყველაზე მნიშვნელოვანი ელემენტი კერიისა არის ცეცხლი 

და ჭერიდან ჩამოშვებული საკიდელი, რომელზეც ჰკიდია ქვაბი. სა– 

კიდელი და კერია სახლის მამრულ და დედრულ მხარეებს წარმოა– 

100



დგენენ. მათი ერთიანობა ოჯახის სიმტკიცის გარანტიაა. საკიდლის 
ჩამოხსნა ან გაწყვეტა ისეთივე უბედურებაა ოჯახისთვის, როგორც 

ცეცხლის დაშრეტა კერიაში. 

კვირია, კვირა, კვირაე – (ბერძნ. კვირიოს „უფალი“ ). ღვთის– 

შვილთა შორის უპირველესი, მათგან გამორჩეული, ქრისტეს ნიშნ– 

ებს ატარებს თავად სახელიდან (უფალი) დაწყებული მორიგე ღმე– 

რთის მარჯვენით ჯდომამდე: ფშავ-ხევსურული მითოსის თანახმ– 

ად კვირიას კარავი უდგას მორიგე ღმერთის მარჯვნივ, ამიტომაც 

ასე მიმართავენ: „შენ გადიდოს, გაგიმარჯოს, კვირაევ, ხთის კარზე 

კარავიანო“, „დიდება დიდ კვირაეს, მაღლის ღვთის მოკარვესა“. მო– 

რიგე ღმერთთან ერთად იგი განსჯის და განიკითხავს ადამიანთა და 

ღვთის შვილთა სამართალს: „დიდება და გამარჯვება ძალს ღვთისას, 

სამართალს კვირიასას!“ 

კვრივი – ტერიტორია ხატში (ჯვარში, სალოცავში), სადაც შე– 
სვლა მხოლოდ ხატის მსახურებს (ხუცესს, დეკანოზს, ხევისბერს, 

დასტურს) შეუძლიათ, დანარჩენ მლოცველებს ეკრძალებათ, კვრივს 

უპირისპირდება, ერთი მხრივ, საჯარე, მეორე მხრივ, ნალახი ად– 

გილი. საჯარე ის ადგილია, სადაც რიგითი მლოცველები სხდებიან 

დღესასწაულზე, ნალახი კი – შერყვნილი, შელახული, სადაც მთე– 

ლი სოფელი დადის და ლახავს ფეხით. არის ისეთი კვრივები ხატ– 

ში, სადაც ფეხის დადგმას თვით ხატის მსახურნიც კი ერიდებიან. ეს 

არის, ხშირ შემთხვევაში, ძველი ხეებით დაფარული ძველი ნაგე– 

ბობის ნანგრევი, რომლის ფუნქცია გაუქმებულია ან უკვე გაუგება- 

რია, როგორიც არის, მაგალითად, ზოგიერთ ხატში საბეროები, სა– 

დაც ბერები ათევდნენ ღამეს. პირდაპირი მნიშვნელობით „კვრივი“, 

როგორც საბა ორბელიანი განმარტავს, არის „უფუღურო და უნახ– 

გრეტო“, ან, ქართული ენის განმარტებითი ლექსიკონის მიხედვით 

რაიმეთი ,სავსე და გატენილი“, რაშიც ფიზიკურად შეღწევა შეუძ- 

ლებელია. კვრივის ცნებაში ფიზიკური შეუღწევადობა რელიგიურ 

აზრს იძენს. ხატის ტერიტორიაზე დგანან კვრივად ანუ უფუღურ- 

ოდ აგებული კოშკები, რომლებიც სიმბოლურად კვრივის იდეას გა– 

მოხატავენ. 

I01



პინპჰოზაურები – ხევსურეთში ბაცალიგოს თემში არის ერთი 

არაბულების სოფელი აყნელი. აყნელში გუდანის ჯვარი ყოფილა 

დაარსებული. თავად გუდანში კი კინკოზაური მდგარა და გუდანის 

ჯვარს ეჯიბრებოდა თურმე დავლათით. ჩვენ იმდენი დავლათი გვა– 

ქვს ღვთისგანო, იტყოდნენ კინკოზაურნი, რომ გუდანის ჯვარი ვე– 

რაფერს დაგვაკლებსო. სანეს ერთი დიდი ვაკეა, გუდანის ჯვარის 

კუთვნილი. მისულა იქ კინკოზაური და ხვნა დაუწყია. გუდანის ჯვა– 

რი გამოცხადებია კინკოზაურს და უთქვამს: დაანებე თავი, ჩემი წმი– 

და ნაკვეთია ეს სანე–ვაკე და ნუ ხნავო. კინკოზაურმა სიცილად არ 

იკმარა გუდანის ჯვარის ნათქვამი და არც ხარები აუშვა. გუდანის 

ჯვარს არ უნდოდა, რომ ამ წმიდა ნაკვეთში კაცი მომკვდარიყო, და 

აქ არაფერი დაუშავებია მისთვის. 

საღამოხანზე, ხარები რომ აუშვეს, წავიდა კინკოზაური შინისკ- 

ენ და ხარებიც წამოასხა. ჩამოეწია ხეთანასთან გუდანის ჯვარი კი– 

ნკოზაურს და იქ მოკლა. ამაზეა სიმღერა, რომელსაც ხშირად მღე– 

როდნენ ხევსურები: 

„შაუდგა გუდანის ჯვარსა კინკოზხაური ძალზედა, 

უბარებს ბადრიაული მუქარას მუქარაზედა. 

ხეთანას ჩამაეწივა, სისხლ ათხევივა ქვაზედა!“ 

დანარჩენ კინკოზაურებს გაუჩნდა შავი ჭირი და ერთიანად გა–- 

წყდნენ ყველანი. მერე დარჩა თავისუფლება ჭინჭარაულთ, მაგან– 

ძურის ერთ-ერთ გვარს და დასახლდნენ მათ ნასახლარზე გუდან- 

ში. მამული კი, რაც კინკოზაურებს ეკუთვნოდა, გუდანის ჯვარმა 

დაიჭირა. 

პოდისწყარო – სოფელ ქვემო ჭალაში (კასპის რაიონი) მაკე ღორს 

მუცელი ასტკივნია და წამოსულა ადგილის საძებრად, რომ გოჭები 

დაყაროს. ტყე-ტყე უვლია, უვლია და, ბოლოს, წყარო უნახავს და 

ჩაწოლილა, მოუგია გოჭები. ახლა ღორის პატრონი ხუთი ვაჟის 

მამა, გვარად ღვინაძე, გაჰყოლია ღორის ნაფეხურებს. ნაკვალევს წყა– 

როსთან მიუყვანია და, აჰა, ხედავს, მისი ღორი წყაროსთან წევს და 

გარშემო ახლადმოგებული გოჭები ახვევია. მოწონებია ღვინაძეს ეს 

102



ბალთა ცხოველების 

სტილიზებული 

სად გამოსა ხულებით. 

აა ბრინჯაო. ზეკოთა, შიდა 

=> ქართლი. (I-III ს.ს.). სსმ. 
წ არქეოლოგიის 

811 გამოფენა. 

  

ადგილი და გადაუწყვეტია აქ დასახლებულიყო. აიყარა ჭალიდან 

და თავის ხუთ შვილთან ერთად აქ გაიჩინა სახლი და კარ-მიდამო. 

გიდრე გადმოსახლდებოდა, ხურვალეთში მღვდლებისთვის უთქვ– 

ამს, ბატონს გამოვექეცი და დამიცავითო – ეს ადგილი საეკლესიო 

ადგილი ყოფილა. მღვდლებს უთქვამთ ბატონისთვის, ეს ხალხი კა– 

რგი გლეხები არიან, რაკი ეკლესიის ადგილზე დასახლდნენ, ეკლე– 

სიას შემოეხვეწნენ, ამიერიდან ეკლესიის ყმები არიან და არ შეა– 

წუხოო. ბატონიც შეეშვა მათ. ასე დააღწია თავი ღვინაძემ ღორის 

დახმარებით თავის ბატონს. ხუთი ვაჟი გამრავლებულა და სოფელ– 

იც აშენებულა. იმ წყაროს გამო, სადაც ღორმა გოჭები დაყარა, სო– 

ფელს კოდისწყარო დაარქვეს. 

ჰოპალა – იგივე წმ. გიორგი, ამ ზედწოდებით, რომელიც მის სა– 

კუთარ სახელად იქცა, იგი ფშავის (უძილაურთის) და ხევსურეთის 

(ლიქოკის) საყმოთა პატრონი და სალოცავია. კოპალა იყო ხორციე– 

ლი, ხორციელის შვილი. ერთხელ, როცა შინ არავინ ჰყავდა, პატარა 

კოპალა დაიჭირეს დევებმა და თავისთან წაიყვანეს. აწვალებდნენ, 

103



ამუშავებდნენ, ისეთ საქმეს აკეთებინებდნენ, რაც არ შეეძლო. საჭმე– 

ლსაც ისეთს აძლევდნენ, ადამიანისგან რომ არ იჭმეოდა. გაპარვას 
ვერ ახერხებდა, რადგან პატარა იყო და გზა არ იცოდა. ცოტა რომ 

მოიზარდა, გაიპარა და ბერებთან მივიდა. იფიქრა, ბერებთან ვილო– 

ცებ, დამბადებელს ძალას ვთხოვ და დევებს ამოვწყვეტო. ბერებმა 

კარგად მიიღეს. კოპალამაც ილოცა და დამბადებელმა შეუსრულა 

თხოვნა და იმდენი ძალა მისცა, რომ დევებს მორეოდა. 

მაშინ დევები ციხეთგორს ცხოვრობდნენ. ერთი ხელმწიფე ჰყა– 

ვდათ. მათი ფალავნები იყვნენ: მუსა, ბეღელა და ავთანდილი. ხელ– 

მწიფე ციხეთგორს იჯდა და იქიდან იძლეოდა ბრძანებებს. დევების 

კრებასაც იქ იწვევდა. ძალმოცემული კოპალა მივიდა ციხეთგორს 

და დევებს უთხრა: წადით აქედან, ეს ადგილი დამიცალეთ, მე უნდა 

დავბინავდეო. დევებს გაუკვირდათ მისგან ეს ნათქვამი: ეს ვინ არის, 

ასე გულდიდად რომ გველაპარაკებაო? ეს ბუკუკა (მწერი) ჩვენ რას 

დაგვაკლებსო. კოპალამ გაუმეორა: თუ არ წახვალთ, ძალით გაგ– 

რეკავთო. დევებმა ძალის გამოსაცდელად რკინის კუნძი დაუდვეს 

წინ, ცული მისცეს და უთხრეს: თუ ეგეთი ძალის პატრონი ხარ, რომ 

ჩვენ აყრას აპირებ, აბა ეს კუნძი გააპეო. კოპალამ დაჰკრა ცული და 

კუნძი ორად გააპო. დევებს გაუკვირდათ, შეეშინდათ კიდეც: ეს ვინ 

არის, ასეთი ძალის პატრონიო? მერე დევებმა უთხრეს: ირემთკა– 

ლოდან ციხეთგორისკენ ქვები გავისროლოთ და, ვინც შორს გადაი– 

სვრის, ციხეთგორიც მას დარჩესო. 

  კოპალას სალოცავი კართანაში. ჯვარი კოჰალას ქვაზე აღმართულია მოგვიანებით. 

104



დათანხმდა კოპალა. დევებმა დაიბარეს ფალავნები: ხაშრიდან ბე– 

ღელა, კართანიდან მუსა და ავთანდილი. სხვა დევებიც აქ იყვნენ. 

დანიშნეს დღე, როდესაც უნდა შეყრილიყვნენ ირემთკალოზე ქვებ– 

ის სასროლად. დანიშნულ დღეს ყველამ მოიყარა თავი. 

ირემთკალოზე, სადაც ახლა საზარეა, ისევ ეტყობა სიპებით და– 

ზღვავებული ადგილი. კოპალამ და დევებმა სიპები დააწყვეს იმ ად– 

გილზე, საიდანაც ქვები უნდა ესროლათ. მერე დასხდნენ და მოემზა– 

დნენ სასროლად. მოიტანეს ერთი ქვა, მაგრამ კოპალამ სიმსუბუქით 

დაიწუნა და უკან გადმოაგდო, უძილაურთისკენ. მეორე ქვა მოიტან– 

ეს და ესეც ემსუბუქა. მერე ამ ქვას ზედ დააკრეს მეორე ქვა ცომივით 

და დაამძიმეს. მოიჯანეს და ეს უკვე კარგი სიმძიმისა იყო. დევები ერ– 

თმანეთს თვალს უკრავდნენ, კოპალას დასცინოდნენ: კოპალა რა არ– 

ის და რა ქვას გაჰკრავსო? გაღმა კი, აკუშოს ხევს იქით, კვირია ღვთი– 

სშვილი იყო დადარაჯებული კოპალას დასახმარებლად. 

პირველად დევმა გაისროლა ქვა, იფრინა ქვამ, გასცდა ციხეთგ– 

ორს და ბაშოთგორზე დაეცა. მეორედ კოპალამ გაისროლა. დევის 

გასროლილ ქვამდე ვერც კი მიაწვდენდა, რომ კვირიას მათრახის 

წვერი არ წაეკრა გასროლილი ქვისათვის. ქვას მეტი სისწრაფე მი– 

ეცა და გადააჭარბა დევის გასროლილს. მერე ამბობდა კოპალა მეე– 

ნის პირით: კვირია რომ არ დამშველებოდა და ჩემი ნასროლი ქვა 

არ გაემალებინა, ჩამოვრჩებოდიო. ქვების გასასინჯად მე და დევები 

რომ წავედით, ჩემს გასროლილ ქვას ქაჯები ეხვეოდნენ და ვერ ძრა– 

ვდნენ, უკან გადაწევა უნდოდათო. ჩვენ რომ დაგვინახეს, თავი ანე– 

ბეს და გაიქცნენო. იმ ქვას ახლაც ეტყობა, რომ ნაბრძოლია, მაგრამ 

ვერ არის გადმოწეული, კოპალას ქვაზეა მიბჯენილი. 

მერე დევები და კოპალა გაიყარნენ მტრობაზე. კოპალას და– 

რჩა დევების ბინა ციხეთგორს. ტახტიც, რომელიც დევების ხელმ– 

წიფეს ჰქონდა, კოპალას დარჩა. 

კოპალას ლექსი: 

„გმირი კოპალა ცხენზე ზის, ცხენი მიდის და გოგდება. 

მის სამტროდ დევნი ა შლილან, ყველა დიდ მთაზე გროვდება. 

გმირი კოპალა ცხენზე ზის, მიდის და მიუხარია, 

მხარზე ჰკიდია მათრახი, სამოცდასამი მხარია. 

გმირი კოპალას შიშითა დევებს ვერ გაუხარიათ, 

მისი მარჯვენა მძლავრია, მისი დაკრული მწარეა“. 

105



კოპალას სკამი – ერთხელ დევებმა მუსამ და ავთანდილმა მო– 

ილაპარაკეს, კოპალას ქვის სკამი მოვპაროთო. მუსამ უთხრა: მე 
მოვპარავ და მოვიტან, შენ კი სანადიროდ წადი და შეშა მოიტანეო. 

წავიდა მუსა და, როცა კოპალა შინ არ იყო, მოპარა ქვის სკამი, შე–- 

კრა საბელით, ზურგზე მოიკიდა და წაიღო. გაიგო კოპალამ და თა– 

ვისი ლახტით დაედევნა. სადაც ახლა არის ის ქვა, იმ ადგილს კოპა– 

ლას ქვას ეძახიან. იქ ჩამოეწია კოპალა დევს, ესროლა ლახტი და 

იქვე მოკლა. ქვას დევის ნახელარი და ნასაბლარი ახლაც ატყვია და 

იქვე ახლო კლდესაც ეტყობა კოპალას ნალახტარი. 

როცა კოპალამ მუსა დევი მოკლა და ქვა დააგდებინა, გაღმა მხრი– 

დან გამოჩნდა ავთანდილ დევიც. ერთ მხარზე მოკლული ირემი ჩა– 

მოეკიდა, მეორეზე ძირით ამოწვდილი წიფელი შეშად. კოპალას 

ღვთის ბრძანება ჰქონდა, სადაც დევს ნახავდა, უნდა მოეკლა. ესრო– 

ლა ლახტი და ავთანდილიც იქვე მოკლა. გამოქანდა მოკლული დე- 

ვი და არაგვში ჩავარდა. ახლაც იქა ძევს ქვად ნაქცევი. წიფელი კი 

გადმოვარდა და ფესვით მიწაში ჩაეფლო. 

მერე ხატის ბრძანებით, ავთანდილის წიფელი ისევ განედლდა, 

ავთანდილი კი ქვად იქცა, როცა წყალში ჩავარდა. 

კუდიანთ ფწუხრა – ხევს. ,„კუდიანთა საღამო“. იყვნენ დედა და 

მისი ქალიშვილი ორივე კუდიანები. ქალი გათხოვილი იყო და კუ- 

დიანთა საღამოს თავისი ქმრით მოსულა მამისახლში. ღამით ყველა 

კუდიანი ვალდებული ყოფილა, რომ ვინმე გამოეღვიძლა, უფრო თა– 

ვისი ნათესავი, და სხვა კუდიანებისთვის მიეტანა მისი ღვიძლი. ღვი– 

ძლს შეუმჩნევლად ამოაცლიდა და უცაბედად მოკვდებოდა გამოღ– 

ვიძლული ადამიანი. იმ ღამეს სიძემ და ცოლის ძმამ წაიქეიფეს და, 

დასაძინებლად რომ წავიდნენ, სიძემ ღილები გაიხსნა და პირჯვარიც 

გადაიწერა. ცოლის მმა კი ნასვამი ყოფილა და დავიყყებია ეს წესები. 

ცოლის ძმას დაეძინა, სიძეს კი ისევ ეღვიძა, როცა ცოლს და სიდედრს, 

თავად კუდიანებს, კუდიანები მოუვიდნენ და მოსთხოვეს ადამიანის 

ღვიძლი. მაშინ დედამ უთხრა თავის ქალიშვილს: ადი ჭერხოში, ან 

შენი ძმა გამოღვიძლე, ან შენი ქმარი და ღვიძლი მოიტანეო. ქალი 

დაემორჩილა, ავიდა ჭერხოში, ნახა, რომ მის ქმარს ღილიც გახსნი– 

ლი აქვს და პირჯვარიც გადაწერილი. მის ძმას კი არც ერთი წესი არ 

ჰქონდა შესრულებული, მაგრამ ქალს ძმა დაენანა და ვერ გაბედა მი– 

106



სი გამოღვიძვლა, ჩამოვიდა და დედას უთხრა: ჩემს ძმას არც პირჯვა– 

რი გადაუწერია და არც ღილი გაუხსნია, ქმარი რომ ყოფილიყო, გა– 

მოვღვიძლავდი და ძმის გამოღვიძვლა ვერ გავბედეო. 

დედა გაუწყრა: რა ძმა და ქმარი, წადი და ჩქარა გამოღვიძლეო. 

ქალი დაღონდა, მაგრამ დედამ საშველი არ მისცა და გამოაღვიძვ– 

ლინა ძმა და თავისი შვილი. ამ დედა-შვილის მოქმედებას სიძე ყურს 

უგდებდა და, ცოლის ძმა რომ გამოღვიძლეს და კვდომა დაიწყო, სი– 

ძემ ამოიღო ხანჯალი და ცოლსა და სიდედრს თავზე დაადგა: ორი– 

ვეს დაგხოცავთ, თუ არ გატყდით და ეს ცოლისძმა არ გამიცოცხ– 

ლეთო. კუდიანი დედა-შვილი შეშინებულან. დედას უთქვამს შვი– 

ლისათვის: მიდი, თხა გამოღვიძლე და შენს ძმას მისი ღვიძლი ჩაუ– 

დევიო. გამოუღვიძლავს თხა, თხა იმავ წამს მომკვდარა, ღვიძლი 

თავის ძმისთვის ჩაუდვია და მორჩენილა. მერე გატეხილან და ბევ– 

რი რამ უამბნიათ კუდიანებზე. კუდიანი თუ გატყდებოდა, ჩვეულე– 

ბრივ ადამიანად იქცეოდა და კუდიანობის წესებისა აღარაფერი ეც- 

ოდინებოდა. გატეხა ის იყო, რომ იტყოდა: მე კუდიანი ვარ, გავტე- 

ხილვარო. ამის თქმის შემდეგ მოშორდებოდა კუდიანური სული და 

დარჩებოდა სუფთა ადამიანი. 

კუდიანი – ხალხური რწმენის თანახმად, ადამიანი (უმეტესად 

დედაკაცი), რომელსაც კუდი აქვს, მაგრამ მისი არსებობა ხალხის 

თვალისგან დაფარულია. თუ იგი ცხადი გახდა, მის კუდიანობას ძა– 

ლა ეკარგება. კუდიანის გადასაადგილებელი საშუალება კატაა, ძა– 

ღლი ან ცოცხი, რომელსაც, როგორც ცხენს, გადააჯდება კუდიანი 

და გაფრინდება კუდიანთა და ავსულთა შეკრებაზე. კუდიანს შეუძ– 

ლია სხვადასხვა, განსაკუთრებით, უწმიდურ ცხოველებად ან მწე– 

რებად გადაქცევა (მაქციობა); შეუძლია გაძვრეს კარის ჭუჭრუ–- 

ტანაში. კუდიანს, ქალსაც და კაცსაც, ორი სული და ორი გული აქვს: 

ერთი წმიდა, მეორე უწმიდური. ღამით ის სტოვებს წმიდა სულსა 

და გულს და უწმიდური სულითა და გულით მიდის თავის საკუდია– 

ნო საქმეზე. 

კუდოელი თავხევისბერი – ერთი კუდოელი თავხევისბერი ყო– 

ფილა, დიდად მორწმუნე კაცი. ახალწლის წინა ღამით თოვლი მო– 

სულა და ამ ხევისბერს წასვლა დაზარებია თავის სალოცავში, მთა– 

ვარმოწამეში. იმ ღამით ოჯახის წევრები გვიანამდე მსხდარან, ხე– 

107



ვისბერიც გვიან დაწოლილა, ტანთ გაუხდია და წინდა-ახალუხია- 

ნი წოლილა. ერთი კი ჩასძინებია, მაგრამ უცებ მთავარმოწამის ხმა 
მოსვლია და გაქადაგებულა. წამოვარდნილა და გამოქცეულა ქა– 

დაგობით გოგოლაურთისკენ წინდიანი და ახალუხიანი, უქუდოდ. 

წინდები დაგლეჯილა და ფეხშიშველა უვლია თოვლში და სიცივე– 

ში. მთავარმოწამის სადასტუროში ადგილობრივი დასტურ-ხევის- 

ბრები იყვნენ შეკრებილნი. გათენებისას ქადაგობა მოესმათ. ცოტა 

ხნის შემდეგ თავხევისბერიც მოვარდა ოფლიანი. მიეგებნენ, შეიყ- 

ვანეს სადასტუროში, მაგრამ იქ დარჩენა არ ინდომა, სანთლები მო– 

ითხოვა, ისევ ფეხშიშველი გავიდა და კოშკთან დაბრძანებულ დრო– 

შასთან მუხლმოვრილმა დაანთო სანთლები, თავი მოიხარა და ჯვარს 

მადლი მოთხოვა. მერე შემოვიდა და მშვიდად დაჯდა სადასტურო– 

ში (დასტური). არც ხელები ჰქონდა მოყინული და არც ფეხები. 

მერე მოყვა თავის ამბავსაც, როგორ დაიზარა წამოსვლა და როგორ 

წამოაგდო შუაღამისას და გამოაქცია თავის სალოცავმა. 

გაიგეს მისმა ბიძაშვილებმა, რომლებიც აქვე გოგოლაურთაში 

ცხოვრობდნენ, მოუტანეს ჩასაცმელ-დასახური და ლოგინი. ერთი 

საკლავიც სამონანულო მოიყვანეს და დაკლეს. 

ივ



ლ 
ლაგურკა – სვანეთში, სოფელ კალას. ეკლესიის აშენება გადაუ– 

წყვეტიათ სოფლის თავკაცებს. ბევრს მსჯელობდნენ. ბოლოს მახ– 

ვშს (თემის უხუცესს) გამოუყვანია ორი თეთრი გაუხედნავი ხარი 

და თავიანთ ნებაზე გაუშვია. სადაც ესენი გაჩერდებიან და ბალახს 

მოძოვენ. იქ ავაშენებთ ეკლესიასო. უვლიათ მთელი დღე ხარებს 

და. ბოლოს, ერთ მაღალ მთაზე შეჩერებულან საბალახოდ. ხარები 

ამ ადგილზე დაუკლავთ და ეკლესიაც აქ აუშენებიათ. 

ლამარია – (სვან. წმიდა მარიამი და მარიამის ეკლესია, ,,სამა– 

რიამო'). დევმა უშგულის ლამარიას ცოლობა სთხოვა. ლამარიამ 

იუკადრისა და დევს უარი შეუთვალა. მაშინ დევმა შუაკაცები გაუ- 

გხავნა, თუ არ გამომყვები. ენგურს დავაგუბებ და შენც დაგღუპავ 

და მთელ ქვეყანასაცო. მაგრამ მუქარამ ვერ გაჭრა, ლამარია მტკი- 

ცე უარზე იდგა. და შეუდგა დევი ენგურის დაგუბებას ჯვიჰის ღე– 
ლეში, ააშენა ჯებირი და. როცა წყალმა დაგუბება იწყო და ლამა– 

რიას ეკლესიასაც მიადგა. ლამარიამ წმიდა კვირიკეს სთხოვა შემ- 

წეობა. კვირიკემ შეუთვალა: შენ მხოლოდ ერთი ყოჩი გამოუშვი. 

მე ერთ ვაცს გამოვუშვებ და ორივენი ერთიანი ძალით ჯებირს გაა– 

ნგრევენო. მართლაც გაუშვეს ვაცი და ყოჩი კვირიკემ და ლამარიამ. გა– 

მოექანენ. ეძგერენ ჯებირს და გაანგრიეს. ამ დროს დევს უკანასკნელი 

 



ორი ქვა მოჰქონდა ჯებირზე დასადებად და განგრეული ჯებირი რომ 

დაინახა, განრისხებულმა ქვები მოისროლა. ერთი მათგანი ლაშნა– 

ში, ენგურის მარჯვენა ნაპირზე დაეცა, რაზეც შემდეგ ციხე-კოშკი 

აშენდა. ეს ქურდიანების კოშკია სოფელ ბოგრეშში. 

ლანჩხუთის წმ. გიორგი – ერთხელ ლეკები დასხმიან საქართ– 

ველოს და ლანჩხუთამდეც მიუღწევიათ. ლანჩხუთში მათ დაანგრი– 
ეს წმ. გიორგის ეკლესია და ხატიც გაიტაცეს. ამ ნანგრევთან მდგა– 

რა ერთი მუხა და ამ მუხის ქვეშ შეკრებილ გლეხებს ხიდან რაღაც 

წრიპინი გაუგონიათ. ავიდა ხეზე ერთი გლეხი, გვარად ცინცაძე, 

და ხის ტოტზე დაკიდებული წმ. გიორგის ხატი დაუნახავს. ხალხ– 

მა გადაწყვიტა ამ ადგილას ეკლესიის აშენება და მასში წმ. გიორგ– 

ის ხატის დასვენება. ასეც მოქცეულან. 

გავიდა ხანი და ახლა აფხაზები დაეცნენ ლანჩხუთს, გაძარცვეს 

ეკლესია, მოიტაცეს წმ. გიორგის ხატიც და ილორის ეკლესიაში 

მიიტანეს. ამის შემდეგ ლანჩხუთელები ყოველ წელიწადს გიორ– 

გობის დღესასწაულზე ილორის ეკლესიაში მიდიან და ხარს სწირა– 

ვენ, თავიანთ ხატზე ლოცულობენ. 

ლატალის წმ. გიორგი – სვანეთის სოფელ ლატალში ერთ ამა– 

ღლებულ ადგილზე მთავარანგელოზისა (თარანგლეზის) და მაცხო– 

ვრის (მაცხვარიშის) ეკლესიებს შორის უნდა აეშენებინათ წმ. გიო– 

რგის (ჯგრაგის) ეკლესია, მაგრამ საძირკვლის ჩაყრის დროს უპოვ– 

ნიათ ვეებერთელა გველი და უთქვამთ: აქ ეკლესიის აშენება არ იქ– 

ნებაო. ბოლოს გადაწყვიტეს, გაეშვათ უღელდაუდგმელი მოზვრე- 
ბი და, სადაც ისინი გაჩერდებოდნენ, იქ აეშენებინათ. იარეს მოზვ– 

რებმა და ერთი კილომეტრის დაშორებით ჯყიან მთაზე იმ ორ ეკ– 

ლესიას შორის შედგნენ. და სწორეთ ამ ადგილზე ააშენეს ეკლესია 

წმ. გიორგის სახელზე, რომელიც დღემდე ურყევად დგას. 

ლალი – „თავისუფალი“, „თამამი“, „გამბედავი“ ლვთისშვილებ– 

ის ეპითეტია. ამით მინიშნებულია მათი ზებუნებრივი ფიზიკური 

და სულიერი თვისებები, როგორც მეომრებისა ბოროტი ძალების წი– 

ნააღმდეგ. როცა „ლაღი“ მიეწერება მტერს და ბოროტებას, იგი უარ– 

ყოფით მნიშვნელობას იძენს: „ლაღი მტერი“ (გათამამებული მტე– 

რი), „ლაღი სიკვდილი“ (სასტიკი, დაურიდებელი სიკვდილი). 

110



ლაშა – ქალწულობაში თამარ დედოფალი ისეთი წმიდა ყოფილა, 

რომ თავის სამოსელს მზის სხივზე გადაკიდებდა ხოლმე, ლოცვისას 

ჰაერში აიწეოდა და ასე იდგა, სანამ ლოცვას არ დაამთავრებდა. და 

კიდევ ბევრ სასწაულს ახდენდა. მას სურდა სამუდამოდ ქალწულად 

დარჩენილიყო, რომ მუდამ გაგრძელებულიყო ეს სამოთხისებური 

ცხოვრება. დიდებულები და კარისკაცები არ ასვენებდნენ, სულ იმის 

ცდაში იყვნენ, რომ როგორმე დაეთანხმებინათ ქმრის შერთვაზე, მა– 

გრამ თამარი მტკიცე უარზე იდგა: არა და არ სურდა გათხოვება. მა– 

გრამ რაკი მემკვიდრე უსათუოდ უნდა ჰყოლოდა, განგებამ გადაწყ- 

ვიტა, შვილი მზის სხივისგან ჩასახოდა. მართლაც თავის უნებურად 

შეიქნა ფეხმძიმედ თამარი. და დასრულდა მისი სამოთხისებური ყო– 

ფა: მის სამოსელს მზის სხივი აღარ იჭერდა, ლოცვის დროს ჰაერში 

ვეღარ ჩერდებოდა, დამძიმდა. შეწუხდა თამარი, სირცხვილისგან ჩა– 

იკეტა და საიდუმლო მხოლოდ თავის გამდელს გაანდო. ბაგშვი რომ 

დაიბადა, თამარმა უბრძანა გამდელს ტყეში წაეყვანა და სადმე უღ– 

რანში დაეგდო ღეთის ანაბარა. მაგრამ ბავშვი განგებამ არ გაწირა, 

ირემი მოუვლინა გამზრდელად, რომელმაც ძუძუ აწოვა ჩვილს. ერთ 

დღეს თამარი თავისი ამალით სანადიროდ გაემართა ტყეში. მონადი– 

რეებმა დაინახეს ირემი და, ის იყო. უნდა ესროლათ ისარი, რომ მუ– 

ცელზე ამოკრული ბავშვი შენიშნეს. შეატყობინეს ეს ამბავი თამარს. 

თამარი მიხვდა, ვინ უნდა ყოფილიყოეს ბავშვი და ბრძანა სასახლეში 

წაეყვანათ. ასე იპოვეს გადაგდებული მემკვიდრე, დაარქვეს ლაშა 

C,სხივი“), გაზარდეს სასახლეში და, როცა სრულწლოვანი გახდა, გა– 

ამეფეს. და რაკი ირემმა იხსნა იგი და ძუძუ აწოვა, ირმის ხორცს ბა– 

გრატიონები არ ჭამდნენ. 

ლაშარის ბერმუხა – ფშავში, ხმელგორზე, სადაც ახლა ლაშა– 

რის ჯვრის სალოცავია, ერთი მუხა მდგარა, რომლის წვერი ცას 

სწვდებოდა თურმე. ამ მუხის ჩრდილი ხოშარამდე უწევდა. მუხის 

წვერზე ოქროს შიბი ეკიდა და ზედ ანგელოზები ჩამოდიოდნენ ცი– 

დან და მუხის ტოტებზე სხდებოდნენ. 

ზურაბ ერისთავმა მოინდომა ფშავ-ხევსურეთის დამორჩილება, 

მაგრამ ვერაფერს გახდა, ზურაბმა ფშავ-ხევსურეთის ბევრი ხატი 

გატეხა, აურაცხელი სიმდიდრე გაიტანა, ლაშარის ჯვარს კი ვერა– 

ფერი მოუხერხა. მიადგნენ მისი ყმები ლაშარის მუხას, დაუწყეს ჭრა, 

"1



მაგრამ რამდენი ნაფოტიც გადმოვარდებოდა, იმდენივე უკან აფრი– 

ნდებოდა, მიეკვრებოდა და ხე ისევ იკურნებოდა. ზოგის გადმოცემ- 

ით კი, ზურაბის ჯარისკაცებს ხის ჭრაში უღამდებოდათ, ბნელში 

ვერაფერს არჩევდნენ და მუშაობას წყვეტდნენ, მეორე დღეს კი ხე 

ისევ გამრთელებული იყო. 

ზურაბი საგონებელში ჩავარდნილა, უნდოდა, როგორმე შეეტყო 

მუხის მოჭრის საიდუმლო და ოქროს შიბი ხელში ჩაეგდო. ბოლოს, 

ზურაბს დაუბარებია ფშავის თორმეტი თემიდან კაცები და მოუთხო– 

ვია მათთვის, გაეცათ ლაშარის მუხის მოჭრის საიდუმლო. 

პირველად გოგოლაური დაუბარებია, უთქვამს: ან ამ მუხის მო– 

ჭრის საიდუმლო უნდა გაგვიმჟღავნო, ან კლდიდან უნდა გადახტეო. 

მაღალი კლდე ყოფილა, ფრიალო. იქიდან გადამხტარ კაცს დაბლა 

სულიც არ დაჰყვებოდა. გოგოლაურს კლდიდან გადახტომა აურჩე– 

გია და გადამხტარა კიდეც. ჩავარდნილა არაგვში, გაუცურავს მდი– 

ნარე და გაღმა ტყისთვის შეუფარებია თავი. 

ზურაბს ახლა წოწკურაული (მუქუს თემიდან) დაუბარებია, უთ– 

ქვამს: ან მუხის მოჭრის საიდუმლო უნდა გასცე, ან გველის ხორცი 

უნდა ჭამოო. წოწკურაულს უთქვამს: საიდუმლოს არ გავთქვამ და 

ისევ გველს გამოვწოწკავო. აქედან შეერქვა წოწკურა და ასე წარ– 
მოიშვა გვარი წოწ კურაული. მანამდე ის სხვა გვარისა ყოფილა. მუ– 

ქუელი სასწაულად გადარჩენილა სიკვდილს. მას შემდეგ წოწკუ- 
რაულებს ,,მუცელგველიანებს“ ეძახიან. 

მესამედ ზურაბს ცაბაურთ თემის უფროსი დაუბარებია და 
ძაღლის ხორცის ჭამა დაუვალებია, თუ მუხის მოჭრის ხერხს არ 

ასწავლიდა. არც ცაბაურს არ გაუთქვამს საიდუმლო და აჭამა ზურ- 

აბ ერისთავმა მოხარშული ძაღლის ხორცი. ამიტომ არის ძველი ნა– 

ტირალი ცაბაურზე: 

„იქით მიმიდეგ, ცაბაურო, 

ძაღლის მჭამელო გოგოჭურო“, 

ერთი თემის კაცისთვის დაუვალებია: თუ გვასწავლი, გვასწავ– 

ლე, თუ არა და – ძმას მოგიკლავთ, იმის ხორცს მოგიხარშავთო. ეს 

კაციც არ დათანხმებულა და უჭმევიათ მისთვის ძმის ხორცი. 

ბოლოს ერთ–ერთ კაცს, გვარად ჯალაბაურს, უთქვამს: კატა და– 

112



კალით, იმისი სისხლი მიასხით ხეს და მაშინვე მოიჭრებაო. ხის მო– 

ჭრის საიდუმლო კი გაიგეს, მაგრამ უსურმაგის დაკვლას ვერავინ 

ბედავდა. მაშინ ზურაბს საჩუქრებით მოუსყიდია ერთი აფციაური, 

რომელსაც დაუკლავს შავი კატა და მისი სისხლი მიუსხია მუხისთ– 

ვის. დაუწყიათ ჭრა. ხე კი მოუჭრიათ, მაგრამ წვერზე დაკიდებულ 

შიბს გველივით წივილი დაუწყია, ახვეულა და წივილითვე წასუ- 
ლა ცაში, გაუჩინარებულა. ვერ ჩაუგდია ხელში ზურაბ ერისთავს 

ოქროს შიბი. 

ლაშარის ჯვარმა აფციაურები დაწყევლა და იმ დღიდან ფშავის 

არაგვზე აფციაურები ვერა გვარობდნენ. ფშაველ ვაჟს სასტიკად ეკ– 

რძალებოდა აფციაური ქალის მოყვანა ცოლად. ასევე ფშაველი ქა– 

ლი ცოლად ვერ წაყვებოდა აფციაურ ვაჟს. 

„არ შინდა ფშავის ხევზედა 

აფციაურის გვარისა. 

ეგ მუხა მაგათ მოგვიჭრეს, 

მუხა ლაშარის ჯვარისა“. 

აფციაურებს თურმე საყელოსა და საღილურებსაც უკუღმა უკე– 

რებდნენ ხალათზე – ასე დასჯილან ისინი ღვთისაგან. 

ლაშარის მუხამ სადაც კი დაჰკრა წვერები წაქცევისას, ყველგან 

ნიშები დაარსდა. ერთი ნაფოტი თიანეთში – ივრის ხეობაში, ხატ– 

ხევში გადავარდნილა და იქაც ლაშარის ჯვრის ნიშია. ლაშარის ჯვა– 

რში დღეობაზე ამ სიმღერას მღერიან: 

„ბერი გიორგი მეც ვიყავ, ცას ვები ოქროს შიბითა, 

ხმელგორზე მედგა ბერმუხა, ზედ ავდიოდი კიბითა, 

ჩემს საყმოთ შემონაძღვენი ღმერთთან მიმქონდა იქითა...“ 

ლაშარის ჯვარი –- ფშავის ხევის საყმოთა გამაერთიანებელი 

ჯვარი, რომლის ავტორიტეტის ქვეშ იკრიბებოდა ფშავისხევის თო– 

რმეტი საყმოს დროშა. მისი საბრძანისი (საარსო) მდებარეობს ხმე– 

ლგორზე, არაგვის მარცხენა ნაპირზე. აქ დღესაც დგას იმ მითოსუ– 

რი ბერმუხის ფესვზე აღმოცენებული მუხა, რომელიც ზურაბ ერი– 

სთავმა მოჭრა. ფშავის საყმოთა რიცხვის კვალობაზე, აქ თორმეტი 

113



ლაშარის ჯვარი. 

საზარე – მარანი.   
საჯვარე იყო გამართული. სადაც სადღესასწაულო სუფრებს აწყო- 

ბდნენ. ლაშარის ჯვარი, ანდრეზის თანახმად, ლაშა-გიორგის და- 

უარსებია თავისი მოსახელის, წმიდა გიორგის სახელზე. აქ. ხმელ- 

გორზე ოქროს ჯვარი შეუწირავს და ამ ჯვარზე აღმოცენებულა სა- 

ლოცავი. ვახუშტი ბატონიშვილი ლაშას-–ჯვრის სახელით იხსენი- 

ებს ფშავისხევის მთავარ სალოცავს. ლაშარის ჯვრის წარსულ დი- 

დებას გვაუწყებს ეს ლექსი: 

„ბრძანებდა ლაშარის ჯვარი: ცას ვები ოქროს შიბითა, 

ხმელგორზე შედგა ბერმუხა, ზედ ავდიოდი კიბითა, 

ჩემ საყმოთ შემონაძღვენი, ღმერთთან ამქონდა იქითა“. 

114



ლახრი – კომბლის ფორმის საგმირო იარაღი, რომლითაც ღვთი– 

სშვილები ანადგურებენ დევებს, რისთვისაც ისინი „ლახტიანებ– 

ად“ იხსენიებიან საკულტო ტექსტებში. ასე მიმართავენ კოპალას: 

„გმირო კოპალა, ლაღო, ლახტიანო“. 

ლენ?ჭერის წმ. გიორგი (სვან. ჯგრაგი) – ილორის წმ. გიორგი 

ლენჯერის წმ. გიორგის ყოველ წელიწადს ერთ დღეს – ახალკვირ– 
ას შესაწირავად ხარს უგზავნიდა, რომელსაც თავზე წითელი ფარ– 

თლისგან შეკერილისვანური ქუდი ეხურა. ქუდი ისეთი ლამაზი იყო, 

რომ ჯგრაგის მსახურმა მოსვენება დაკარგა ისე უნდოდა მისი ხელ– 

ში ჩაგდება. ერთ წელიწადს დილაადრიანად, როცა მსახური სალო– 

ცავისკენ მიეშურებოდა, გზად ილორიდან გამოგზავნილი წითელ– 

ქუდიანი ხარი შემოხვდა. მსახურმა ვეღარ მოითმინა და ქუდი მოს– 

ტაცა ხარს. ეს იუკადრისა ილორის წმ. გიორგიმ და ამის შემდეგ 

ხარი აღარ გამოუგზავნია ლენჯერში. 

ამგვარივე თქმულებას ყურულდაშისა და ლატალის ჯგრაგებზე 

ყვებიან. ამბობენ სამი ხატი – ილორის, ლენჯერისა და ლატალისა 

ძმები არიანო. მათ შორის ილორის ხატი უფროსი ყოფილა. სამივენი 

კახეთიდან გადმოსულან და სხვადასხვა ადგილებში დაარსებულან. 

ლომისა – თათარს რომ გაუტეხია საქართველო, ჯვარ-ხატები 

წაულია და შვიდი ათასი ტყვე წაუსხამს ხორასანში, იქ მთიულთა 

ერთი ჯვარიც ყოფილა, ლომისის ჯვარი. ხორასანში შვიდ წელი– 

წადს მოსავალი აღარ მოდიოდა, აღარც ბავშვი ჩნდებოდა, აღარც 

საქონელი, არც წვიმა მოდიოდა. ბოლოს. შეწუხდა ხალხი, წავიდ– 

ნენ მოლასთან. მან უთხრა: ეს ტყვეები და ეს ჯვარი თუ არ დააბრუ– 

ნეთ, სულ გაწყდებითო. ადგნენ და, რომელიც მძლე ხარი ჰყავდათ, 

იმას დააკრეს შუბლზე ლომისის ჯვარი, შეკრიბეს შვიდი ათასი ტყვე 

და უთხრეს: თავისუფლები ხათთო. უნდა გაუძღვეს ხარი წინ, მაგ– 

რამ არ მიდის, ტრიალებს ხარი. თურმე ერთი კოჭლი ქალი აკლდა 

ტყვეებში და, სანამ ის არ მოვიდა, არ დაიძრა. მოვიდა საიდანღაც 

კოჭლობით ქალი და ხარიც გაუძღვა ტყვეებს სამშობლოსკენ. იარა 

ხარმა და, სადაც კი დაისვენა, ყველგან ნიში ააშენეს. წვერზე რომ 

ამოვიდა, იქ მოკვდა ხარი, გასკდა. 

ამ ადგილზე ააშენეს ეკლესია და ლო-ცულობენ. ამიტომ ამბობენ: 

I15



   ( “ოზ ლ, ა“ 

> >. . ბარო? - M ფოაფელთ+. · - 

ლომისის ეკლესია და სამრეკლო. 

  

ლომისის წმიდა გიორგის გაუმარჯოს, ხორასანს შვიდი ათასი ტყვის 

დამხსნელსო. 

ლუდის მოყვარული დევი – დევები წინათ ბევრი ყოფილა და 

უწუხებიათ ხალხი. ღამით თუ სადმე წავიდოდა კაცი, დახვდებოდ– 

ნენ და ეჭიდებოდნენ. დევებს ღვთიდან ჰქონდათ ნაბრძანები, რომ 

რა ძალის კაციც შეხვდებოდათ, იმავე ძალით უნდა შებრძოლებო– 

დნენ, კაცზე მეტ ძალას ვერ მოიხმარდნენ. 

ახიელში, სოფლის მახლობლად არის ერთი ვიწრო და კლდიანი 

ხეობა – ნეთხიჩო. ხალხის რწმენით, ეს ხეობა დევების საცხოვრე– 

ბელი იყო. იქ ღამე სიარული არ შეიძლებოდა და, თუ ვინმე წასვლ– 

ას გაბედავდა, ვაი იმას, აუცილებლივ დევი უნდა მოჩვენებოდა. დე– 

ვი ან შეებმოდა კაცს, ან შორიდან შეაშინებდა და ჭკუაზე შეშლი- 

და, ახიელში იყო იმ დროს ერთი კაცი ფუნჩა, რომელსაც თოფი ჰქო– 
ნდა. თურმე დევებს მარტო ფუნჩასი და თოფისა ეშინოდათ. ხეობი– 
დან რომ გამოვიდოდნენ, გაივლიდნენ ახიელს და ჩავიდოდნენ არ– 
ხოტის ჯვარში, სულ დალევდნენ, რაც ლუდი იყო და ისევ ნეთხი– 

ჩოს გაბრუნდებოდნენ. ჩაივლიდნენ ფუნჩას სახლთან და დაუმძახე– 
ბდნენ: ,,ფუნჩ შინ ასა?“ შინ არისო, თუ გამოეპასუხებოდნენ, დევე- 
ბი იკითხავდნენ: „,თოფი შინ აქვა?“ აქვსო, თუ ეტყოდნენ, დევები 
უკანვე გაბრუნდებოდნენ. თუ არა, ჩავიდოდნენ და დასცლიდნენ ლუ– 

I16



დიან კოდებს. არხოტის ჯვარს ღვთისგან არ ჰქონდა მოლოცვილი 

(ნებადართული) დევებთან ბრძოლა. 

ხალხი რომ მეტისმეტად შეწუხდა, წავიდნენ ქავთარანი და ოჩ– 

იაურნი და საიდანღაც მოიყვანეს ჯაჭველი, წმიდა გიორგის ჯვარი 

დევებთან საბრძოლველად. ჯაჭველი დაარსდა ერთ ხმელ გორზე 

და დაერქვა ,,ჯაჭველი ხმელის გორისა". მან დაუწყო დევებს ბრძო– 

ლა და შეაშინა ისინი. მაგრამ ჩუმად ერთი დევი მაინც იპარებოდა 

და სვამდა ლუდს. ერთხელ ღამით თამარისძეთა (ნავროზაულთა გვა– 

რიდან) პაპის-პაპას მოესმა დევის ხმა. მაშინ ფუნჩის მეტს თოფი 

არავის ჰქონდა. კაცი გამოვარდა ხმლით და დევს გზა შეუკრა. დევ– 

მა მხარი აუქცია და სხვა გზით წავიდა. დაედევნა კაცი, გაიქცა დე– 

ვი და მაინც ლუდს მივარდა დასალევად. კაცი შევარდა ჯვარში და, 

ხედავს, დევს თავი კოდში აქვს ჩაყოფილი. კაცი ჯაჭველის ყმა იყო 

და ძალი იმისაგან ჰქონდა. დაჰკრა ხმალი კისერში, თავი გააგდები– 

ნა და დევის სისხლით აივსო კოდი. ჯვარი გაჯავრდა, რადგან ჯერ 

მის კვრივში შეხიზნული დევი მოკლა, მერე დევის სისხლით მოსვა– 

რა დარბაზი. ამიტომ ჯვარის გულის მოსაგებად ამ კაცმა საშვილთ– 

აშვილოდ დანადები დაიდო. 

თამარისძენი ქრისტეს შობის წინადღით მიიყვანდნენ საკლავს ჯვა–- 

რში და დასტურ-ხელოსნები, ჯვარის მსახურნი, ეტყოდნენ დანადე– 

ბის პატრონს: „,დაშვენდი, მოგვიხვედ მშვიდობით. მშვიდობით იყოს 

შენი მოსვლა, წყალობა მიქიელისა. წაღმა მოგეგებოს მიქიელის 

დავლათი. ნუ შეგანანოს ძენგლის, დანადების შესრულება". 

ლუთსხუმელის ხმალი – ერთ ლუთხუმელ ახალგაზრდას ცოლ– 

ად ქაჯის ქალი ჰყავდა მოყვანილი. ჯერ მათ ლუთხუმში (გუდამა– 

ყარში) იცხოვრეს, მერე ქალმა ქაჯავეთში წაიყვანა თავისი ქმარი. 

ქაჯავეთში სამ წელს იცხოვრეს და ახალგაზრდამ ბევრი რამ ისწა– 

ვლა ქაჯებისაგან. ქაჯები მჭედლები იყვნენ, მჭედლობის საიდუმ– 

ლოებას ფლობდნენ და, როცა საქმე არაფერი ჰქონდა, ახალგაზრ– 

და მათთან დადიოდა სასაუბროდ და დროის გასატარებლად. ერთ 

დღეს ცოლმა უთხრა: რაც ქაჯების სამჭედლოში ნამცეცები ყრია, 

მოკრიფე და ხმალი გამოაჭედინე, დრო იქნება, რომ გამოგადგე– 

ბაო. ქმარმა გაუგონა, შეაგროვა რკინის ნამცეცები და ხმალი გაა– 

კეთებინა ქაჯ მჭედელს. სამი წელი რომ გავიდა, ქაჯავეთიდან ისევ 

117



ლუთხუმში დაბრუნდნენ და კაცმა ხმალიც თან წამოიღო. იმათ არ 

ყოფნის დროს ლუთხუმს დევი შემოჩვეოდა: წელიწადში ერთხელ 

მოვიდოდა და სოფელს შესაჭმელად ერთი ქალი და ერთი ვაჟი უნდა 
მიეცა. თუ არ მისცემდნენ, დევების ჯარით სოფელს განადგურებით 

ემუქრებოდა. 

დევის მოსვლის დღე რომ დადგა, ამ ვაჟმა უთხრა სოფელს: მე 

შევებმები იმ დევს და, რაც არ უნდა დაინახოთ, ხმა არ ამოიღოთო. 

წავიდა ვაჟი და სოფლის ბოლოში დანიშნულ ადგილას დაელოდა 

დევის მოსვლას. მოვიდა დევიც. მისმა ორთქლმა სოფელი ნისლივ– 

ით დაფარა. ვაჟი თუმცა შეკრთა, მაგრამ ქაჯავეთიდან მოტანილი 

ხმლის იმედი ჰქონდა და შეებრძოლა დევს. დევს უნდოდა ეს კაცი 

ხელში ჩაეგდო, მაგრამ ვაჟმა ქაჯების გაჭედილი ხმალი დაჰკრა 

დევს და თავი გააგდებინა. გაგორდა თავი და იძახდა: ვაიმე, მიშვე– 

ლეთ გავსკდი, გავსკდიო. ამ ყვირილზე ერთი დედაბერი გამოვარდა 

გარეთ, დაინახა დევის თავი და მის ძახილს პასუხად ასე მიაყვირა: 

ადრე გასახეთქი გვიან გასკდიო. ამის ძახებაზე ლუთხუმი სამს წელს 

ზედიზედ დაისეტყვა. ვაჟმა ამიტომ გააფრთხილა ხალხი, ხმა არ 

ამოიღოთო, მაგრამ ბებერმა გაფრთხილება ვერ შეასრულა და სე- 

ტყვით დაისაჯა მთელი ლუთხუმი. 

I18



მ 
მაგანძური – ასე ეწოდება სამ გვარს, რომლებიც გუდანის ჯვარ– 

ის უნჯ ყმებს შეადგენენ. ესენი არიან არაბულები, ჭინჭარაულები 

და გოგოჭურები. მთლიანობაში მათ საყმოს სამაგანძურო ეწოდება. 

მანათობელი ხარი – რაჭაში, ქედისუბნის წმიდა გიორგის ეკ– 

ლესიიდან ღამ-ღამობით გამოდის ცეცხლის ალი, მიდის წმიდა გი– 

ორგის ორ მოპირდაპირე ეკლესიაში და ისევ უკან ბრუნდება. თქმუ– 

ლებით, როდესაც თათრებმა ქედისუბანი აიღეს, ამ ადგილას მონას– 

ტერი ყოფილა. თათრებმა დაინახეს შუქი, მივიდნენ შუქზე და, რო– 

ცა ნახეს, რომ შუქს ხატი აფრქვევდა, კლდიდან გადაისროლეს. 

კლდის წინ ხეობაში ისეთი ნისლი იდგა, რომ მათ მინდვრად მოეჩ– 

ვენათ, გადაეშვნენ კლდეზე და დაიხოცნენ. ხატი კი ფერდობზე იყო 

გაჩერებული და ცეცხლის ალივით ანათებდა. მღვდელმა იპოვა ხა– 

ტი და იმ ადგილას ახალი ეკლესია ააშენა. 

მანგური – თეთრი (სვანურად: თვეთნე) მანგური მდიდარი და და– 

ვლათიანი კაცი იყო სვანეთში: სანიავებელი სოფელ წვირმში ჰქონ– 

და, პურის საშრობები – იფარში, კალოები – კალაში, სახნავ-სათესი 

– ლახამულაში, სათიბები – შხარაზე. მისი ყანების დასაფარცხავად 

დევები შრომობდნენ, სამკალში დალები ეხმარებოდნენ... კიდობ– 

ნებად ვეებერთელა ქვაბები ედგა, მარანი სავსე ჰქონდა ქვევრებით, 

ქვევრები იმერეთის ღვინით იყო სავსე... ერთხელ თეთრი მანგური 

ჯიხვზე სანადიროდ წავიდა, დაუღამდა და გამოქვაბულში შევიდა 

ღამის გასათევად, ცეცხლი გააჩაღა და ჯიხვის მწვადი შეწვა. ამ დროს 

ესტუმრა დედოფალი დალი. იწყინა დალმა, რატომ შემოხვედი ჩემს 

გამოქვაბულშიო? დამიღამდაო, სხვა რა უნდა ეთქვა მანგურს. კარ– 

გიო, უთქვამს დალს, ცუდად დაგაბრუნებდი, რომ ამისთანა ვაჟკაცი 

არ მენანებოდეო. აბა, როგორ იქნება ჩემი საქმე? ეკითხება თეთრი 

119



მანგური. მაშინ ეუბნება დალი: ისე არ გაგიშვებ, თუ საყვარლად არ 

გამირიგდებიო. მანგური გაურიგდება, მაგრამ ცოლ–შვილი რომ 

ჰყავს? არაფერი დაუშავდებათო ცოლ-შვილს? არაო, პასუხობს დე– 

დოფალი დალი, ოღონდ არსად არავისთან გაამხილო ჩვენი ამბავი, 

შენც კარგად იქნები და შენი ცოლ–შვილიცო. როცა ძალიან გაგიჭი– 

რდეს, ჩემი სახელი ახსენე და მყისვე შენს გვერდით გავჩნდებიო. ჯი– 

ხვსა და არჩვსაც არ მოგაკლებო. იმ ღამეს ერთად დაწ>ვნენ გამოქვა– 

ბულში დედოფალი დალი და თეთრი მანგური. მეორე დილით მანგუ– 

რი შინ გაეშურა. გზად მიმავალს მოულოდნელად შემოესიენ სავები, 

დაატრიალეს ხანჯლები, დაუწყეს ცემა-ჩეხვა. მანგურმაც იშიშვლა 

ხანჯალი და რვა–-ცხრა სიცოცხლეს გამოასალმა, მასაც რვა-ცხრა 

დაჰკრეს და, ის იყო, კლავდნენ კიდეც, რომ მუხლი მოიყარა მანგურ– 

მა და შეევედრა დალს: აბა, დედოფალო, სად მყავხარ, სავები მკლა– 

ვენო. ეს თქვა თუ არა, ჭიუხებიდან გამოფრინდა დალი, მანგურის 

საყვარელი, და იფნის შტოთი დაერია სავებს, ერთი არ დატოვა ცო– 

ცხალი, რომ ამბავი მიეტანა სავებში. მერე მანგურს ერთი ფრთა მო– 

უსვა და ცხრავე ჭრილობა მოურჩინა, და მრთელი გაუშვა სახლში. 

მარტყოფის ღვთაება – ერთხელ ღვთაება ხევის სიონიდან, სადაც 

თავიდანვე ესვენა, გაფრენილა და ანგელოზის სახით მის ყმებს – სისაუ– 

რსა და ცოფურს ჩვენებია. ორივე ეს გვარი მას დასდევნებია. ბევრი იფ– 

რინა ღვთაების ხატმა და, ბოლოს, მარტყოფის კლდეში შეფრინდა და 

ისინიც აქვე დაბინავდნენ. ეს ამბავი ბერებს გაუგიათ, მარტყოფში მისუ- 

ლან და მოხევეებისათვის უკითხავთ მისი გადმოსვლის მიზეზი. მოხევე– 

ებს უთქვამთ, ეს ადგილი ხატმა თავის საბრძანისად ამოირჩიაო. ჩვენ მი– 

სი ყმები ვართ და, სადაც ხატია, ჩვენც იქ უნდა ვიყოთო. ბერები გამოქ- 

ვაბულში შესულან და ღვთაებისათვის თაყვანი უციათ. შემდეგ მოხევე– 

ებისგან მალულად ოქროს ძეწკვი შეუბამთ ხატისთვის, თბილისში წაუ– 

ბრძანებიათ და აქ მის საბრძანისად სიონის ტაძარი აუგიათ. მაგრამ ხატი 

აქაც არ დამდგარა და ისევ მარტყოფის კლდეში დაბრუნებულა. ამიტ– 
ომ, ხალხის რწმენით, მისი მთავარი საბრძანისი მარტყოფია, შემდეგ კი 

ხევისა და თბილისის სიონი. მთავარი კი მაინც მარტყოფის კლდეა. 

მაძსიმე – მაქსიმე წმიდა კაცი ყოფილა, ცხოვრობდა თურმე ლე–- 

ჩხუმის სოფელ დეხვირში. სადაური იყო, საიდან იყო მოსული, არ– 

120



ავინ იცოდა. ამ დროს დეხვირში ცხოვრობდა ერთი კაცი, ორნაირი 

გვარი ჰქონდა: ერთი ჭაბუკიანი, მეორე ქარეიშვილი. და აქამდე არ 

მოშლილა მისი გვარი. ის ქარეიშვილი თურმე იმისთანა კაცი იყო, 

რომ უქმე დღეს მუშაობას არ ერიდებოდა, მარხვას არ ინახავდა. 

კიდევ უარესს აკეთებდა: სხვის ყანაში, სიმინდი იქნებოდა თუ პური, 

შერეკავდა თავის საქონელს და შეაჭმევინებდა ნამუშევარს. გამო– 

რეკავდა მაქსიმე მის საქონელს სხვისი ყანიდან, ქარეიშვილი ისევ 

უკან შერეკავდა. და გრძელდებოდა ასე. ვერაფერი შეაგონა მაქსი– 

მემ ქარეიშვილს. ერთხელ კალოობას მშვენიერი დარი იდგა, მზე 

აცხუნებდა, ყველას კალო გაეშალა და ლეწავდა პურს. ყველგან პა– 
პანაქება იყო, მხოლოდ იმ ქარეიშვილის კალოს თავზე ღრუბელი 

იდგა და ცრიდა. მეორე დღესაც ცრიდა ქარეიშვილის კალოზე, ვე– 

რა და ვერ გალეწა პური. ბოლოს, გამოიტანა ქარეიშვილმა თოფი 

და ესროლა ღრუბელს, მის კალოზე რომ იყო ჩამოწოლილი. ესრო– 

ლა და კალოზე მკვდარი მაქსიმე დაეცა. რა ქნას, ქარეიშვილმა. აიღო 

მკვდარი და ღამით სოფლის ჩუმად დაასაფლავა ჭურისწყალში, დე– 

ხვირის თავში, სადაც ახლა დიდი ფუღურო ცაცხვი დგას. 

მეორე დღეს გავიდა იმ ადგილას და, რას ხედავს: ეს მკვდარი მა– 

ქსიმე ამოსულა და დევს მიწაზე. წაიღო აქედან ქარეიშვილმა მიც– 

ვალებული და ახლა სხვა ადგილას დამარხა. მეორე დღეს იგივე გა– 

ნმეორდა: ისევ მაღლა მიწაზე დევს მიცვალებული. წაიღო და ახლა 

მცხეთას, სადაც ახლა წმ. გიორგის ეკლესიაა, თამარ დედოფლის 

აშენებული, იქ დამარხა. მესამე დღესაც ამოვიდა ზევით ეს მიცვა– 

ლებული. ბოლოს, წაიღო მკვდარი ქარეიშვილმა და ორბელსა და 

ჩხუტელს შუა ერთ მაღლობ ადგილზე (აქაც დიდი ცაცხვი დგას) 

დაასაფლავა. არც აქ ისურვა წმიდა მაქსიმემ საბოლოო განსვენება. 

ასე გაწვალებულ ქარეიშვილს წმიდა მაქსიმე გამოეცხადა და უთხ– 

რა: დამაკარით მარხილზე, შეუბით მარხილს გაუხედნელი ხარები 

და გაუშვით თავის ნებაზე და, სადაც გაჩერდებიან, იქ დამასაფლა– 

ვეთო. ასეც მოიქცნენ. ხარები ძალიან ჩქარა წამოვიდნენ, ეტლში 

შებმული ცხენებივით გაჭენდნენ. სოფელ ჩხუტელზე ჩაიარეს და 

მიიტანეს წმიდა მაქსიმე მურში, იმ ადგილზე, სადაც დღეს ეკლესია 

დგას, და დაასაფლავეს. ხარები იქვე დაკლეს, მარხილი შეშად იხ– 

მარეს, მოხარშეს ხორცი და საღვთო გადაიხადეს. 

121



მაძცია – მითოლოგიური თუ ზღაპრული არსება, რომელსაც აქვს 

უნარი (მაქციობა), გარდაიქმნას სხვა არსებად, მიიღოს განსხვავე– 

ბული სახეები და ფორმები. მაქციები არიან ეშმაკები (ეშმები), ჭი– 

ნკები, ავსულები, კუდიანები და სხვა ბოროტი არსებები. მაქციაა 

სამძიმარი, რომელსაც შეუძლია ნებისმიერი ადამიანის სახე მიიღ– 

ოს და ნაცნობად გამოეცხადოს ადამიანს. (იხ. დავითის ჟორი). 

მაღალაანთ ეკლესია – ქართლში, კავთურას ხეობაში დგას ეკ– 

ლესია, რომლის ქვეშ, თქმულების მიხედვით, განძი ყოფილა დამარ– 

ხული. გლეხებმა ბევრჯერ სცადეს სამალავში ჩასვლა, მაგრამ ამა– 

ოდ. ჩასასვლელი იმდენად ღრმა ყოფილა, რომ უჰაერობის გამო სან– 

თლები ქრებოდა და შეშინებულნი მაშინვე უკან ბრუნდებოდნენ. ბო– 

ლოს, ერთმა კაცმა წინ იოანე ნათლისმცემლის ხატი წაიმძღვარა, ჩა– 

აღწია სამალავამდე და ოქრო-ვერცხლით სავსე ქოთანი ამოიტანა. 

ამ ოქრო-ვერცხლით კაცმა ათი უღელი ხარ–კამეჩი და გუთნები იყი– 

და, და კიდევ ბევრი ოქრო მორჩა. გახდა კაცი გუთნისდედა და უხნა– 

გდა სოფლებს ყანებს, და ძალზე გამდიდრდა კაცი. მაგრამ, როცა სი– 

მდიდრით და დოვლათით აივსო, სწორედ მაშინ შეიპყრო შიშმა. არც 

ღამით ეძინა და არც დღისით ჰქონდა მოსვენება. ღამ-ღამობით მოჩ– 

ვენებები აწუხებდა, დღისით კი ხელი ეცარებოდა. ბოლოს, ესიზმრა 

ერთი გათეთრებული მოხუცი და ურჩია უკან დაებრუნებინა განძი. 

ადგა ეს კაცი, გაყიდა ხარ–კამეჩი, გადანახული ოქრო–ვერცხლიც და– 

უმატა და იოანე ნათლისმცემლის სახელზე ეკლესია ააშენა. 

მახაშის ხარი – სვანეთში მახაშის ერთ–ერთ მთაზე წმიდა მა– 
რიამის ეკლესია დგას. ერთხელ ეკლესია ოსებს გაუძარცვავთ, ხა– 
ტები და ვერცხლის ჯვრები წაუღიათ. მერე ღვთისმშობლის ხატს 

ტყვეობიდან თავი დაუღწევია და მახაშისკენ გადმოფრენილა, ხის 

ფუღუროში შეუფარებია თავი. გავიდა დრო და ხე თანდათან მრთე– 
ლდებოდა, ფუღურო კი ვიწროვდებოდა. ერთ მღვდელს სიზმარში 

დასიზმრებია ხატი, რომელსაც უთქვამს მისთვის, აქ ძალიან ვიწრ– 

ოდ ვარ და მიშველე, გვერდები მემტვრევაო. მეორე დღეს მღვდე– 
ლმა მოძებნა ფუღურო, გამოაბრძანა იქიდან ხატი და თავის ძველ 

ადგილზე დააბრძანა. ხატს ფუღუროს სივიწროვისგან გვერდები მა– 

რთლაც გამრუდებული ჰქონია. 

122



მახურელა – ერთხელ მახუტელა გარეულ ტახებზე სანადიროდ 

წასულა ტყეში. ასულა ერთ დიდ მუხაზე და იქიდან დაუწყია თვა– 

ლთვალი ტახებისთვის. გათენებისას შორიდან რაღაც ხმაური და 

ქალის კივილი მოესმა. ქალი კივის: მახუტელა, შე მკვდარო! მოდი, 

მომეშველეო! კივილი თანდათან ახლოვდებოდა. ბოლოს, ქალიც გა– 

მოჩნდა, თეთრად შემოსილი და გრძელთმიანი. ხედავს მახუტელა, 

რომ ქალს ოჩოკოჩი მოსდევს უკან, სადაცაა, დაეწევა ქალს. მახუ– 

ტელამ თოფი შემართა და დაუმიზნა ოჩოკონს, და ესროლა. ოჩო– 

კოჩმა ერთი დაიღრიალა და შესძახა მახუტელას: დამიმატე, მახუ– 

ფწზელაო! მახუტელამ იცოდა ოჩოკოჩის საიდუმლო: თუ მეორედ ეს– 

როდა თოფს, მაშინ ზედიზედ ორმოცჯერ უნდა გაესროლა, თორემ 

ოჩოკოჩი ცოცხალი დარჩებოდა, თავად კი ჭკუიდან შეიშლებოდა. 

ჰოდა, არ ესროლა მეორედ მახუტელამ. დაჭრილი ოჩოკოჩი ღრი– 

ალ–ღრიალით მოშორდა იქაურობას და ტყეში გადაიკარგა. მად– 

ლიერი ტყაშიმაფა მივიდა მახუტელასთან და თითქოს უბრძანა: 

ჩამოდი ხიდან, შინ წადი და სასიმინდეში საწოლი გაშალე, ამაღამ 

შენთან მოვალო. უსიტყვოდ შეასრულა მახუტელამ ტყაშიმაფას 

ბრძანება. ამიერიდან ტყაშიმაფა და მახუტელა ღამ-ღამობით სასი– 

მინდეში ხვდებოდნენ ერთმანეთს. ერთხელაც მახუტელას ცოლმა 

შეიტყო ეს ამბავი. ერთ ღამეს აიღო კათხა, აავსო თხის რძით და 

მივიდა ნალიასთან, სადაც მახუტელას და ტყაშიმაფას ეძინათ. ტყა– 
შიმაფას თმები სასიმინდედან ჩამოშლილიყო და მიწაზე ეფინა. მა– 

ხუტელას ცოლმა რძეში განბანა ტყაშიმაფას თმა, გაასწორა და ის– 

ევ ნალიაში ააბრუნა. ეამა გამოღვიძებულ ტყაშიმაფას ქალის საქ– 

ციელი და უთხრა მახუტელას: მახუტელა, შენს ცოლს დაუმადლე, 

თმა რძით რომ დამბანა. ამიერიდან ჩემგან გამითავისუფლებიხარო. 

დამილოცნიხარ, შენი ტყვია ნადირს ნუმც აცდენიაო. ამის შემდეგ 

გაითქვა სახელი მახუტელამ, როგორც იღბლიანმა მონადირემ. 

მგებრნი – მიცვალებულთა სულები, რომლებიც ეგებებიან ახ– 

ლადგარდაცვლილი ნათესავის სულს, მეგზურობას და მფარველო– 

ბას უწევენ მას, მიაცილებენ მის საბოლოო ადგილამდე. ისინი ზოგ– 

ჯერ ცხენებით მოდიან, ზოგჯერ ქვეითად. გარდაცვლილი მამაკა– 

ცის მგებრნი არიან მისი დედისძმები და მოგვარეები, ქალისა კი – 

მამისსახლი, დედისძმები და ქმრეულნი. თუ ყმაწვილი მოკვდება, 

123



ქალი იქნება, თუ ვაჟი, მის მგებრებად მას დედისძმები და მამისძმე– 
ბი ეგებებიან. საიქიოში სულები გვარების მიხედვით არიან დასახ– 
ლებულნი, ამას ანდაბი ეწოდება. საბოლოოდ მიცვალებულის სუ– 
ლი, თუ მამაკაცია, მისი გვარის ხალხში, ანდაბში, მიჰყავთ მგებრ– 

ებს; თუ ქალია – ქმრეულთა ანდაბში და იქ რჩება სამუდამოდ. თუ 

ქალი ორჯერ იყო გათხოვილი, პირველი ქმრის ანდაბში რჩება იმ– 
დენ ხანს, რამდენ ხანსაც მასთან ცხოვრობდა, მერე კი მეორე ქმრის 
ანდაბში გადაინაცვლებს და იქ რჩება სამუდამოდ. 

მგლის კერძი – ერთი დიაცი ყოფილა ორსული. ღამე სტუმრად 

მისვლია ერთი კაცი და იქვე დარჩენილა დასაძინებლად. იმ ღამეს ქალს 

ბიჭი გაუჩენია. დედას დასძინებია, სტუმარი კი ფხიზლობდა. შუაღა– 

მისას შემოსულან სამნი. დამსხდარან კართან, ზღურბლზე, და დაუ– 

წყიათ ლაპარაკი, ამ ახალგაჩენილ ბიჭს რა ბედი დავწეროთო. ილა– 

პარაკეს. ზოგი რა თქვეს, ზოგი – რა. ასე და ასე გაიზარდოსო, ესა და 

ეს გადახდეს თავსო, ასეთი და ასეთი კაცი დადგესო. ბოლოს, ერთმა 

იკითხა, ეს კიო და ახლა სიკვდილი როგორღა დავუწოთო, როგ– 

ორ მოკვდესო. როგორ მოკვდესო და თავის ქორწილში მგელმა შე– 

ჭამოსო, მიუგო მეორემ. ეს თქვეს, ადგნენ და წავიდნენ. 

ეს ყველაფერი გაიგონა ამ სტუმარმა კაცმა და არავის არაფერი 
უთხრა, ოღონდ დედას კი შეეხვეწა, ეს ბავშვი მე მომანათვლინე– 

თო. გავიდა ერთი კვირა და მოიყვანეს მღვდელი, დაუძახეს ამ კაც– 

საც და მონათლეს ბავშვი, როგორც წესია. 

თვალ–ყურს ადევნებს ნათლია ბავშვის გაზრდას, ხედავს, მართ– 

ლაც ისე იზრდება, როგორც იმ ღამეს იმ ბედის–მწერელებმა დაუ– 

წერეს. გაიზარდა. გახდა საცოლე. უთხოვეს ცოლი. ქორწილში ნა– 

თლიაც დაპატიჟეს, რაღა თქმა უნდა. 

ქორწილია. ნეფე-პატარძალი ერთად სხედან და ეს ნათლია არა 

ჯდება, ფეხზე ტრიალებს, ელოდება რაღაცას. უცბად ატყდა ჩოჩ- 

ქოლი. არიქა, მგელი, მგელიო. იძრო ამ ნათლიამ ხანჯალი და ნე– 

ფისკენ წამოსულ მგელს წინ გადაუდგა, ჩასცა ხანჯალი და მოკლა. 

თავი მოაჭრა, ტანს მოაშორა და მერეღა დაჯდა. მერე აუხსნა ყვე– 
ლას, რატომ არ ჯდებოდა: მე ამ ბალღის დაბადებისას აქ ვიყავი და 

მესმოდა, რომ ბედმწერელთაო თავის ქორწილში მგლის შეჭმა და– 

სწერესო და ვყარაულობდი, რომ ეს ჩემი ნათლული მგელს არ შეე– 

124



ჭამაო. ეს თქვა და დამშვიდდა კაცი, დაჯდა. დაშოშმინდნენ მექორ– 

წილეებიც და ქორწილი გაგრძელდა. გულისხმაში ჩავარდა ნეფე, 

ნეტავ რა მგელი იყო, მე რო უნდა შევეჭამეო. ვერ მოითმინა, ცოტა 

ხანში ადგა და გავიდა. იმ მგლის თავი და ტანი იქვე ეყარა ცალკ– 

ცალკე. მაშ, შენ უნდა შეგეჭამეო? იმ მგლის თავს კბილებში ფეხი 

მიარტყა. მიარტყა და მგლის კბილი ფეხის ცერში შეერჭო. გაუავ– 

და ჭრილობა, გაუავდა და, ბოლოს, მოკლა კიდეც. თავის ბედისწე– 

რას მაინც ვერ ასცდა. 

მებურთვალი – ზოგიერთი ღვთისშვილის ეპითეტი-ზედწოდე–- 

ბა. გუდანის წმიდა გიორგი „ბეგენგორს მობურთალია“, პირქუში – 

„ლეკურთას ვაკეს მობურთალი“, წყაროსგორული – „კვინტილა ვა– 

კეს მებურთვალი“, რაც ნიშნავს, რომ ეს ღვთისშვილნი „ცეცხლის 

ბურთვ3ს“ ანუ „ელვის გირკალს“ (რკალს) ათამაშებენ თავ-თავიანთ 

საარსო ადგილებზე (ბეგენგორი, ლეკურთას ვაკე). 

მეგანძური – ჯვარის მსახური, რომელსაც ჩაბარებული აქვს 

ჯვარის თას-განძი; განძის მცველი. მხოლოდ მან იცის მისი ადგ– 

ილ–სამყოფელი, სამალავი. მას გამოაქვს იგი დღესასწაულებზე, და– 

მთავრების შემდეგ ასუფთავებს და კვლავ თავის ადგილზე აბინავ– 

ებს. მეგანძურებს თავად ჯვარი ირჩევს ქადაგის პირით. მეგანძუ– 

რი ორია, თუ ორივე დაიხოცა, სამალავის ადგილ–სამყოფელი საი– 

დუმლოდ რჩება და თას-განძიც იკარგება. 

მეენე – იგივე ქადაგი, ჯვარის ენის მცოდნე, რომელიც ჯვარის 

ენაზე ნალაპარაკევს საყმოს ადამიანურ ენაზე თარგმნის. ქადაგი 

ჯვარის მეენეა, რომელმაც იცის ჯვარის ენა. 

მეკეზისწვრე ანგელოსი -– კეზის ანგელოზი. 

მელისკარი – სოფელ ზარანში (ხარაგაულში) დგას წმ. გიორგის 

ეკლესია, რომლის ადგილზე უწინ ცხვრის საძოვარი ადგილი ყოფი– 

ლა. მწყემსებისთვის სოფელს საჭმელი მიჰქონდა ხოლმე. ერთხელ 

საჭმელი დაუგვიანეს. მწყემსებს ძალიან მოშივდათ, მაგრამ სოფელ– 

ში ვერ მიდიოდნენ, ეშინოდათ, ცხვარი არ გაფანტულიყო. მაშინ ას– 

125



ეთი რამ მოისაზრეს: მწარე ბლის ხისგან ჯვარი გააკეთეს, აღმართ– 
ეს და დაჩოქებულებმა ასე ილოცეს: ჯუარის სახის მადლო და ძალო, 

წმიდაო გიორგი, შენ გაბარებთ ჩვენს სამწყსოს, ჩვენს დაბრუნებამდე 

ცხვარი არ გაიბნეს და არ დაიკარგოსო! დააწვინე პირუტყვი და ნუ 

ააყენებ, სანამ ჩუენ არ მოვალთო. და წავიდნენ სოფელში. ჭამეს, სვეს 

და, როცა საძოვარზე მივიდნენ, მთელი ცხვარი გაქვავებული დახვ– 

დათ. ბლის ჯვარი კი ძალზე გაზრდილიყო. მწყემსებმა მღვდელი და 

ხალხი მოიყვანეს და ყველამ შესთხოვა ღმერთს, ოღონდ ცხვარი გა– 

გვიცოცხლე და ეკლესიას აგიშენებთო. ცხვრები კი გაცოცხლდნენ, 

მაგრამ ბლის ჯვარი სულ იზრდებოდა და იზრდებოდა, მატულობდა 

სიმაღლითა და სიგანით. ბოლოს, მღვდელს სიზმარი დაესიზმრა, რომ 

ჯვარი არ შეწყვეტდა ზრდას, ვიდრე მასზე ლურსმნებს არ დააჭედე– 

ბდნენ. მაშინ უბრძანა მღვდელმა თავის დიაკვანს, შესულიყო ჯვარზ– 

ედ და დაეჭედებინა ლურსმანი. დიაკვანი ასეც მოიქცა. ორი წლის 

შემდეგ ხალხმა ამ ჯვარზე წმ. გიორგის ეკლესია აუშენა, თავად ჯვა– 

რი ეკლესიის შუა ნაწილში მოექცა. 

ერთხელ მელა შევარდნილა ეკლესიის ღია კარში, სანთლისთვის 

პირი უტაცნია, მაგრამ გამობრუნებისას გაქვავებულა. დარაჯს თვა– 

ლი მოუკრავს მისთვის, შესცოდებია და ღმერთს შევედრებია, გაე– 

ცოცხლებინა. მელა გაცოცხლდა და გაიქცა. მას შემდეგ ამ ეკლე– 

სიას მელისკარი შეერქვა. 

მეპურყველე – ან მეპურსატნე (ხევსურულად: სატანი – ყველი), 

პურისა და ყველის მჭამელი. ასე შეარქვეს ღვთისშვილებმა გახუა 

მეგრელაურს, რომელსაც სამ დღეს უნდა ემარხულა, მაგრამ მეო– 

რე დღეს სულმოკლეობა გამოიჩინა: პურს წყლის ნაცვლად ყველი 

შეატანა და, ამრიგად, ის, ვინც მეპურწყლე უნდა ყოფილიყო, მეპუ– 

რყველე გახდა. 

მეპურწყლე – მარხული ადამიანი, რომელიც პურისა და წყლის 

მეტს არაფერს ჭამს. მისი საპირისპიროა: მეპურყველე. 

მესეფენი – მეგრულ ფოლკლორში ადამიანის მსგავსი არსებები, 

ზღვის კაცუნები, რომლებიც წელიწადის გარკვეულ დროს ამოდიან 

ზღვიდან. თუ მამრი მესეფეები ამოვლენ, ავდარი დგება, მათ წვიმა 

126



მოყავთ ქვეყანაზე. თუ დედრი მესეფენი ამოვლენ, კარგი დარებია. 

მესეფეებს თან ძაღლები ამოყვებათ ხოლმე. ხალხური რწმენით, ზო– 

გიერთი ძაღლი მესეფეთა დატოვებულია. მესეფეების ამოსვლას მე– 

სეფეობას ეძახიან, რომელიც წელიწადში ექვსჯერ ხდება. მესეფეე– 

ბი ზღვიდან ამოსვლისას მიაშურებენ იმ ადგილს, სადაც გარეული 

ცხოველები გროვდებიან, და იმ ნადირებს დაადებენ ნიშნებს, რომ– 

ლებიც მონადირემ უნდა მოკლას იმ წელიწადს. ამ ნიშნის გარეშე 

ვერც ერთი მონადირე, რაც უნდა სდიოს ნადირს, ვერ მოკლავს. 

მეფე ერეკლე და გუდანის პვპვარი – მეფე ერეკლე გუდანის 

ჯვარის მოძმე ყოფილა. თქმულებით, მორიგე ღმერთმა თუ გუ– 
დანის ჯვარი ღვთისშვილთა ბატონად განაწესა, ერეკლეს ხორციე– 

ლთა მეფობა რგებია, ის რომ ხევსურეთში მივიდოდა ხევსურთა გა– 

საყვანად ჯარში, პირველად გუდანს მიაშურებდა, შევიდოდა გუდა– 

ნის ჯვარის ბეღელში, საიდანაც თურმე გუდანის ჯვარისა და მეფის 

საუბრის ხმა გამოდიოდა. გუდანის ჯვარს ხევსურნი ვერ ხედავდნ– 

ენ, საფარველი ჰქონდა დადებული, ერეკლეს კი პირადად ეცხა– 

დებოდა და, როგორც მოძმეს, პირისპირ ელაპარაკებოდა. ლაპარ– 

აკს რომ მორჩებოდნენ, მეფე გამოვიდოდა და გუდანის ჯვარის ნებ– 

ას ბეღლისკარს შეყრილ ხევსურებს განუცხადებდა. 

ხშირად ყოფილა, რომ ბეღლიდან გამოსულ მეფეს გამოუცხა– 

დებია: გუდანის ჯვარი ბრძანებს, ჩემნი ყმანი ხევსურნი მოემზად– 

ეთ, ჩემი დროშა ააბით, საქართველოს მტერი შემოსევია, უნდა და– 

ვეხმაროთო. ღვთისგან გამარჯვება ვითხოვე და მიბოძა. მე ჩემს ფხა– 

სისხლიანს ხმალს შევირტყამ და თქვენთან ერთად ომში ვიქნებიო. 

დამბადებელმა გამარჯვება მიბოძა და დავლა მე და ჩემ ყმათ დაგვ– 

რჩებაო. 

მეფისა მონადირე – მეფისა მონადირეს დედამ საგზალი მოუმ– 

ზხადა – ხმიადები გამოუცხო და არჩვ-–ჯიხვზე სანადიროდ გაისტუმრა. 

გარიჟრაჟზე ავიდა მთაზე მონადირე. ის-ის იყო, საუზმე უნდა 

ეჭამა, რომ მაღლიდან კივილი მოესმა. მონადირეს მისთვის ყური 

არ უთხოვებია. ახლა მეორედ შემოესმა კივილი. და მონადირემ აიხ– 

ედა მაღლა, ხედავს, ცას სწვდება თეთრი კლდე. კლდის წვერზე ოქ- 
როსნაწნავებიანი დალი გადმომდგარა და კივის. 

27



– ვინც არ უნდა იყო, მითხარ, რა გაგჭირვებიაო, – შესძახა დალს 

მონადირემ. 

– კლდის დალი ვარ, ბავშვი კლდიდან გადმომიგორდა, ქვევით 

მგელი ყოფილა დადარაჯებული, დასტაცა პირი და გორს იქით გა– 

უყენაო. 

– ნუ შეწუხდები, მგელს მე გავეკიდები, ბავშვს გადავარჩენო! – 

აღუთქვა მონადირემ და გაეშურა. მცირე მანძილი რომ გაიარა, ხე– 

დავს. მგელი ქედ–ქედ მიძუნძულებს, დალის შვილი პირში უჭირ– 

ავს. შეურჩია დრო მეფისამ, მიწვა ქედზე, სტყორცნა ისარი და იქვე 

გააგორა მგელი. მივიდა და ხედავს, პირი ღია დარჩენია მგელს. მე– 

ფისამ იგი გაატყავა, ტყავი წელზე შემოიკრა, ბავშვი მხარზე შეი- 

სვა და მიჰგვარა დედამისს – კლდის დალს. გახარებულმა დედამ თა– 

ვისი ოქროს ნაწნავი გადმოუშვა, მეფისამ ბაგშვი ნაწნავს შეაბა და 

დალმა ზევით აიყვანა შვილი. მადლიერმა დალმა მონადირეს სამი 

რამ შესთავაზა: ან ყოველდღე თითო შუნი, ან ყოველ სექტემბერს 

ცხრა ჯიხვი, თუ არადა, მასთან სამუდამოდ დარჩენა და ლამაზ და– 

ნიშნულზე უარის თქმა. 

– არა, დედოფალო, სიყვარულს როგორ გაკადრებ. ვერც ჩემს და– 

ნიშნულზე ვიტყვი უარსო. – მიუგო მონადირემ. – ისევ მირჩევნია, 

ყოველ სექტემბერს ცხრა ჯიხვი მომაკვლევინოო. 

კლდის დედოფალმა აუსრულა მონადირეს დანაპირები, მაგრამ 

არ აპატია, რომ ვაჟმა მოკვდავი დანიშნული არჩია კლდის დედოფ– 

ალ დალის სიყვარულს და გადაწყვიტა შური ეძია. 

სექტემბრის დანიშნულ დღეს მონადირეს კლდეებში დალის და– 

ნაპირები ცხრა ჯიხვი შემოეყარა. ერთი მათგანი ოქროს რქიანი იყო. 

დაუმიზნა მონადირემ ისარი ოქროსრ ქიან ჯიხვს. ისარი ასცდა ჯიხვს 

და ოქროს რქას მოხვდა. აისხლიტა რქამ ისარი და მონადირეს შიგ 

შუბლში შეუბრუნა. 

მეძობაური – იყო ერთი განთქმული თუში მონადირე, სახელად 

მექობაური. ნადირობაში ყოველთვის ბედი სწყალობდა, ამიტომაც 

ყველა მონადირეს მასთან ერთად სურდა სანადიროდ სიარული. 

ერთხელ მექობაურმა შეკრიბა თორმეტი კაცი, ერთმანეთზე უკ- 

ეთესი მონადირე, გაემზადნენ და გაუდგნენ გზას. ბევრი იარეს თუ 

ცოტა იარეს, მოხვდნენ ერთ უღრან ტყეში, სადაც მზის შუქიც კი 

128



ვერ სწვდებოდა. დაკარგეს ბილიკი, მხარი ექცათ, აღარ იცოდნენ, 

საით მიდიოდნენ – აღმოსავლეთით თუ დასავლეთით, სამხრეთით 

თუ ჩრდილოეთით. გზის ძებნაში მიადგნენ ერთ ფრთო ნაღარს, თი– 

თქოს მორი უთრევიათთო, და გაჰყვნენ მას, იფიქრეს, აქ სადმე სოფე– 

ლი იქნებაო. ნაღარმა გველეშაპთან მიიყვანა ისინი. გველეშაპი 

გაწოლილი იყო და თითქოს რაღაცას უცდიდა. რა ქნან, ვერ გადაა– 

ბიჯებენ. მექობაურს უთქვამს თანამგზავრებისათვის: ეს გველეშა– 

პი გზას მაინც არ გვაძლევს, მოდი, გავყვეთ, სადაც წავა, ჩვენც იქ 

წავიდეთო. წავიდა გველეშაპი. მიდიოდა და უკან მორის ნათრევივ– 

ით ნაღარს სტოვებდა. იარეს, იარეს და მიადგნენ ერთ დიდ წყალს, 

ადიდებული არაგვისოდენა იქნებოდა. რა ქნან, როგორ გადავიდნენ 

გაღმა? ხედავენ, გველეშაპი ხიდად გაიდო მდინარეზე და ანიშნა 

მონადირეებს, ჩემზე გადმოდითო. პირველად მექობაური, როგორც 

წინამძღოლი, შედგა გველეშაპის ბოლოზე და ისევ უკან გადმოვი– 

და: ჯერ რბილიაო. მეორედ რომ ავიდა, ცოტა გამაგრებულიყო, მა– 

გრამ ისევ გადმოვიდა. მესამედ რომ ავიდა, გველეშაპის ზურგი უკ- 

ვე ძალზე მაგარი იყო, და დაუძახა თანამგზავრებს, მომყევითო. ავ– 

იდნენ ყველანი გველეშაპის ტანზე და გავიდნენ გაღმა. გაღმა მხა– 

რეს, ერთ ტაფობში ტბა მდგარა, სადაც სხვა გველეშაპი ბუდობდა 

და გამვლელ–გამომვლელს შეუჭმელს არ უშვებდა. ამ დროს აღე– 
ლდა ტბა, აიქოჩრა და ტბიდან ერთი გორის ოდენი გველეშაპი ამო– 

ვიდა. ისე მაღლა ეჭირა თავი, რომ ნახევარი ტანი მიწაზე არ ედო. 

გამოექანა ეს გველეშაპი საშინელი წივილით მონადირეების მეგო– 

ბარი გველეშაპისკენ, თურმე ერთმანეთის მტრობა ჰქონიათ. ისიც 

აიძაგრა და წავიდა მტრისკენ, თან მონადირეებს ანიშნა, მომეშვე– 

ლეთო. მიჰყვნენ უკან მონადირეები. შეიბნენ გველეშაპები – პატა– 

რა და დიდი სამკვდრო–სასიცოცხლოდ. ტბიდან ამოსული ჯაბნიდა 

და საბოლოოდ დაამარცხებდა, რომ მექობაურს დროზე არ შეეძახ– 

ნა თანამგზავრებისათვის: არიქა, მივეშველოთ ჩვენს გველეშაპს, თო– 

რემ ხომ უყურებთ, მარცხდება. თუ მოგვიკლა, სიკეთეს არც ჩვენ 

დაგვაყრის, ყველას ერთიანად გადაგვყლაპავსო. დატრიალდნენ მო– 

ნადირეები, იშიშვლეს სატევრები და მიესივნენ მტერს. დაუწყეს ცემა 

და ბოლო მოაჭრეს. ეძგერა პატარა გველეშაპიც და მოკლეს. მად– 

ლიერმა გველეშაპმა ანიშნა კაცებს, მომყევითო, და მიჰყვნენ ისინ– 

იც. წავიდნენ და მიადგნენ ერთ უზარმაზარ სოროს, სადაც მოკლ– 

129



ულ გველეშაპს შვილები ჰყოლია. გამარჯვებულმა შვილებიც გაუ– 

წყვიტა ერთიანად, მერე სოროდან გამოიტანა საჭურველი – თოფი, 

ფრანგული ხმალი, სხვადასხვა აბჯარი და დაურიგა მონადირეებს. 

მერე სამშვიდობოზე გაიყვანა და გაისტუმრა. 

ეს ამბავი ხალხს ლექსადაც გამოუთქვამს: 

„ომალოს თუშისშვილებსა არა გეეგო გზისაო. 

დაგცილდა, მექობაურო, ამოსავალი მზისაო. 

ვეშაპის ნავალს შამაჰყენენ, ნაქან ეგონა ხისაო. 

ვეშაპ გაიდვა ხიდადა, იქნა ბრძანება ღვთისაო. 

გაუძღვა მექობაური, ზედ თუშებ გამოდისაო. 

ვეშაპი და, ვეშაპ შაიბნეს, იქნა დაქცევა ცისაო. 

დაჰკარით, თუშიშვილებო, გული ვისა გაქვ ცდისაო! 

მექობაურის ფრანგ ული ვეშაპს მორულად სჭრისაო“. 

მჯე და მთვარე – მეგრული მითოსი მოგვითხრობს: ეს იმ დროს 

მოხდა, როცა მზე და მთვარე ბავშვები იყვნენ და დედამიწაზე და– 

დიოდნენ, ლაღობდნენ, ერთობოდნენ. ერთხელ მზე და მთვარე ერთ 

სოფელში მოხვდნენ. ხედავენ, ქალი ძროხას წველის. აქამდე არა– 

სოდეს ენახათ ეს სანახაობა, გაუკვირდათ და კენჭების სროლა დაუ– 

წყეს ძროხას. ქალმა რომ ვერაფრით მოიშორა აბეზარი ბავშვები, 

იქვე ძროხის ახალ ფუნას დაავლო ხელი და ესროლა სახეში მზეს 

და მთვარეს. შეშინებულ–შეურაცხყოფილმა მთვარემ სამუდამოდ 

დატოვა დედამიწა და ცაში აიჭრა. მზე არ დაიბნა, ხელი გობში ჩა– 

ყო, პეშვით რძე ამოიღო და სახე მოიწმინდა, მერე ისიც მთვარის 

გზას გაჰყვა. ამიტომ არის, ამბობენ, რომ მთვარეს დღემდე ლაქები 

აქვს – ეს მის სახეზე შემხმარი ფუნაა. მზეს კი რძით აქვს მობანილი 

სახე და ამიტომაც ეწოდება მზეს ბჟა (მეგრულად ბჟა მზესაც ნიშნ– 

ავს და რძესაც). 

მზის პირისნაბანი –- განმაცოცხლებელი წყალი, იგივე მზის 
ცვარი. ერთხელ ტყეში სანადიროდ გასულმა უფლისწულმა ირემს 

სტყორცნა ისარი, მაგრამ ააცდინა და მზეს მოახვედრა, ირემი კი 

გაუჩინარდა. დაჭრილმა მზემ ასე დასაჯა უფლისწული: დღისით 

მკვდარი იყო და უღრანი ტყის ეკლესიაში მდგარ კუბოში იწვა, ღა– 

130



მით კი წამოდგებოდა და ტყეში ხეტიალობდა; დილით კვლავ კუ–- 

ბოში ჩაწვებოდა და ასე მეორდებოდა მრავალი დღე. მას მხოლოდ 

მზეთუნახავი ქალწულის სიყვარული თუ იხსნიდა. მაგრამ მხსნელი 

არა და არ გამოჩნდა. მრავალი დღის შემდეგ მეფის ასულს ამ ტყეში 

გზა დაებნა და მოულოდნელად ეკლესიას წააწყდა, შევიდა შიგ და 

კუბოში მწოლიარე ვაჟი დაინახა. ღამდებოდა და ვაჟი ის იყო უნდა 

გაცოც ხლებულიყო, რათა ჩვეულებისამებრ ტყეში სახეტიალოდ გა– 

სულიყო. ვაჟმა უამბო ქალს თავისი ამბავი, ისიც უთხრა, რომ მას 

მხოლოდ სიყვარული და მზის პირისნაბანი უშველიდა. ვის უნდა მო– 

ეტანა მისთვის მზის პირისნაბანი, თუ არა მზეთუნახავს, რომელიც 

მას შეიყვარებდა? მზეთუნახავიც აქვე იყო და სიყვარულიც. წავი– 

და მზეთუნახავი მზის პირისნაბანის საპოვნელად. წინ გამოუხტა 

ირემი უზარმაზარი რქებით, რომლებიც ცას სწვდებოდა. აჰყვა მზე– 

თუნახავი ირმის რქებს და მზის სახლში მოხვდა. მზე ჯერ არ დაბ– 

რუნებულიყო ცარგვალიდან, მხოლოდ მზის დედა იყო სახლში და 

ელოდა შვილს. როცა მზე დაბრუნდა დაღლილ-დაქანცული და გა– 

ოფლიანებული, დედამ პირი დაბანა მას და ნაბანი წყალი გადაინა– 

ხა. როცა მზე ძილს მიეცა, დედამ გამოუტანა მზის პირისნაბანი მზე– 

თუნახავს და უკან გაისტუმრა. ისევ ირმის რქებს ჩამოჰყვა მზეთუ– 

ნახავი, ჩავიდა ტყეში, ასხურა მზის პირისნაბანი მკვდარ უფლისწ– 

ულს და საბოლოოდ გააცოცხლა. და ცხოვრობდნენ ბედნიერად. 

მდზის ცვარი – ფარნავაზი, მზის პირისნაბანი, მზე და მთვარე. 

მთაწმიდა – ფშავში რამდენიმე მაღალი მთა ატარებს ამ სახ– 

ელს (ცაბაურთაში, ჭიჩოსა და ახადში). ბევრ სხვა მაღალ მთას თუ– 

მცა თავ-თავისი სახელები აქვს, მაგრამ ისინი შეიძლება მთაწმიდე– 

ბად მოვიხსენიოთ, რადგან დიდი სიწმიდით არიან შემოსილი. მე– 

დღესასწაულენი ადიან მაღალ მთაზე, რომელიც ყოველ თემს აქვს, 

როგორც სამთო სალოცავი, და ზემოდან დაჰყურებს მას. მლოცვე– 

ლებს აჰყავთ საკლავი, მიაქვთ ძღვენი, რათა იქ შესწირონ მსხვერპ– 

ლი თავიანთ ღვთისშვილს, პურობენ საერთო სუფრაზე, ღამეს ათე– 

ვენ, დილით კი უკან ბრუნდებიან ფერხისაით და სიმღერით. თქმუ– 

ლებით, პირველად მთაწმიდაზე დაარსდა ღვთისშვილი ნათლის სვე– 

ტის სახით და შემდეგ სოფელ ადგილებში დაჰკრა შუქი. ამბობენ, 

131



მთაწმიდაზე ბერებს უცხოვრიათ ზამთარ-ზაფხულ, არც სიცხე აწ- 

უხებდათ, არც ყინვა; ქვევრებში ღვინო და წყალი, კიდობანში კი 

პური არ ელეოდათ. ბოლოს, როცა ქვეყანაზე სიწმიდემ იკლო, ბე– 

რებსაც ვეღარ გაუძლიათ მთაწმიდაზე და ბარად ჩამოსულან. 

მისარონი – მისარონი ფარცვანიების ხატი იყო სამეგრელოში, 

მისარონის კარზე ესვენა თურმე.. ერთხელ თურქობის დროს თურ– 

ქებმა ხატი გამოიტანეს ეკლესიიდან და თან წაიღეს. ხატმა გამტა– 

ცებლებს თვალის ჩინი წაართვა და ისინი უგზო–უკვლოდ დაეხე– 

ტებოდნენ, გზა ვერა და ვერ გაიგნეს, სულ ერთსა და იმავე ადგილ– 

ზე ბრუნდებოდნენ. მაშინ მიხვდნენ, რომ ხატის გამო დაემართათ 

ეს ამბავი. როგორც კი გადაწყვიტეს ხატის უკან დაბრუნება, თვა– 

ლი აეხილათ. ამის შემდეგ, თვალი რომ ეტკინებოდათ, მისარონის 

ხატს შესთხოვდნენ განკურნებას და იკურნებოდნენ. 

მიძამ-გარიოს რაა – სამურზაყანოში ერთი ტბაა, ოქუმიდან ორი 

დღის სავალზე, მეორენაირად ერგეძაშრას ეძახიან, რაც მიქელ–გა– 

ბრიელის (მეგრულად მიქამ–გარიოს) საბანაოს ნიშნავს, რადგან მთა– 

ვარანგელოზი ამ ტბაში ბანაობდაო, ამიტომაც მე-ხორციელი ვერ 

ეკარებოდა ამ ტბას, ვერ ჩადიოდნენ საბანაოდ, ვერც ხელ-პირის 

დაბანას ბედავდნენ. ყოფილა ერთი მწყემსი, სახელად ნოში. მთელი 

ზაფხული ცხვარს აძოვებდა ამ მიდამოებში, კარგად გაასუქა თურ– 

მე ცხვარი და, როცა მთაში ამინდი შეიცვალა, ბარში ჩამორეკა ცხვა– 

რი და გაპარსა. რაკი ისევ კარგი დარები გამოვიდა და ზამთარიც 

შორს იყო, ისევ ავიდა მთაში. საღამოხანს ერგემძაშრას ტბის ნაპირ– 

ას დააბინავა ცხვარი. დაღამდა თუ არა, ტბიდან ერთი თეთრი ვერძი 

ამოვიდა და ფარაში ყველა დედალი ცხვარი დაამაკა. მეცხვარე გა– 

აოგნა ამ სანახაობამ. მეორე ღამესაც ამოვიდა ტბიდან თეთრი ვერ– 

ძი და იგივე გაიმეორა. მეორე გაზაფხულზე უმცროსმა ძმამ თქვა, 

ახლა მე წავალ მთაშიო. ნოში უარზე იყო, მაგრამ უმცროსმა მაინც 

თავისი გაიტანა და წავიდა. საღამოხანს მანაც ტბის პირას დააბინა– 

ვა ცხვარი. ღამით ამოვიდა ტბიდან ვერძი და ცხვარს ნერბვა დაუ– 

წყო. მწყემსმა ვერ მოითმინა და შეჰყვირა. ცხვრის ფარა დაფრთხა, 

დაფრთხა ვერძიც და ტბაში ჩავიდა, მთელი ფარა მას მიჰყვა და ყვე– 

ლანი წყალმა დაფარა. დაბრუნდა ცარიელი შინ დაღონებული მწყე– 

132



მსი. ყველაფერი უამბო ნოშის. აკი გითხარი, ნუ წახვალ, თორემ 
ცუდ რამეს გადაეყრებიო. აიღო ნოშიმ ლარჭემი (სალამური), ჭია– 

ნური და ჩონგური, და გაემართა ტბისკენ. დაჯდა მის ნაპირას, ჯერ 

სალამური დაუკრა, მერე ჭიანური, ბოლოს – ჩონგური და თან დაა– 

მღერა. საკრავისა და სიმღერის ხმაზე ცხვრები სათითაოდ ამოვიდ– 

ნენ ტბიდან. გახარებულმა უმცროსმა ძმამ ახლა სიხარულისგან შე– 

ჰყვირა და ცხვარი ისევ ტბაში ჩაეშვა. დაღონდა ნოში, ბევრი დაუ– 

კრა საკრავებზე, ბევრი იმღერა, მაგრამ ცხვარი არა და არ დაბრუ– 

ნდა. უჩემცხვროდ რად მინდა სიცოცხლეო, წამოიძახა სასოწარკ– 

ვეთილმა ნოშიმ და თავადაც ტბაში გადაეშვა. 

ამის შემდეგ მწყემსებს ხშირად ესმოდათ ტბიდან ამოსული ხმა: 

„ჰეი, ჰეი“. ისიც უნახავთ მწყემსებს, რომ ცხვრის გარეკვის დროს 

ტბას ცხვრის მატყლი გამოჰქონდა ნაპირზე. 

მიქიელ მთავარანგელოზი – იგივე მიქაელ მთავარანგელოზი, 

არხოტის ჯვარი, ხალხის რწმენით, ქისტებთან საბრძოლველად ყო– 

ფილა მოყვანილი ფშავიდან, სოფელ მათურიდან არხოტის თემში, 

რადგან მას მორიგე ღმერთისგან მოლოცვილი ჰქონია ბრძოლა 

მტრებთან და მათურაში ყოფნისას ქისტებთან ბრძოლაში ეხმარე– 

ბოდა მათურლებს. მათურაში რომ იყო დაბრძანებული, ხარის ყვი– 

რილზე გამწყრალა: ერთი ხარი მიდიოდა თურმე მის ადგილზე და 

გაგიჟებული ყვიროდა. მათურლებს მთავარანგელოზის ხათრი უნ– 

და ჰქონოდათ, რომ ხარისთვის ყვირილის ნება არ მიეცათ. ხატი შე– 

მოსწყრომია მათურლებს, წამოსულა და არხოტში დაარსებულა. აქ- 

აური ხალხი ხათრიანად ექცეოდა, ქალები სოფელში ხმამაღლა ვერ 

ლაპარაკობდნენ, ძაღლს არ აყეფებდნენ და ვირს არ აყროყინებდნ– 

ენ. ამიტომ ხატი არხოტში დამკვიდრებულა. 

ასე დაკარგეს მათურლებმა მთავარანგელოზი. ადგნენ და წავი– 

დნენ საძებნელად. თან ერთი თეთრი ხარი წაიყვანეს მისთვის შესა– 

წირავად. ხარი ხალხს წინ გაუძღვა და პირდაპირ არხოტის გხას 

დაადგა. არხოტში რომ გადავიდნენ, მთავარანგელოზი მტრედის სა– 

ხით მოფრინდა და ხარს რქაზე დააჯდა. არიქათ, ფშავლებო, ჩვენი 

მთავარანგელოზი მოფრინდა, დავიჭიროთ და წავიყვანოთო, უთქ– 

ვგამთ ფშავლებს და დაჭერა მოუნდომებიათ. მთავარანგელოზი ამა– 

ზე ისევ გამწყრალა და თვალს მიფარებია. მას აქეთ იგი არხოტშია. 

133



მიქაელ 

მთავარანგელოზი. 

ლაფსკალდი. 
სვანეთი. XII ს.     

ფშავლებს რომ მისი დაჭერა არ მოენდომებინათ, მთავარანგე– 

ლოზი ხარის რქით მათურაში მოვიდოდაო, იტყოდა ძველი ხალხი. 

მათურლები ახლაც საყვედურობენ არხოტელებს: ქურდები ხართ, 

მთავარანგელოზი მოგვპარეთო. 

მკადრე – ჯვარის მსახური, იგივე ხელკაცი, რომელიც თან დას– 

დევს ჯვარს მის მოგზაურობაში. მკადრე ის ადამიანია, რომლის სია– 

ხლოვესაც კადრულობს ჯვარი ან რომელიც ბედავს (კადრების მე– 

ორე მნიშვნელობა) მასთან სიახლოვეს თავისი სიწმიდის გამო. ლე– 

გენდური მკადრე იყო გახუა მეგრელაური. მკადრეს ერთადერთი 

იარაღი სამკადრეოა, რომლის საშუალებითაც ის მასპინძლობს ჯვარს. 

მოდე მოძმე – ჯვარნი ერთმანეთისთვის მოდენი და მოძმენი არ– 

იან, როგორც მორიგე ღმერთის გაჩენილნი ანუ ღვთისშვილნი. ამ– 

134



რიგად, ისინი ერთ მთლიან საძმოს ქმნიან, როგორც ერთი მამის შვი– 

ლები, და ვალდებულნი არიან ერთმანეთს შემწეობა გაუწიონ, დაე– 

ხმარონ დევებთან და ავსულებთან ბრძოლაში. ხუცესთა სადიდებე– 

ლში ასე იხსენებენ მათ: „თქვენამც იდიდებით, ხთიშვილნო, ხთის 

ნაბადებნო, სუ ერთურთის მოდე–მოძმენო..." 

საკუთრივ მოდეები ხახმატის წმიდა გიორგის ჰყავს, რომლებიც 

მან ქაჯავეთიდან წამოიყვანა; მათი სახელებია: სამძიმარი, აშექა– 

ლი, მზექალი, სიმენქალი, განძაი. 

მორიგე ღმერთი – მამა ღმერთის, როგორც სამყაროს მომწეს– 

რიგებლის, ყოველი მოვლენისთვის რიგის მიმცემის, სახელი ფშავ– 

ხევსურთა რელიგიურ მითოლოგიაში. მათი რწმენით, მორიგე ღმ– 

ერთს თავისი კარი აქვს, სადაც უდგას მას ტახტი და საიდანაც განა–- 

გებს ქვეყნიერებას. პერიოდულად მორიგე ღმერთის კარზე ადიან 

ღვთისშვილები, ააქვთ ადამიანთა ლოცვა-ვედრება და სათხოვარი. 

უკან დაბრუნებისას ისინი ადამიანებს უცხადებენ მორიგე ღმერთის 

ნებას, ვისთვის წყალობას და ვისთვის, სასჯელს. 

მოძღვრის ქვა – ჰეღოში (თუშეთში) ერთი მწყემსი ყოფილა. 

რაც დრო გადიოდა, თანდათან ხდებოდა, მჭლევდებოდა. პატრონმა 

ცოლს უთხრა, ალბათ საჭმელს არ აძლევ და იმიტომ ხდებაო. ცო– 

ლმა უთხრა, მე კი ვაძლევ, მაგრამ უკანვე მოაქვს, არა სჭამსო. წა– 

ვიდა პატრონი და დაუყარაულდა. ხედავს, მოფრინდა სამი მტრედი, 

თან წიგნი მოიტანეს და გადაუშალეს მწყემსს, და საღამომდე ასწა– 

ვლიდნენ. მერე ეს მწყემსი მოძღვარი გახდა და სიკვდილამდე მო– 

ძღვრად იყო ჰეღოში. 

დასაფლავებულია ჰეღოს ბოლოს, ვაკეზე. ზედ მაღალი ქვა აქვს 

დარჭმული. როცა მღვდელი არ იყო ხოლმე, ქვას ცოტას მოსტეხა– 

ვდნენ, წაიღებდნენ და მიცვალებულს საფლავში ჩაატანდნენ, და წე- 

სიც აგებული იქნებოდა. 

მტკავლისტოლა კაცი – ქალთვაკეს (თუშეთში) მეცხვარეებს 

ენახათ მტკავლისტოლა კაცი, ძალიან ნელა მოდიოდა თურმე. მე– 

ცხვარემ ჰკითხა, საით მიდიხარო და დართლოს ამოსაწყვეტადო, 

უპასუხნია მტკავლისოდენა კაცს. მერე ასეთი სიარულით როდის 

135



უნდა ჩახვიდე დართლოშიო? როგორც არ უნდა ვიარო, სამ წელი– 

წადში ხომ ჩავალო! და მართლაც სამი წლის შემდეგ დარევია ჭი– 

რი დართლოელებს და სულ გაწყვეტილან. აკლდამებში შესულან 

და ყველანი იქ დახოცილან. დართლოელები თურმე სტუმარს რომ 

ფაფაში ერბოს ჩაუდებდნენ და სტუმარი აღარ შეჭამდა, ერბოს გა– 

დასწურავდნენ და ოჯახის წევრებს უერბოო ფაფას აჭმევდნენ. და– 

რთლოელები მათმა ცოდვამ გაწყვიჯტაო, ამბობენ. 

მტრედი – სულიწმიდის სიმბოლო მტრედი, აღმოსავლეთ საქა– 

რთველოს მთიანეთის მითოსში ჯვართა ერთ–ერთი ძირითადი ხი–- 

ლულიინიშანია. მისი აღით ეცხადება ჯვარი თავის მსახურს – მკა– 

დრეს. მტრედის გამოსახულება ხშირად ამკობს თასებს და სახუ– 
ცო კოჭობს, რომლის საშუალებითაც მედღესასწაულენი სვამენ 

წმიდად მომზადებულ სასმელს – ლუდს. 

მუხურის წმ. გიორგი – სოფელ მუხურაში (იმერეთში) წმიდა 

გიორგი ცხოვრობდა, როცა ხორციელად უვლია დედამიწაზე. მის 

დროს დევები ყოფილან მომრავლებული და ხალხს თავს ესხმოდ– 

ნენ. ერთხელ წმ. გიორგი სანადიროდ წასულა და დიაკვნისთვის და– 

უბარებია: ამ არემარეში დევი დაიარება და, თუ ჩემს აქ არყოფნაში 

ვინმე მოვიდეს და დაგიმახოს, კარი გამიღეო, უთხარი, ჯერ თითი 

მაჩვენე და მერე გაგიღებ-თქო. ჩემს ხელს ხომ იცნობ, სხვას არავის 

გაუღო კარიო, და წავიდა სანადიროდ. წმ. გიორგის წასვლა რომ 

გაუგია, იმ ღამესვე წამოსულა დევი, მისულა ეკლესიაში და დაუმა– 

ხნია დიაკვნისთვის: წმ. გიორგი მოვედი, კარი გამიღეო. აბა, თუ წმ. 

გიორგი ხარ, ნეკი მაჩგენეო, უთქვამს დიაკვანს. დევმა შეჰყო კარის 

ჭუჭრუტანაში ნეკი და, როცა დიაკვანმა მისი ბალნიანი ნეკი დაინა– 

ხა, მიხვდა, რომ დევი იყო, და შესძახა წმ. გიორგის, მიშველეო. ამ 

დროს წმ. გიორგი ზღვაზე ბრძანდებოდა, მოესმა დიაკვნის ხმა, მი– 

ხვდა, დევი მივიდოდაო და გაგულისებულმა წამოავლო ხელი ერთ 

დიდ ლოდს და გასტყორცნა ეკლესიისკენ, სადაც დევი იდგა. მაგრამ 

ისეთი ძალით გასტყორცნა ლოდი, რომ მან გადაუფრინა მუხურას 

და რაჭაში, სოფელ ბარაკონთან დაეცა. ამბობენ, ახლაც იქ დევს ეს 

ლოდი. ისროლა ქვა თუ არა წმ. გიორგიმ მაშინვე გაემართა მუხუ– 

რასკენ, შეება დევს, ძირს დასცა და იქვე მოაკვდინა. დიაკვანს კი 

136



უბრძანა, მკვდარი დევი კლდიდან გადაეგდო. დიაკვანს შეშინებია 

და ვერ მიკარებია მკვდარ დევს. მეორედ უბრძანა, გაამხნევა: ძალი 

ჩემი და მკლავი შენიო, მაგრამ ვერც ახლა გაბედა დიაკვანმა მკვ– 

დარ დევთან მიახლოება. მაშინ წმ. გიორგიმ წაღის წვერი ამოჰკრა 

დევს და კლდიდან გადააგდო, ზედ ურთხელის მორები მიაყოლა. და– 

ეცა დევი და, სადაც დაეცა, იქ ტბა გაჩნდა და ეწოდა დევის ტბა. ეს 
ტბა ახლაც არის და ურთხელის სარებიც შიგ არის დარჭობილი. 

მშიშარა დიაკვანი კი ურწმუნოებისთვის ასე დაუწყევლია წმ. გი– 

ორგის: „არც მოშენდე, არც გადაშენდეო.“ და მას აქეთ მისი შთა– 

მომავლობის არც ერთ თაობაში თითო კაცის მეტი არ ჰყოლია. 

მუხურის ხარი - დიდი ხნის წინათ, როცა იმერეთის მეფე და 

დადიანი ომობდნენ, დადიანის ჯარი შემოსულა მუხურაში, სოფე– 

ლი გაუმარცვავთ, ხალხი დაუხოცავთ, ასულან ელდათის მთაზე, 

სადაც წმ. გიორგის ეკლესია დაუნგრევიათ, გამოუტანიათ ხატები 

და წასულან. უკან რომ ბრუნდებოდნენ, გზა ნისლით და ბურუსით 

დაფარულა და ერთ კლდეს მიდგომიან. რომ არაფერი ჩანდა, უფსკ- 

რული ვაკე ადგილად მოჩვენებიათ და ყველანი გადაჩეხილან და 

დახოცილან. მხოლოდ ერთი მსახური გადარჩენილა და ჯარის და– 

ღუპვის ამბავი წაუღია. ამის შემდეგ დადიანის ოჯახს სიკვდილი და– 

რევია, ცუდ სიზმრებს ხედავდნენ თურმე. ბოლოს, მიმხვდარან, მუ– 

ხურის ეკლესია რომ დავანგრიეთ და გავძარცვეთ, იმის ბრალი იქ– 

ნებაო. ჯარი ხომ დაგვიხოცა, ახლა მთელ საგვარეულოს გაგვიწყ– 

ვიტავსო. გაგზავნეს კაცი მუხურას, წამოასვენებინეს ხატი ოდიშ– 

ში, რომ ოქროთი და ვერცხლით მოეჭედათ და ისევ მუხურაში და– 

ებრუნებინათ. ასეც გააკეთეს: ოდიშში მოჭედილი ხატი მუხურის 

ერთ ეკლესიაში, საკვირაოს რომ უწოდებენ, იქ დაასვენეს. 

მყინვარის ბერები – მყინვარწვერის გამოქვაბულში ბერები 

ცხოვრობდნენ. ისეთი წმიდები იყვნენ, რომ მზის სხივზე დაკიდებ– 

დნენ ხურჯინს, რომელიც ღვთის მადლით და პურით ივსებოდა. 

მტრედიც მოფრინდებოდა ხოლმე და სამ მარცვალს მოიტანდა და 

ამითაც საზრდოობდნენ. წყალს ქალი უზიდავდათ წყაროდან, ჩამო- 

უშვებდნენ ჯაჭვს, ქალი შეაბამდა კალათას და ბერები აიტანდნენ 

გამოქვაბულში. ერთ დღეს ამ ქალს გაუავდრდა გზაში, ერთმა მწყე– 

137



მსმა შეიფარა თავის ქოხში. ეს იყო და ეს, ქალმა მეორე დილით წყა– 
ლი ვერ მიიტანა გამოქვაბულის ძირამდე: ჭურჭელმა წყალი აღარ 

დაიჭირა. ბერები მიხვდნენ, რომ ღმერთი გაუწყრათ, აიყარნენ და 

მცხეთის ტაძარში წავიდნენ. 

მჭედელი და ბერი – წინათ ცირასების მთაში (გუდამაყარში) 

ერთი ბერი ყოფილა. მთიდან თურმე ცივ წყალს უგზავნიდა კალათით 

მჭედელს. ამის სანაცვლოდ მჭედელი გაახვევდა ბამბაში გახურებ- 

ულ რკინას და გაუგზავნიდა: მთაში ხარ და ხელები გაითბეო. და ასე 

ჰაერზე მიდი-–მოდიოდნენ ერთმანეთთან, ისეთი წმიდები იყვნენ. 

ყოფილა ერთი ქალი ჩოხში. ბერს უთქვამს, მოდი, ამ ქალს და 

მჭედელს დავაქორწინებო. მჭედელიც დაუთანხმებია, მაგრამ არ იც– 

ნობდა იმ ქალს, ნანახი არ ჰყავდა. ერთხელ ჭალაზე ჩამოსულა მჭე– 

დელი, დაუნახავს ეს ქალი წყალგაღმა და დაუძახნია: არიქა, დაძ– 

მობასაო, ჯოხი გადმომიგდე, გადმოვფრინდეო. არ იცოდა, რომ მი– 

სი დანიშნული იყო, დაძმობა კი შეჰფიცა, და გადმოუგდო იმ ქალმ– 

აც ჯოხი. 

სახლში როცა ავიდა მჭედელი, ბერის გამოგზავნილი წყალი და– 

ხვდა. თავად გაახვია გახურებული რკინა ბამბაში და გაუგზავნა მთა– 

ში ბერს, მაგრამ დაიწვა ბამბა და ვერც ჰაერზე გაიარა რკინამ, ძირს 

ჩამოვარდა. ასე იმიტომ მოხდა, რომ ქალს დაძმობა უთხრა და მერე 

ცოლად ითხოვა, დაძმობის წესის შელახვაზე ღმერთმა აღარ მოუ- 

მართა ხელი და დაიწვა ბამბა. დამწუხრდა კაცი. რაღა ქნას? ქალი 

მოყვანილი ჰყავს, შვილებიც გაჩენილი. მერე ასე მოიფიქრა: ცოლს 

უთხრა, ბერს დავპატიჟებ და კარგად გამოწყობილ და მორთულ– 

მოკაზმული დახვდიო. გაილამაზა ამ ქალმა თავი და მოვიდა სტუმ– 

რად ბერიც. ჰაერზე ჩამოვიდა მთიდან. ქალი რომ დაინახა ბერმა, 

მზოლოდ გულში გაიფიქრა სინანულით, ეს რა მომივიდა, მე ვერ 

ვითხოვეო? ადგა და გაემზადა წასასვლელად, მაგრამ ვეღარ გაია– 

რა ჰაერზე. ეჰ, ჯერ მე დაგღუპე და ახლა შენ დამღუპეო! 

ასე დაკარგა ორივემ – ბერმა და მჭედელმა სიწმიდე. 

138



ნ 
ნადირთ მწყემსი – ერთი როშკელი მონადირე სანადიროდ წა– 

სულა. გზაში შემოღამებია და ეხში დამდგარა. ღამე ესმის ძახილი: 

რა გინდათ, რას მეძახით, სტუმარი მყავს, ვერ წამოვალო. – სტუმა- 

რიც თან წამოიყვანეო, გაისმა პასუხად. წასულა ეხის პატრონი და 

მონადირეც თან წაუყვანია. შესულან მეორე ეხში, სადაც თურმე დი– 

დი ღრეობა – ლუდ-არყის სმა იყო გაჩაღებული. როშკელის მასპინ– 

ძელს ჰკითხეს: რად მოსულა შენი სტუმარი, რა უნდა, რას თხოუ– 

ლობსო? უთქვამს: შენს საქონელს თხოულობსო. მეორე ეხის კაცმა 

უპასუხა: ჩვენ სამაგისო საქონელი არა გვყავს. გაუშვით შინ ხელ– 

ცარიელიო. მონადირის მასპინძელი თურმე შეეხვეწა: ნუ გაუშვ- 

ებთ ხელცარიელსო. მაშინ ისევ იმ კაცმა თქვა თურმე: დაუძახეთ 

ნადირთ მწყემსსო! და შემოვიდა ქალი, ქართულად ჩაცმული, კაბი– 

ანი. ქალს უთხრეს: ხომ არა გყავს რამე კოჭლი ან ბრმა, რომ ამ 

კაცს მიგცეთო? ქალმა უპასუხა: მე დღეს დაგდექი მწყემსად. აქამ– 

დე ვაჟი მწყემსავდა და ისეთ ადგილზე გაუშვია, სადაც ქვის საგო– 

რავი ყოფილა. გამოგორებულა ქვა და ერთ ნადირს ფეხში მოხვედ– 

რია. ის არის კოჭლიო. – აბა, ის მიეციო! თქვეს და გაქრა ის ქალი. 

მერე უთხრეს როშკელ მონადირეს: ახლა წადი და დაიძინეო. 

მეორე დილას რომ გავიღვიძე, – ყვება თავის ამბავს მონადირე, – 

და ეხიდან გამოვედი, გავიხედე და ფეხმოტეხილი შუნი პირდაპირ 

ჩემკენ მოდიოდაო. არც კი დამიფრთხაო. ვესროლე, მოხვდა ტყვია 

და მოკვდა. როცა გავატყავე, ვნახე, რომ ფეხი მართლა მოტეხილი 

ჰქონდაო. შინისკენ რომ მოვდიოდი და ხორცი მომქონდა, ძახილი 

მომესმა: ღმერთმა ალალად შეგარგოსო! 

ნადირთ პატრონები – და-ძმა არიან ნადირთ პატრონები. თი– 

თო წლობით, მორიგეობით პატრონობენ ნადირს. ქალი როცა მწყე– 

მსავს, ნადირი მსუქანი და ფრთხილია, მისი მოკვლა უჭირს მონა– 

139



დირეს. ვაჟი როცა პატრონობს, ნადირი მჭლეა და ბრიყვი, ადვილ– 

ად ხდება მონადირის მსხვერპლი. 

თიანელი მონადირე წასულა ტყეში. პირაქეთ ორი დათვი მოუკ- 

ლავს. მერე სვიანაში (ადგილია) გადასულა და ორი მწოლიარე ირ– 

ემი დაუნახავს. ერთი ცალრქა ყოფილა. მეორეს წყვილი რქა ჰქო– 

ნია. აჩქარებულა მონადირე და ცალრქასთვის უსროლია. ცალრქა, 

თურმე, ნადირთ პატრონის ირემი ყოფილა. მაშინვე დაუძახია ნად– 

ირთ პატრონს: ცალრქას დაჰკრესო! ეს მონადირე ცალზე დარჩეს 

შვილის შვილითაო. ამ დროს დაუნახავს მონადირეს, რომ ქალი ნა– 

დირთ პატრონი გამოვიდა, ხელში ტაგანი უჭირავს და ირმების წვე– 

ლას იწყებს. 

წამოვიდა ეს მონადირე შეშინებული. მივიდა შინ და, რას ხედ–- 

ავს: უფროსი შვილი მკვდარი დახვდა. საშუალო მაშინ მოკვდა, როცა 

მამა მოვიდა, მათზე უმცროსი კი ძმების დამარხვის დროს მოკვდა. 

დარჩა სულ პატარა, მეოთხე. 

მას აქეთ მათი გვარი ასე მოდის: შვილებიდან მხოლოდ ერთი ნა- 

ბოლარა რჩებათ. 

ნათლის სვეტი – ღვთისშვილთა გამოჩენის ერთ–ერთი სახე. 

ბევრი ღვთისშვილი ციდან ნათლის სვეტად არის ჩამოსული; შუქი 

ჯერ მაღალ მწვერვალზე ეცემა, მერე სოფელში რომელიმე ადგი– 
ლას, სადაც ის საბოლოოდ არსდება. ამიტომაც ღვთისშვილთ ორი 

საარსო აქვთ და ხალხიც ორ ადგილას ლოცულობს: მთის წვერზე 

და სოფელში. „საჩალეს სვეტად ჩამოსული, სამკიბალს შუქის დამკ– 

რავი“ – ასე იხსენიება ხევსურეთში ერთ-ერთი ჯვარი (საჩალე 

მაღალი მთაა სოფელ ჩირდილის თავზე, სამკიბალი – ადგილი სო– 

ფელში, სადაც დაარსებულია ჯვარი). 

ნატვრისთვალი – რაღაც მძივის მსგავსი საგანი, რომელსაც გვე” 

ლი ადამიანის ნაწილისგან ამზადებს. სხვანაირად მას ხვითოს უწო- 

დებენ. თითქოს გველი გარდაცვლილი ადამიანის სხეულიდან ნაწი“ 
ლებს აგროვებს, ქმნის თვალს და მთვარის შუქზე ათამაშებს. ამ დროს 

ადამიანმა თუ იმარჯვა, წაართმევს მას ნატვრისთვალს, რისი წყალო– 

ბითაც იგი სიკეთეს ეწევა. ერთ მოხევეს ამგვარად გამოუტაცნია გვე“ 

ლისთვის ნატვრისთვალი, რომელსაც იგი წყაროსთან ათამაშებდა. 

I40



კაცს თვალი გამხმარი ხის ქვეშ დაუმარხავს და ხე აყვავებულა. მერე 
თვალი ერბოს ქილაში ჩაუდევს და ამის შემდეგ ამ კაცის სახლში ერ– 

ბო, ფქვილი, რძე თუ მატყლი გამოულეველი ყოფილა. ასე იყო, სანამ 

კაცს ნატგრისთვლის საიდუმლო არ გაუმხელია. 

არის თქმულება, რომ ბარაქიან ოჯახში, სადმე ყორეში ინახება 

ნატვრისთვალი. მას პოულობს ფუმის გველი და შუაღამისას, როცა 

თბილა, გაიტანს მინდორში და ათამაშებს, გააგორებს, დაედევნება 

სრიალით, დაიჭერს, კიდევ გააგორებს და ასე ათამაშებს. ერთხელ 

ერთი მწყემსი შესწრებია გველის ამ თამაშს. გამოვიდა გველი და 

დაიწყო ნატვრისთვალით თამაში. თვალი თურმე შორს გაგორდა. 

მწყემსმა დრო იხელთა, წამოვარდა ნაბდიდან, სტაცა ხელი თვალს 

და გაიქცა. გაეკიდა გველი, მწყემსის ნაბდისკენ გასრიალდა, შეძვ– 

რა შიგ, დაგესლა, დახვრიტა, დააცხავა ნაბადი, მაგრამ იქ თვალის 

მომპარავი ვერ ნახა. ახლა მწყემსს გამოუდგა უკან. მირბის მწყემ– 

სი, მისრიალებს გველი, ეკითხება გზაში ხეებს, ბალახებს, თუ საით 

წავიდა ნატვრის თვალის მპარავი. მცენარეები გზას ასწავლიან... 

მიადგა მწყემსი ნაკადულს, შევარდა შიგ, გავიდა მეორე მხარეს და 

მალე თვალს მიეფარა. 

მისრიალდა წყალთან მცურავი და ჰკითხა ნაკადულს: ჩემი ნატ– 

ვრის თვალის ქურდი საით წავიდა, არ იციო? ნაკადული რას უპასუ– 

ხებდა, როცა ის ერთ ადგილას არ დგას... გველმა ვეღარ გაიგო, სად 

წავიდა მწყემსი. მწყემსს კი შერჩა ნადავლი. გამდიდრდა, გაუბევრ– 

და ცხვარ-ძროხა და დაიწყო ბედნიერი ცხოვრება. 

ნატვრისთვალის დაკარგვით შეღონებულმა მცურავმა კი იქვე, 

წყლის პირას, ქვაზე მიახალა თავი. 

ნატყევარას ტბა – უხსოვარ დროში ტბის ადგილას ერთი უღ– 

რანი და გაუვალი ტყე ყოფილა, სადაც იმდენი ნადირი და ფრინვე– 

ლი იყო, მონადირეს თოფის გასროლა არც სჭირდებოდა: ხელით იჭ- 

ერდა ყოველგვარ ცხოველს თუ ფრინველს. ეს იყო მისი ნადირობა, 

ოღონდ ტყის სახელი არ უნდა ეხსენებინა. ამ ტყეში მიმავალ კაცს 

რომ ვინმე შეხვედროდა, ეტყოდა, ნათესავებში მივდივარ, ცოტა გა– 

მიჭირდა და, იქნება, ხელი გამიმართონო. ერთ მთვრალ მონადირეს 

ვიღაც მგზავრი შეხვედრია და იმ ტყისკენ წასულან, თან ტყის სა– 

ხელი უხსენებიათ. მისულან და ტყის ადგილზე უზარმაზარი ტბა 

I41



დახვედრიათ. როგორც კი წყალში ფეხი ჩაუდგამთ, ტბას ჩაუთრე- 
ვია და ორივენი დამხრჩვალან. ამის შემდეგ აიკრძალა ტბაში ჩასვ– 

ლა: ვინც კი ჩასულა, უკან ვეღარ ამოსულა. 

'ნაძადაგარი – ქადაგის ნალაპარაკევი, რომელშიც ჯვარის (თუ 

ღვთის შვილის) ნებაა გამოხატული. ჯვარს მოაქვს ამბავი მორიგე 

ღმერთის კარიდან. რასაც თავის მხრივ ქადაგი ამცნობს საყმოს, 

ხალხს. ჯვარი გამოთქვამს ხშირად თავის უკმაყოფილებას საყმო– 

სადმი, რომელიც ურჩობს, ცოდვას სჩადის, არღვევს ჯვარის დაწე– 

სებულ წესებს, ამპარტავნობს და სხვა. ნაქადაგარი აფრთხილებს 

საყმოს, მოუწოდებს მორჩილებისკენ, წესიერი ცხოვრებისაკენ, ხში– 

რად გაისმის მუქარაც. ნაქადაგარის ნიმუში: 

„ჰაი, ჰაი, მე ორ (ვარ) მთავარანგელოზი, მე მაქვს ძალი და შაძ– 

ლებაი. ჩემთ ყმათ აღარაად გავაჩნიორ (მივაჩნივარ). მხარი მხარს 

გამისწორეს და კისერი – კისერს. მათრევენ სიმურში და რიოშიან- 

ში. მე აღარაად ვის გავაჩნიორ, მაგრამ მე აისივ მთავარანგელოზი 

ორ, მე აიგივ ძალი და შაძლებაი მაქვ. ჩემ ყმათ ურჩევ, რო ჭკვით 

იყვნან. მე ნუ გადამაგდებენ, თორე ვანან, ჩემს წესს მე არ დავიყრი, 

რაიც ხთისგან მაქვ მალოცვილი...მე მითქვამის ჩემის მეენის პირი– 

თა და გამიცხადებავის“'. 

ნაციხვარის ეკლესია – ჭიორაში (ზემო რაჭაში) არის ერთი 

ადგილი, ნაციხვარს ეძახიან. ერთხელ ერთ გლეხს იქ დაძინება მო– 

უხდა. დაიძინა და ესიზმრა სიზმარი, ესმის, ხმა ეუბნება: აქ ნუ გძი– 

ნავს, ეს წმიდა ადგილიაო. ადგა ეს კაცი, აიღო ამ ადგილიდან ერთი 

მუჭა მიწა და წავიდა მკითხავთან. უთხრა მკითხავს: მიმკითხავე, 

ეს მიწა საიდანაც არის, იქ მინდა დასახლება და როგორი სამოსახ– 

ლო იქნებაო. მკითხავმა უთხრა: იმ ადგილზეო, მზე რომ ამოვა და 

პირველ სხივს დაარტყამს, ის მონაკვეთი მოთხარე, იქ განძია ჩამა– 

რხულიო. დაბრუნდა სახლში. გათენებისას დადარაჯდა კაცი და, მა– 

რთლაც, სადაც პირველი სხივი დაეცა, მოთხარეს მიწა, მაგრამ ვე– 

რაფერი ნახეს. მერე ერთი ქალი მიდიოდა წისქვილზე და იმ ადგი– 

ლზე რომ ჩაიარა, ხედავს, ნათხარი მიწა ძირს ცვივა. დაინახა, რომ 

რაღაც ბრწყინავს ამ მიწაში. შეეშინდა ქალს, უნასი ხომ არ არისო, 

და გზა განაგრძო. აიკიდა გუდა ზურგზე და დაბრუნდა. უკანა გზა– 

142



ზე გულმა არ გაუძლო და ახლოს მივიდა. დაინახა პატარა კოლო– 

ფი. აიღო და ემძიმა, ტყვია იქნებაო. ქმარს მივუტან, თოფი უყვარს 

და გაეხარდებაო, – იფიქრა ქალმა. თიბვის დრო იყო მაშინ და ყვე– 

ლა სათიბად იყო წასული მთაში. ასწია სკივრი ქალმა და ჩააგდო 

შიგ ეს კოლოფი. როცა ქმარი სათიბიდან დაბრუნდა, მაშინვე თოფს 

დაუწყო ჩხიკინი და ქალსაც მაშინ გაახსენდა თავისი შენახული კო– 

ლოფი, უთხრა: რომ იცოდე, რა მაქვს შენთვის შენახულიო. გამო– 

უტანა და მისცა კოლოფი. გაეხარდა კაცს და დანით დაუწყო წმენ– 

და კოლოფს. შეამჩნია, რომ ხაზი ჰქონდა კოლოფს. გაუყარა დანის 

პირი, ასწია და გაიშალა: ერთ მხარეზე იყო ღვთისმშობელი, მეორე 

მხარეზე – იესო ქრისტე. შეეშინდათ, წავიდნენ და მღვდელს მიუ– 

ტანეს. მღვდელმა იუარა, მე ამას ასე ვერ მივიღებო. ხვალ პარაკლ– 

ისს გადავიხდი და წირვაზე შემოიტანეთო. მეორე დღეს წირვაზე 

შეუტანეს მღვდელს. მღვდელმა კი ქუთაისში გაბრიელ ეპისკოპოსს 

ჩაუტანა. ეპისკოპოსმა ეს ხატი გაწმინდა, გაასუფთავა, დიდ ჩარ– 

ჩოში ჩასვა და თავისი ფეხით მოიტანა ჩვენს ეკლესიაში, ჩააბარა 

მღვდელს და ხალხს უთხრა: ამას სამალავი გაუკეთეთ. წირვაზე გა- 

მოიღეთ ხოლმეო, რომ დამთავრდეს წირვა, ისევ სამალავში შეინა– 

ხეთ, თორემ მოიპარავენო. მერე ხა/ტტი მოიპარეს თუ დაიკარგა, არ– 

ავინ იცის. 

ნაწილი - ზებუნებრივი ნიშანი, რო- მელიც დედის მუცლიდან 

გამოყვება ბავშვს. ნაწილი შეიძლება ჰქონდეს ბეჭზე, მკერდზე, თა- 

ვზედაც. ბეჭზე ნაწილი შეიძლება იყოს არწივის, მზის, მთვარის, 

ვარსკვლავის ან ჯვრის ფორმის. თავზე ნაწილის ადგილას თმა თე– 

თრადაა შეფერილი და ღამით ანათებს. 

ნაწილიანი ადამიანი, როგორც წესი, მამაკაცია. განთქმული თო– 

რღვა ნაწილის სამმაგ ნიშანს ატარებდა „დიდებულება დაუთქვეს, 

ბეჭებს უნახეს ჯვარიო, მარჯვნივ მზე წერებულიყვა, მარცხნისკე 

მთვარის ნალიო“. ნაწილის არსებობა მხოლოდ დედამ უნდა იცოდ- 

ეს, არავისთან გაამხილოს, მამასთანაც კი, თორემ ბავშვი მოკვდება. 

თუ ნაწილი დაიძრა ადგილიდან ან გარეთ გამოანათა, ესეც ცუდი 

ნიშანია: კაცი აღარ გადარჩება. ამიტომაც, თუ მარტო არ არის, ნა– 

წილიანი კაცი დაწოლისას პერანგს არ იხდის. 

ნაწილი საიდუმლოებრივი რამ არის, თუ უცხომ თვალი მოკრა, 

143



ან როგორმე გამჟღავნდა, მისი პატრონის სიცოცხლე ტრაგიკულ- 

ად მთავრდება. ერთი ნაწილიანი ბავშვი მომკვდარა და, როცა მის 

გულზე და მხრებზე მზე–მთვარე უნახავთ, მშობლებისთვის უთქვ- 

ამთ: მზე–მთვარიანი გყოლიათ და როგორ გაიზრდებოდაო. 

ნაწილიანის სიცოცხლე მუდმივ ხიფათშია, თუმცა სანამ ნაწილი 

ახლავს, ყველგან ხელი ემართება. ბრძოლებშიც ყოველთვის იმარჯ– 

ვებს. არც ტყვია ეკარება. არც ისარი და არც ხმალი სჭრის მის ჯაჭვ– 

ის პერანგს. მაგრამ საკმარისია მისი ნაწილი საქვეყნოდ გამჟღავნდ– 

ეს, როგორც თორღვას დაემართა, დაღუპვა გარდაუვალია. უნაწილ– 

ოდ დარჩენილი ყველაზე უსუსური ადამიანის ხელით იღუპება. 

ნაწილიანი კაცის სიკვდილის შემდეგ, ნაწილს გველი ეპატრო– 

ნება. თუ მოასწრო, დაკრძალვამდე ამოაცლის ადამიანს ამ ნაწილს, 

ხოლო თუ მას დაასწრეს მიცვალებულის დაკრძალვა, მაშინ ჩაეშ- 

ვება მიწაში, შეძვრება კუბოში, ამოაცლის ნაწილს მიცვალებულს, 

ამოიტანს მიწაზე და ღამე ათამაშებს. ნაწილი – ეს იგივე ნატვრის– 

თვალია. შემდეგ ისევ ადამიანი მოსტაცებს გველს ამ ნაწილს – ნა– 

ტვრისთვალს, შეინახავს სახლის ყორეში, მაგრამ ფუძის გველი, რო– 

მელიც სახლის კედლებში ბუდობს, პოულობს მას და, რაკი ფუძის 

გველი სახლიდან არ მიდის, ნატვრისთვალიც ოჯახში რჩება. ოჯა– 

ხი ნაწილიანი ხდება და ამიტომაც ბედნიერად ცხოვრობს. 

ფუძის გველი თუ მოჰკლეს, ნაწილიც იკარგება და ოჯახიც ინგ- 

რევა. 

ნაწილიანი შეიძლება იყოს ცხოველიც – ირემი, ჯიხვი, ვეფხვი. 

ნაწილიან ცხოველს ტყვია არ ეკარება. ირემს და ჯიხვს რქებზე სა– 

ნთლები ენთებათ. მათი მოკვლა მონადირეს არ ეპატიება. 

ნაწილიანი ფხენი – ყოფილა ბახტური, დიდი მეომარი კაცი, 

ბრმას ეძახდნენ, ალბათ ცალთვალა თუ იყო. ამ ბრმა ბახტურს ნა– 

წილიანი ცხენი ჰყოლია, გულთმისანი. თურმე ჯარი რომ სადმე ჩა– 

მოდგებოდა თუშეთს და ომის ხმა გავარდებოდა, ბახტურის ცხენი 

გაიგებდა, აჭიხვინდებოდა და ტოტის ცემას მოყვებოდა. ბახტურმ– 

აც უკვე იცოდა, რომ სადღაც ომია, შეჯდებოდა ცხენზე, ნებაზე მი– 

უშვებდა და ცხენი თავად მიიყვანდა ბრძოლის ადგილზე. 

ერთხელაც წამოწოლილი ყოფილა ეს ბახტური და სძინებია. 

ცხენიც იქვე ჰყავს. ამ დროს ხისოში დიდოელების ჯარი ჩამომდ– 

144



გარა. გაუგია ცხენს და დაუწყია ჭიხვინი, ტოტის ცემა, მაგრამ პა– 

ტრონს არა და არ გაღვიძებია. მერე მისულა ეს ცხენი და ფეხის 
თითზე უკბენია პატრონისთვის. გაღვიძებია ბახტურს და ,,შე ოხე– 

რო ცხენო, რა'იმ გინდაო", შემჯდარა და მიუშვია ნებაზე. გაჭენე– 

ბულა ცხენი. ბუხურთის იქით რომ გასულა, გამალებულს ვეღარ 

მოუხვევია და პირდაპირ ღრმა ხევზე გადაფრენილა. 

ამბობენ, ისევ ეტყობა კლდეზე ცხენის ნალის დანაკრავიო. ახლ– 

აც ამ ადგილს „ბახტურ-ცხენ-განაფრინდომს“ (ბახტურის ცხენის 

გადანახტომს) ეძახიან ბუხურულნი. 

ნახარელას ღვთისმშობელი – გუდანში ჭინჭარაულები ორ 

ქვეგვარად იყოფიან – აზუზნი და ბერღოჯანი. ისინი ერთი პაპის 

განაყრები არიან. 

აზუზთა და ბერღოჯანთა პაპას ვაჟიშვილი არ ჰყოლია და ძალი– 

ან დაღონებული ყოფილა. ბევრი საკლავი დაუკლავს ხევსურეთის 

ღვთის შვილთათვის, მაგრამ არაფერი შველებია. უარესი: მის ცოლს 

უკანასკნელად ქალი შესძენია. მათ ერთ მეზობელს ამ დროს ვაჟი 

ეყოლა. ღამით გარეთ გაიხედეს და დაინახეს, რომ გუდანის ჯვა– 

რის მიდამო, განსაკუთრებით კი ნახარელა (ადგილია გუდანს ქვე– 

მოთ), შუქით გაბრდღვიალებულიყო: ღვთისმშობელს ღვთისშვი– 

ლნი სწვეოდნენ სტუმრად. ქალის დედამ პირჯვარი გადაიწერა: და– 

ილოცენით, ათასიმც მადლი გაქვთო. ვაჟის დედამ კი თქვა: აუ, და– 

გწყევლოთ კაცთა გამჩენმა ღმერთმა! რა არის, ამ ნახარელას რომ 

ანათებენო! ეს უთქვამთ და თავ-თავის სახლებში შებრუნებულან. 

დილას რომ ამდგარან და აკვნებიდან ბავშვები აუყენებიათ, ქალის 

დედას ვაჟი აუყენებია, ვაჟის დედას – ქალი. ქალის დედის მადლის 

მოთხოვნაზე მისი ქალი ღვთისშვილთ ვაჟად უქცევიათ და ვაჟის დე– 

დის დაწყევლაზე მისი ვაჟი – ქალად. 

ის ვაჟი ყოფილა აზუზთა და ბურღოჯანთა პაპა და მისი შთამო– 

მავლობა ისე გამრავლებულა, რომ ორ ქვეგვარად გაყოფილა. 

145



V 
ობობა – არის თქმულება, რომ ობობამ ისე გაუბლანდა ქრისტეს 

პირი, რომ ჯვარცმულს ერთი სიტყვის წარმოთქმაც არ შეძლებოდა, 

რომ სატანჯველი გაასკეცებოდა. ამიტომაც დუმდა ჯვარზე ქრისტე, 

მდუმარედ ითმენდა ტანჯვას და მდუმარედვე შეხვდა სიკვდილს. ამ– 

იტომაც არავის უყვარს ობობა: სადაც არ უნდა დაინახონ, კლავენ. 

ყველა მწერზე მეტად სძულთ იგი, რასაც ეს ლექსიც მოწმობს: 

„ობობა მოდის, მოგოგამს, დედასთან მიუხარია, 

ვინც ნახოს იგი, არ მიკლას, მასამც ნუ გაუხარია”. 

ოთხრძა-ოთხყურა ცხვარი 

- აბუდელაურის ტბიდან. 

იახსრის ამოსაყვანად შეწი- 

რული ცხვარი, რომელიც ფა– 

რაში გამოარჩიეს იახსრის ყმე– 

ბმა. 

ოთხრქა ცხვარი იახსრის ხატში. ფშავი.  



ომა – კარატის ჯვარის ხელკაცი იყო ომა. კოჭლი იყო, დიდი 

გაჭირვებით დადიოდა. მაგრამ კარატის ჯვარს ხან სად დაჰყავდა, 

ხან სად. წინათ კოჭლი არ ყოფილა, გველეთში დაკოჭლებულა. ეს 

ამბავი ასე მომხდარა: 

მისვლია ომას კარატის ჯვარი ხელზე და გამოუცხადებია, გვე– 

ლეთში უნდა წავიდეთ, იქ თას-განძის სამალავია და უნდა ვნახო– 

თო. გაძღოლია კარატის ჯვარი და არაგვზე ისე ჩაუვლიათ, რომ 

ვერავის დაუნახავს. საფარველი სდებიათ ომასაც და კარატის ჯვა– 

რსაც. გველეთს რომ მისულან, სადაც სამალავი იყო, იმის კარზე 

გაჩერდა ხატი. ვიწრო ჩასაძრომი ყოფილა და ჩასძღოლია ხატი და 

მიჰყოლია ომაც. შიგ რომ ჩასულან, დიდძალი თას-–განძი უნახავთ. 

თაროები სულ შიბიანი ვერცხლის თასებით და სურებით ყოფილა 

სავსე.. ერთი ვერცხლის ყავარჯენი ყოფილა მიყუდებული ერთ კუ– 

თხეში. მეორე კუთხეში დიდი სალუდე ქვაბი მდგარა, ზედ ოქროს– 

ფერ-–ყვითელი ხბო წოლილა. „რა ყრია ამ ქვაბში-მეთქი, ქვაბს ჯო– 

ხი შემავკარი და შეიქნა ერთი ჯღარა-ჯღური ქვაბში და რაც თას- 

განძი იყო, სუყველა ჯღრიალით ძირს დაეცაო. იმ ჯღარა-ჯღურზე 

მოაბრუნა თავი, ზედ რომ იწვა, იმ ხბომ და შემომიბღვირაო",. – 

ყვებოდა ომა. 

შეშინებულა ომა და გარეთ გამოვარდნილა. გადმოგორებულა 

და კლდეზე გადავარდნილა, დარჩენილა იქ. ,„,გონთ რომ მოვედი, – 

ყვებოდა ომა, – კლდის ძირში ვეგდე და ერთ ფეხს ვეღარ ვმართავ– 

დიო. აღარც ხატი იყო იქ და აღარც ანგელოზიო". 

მერე მწყემსებს უპოვნიათ ომა და შეუტყობინებიათ ხალხისთვ– 

ის. მისულა ხალხი და საკაცით შინ წაუღიათ. ასე უხილავს ომას 

წმიდა საგანძური და ასე დაკოჭლებულა. 

ომა და დევი – ერთხელ შუაფხოს ჭალაზე მიმავალ ომას გზად 

დევი შემოჰყრია. იმ დროს ომას მფრინავი ხატი თან არ ჰყოლია და 

დევს დაკვრა გაუბედავს. ომას კოპალასთვის შეუძახებია და იმ–- 

წამსვე ირემთ კალოზე ცეცხლი გამოჩენილა და დევსაც ღრიალი 

დაუწყია. წამოსულა ყარტის ქუჩივით ცეცხლი და. სადაც დევი 

მდგარა, იმ ადგილზე დავარდნილა. ჯერ ღრიალი შეწყდა და მერე 

ნატუსალის სუნი დატრიალდაო, დაიწვა ის დევიო და მეც ნება მო– 

მეცა, წავსულიყავიო, – ყვებოდა ომა. 

147



ოქროსბეწვიანი მერძი – იყო ერთი უხეირო მწყემსი, არაფერ– 

ში ბედი არ სწყალობდა. გაგონილი ჰქონდა, ოქროსბეწვიანი ვერძ– 

ის ამბავი: მხოლოდ ვერცხლის ტბის წყალს სვამს და ტანსაც იქ იბ– 

ანსო. გადაწყვიტა, მოდი ცხვარს მის მახლობლად გავდენი, იქნება 

თვალი მაინც მოვკრა ოქროს ვერძს და ბედს ვეწიოო. გარეკა ფარა 

და ტბის ახლომახლო დააბინავა. ცოტა ხანმა რომ გაიარა, ხედავს, 

ოქროს ვერძი დამდგარა მის ცხვრებს შორის. დაჭერა მოუნდომა, 

მაგრამ ვერ დაიჭირა. მაშინ მოზიდა მშვილდს, დავჭრი და ასე ჩავი– 

გდებ ხელშიო. მაგრამ ისარი ააცდინა ვერძს. ვერძი მშვიდად გაუ– 

ძღვა ცხვარს ტბისკენ და ყველანი ტბაში ჩაძირა, ერთიც არ დარჩე– 

ნილა ხმელეთზე. ამის შემდეგ იყო, რომ ვერცხლის ტბის გასადინა– 

რიდან წყალმა იმდენი ცხვრის ბალანი გამოიტანა, რომ მთლად გა– 

ივსო ნაპირი. ამ გასადინარს ნაცხვარევი (მეგრულად ნაშხურუ) წყა– 

ლი დაარქვეს. ამბობენ, ვერცხლის ტბაში ჩაცვინულ ცხვრებს უბ– 

რალო ბალანი ოქროს ბეწვით შეეცვალათ და წყალს მათი ძველი 

ბალანი გამოაქვსო. 

ოძროსბენვიანი კრავი – იყო ერთი მარჯვე მონადირე. ისე არ 

დაბრუნდებოდა სანადიროდან, რომ რაიმე ნანადირევი არ მოეტანა. 

ხელცარიელი არასდროს დაბრუნებულა შინ. ერთხელ მთელი დღე 

იარა და ვერსად წააწყდა ნადირს მოსაკლავად. ბრუნდება უკან ხე– 

ლმოცარული მონადირე, გზაში ფიქრობს, დამთავრდა ჩემი მონა– 

დირეობაო. ამ დროს იგრგვინა და დაუშვა კოკისპირულმა წვიმამ. 

დაუწყო ძებნა თავშესაფარს, ნახა ერთი გამოქვაბული, შევიდა შიგ 

და დაინახა, რომ რაღაც ანათებდა. როცა ახლოს მივიდა, ხედავს 

ოქროსბეწვიანი კრავი დგას გამოქვაბულში, ისეთი ლამაზი იყო, რომ 

კაცის თვალი იმაზე უკეთესს ვერაფერს ნახავდა. მონადირემ იფიქ– 

რა, ღმერთმა გამომიგზავნაო, დაიჩოქა და ილოცა. 

ოჩოკოჩი – მეგრ. ,ვაც-კაცი“, ტყიური არსება, ტყაშიმაფას ან– 

ტაგონისტი, რომელსაც იგი სდევნის და, თუ მოიხელთა, ძალადობს 

მასზე. ოჩოკოჩი ბალნით არის დაფარული, მკერდის ძვალი ცული– 

ვით აქვს წამოზრდილი, ეს მისი ბუნებრივი იარაღია: მკერდით ეჯ– 

ახება მოწინააღმდეგეს და შუაზე აპობს. ოჩოკოჩი ადამიანს ჩამოგ– 

ავს, მაგრამ ადამიანურად ვერ მეტყველებს, სარჩოს ვერ იპოვებს – 

148



ნადირობა არ იცის, ამიტომ იძულებულია ნადირთ მწყემსს ტყაში– 

მაფას გამოსტყუოს ან ძალით წაართვას ნანადირევი. ხშირად მონა– 
დირესთან მიდის, რომ ერთი ნაჭერი ირმის ხორცი შეჭამოს და ღვი– 

ნო დალიოს, ცეცხლთან გათბეს. ცოტას წაიძინებს და კვლავ ტყეს 

მისცემს თავს. ოჩოკოჩი ბრიყვი და უგუნური არსებაა, მშიერ-–მწყუ– 

რვალი დაეხეტება ტყე–ღრეში და მდინარის ნაპირებზე. ერთი ჩვე– 

ულება აქვს: მსროლელს სთხოვს, კიდევ მესროლეო და, თუ მონა– 

დირემ მეორედ ესროლა, ოჩოკოჩი მას ჭკუიდან შეშლის. 

ორი სვანი მონადირე წასულა ჯიხვებზე სანადიროდ. ტყეში ცე– 

ცხლი გაუჩაღებიათ, თოფები ხეზე მიუყუდებიათ, აპირებდნენ ტყეში 

ღამის გათევას. ცეცხლი რომ დაუნახავს შეციებულ და მშიერ–მწყუ- 

რვალ ოჩოკონს, მოსულა და თავზე წადგომია მონადირეებს. დაფრ– 

თხნენ მონადირეები, უკან მოუხედავად გაიქცნენ. მერე იფიქრეს, 

თოფები რატომ დავკარგოთ, ოჩოკოჩი წასული იქნებაო და მობრუ- 

ნდნენ. ხედავენ, ოჩოკოჩს აუღია მათი თოფები და დამტვრევას ცდი- 

ლობს. ბოლოს, ცეცხლში ჩააგდო ლულები და იფეთქა წამალმა, და 

გავარდა თოფი. ახლა ოჩოკოჩი დაფრთხა და გაიქცა. 

სოფელ ჯვარის მახლობლად, ოხაჩქუეში ცხოვრობდა ერთი გა– 

ნთქმული მონადირე, სახელად ჯვიბა. ერთხელ ზამთარში ჯვიბა ირ– 

ემზე სანადიროდ გაემართა მთაში. მოკლა ირემი და უკანა გზაზე 

ტყეში დააღამდა. დაანთო ცეცხლი, ირმის ხორცი აქნა და, ის იყო, 

უნდა შეეწვა, რომ ორი უზარმაზარი ოჩოკოჩი – კაცი და ქალი და– 

ადგა თავზე. ქალმა ჯვიბას ირმის ხორცი სთხოვა. ჯვიბამ იცოდა, 

რომ თუ ოჩოკონს პასუხს გასცემდა, უსათუოდ ჭკუაზე შეიშლებო– 

და, ამიტომ არც არაფერი უთხრა და ხორციც არ მისცა. კაცმა ოჩ– 

ოკოჩმა უთხრა ქალ ოჩოკონს: მოიცადე, ჯვიბა დაიძინებს, მოვკლ– 

ავ და შევჭამ, ირმის ხორცი კი შენ დაგრჩებაო. ჯვიბა წამოწვა და– 

საძინებლად, მაგრამ არ დაუძინია, მთელი ღამე ფხიზლობდა. ოჩო– 

კოჩებს კი ჩაეძინათ ცეცხლთან. ადგა ჯვიბა, აიღო ბასრი ხანჯალი 

და წვგერაღმა მიწაში ჩაარჭო, და ზედ ნაბადი გადააფარა, თავად კი 

ხეზე აძვრა. გაეღვიძა ოჩოკონს და, ხედავს, ნაბადია და დააცხრა 

ნაბადს, გავგუდავ ჯვიბასო. მაგრამ მკერდში ხანჯალი შეერჭო, გა– 

მწარებული ფეხზე წამოვარდა და ჯვიბას დაუწყო ძებნა. ჯვიბამ კი 

ზემოდან თოფი დაჰკრა და დაჭრა ოჩოკოჩი. ოჩოკოჩის ღრიალზე 

ქალს გამოეღვიძა და კივილი მორთო, ხომ გითხარი, ჯვიბასთან ვე– 

I49



რაფერს გავხდებით, მაგარი კაცია-მეთქი! ბოლოს, ორივემ ხვეწნა 
დაუწყო ჯვიბას, მეორედ ესროლა თოფი, მაგრამ ჯვიბამ იცოდა, რომ 

თუ მეორედ ესროდა ოჩოკოჩს, სრულიად განიკურნებოდა და მას 

სიკეთეს არ დააყრიდა. ვაიკვნესით და ღრიალით გასცილდნენ იქა– 

ურობას გაწბილებული ოჩოკოჩები. 

ოჩოპინტრე – ნადირთა მწყემსი და მფარველი ხევსურთა მითო– 

ლოგიაში. L,ოჩოპინტრე – ცრუ მონადირენი ნადირთ წინამძღვრად 

იტყვიან“, საბა). მას შესთხოვენ კარგ იღბალს ნადირობაში.... „ნად– 

ირთ მწყემსო ოჩოპინტრევ, შენ გეხვეწები, მამეცი ჯიხვთ თავი, მა– 

მაკვლიე! სულნი ხომ შენია ნადირთანი?“ თუ არ შეევედრა, არ გა– 

მოსთხოვა ნანადირევი მონადირემ და ისე შეუდგა ნადირობას, ოჩ– 

ოპინტრე გააფრთხილებს ჯიხვებს: აბა, გაიქეცით, მონადირე გეპა– 

რებათო! ზოგჯერ ოჩოპინტრე მონადირეს სიზმრად ვაჟის სახით 

ეცხადება, თოფს უწვდის და ეუბნება: წამო, სანადიროდ წავიდეთო. 

ეს იმის ცხადი ნიშანია, რომ ოჩოპინტრე უხვ ნანადირევს ჰპირდება 

მას. დილით მონადირე თამამად მიდის სანადიროდ, ღრმად დარწ– 

მუნებული, რომ ბედნიერი ნადირობა ექნება. თუ დალი ან ტყაში– 

მაფა მონადირეს თავის სიყვარულს სთავაზობს ოჩოპინტრე - ძმო– 

ბას. კარგი მონადირე ოჩოპინტრეს ძმადნაფიცია, ნადირთ მწყემსი 

მისთვის ჯიხვებს არ იშურებს. სანაცვლოდ როგორც დალი და 

ტყაშიმაფა, მონადირისგან ოჩოპინტრეც ერთგულებასა და საიდუ– 

მლოს დაცვას მოითხოვს, წინააღმდეგ შემთხვევაში მონადირეს არ– 

ათუ ხელი მოეცარება, არამედ გარდაუვალი დაღუპვა მოელის. ხა– 

ლხში თქმულება იყო, რომ ვინც ბევრ ნადირს ხოცავდა, ოჩოპინ– 

ტრესთვის სული ჰქონდა მიცემული, რაც მონადირის საიდუმლო იყო. 

150



9 
პალიასტომის რაა – ტბის ადგილას უხსოვარ დროში ქალაქი 

ყოფილა გაშენებული, ქალაქში ეკლესია მდგარა, სადაც ანდრია პი– 

რველწოდებულის ხელით მოტანილი ღვთისმშობლის ხატი ესვე– 

ნა. ქალაქის მცხოვრებნი იმდენად გაამპარტავნდნენ, რომ არ ერი– 

დებოდნენ ეკლესიის სიწმიდეს და შიგ ეკლესიაში ცხენებზე ამხედ– 

რებულნი შედიოდნენ. სასჯელი რომ თავიდან აეცილებინა მათთვ– 

ის, ღმერთმა ეკლესიის შესასვლელი ისე დაადაბლა, რომ ცხენებით 

ვეღარ შესულიყვნენ ეკლესიაში. ახლა ცხენებს ეკლესიის კედლებ– 
თან ტოვებდნენ, მაგრამ შესვლისას ქედს მაინც არ იხრიდნენ. წვე– 

ბოდნენ, ჯერ ფეხებს შედგამდნენ, მერე კი ტანსაც შეიტანდნენ. რომ 

ვერაფრით ასწავლა მორჩილება და ქედის მოდრეკა ხალხს, ღმერ– 

თმა გადაწყვიტა წყლით დაეფარა პალიასტომი. ამ ქალაქში ერთა– 
დერთი კაცი იყო ღვთისმოსავი, სახელად კიკო. ღმერთი გამოეცხა– 

და მას სიზმრად და გაუმხილა თავისი განზრახვა: აიღე ღვთისმშო– 

ბლის ხატი და წაიღე შემოქმედში, რადგან ქალაქი პალიასტომი 

უნდა დაიღუპოსო. ასეც მოიქცა კიკო: გამოიტანა ხატი ეკლესიიდ– 

ან და, ქალაქს გასცილდა თუ არა, ღმერთმა წარღვნა მოუვლინა 

პალიასტომს და დატბორა. ასე გაჩნდა აქ ტბა. კიკო, უფლის ბრძა– 
ნებისამებრ, წავიდა შემოქმედში და იქ დამკვიდრდა. ამის შემდეგ 

უფალმა ბახვში მიავლინა იგი. კიკოც წავიდა ბახვში და იქაურ ეკ– 

ლესიაში დაასვენა ღვთისმშობლის ხატი. 

პარიმარი – ჯვარის ყმა, რომელსაც ჯვარი თავის მსახურად ირ– 

ჩევს, „პატიმრად ჰყავს აყვანილი“, აიძულებს, შინაგანი ცხოვრებით 

იცხოვროს, არა ისე, როგორც ყველა, საყმოს რიგითი წევრი. საბას 

„სიტყვის კონის“ განმარტებით, პატიმარი არის „შეუკრავად შეპყ–- 

რობილი“. ასევე, ჯვარის პატიმარიც შეუკრავად, ფიზიკური ბორკი– 

151



ლების გარეშე არის შეპყრობილი. სხვა ტერმინოლოგიით, პატიმარი 

იგივეა, რაც ჯვარის მიერ დაჭერილი. ქრისტიანული აზრით, პატი– 

მარი იგივე ბერია ან განდეგილი, რომელიც ღვთის სამსახურის სიწ– 

მიდით აღსრულებისთვის განმდგარია წუთისოფლისგან და უდაბნოს 

გამოქვაბულებში „იპატიმრებს“ თავს. ქართლურ საკრალურ ყოფა– 

ში პატიმარი ეწოდება წმიდა ღვინოს (ზედაშეს), ერბოს, პურს ან წყ- 

ალს, რომელიც ხატისთვის არის განკუთვნილი. საბოლოო აზრით, პა- 

ტიმარი ყმა ჯვარის სამსახურისთვის შეწირული ყმაა. 

პირმზორიანი – პირმძორიანი, დევების ეპითეტი, როგორც უწ- 

მიდური და მყრალი, ლეშის მჭამელი არსებებისა. 

პიროფლიანები – ესენი არიან ლაშარის ჯვარისთვის შეწი– 

რულნი, რომელთაც საყეინოს რიტუალის შესრულების დროს იხ– 

სენიებენ: „შაუნდნას, მაახმარას ღმერთმ ლაშარის ჯვარის ლაშქა– 

რში დახოცილთ, მუხლით მაშვრალთ, პირით მწყურვალთ“. 

პირძუში – ბაცალიგოსა და ახადის – ფშავის საყმოთა – მფარვე– 

ლი ღვთისშვილი. თავდაპირველად იგი ხორციელი ადამიანი იყო, 

სახელად დავითი, მგელაის შვილი, ოქრომჭედელი, თასების მკე– 

თებელი. ძალიან ლამაზი კაცი ყოფილა და თურმე ქალები მოსვენე– 

ბას არ აძლევდნენ, თავად კი გაურბოდა მათ, წმიდად უნდოდა თავ– 

ის შენახვა. შევედრებია ღმერთს, ძალიან ბევრს ვუყვარვარ, ღმერ– 

თო, და ისე გამიკეთე, რომ ამ ქალებს აღარ ვუყვარდეო. მორიგე 

ღმერთმაც გაუგონა და ყვავილი შეჰყარა. ყვავილმა ისე დაუმახინ– 

ჯა პირისახე, რომ ახლოსაც არავინ ეკარებოდა. ქალებმაც მიატო– 

ვეს დავითი. ოღონდ სამმა ქალმა არ დაანება თავი. ერთი ქალი 

ელენე ყოფილა, რომელსაც ძალიან ყვარებია იგი. თავად პირქუში 

იტყოდა თურმე: როცა ელენე ყვარლიდან ჩემკენ წამოვიდოდა, იმ– 

ის სამკაულის ჟღრიალი სამჭედლოში მომდიოდაო. ნაწილიანი ყო– 

ფილა: როცა დაიძინებდა, ბეჭებს შუიდან შუქი ამოუდიოდა და იქა– 

ურობას ანათებდა. ისეთი ფერის ხორცი ჰქონია, რომ მზესავით შუქს 

აფრქვევდაო. 
ერთხელ გრდემლზე დაწერილი წაუკითხავს, რომ მგელაიშვი– 

ლი დავითი ამა და ამ დღეს უნდა მოკვდესო. რამდენიც არ უწვალია, 

152



რომ ნაწერი წაეშალა, რამდენჯერ გრდემლი ცეცხლში ჩააგდო, რა– 

მდენჯერ კვერი ურტყა, მაინც არ წაიშალა. ნაწერი მაინც დარჩა 

და მგელაიშვილსაც სწორედ იმ დროს, როგორც ეწერა, ამოუვიდა 

სული. და რაკი ძალიან წმიდა კაცი იყო, სიკვდილის შემდეგ ღვთი– 

სშვილად გადაიქცა და წავიდა ახადს. მაშინ ბაცალიგველნი იქ ყო– 

ფილან, ერთად მდგარან და ძმობა ჰქონიათ ახადელებთან. 

პირქუში რომ ახადს დაარსებულა, ქადაგის პირით ყმები მოუ– 

თხოვია. ბაცალიგველ-ახადელთ სცოდნიათ, რომ პირქუში წინათ 

ხორციელი იყო, მჭედელი, და თქვეს, მაგას როგორ დავეყმობით, 

და არ დაყმობიან. ისე გამწყრალა პირქუში, რომ ზოგისთვის ცეცხ– 

ლი გაუჩენია, ზოგი ავად გაუხდია და დაუშინებია. ბოლოს, ისე მო– 

უტეხია ისინი, რომ დაყმობიან. პირქუშის ყმები, როცა დღეობა მო– 

ვიდოდა, უსიტყვო ყმობის ნიშნად სულ ჯარჯ-გირკლიანები დადი– 

ოდნენ. ღამითაც ასე იძინებდნენ. თუ ვინმე ჯარჯ-–გირკალს მოი– 

შორებდა, პირქუში მაშინვე დაამიზეზებდა, ავად გახდიდა. ჯვარში 

დღეობაზე რომ დასხდებოდნენ პირქუშის ყმანი, ჯარჯ-გირკალს 

სულ ჟღარა-–ჯღური გაჰქონდა. როცა ჯარჯ-გირკალს აისხამდნენ, 

მაშინ იარაღს სულ ჩამოიხსნიდნენ და იქვე ჯვარში დაყრიდნენ. მა– 

შინდელი ჯარჯ-გირკალი გვიანობამდის ჰქონდა შენახული ხალხს. 

ბოლოს, ჯვარში მიუტანიათ და დაკარგულა. ამის შემდეგ ქადაგს 

ასე ალაპარაკებდა პირქუში: მე მაშინ მქონდა ძალი და შეძლება, 

როცა ყმანი ჯარჯ-გირკლიანები დამიდიოდნენო. ახლა კი მკლავი 

მკლავს გამისწორეთო და კისერი კისერსაო. მაგრამ ისევ ისეთი პი– 

რქუში კი ვარო. თუ ჩემი ცხრაფესვიანი მათრახი დავიბრუნე, ჩემ 

ურჩებს მიწასთან გავასწორებ და მაშინ გაიგებენ ჩემნი ყმანი, რომ 

პირქუშს ისევ ის ძალი და შეძლება ჰქონიაო. 

პირქუში დევებთან მებრძოლი ყოფილა და ბევრი დევი დაუხოც– 

ავს, თუმცა არა იმდენი, რამდენიც კოპალას და იახსარს. მერე მთა– 

ვარი ძალა პირქუშისა ბაცალიგოს წასულა და ლეკურთაში დაარ– 

სებულა, ახადში დარჩენილს კი იმდენი შეძლება აღარ ჰქონია და, 

როცა დევებს ახადელების ჩაგვრა–შევიწროება დაუწყიათ, პირქუ– 

ში ქადაგის პირით დევებს დამუქრებია: თქვე პირმზორიანებო, მე 

თუ ძალი და შეძლება არ მაქვს იმდენი, რომ თქვენ გაგაცამტვერ– 

ოთ, ბაცალიგოს ლეკურთაში მდგარს ჩემს მოძმეს პირქუშს გავაგე– 

ბინებ და ცეცხლით დაგწვავთ ერთიანადო. 

153



პირქუში თავდაპირველად იორზე მისულა და იქ ნდომებია დად– 

გომა და დაარსება, სადაც დევები მდგარან. ღვთისშვილებს უთქვ– 

ამთ: პირქუში ქალივით არის, ეგ დევებს ვერაფერს ეტყვის, იქიდან 

ვერ აყრის, შეეშინდებაო. მაგრამ კოპალა და მისი ძმობილი წყარო– 

სთავის წმიდა გიორგი დაშველებიან პირქუშს დევებთან ბრძოლაში 

და იმათი დახმარებით ამოუწყვეტია დევები და მათ ადგილზე თავ– 

ად დაარსებულა. მერე კი, როცა ღვთის შვილებმა გაიგეს, რომ კო– 

პალა და წმიდა გიორგი პირქუშის ძმობილები ყოფილან, უფრო მე– 

ტი პატივი დასდეს ღვთის შვილებმაც და მისმა ყმებმაც. უფრო მე– 

ტად ლოცულობდნენ და უფრო მეტ შესაწირავს სწირავდნენ. მად– 

ლიერი პირქუში წყაროსთაულ წმიდა გიორგის, რაკი ის მოისარი 

იყო, მშვილდ–ისარს უკეთებდა, სხვა იარაღს და თასებსაც უჭედდა. 

ერთი მიგრიაული ფშაველი ყოფილა და ბევრი ცხვარი ჰყოლია. 

შირაქის გზაზე თათრის ყაჩაღები დასხმიან თავს, ცხვარის წართ– 

მევა მოუნდომებიათ. გახსენებია ამ მიგრიაულს პირქუში და შეუ– 

ძახნია: დალოცვილო პირქუშო, ნუ მოარევინებ მტერს ჩემს თავს! 

მიშველე და ერთს ჭედილას მოგიყვან ვარდის დღეობაზე და შემოგ– 

წირავო! პირქუშს შემოძახება გაუგია და მყისვე მიშველებია. თათ– 

რების თოფი არც ერთი არ გავარდნილა, ფშავლისა კი ხოცავდა და 

ხოცავდა თათრებს. მერე ვარდობის დღესასწაული რომ მოსულა, 

ერთი ჭედილა აურჩევია თავის ცხვრის ფარაში ფშაველს, მიუყვა– 

ნია პირქუშისთვის და დაუკლავს. 

ერთ ბაცალიგველ კაცს გიორგის გუროს ორწყალში დევი შეხ– 

ვედრია, შემოუძახა პირქუშს და იმავ წამს პირქუშთან ერთად კო– 

პალა მოშველებია. ერთად მოვიდნენო, უთქვამს გიორგის, პირქუში 

და კოპალაო. პირქუშმა ცეცხლის მათრახით შეუტია დევს, მაგრამ 

დევი არ შეპუებია. მაშინ კოპალამ დაჰკრა ლახტი და ისეთი ჭექა– 

ქუხილი და დევის ღრიალი დამდგარა, ისე შეძრულა მთა-ბარი, რომ 

გიორგის გონი დაუკარგავს. გონს რომ მოსულა, იქ აღარავინ იყო, 

აღარც დევი და აღარც ღვთისშვილნიო. მხოლოდ ფერფლი და ნა– 

ცარი ეყარა, კოპალას ლახტს ცეცხლი გაუჩენია და სულ გადაუბუ– 

გაგს დევი. 
პირქუში მჭედლების პატრონი და შთამაგონებელია, მისგან სწა– 

ვლობენ მჭედლობის საქმეს. ამიტომაც მას ამგვარად იხსენებს ხუ– 

ცესი სადიდებლებში: „დიდება შენთვის, პირქუშის წმიდაო გიორ– 

154



გიო, ახადის გორზე ბრძანებულო, რკინა-–მახვილთა, ჯაჭვთა, პე– 

რანგთა მკეთებელო, ურჯულოთ დასალევადა ხმლებისა და ხანჯ– 
ლების მკეთებელო!“ 

მისი ზედწოდებებია: „ლეკურთას მობურთალი“, ,,ცკეცხლისალიანი“. 

პირძოშის განძი – ერთხელ ხევსურებმა როგორღაც გაიგეს ბა– 
ცალიგოს პირქუშის განძის საიდუმლო ადგილ–სამყოფელი და მისი 
მოპარვა განიზრახეს. მაგრამ ვერაფრით ვერ მოახერხეს მისი ხე– 
ლყოფა: როგორც კი მიუახლოვდებოდნენ განძს, სამალავიდან ცე- 
ცხლი ამოვარდებოდა და ზედ გადაეფინებოდა მათ. ხან რა ღონე 
იხმარეს, ხან რა, მაგრამ განძს ვერა და ვერ მიეკარენ – განძი თავი– 
სივე ცეცხლით იცავდა თავს, რადგან ის ცეცხლის ბუნებისა იყო, 
ცეცხლი ფარულად იყო მასში დაბუდებული და მხოლოდ ასეთ დროს 
იჩენდა თავს. ბოლოს, მკითხავისგან გაიგეს, რომ სანამ უსურმაგ 
ცხოველს კატას არ დაკლავდნენ და მის სისხლს არ მიასხურებდნ– 
ენ, მანამდე განძი მათთვის მუდამ მიუწვდომელი იქნებოდა. წამო– 
იყვანეს კატა და სამალავთან დაკლეს და, როგორც კი უწმიდურის 
სისხლი მიესხურა განძს, გაისმა რაღაც წივილის ხმა, რომელიც 
ჯერ ახლოდან ისმოდა, მერე თანდათან სუსტდებოდა, უფრო და 
უფრო შორიდან მოისმოდა, ბოლოს კი სრულებით შეწყდა; აღარც 
ცეცხლი გამოფრქვეულა. ეს იმას ნიშნავდა, რომ განძმა დაკარგა 
სიწმიდე და ძალა, და მპარავებს უკვე ადვილად შეეძლოთ მისი და– 
პატრონება, როგორც უბრალო საგნებისა. ასე ამოიღეს სამალავი– 
დან თას-განძი – თასები და ვერცხლის სხვა ჭურჭელი და ორწყა– 

ლში (ხევსურეთისა და ფშავის არაგვების შესართავთან) ტყეში გა– 

დამალეს. უმალვე გასაყიდად იმიტომ არ წაიღეს, რომ მაინც არ იყ– 

ვნენ დარწმუნებულნი, რომ პირქუშმა ასე ადგილად დათმო თავისი 

განძი. თუ პირქუში გაწყრებოდა, როგორმე სიზმრით ან მკითხავის 

პირით შეიტყობდნენ და ისევ სამალავში დააბრუნებდნენ. ერთმა მა– 

თგანმა მართლაც თითქოს სასიკეთო სიზმარი ნახა და ამხანაგებსაც 

უამბო: ერთი გათეთრებული მოხუცი გამომეცხადა და მარჯვენა 

თვალში მაკოცაო. ეს იმას ნიშნავს, რომ საშიში არაფერია და წამო– 

ვიღოთ ეს განძიო. მესამე დღეს წასულან და ორწყალის სამალავიდ– 

ან წამოუღიათ განძი და ახლა სხვა ადგილას დაუმალაგთ, რომ მო– 

ხერხებულ დროს წაეღოთ და გაეყიდათ. მაგრამ იმას, ვისაც სიზმა– 

155



რი დაესიზმრა, მოულოდნელად სწორედ ის თვალი ასტკივდა, რო– 

მელზეც სიზმარში დასიზმრებულმა მოხუცმა აკოცა. ნაკოცნარზე 
ციმბირის წყლული ფCხარის ყვავილი“) გამოაჩნდა და თვალი გამო– 

ეთხარა. შეშინდნენ განძის მპარავები და უკანვე დააბრუნეს თავის 

სამალავში თასები და მთელი ვერცხლეული. ოღონდ ზოგი თასი და– 

ჭყლეტილი იყო და საჭირო გახდა მათი გასწორება, მაგრამ უბრა– 

ლო მჭედელს ვერ ანდეს ეს საქმე. ადგნენ ბაცალიგველები და დაჭყ- 
ლეტილი ჭურჭელი ერთ ძეძეურთელ (ძეძეურთა სოფელია ხევსუ- 
რეთში) განთქმულ მჭედელს, ყვირილაურთ ბაძიას, წაუღეს ხელ– 

მეორედ გამოსაჭედად. ვერცხლი ხელახლა გადაადნო ბაძიამ და ყვე– 

ლა ჭურჭელი ხელახლა გამოჭედა, გარდა სახუცო კოჭობისა, რო– 

მლის დღისით მზისით გაკეთების ნებას პირქუში არ აძლევდა. მის 

კეთებას დიდი ოსტატობა სჭირდებოდა და პირქუშიც თურმე ღამით 

მიდიოდა მის სამჭედლოში, რომ ხალხისგან საიდუმლოდ ესწავლე– 

ბინა მჭედლისთვის სახუცო კოჭობის კეთება. 

პირძუშის თასები – ზემო თიანეთში, ერთ ვიწრო ხევზე, თავი– 

სი ცოლ -შვილით ცხოვრობდა ერთი განთქმული დევი – ვერხვე– 

ლა. ამ არემარეზე ვერავინ ბედავდა გავლას. დევები ადამიანებს იჭ- 

ერდნენ და ჭამდნენ. ერთხელ დაიჭირეს პირქუში, ოქრომჭედელი, 

და ჰყავდათ ტყვედ. აკეთებინებდნენ იარაღს, შვილდ–ისარს, ოქრო– 

ვერცხლის ჭურჭელს. პირქუში ბევრს ეცადა, მაგრამ დევების ტყვე– 
ობას ვერა და ვერ დააღწია თავი. იახსარმა რომ პირქუშის ტყვეო– 

ბის ამბავი შეიტყო, ჩუმად მივიდა პირქუშთან და უთხრა: დაგიხს– 

ნი, თუ ერთ კარგ ზარს გამიკეთებო. პირქუშიც დაპირდა: ზარსაც 

გაგიკეთებ და კიდევ ბევრ სხვა რამესაცო, ოღონდ ტყვეობიდან და– 

მიხსენიო. დაეცა იახსარი დევებს, თავისი ლახტით ჯერ ვერხვე- 

ლა–დევი მოკლა, მერე კი ყველა დახოცა და გაათავისუფლა პირ– 

ქუში. პირქუში ახადში (ფშავში) წავიდა და იქ დამკვიდრდა. დანა– 

პირები აუსრულა იახსარს – გაუკეთა ზარი და კიდევ სხვა ჭურჭე- 

ლი, თავად კი ღვთისშვილად გადაიქცა და ახადელების სალოცა– 

ვი შეიქნა. 

პირქუშს სამი კარგი ვერცხლის თასი ჰქონდა, რომლებიც იახს– 

არს მოეწონა და სთხოვა მიეცა მისთვის. პირქუშმა რომ უარი უთხ– 

რა, იახსარმა ძალით წაართვა თასები და შუაფხოში თავის სალო– 

156



ცავში მიიტანა. დაიწყო პირქუშმა დავა იახსართან ამ თასების გა– 

მო. ბოლოს, რჯული მორიგე ლმერთის კარამდე მიგიდა. დამბადე– 

ბელმა და კვირიამ გაარჩიეს ეს საქმე და თასები პირქჭუშს არგუნეს, 

რაკი ძალით იყო წართმეული, ღვთისშვილთ კი ერთმანეთში ძალა– 

დობის ნება არ ჰქონდათ. მხოლოდ დევ-კერპთა მიმართ შეებლოთ 

გამოეჩინათ ძალადობა. 

მერე იახსარმა გამოაცხადა: მე და პირქუშს ღგთის კარხე რჯუ- 

ლი გვქონდა და ეგ სამი თასი პირქუშს არგუნესო. და ფაიღეს თასები 

შუაფხოდან ახადს. 

მას აქეთ აიკრძალა შუაფხოელი ქალის გათხოვება ახადს და ახ 

ადელი ქალისა – შუაფხოს.



9) 
ჟამნი – შავი ჭირის გამავრცელებელი უხორცო არსებანი. 

არდოტში ყვებიან: ზვიადაურთ პაპა პირგელად მცხეთიდან წა- 

მოვიდა და ფშავში, მუქუში დამდგარა. იმის შვილებს ერთს ერქვა 

გიგა (მისგან: გიგაურნი), მეორეს – წოწკა (წოწკოლაურნი). მესამ– 

ეს – ზვიადა (ზვიადაურნი). 

ზვიადა წამოსულა არდოტში და სოფელთგორაზე დასახლებუ- 

ლა. სოფელში არ მიუშვიათ მურღვებს, ადგილობრივ მკვიდრთ. ამ–- 

ბობენ, ზვიადა კუდიანი იყოო. კუდიანთ წუხრას ჩამოვიდოდა და 

ხიდზე დაწვებოდა სასმინაოდ. ერთხელ ეშმაკების ნალაპარაკევი 

გაუგონია, ამა და ამ დროს ჟამნი მოვლენ საყდართთავსო (ადგილია 

არდოტში). ზვიადას ეს რომ სცოდნია, საკლავი მიუგებებია მათთვ– 

ის. ჟამთ ერთი თეთრი ჯორი ჰყავდათ, ზედ ისრიანი ხურჯინები ეკ- 

იდა. ისრები ზოგი შავთბიანი იყო, ზოგი – წითელოთბიანი, ზოგიც – 

თეთრთბიანი. ზვიადას ჟამნი შინ მიუყვანია. ჟამთ უთქვამთ ზვიადა–- 

სთვის: ჯორი ბალახზე დააბი, ოღონდ ზედ არ შეჯდეო. ზვიადა მა–- 

ინც შემჯდარა ჯორზე და. როგორც წყლიან ჯამში ჩაიხედავს კა– 

ცი, მთელი ქვეყნიერება დაუნახავს. 

ჟამთ უთქვამთ: რატომ შეჯექი. რომ ამბობთ, ჟამთ დავემალები– 

თო, სად უნდა დაგვემალოთ? 

ზვიადასთვის დილით ჟამთ უკითხავთ, რომელი შვილი გირჩევ– 

ნიაო? ზვიადას უთქვამს, კოჭლა მირჩევნია და თან მებრალებაო. რო– 

ცა მეკითხებოდნენ, ჩემს წინ იდგნენ, მერე ვეღარ გავიგე, უკან რო– 

გორ მომექცნენო, – ამბობდა ზვიადა. – ისარი დაჰკრეს და მოკლეს 

ჩემი კოჭლა შვილიო. მერე გასულან საყდართან და იქიდანაც აუტ- 

ეხავთ ისრების სროლა, არდოტის სახლები სიპედებით (ფიქალებ–- 

ით) იყო გადახურული და ქუდს რომ გააგორებდი, ხევში ჩადიოდა. ამ 

სიპედაზე წკრიალი გაჰქონდა თურმე ისრებს. მაშინ დაიწყო ისრით 

158



დაჭრილმა ხალხმა აკლდამისკენ სიარული. ვისაც შეეძლო, თავად 

მიდიოდა აკლდამაში და იქ ეგებებოდა სიკვდილს. 

ერთ მურღვათ კაცს, სახელად ანთას ჟამთა დროს ტანისამოსი გა– 

უხდია და ტიტველა გაქცეულა ხონესკენ თავის შესაფარებლად. ის 

ჟამნი ღვთით ყოფილან და ხონეს ჯვარს არ მიუშვიან თავის საყმოში. 

ჟიბჟია და ვაჟინა – ლეჩხუმში, ხვამლის მთის ძირას, სოფელ 

ტვიშში უჩვენებენ კოდოურას წყაროს, რომელსაც ერთ დროს გვე– 

ლეშაპი დაპატრონებია და წყალთან არავის უშვებდა, თუ მსხვერ– 

პლად პატარა ბავშვებს არ მიუყვანდნენ. სანამ გველეშაპი ბავშვს 
გადაყლაპავდა, მანამდე უნდა მოესწროთ წყლის აღება. გველეშაპი 

ისეთი გაუმაძღარი ყოფილა, რომ აკვნიდან ბავშვებს იტაცებდა. ერ– 
თხელ საიდანღაც სოფელზე ჩამოუვლია ორ კაცს – მამა-შვილს ჟი– 
ბჟიას და გაჟინას. დაუნახავთ, რომ ერთი დედაბერი გობზე ცომს 
საკუთარი შარდით ზელდა. მათ შეკითხვაზე, რას შვრებიო, დედა– 
ბერმა უპასუხა: რასაო და ჩვენი წყალი გველეშაპს უჭირავს, არავ– 
ის გვიშვებს წყლის ასაღებად. მე კი იმდენი შვილი არ მყავს, რომ 
გველეშაპს მივგვარო წყლის სამაგიეროდო. წასულან ჟიბჟია და 
ვგაჟინა გველეშაპის მოსაკლავად, თან ბავშვი წაუყვანიათ. დაღლი– 
ლები ყოფილან და გველეშაპის მოლოდინში ჩასძინებიათ. 

  მარტვილი. სამხრეთის ფასადი (VIII ს.). 

159



გველეშაპი რომ გამოჩნდა, ბავშვს შიშისაგან ტირილი დაუწყია, 

ბავშვის ტირილზე ჟიბჟიას და ვაჟინას გაღვიძებიათ. ჰკრეს ორთავ– 
ემ ისრები და განგმირეს მხეცი. გველეშაპი კი მოკლეს, მაგრამ მი– 
სმა შხამმა იმსხვერპლა გმირები. ასე გადაარჩინეს სოფელი, თავად 

კი დაიხოცნენ. მადლიერმა სოფელმა მათი სახსენებელი შავ ორშა– 

ბათს (დიდმარხვის პირველ დღეს) დააწესა. ამ დღეს ყოველი ოჯა– 

ხი გაშლიდა ტაბლას, ოჯახის უფროსი პურის ნატეხს ღვინოში ჩა– 

აწებდა და მისცემდა ოჯახის წევრს, რომელიც იტყოდა: „ჟიბჟიას 

და ვაჟინას შეუნდოს ღმერთმაო“ და შეჭამდა. 

კოდოურას წყაროსთან ქვებს ახლაც ემჩნევა ჟიბჟიასა და ვაჟინ– 

ას მოკლული გველეშაპის სისხლის ნაკვალევი. 

ჟინი ანთარი – „ზენა ანთარი”', სამეგრელოში შინაური საქონ– 

ლის მფარველი სული, რომელსაც საქონლის გამრავლებას და ჯან– 

მრთელობას შესთხოვენ: „ჟინი ანთარო, ბატონო გამარჯვებულო, 

ჩემი საქონელი შენ გაამრავლე, ასობით გამოვიწერდე და არაფერი 

აკლდებოდეს, უშობელს და ხბოიანს ვერ ვარჩევდე“. 

160



რ 
რაში – მითოსურ-ზღაპრული ცეცხლოვანი ბუნების ფრთიანი 

ცხენი (როგორც ბერძენთა პეგასოსი), რომლის მეშვეობითაც გმი– 

რი თვალის დახამხამებაში გადალახავს სივრცეებს; რაშზე, როგ– 

ორც სკნელთა შორის შუამავალზე, ამხედრებული გმირი დაუბრ– 

კოლებლად მოძრაობს სამივე სკნელში. რაში ერთდროულად ოთხივე 

სტიქიას – მიწას, ჰაერს, ცეცხლს და წყალს განასახიერებს. ინდურ 

მითოლოგიაში მთელი ქვეყნიერება ცხენის ნაწილებისგან არის შე– 

ქმნილი (აშვამედჰა). 

    ყუ–·”"“- .-4. 

ცხენი. ხევი, სოფ. კარკუჩა. (ხნოს ხეობა). 

რკონისის ხატი – ერთხელ ქალაქ რკონისს ქართლში ლეკები 

დაესხნენ თავს, გაძარცვეს. ჯანმრთელები და ლამაზები ტყვედ წა- 

ასხეს, სუსტნი და შეუხედავნი გაწყვიტეს, სახლები დაანგრიეს, ველ– 

მინდვრები გადაწვეს; ეკლესიიდან გამოიტანეს ოქროსა და ვერცხ–- 

ლის ჯვრები გადაადნეს და ერთმანეთში გაიყვეს. მხოლოდ ერთი 

თვალ–მარგალიტებით შემკული ღვთისმშობლის ხატი გადარჩა 

16!



მრთელი. იგი მოთარეშეთა ბელადს ერგო. წავიდნენ და წაიღეს ყვე– 

ლაფერი. ბელადმა ამ ხატით თავისი სახლი დაამშვენა, მაგრამ ამის 

შემდეგ იმ არემარეში, სადაც ეს ხატი ესვენა, აღარც ბალახი აღმო– 

ცენდებოდა, არც ფრინველი იჩეკებოდა, არც პირუტყვი იბადებო– 

და. გაჩნდა მრავალფერი სნეულება და იხოცებოდა ხალხი. ბელადი 

მიხვდა, რომ ეს ხატის მიზეზით იყო და გადაწყვიტა, დაეწვა ხატი. 

გააჩაღებინა დიდი კოცონი, გამოიტანა შინიდან ხატი და ჩააგდო 

კოცონში. მაგრამ, მისწვდა თუ არა ხატს ცეცხლი, ხატი ქალის ხმა– 

ზე აკივლდა და მაღლა ავარდა, მერე ხარს დააჯდა რქაზე. ყველანი 

განცვიფრდნენ, მუხლებზე დაეცნენ და ლოცვა აღავლინეს ღვთის 
წინაშე, რომ მიტევებოდა მათ ხატის ხელყოფა. მერე ხატი რქაზე 

ბაწრით მიაბეს და გაუშვეს ხარი, თან სამი ჭაბუკი გააყოლეს. წა– 

დითო, უთხრეს, და სადაც ხატი გაჩერდება, თქვენც იქ დარჩითო. 

ხარმა იარა, იარა და რკონისს მიადგა. აქ ერთ კლდესთან ხატს ბაწ– 

რები თავისით შეეხსნა და ხატი კლდეზე დაეცა იმ მხრით, სადაც 

ღვთისმშობლის ფეხები იყო და ტერფის ანაბეჭდი დატოვა კლდე– 

ზე. დღესაც ატყვია ამ ადგილს ფეხის კვალი. მერე ხატი ერთ დიდ 

ცაცხვზე შეჯდა, მცირე ხანს იქ დაყო, ბოლოს კი იმ ეკლესიაში შე– 

ფრინდა, საიდანაც გაიტაცეს. ხარი კი თავისუფლად გაუშვეს. მას 

შემდეგ ხარს არავინ მიკარებია, არც სადგომი აუშენებიათ მისთვის, 

არც თივა მიუწოდებიათ. იყო ასე თავისუფლად და, ბოლოს, თხუთ– 

მეტი წლისა მოკვდა. როცა ხარი მოკვდა, ერთ მოხუცს, სახელად 

სიმონს, ღვთისმშობელი გაემოეცხადა და უთხრა: სადაც ხარი მოკ– 

ვდა, იმ ადგილას წმ. გიორგის ეკლესია ააშენეო. და ააშენა სიმონ 

მოხუცებულმა ეკლესია – „სიმონის წმ. გიორგის ეკლესია“, რომე– 

ლიც დღესაც დგას. ის ცაცხვი კი, რომელზეც ხატმა შეისვენა, წმი– 

დად შეინახა ხალხმა: ერთ ტოტსაც არ მოაცლიან. როცა ვინმე გა– 

უხდებათ ავად, მიდიან ცაცხვთან და ათვალიერებენ, აბა, ტოტი ხომ 

არ აკლიაო. თუ არ აკლია, ეს იმის ნიშანია, რომ სნეული განიკურ– 

ნება; თუ აკლია – კუბო უნდა გაამზადონ. 

ის სამი ჭაბუკი, რომლებიც ხარს მოსდევდნენ, ქრისტეს რჯულ– 

ზე მოიქცა. მათგან მოდიან გორგა შვილები, ლელაშვილები და პაი– 
ჭაშვილები... 

162



როკაპი – როკაპი არის ავსული დედაბერი, რომელსაც წინ გა– 

მოშვერილი ღოჯები, გრძელი დაჯაგრული კუდი, გრძელი ხელები 
და ფეხები აქვს, თვალებიდან ცეცხლს ყრის, მთელი სხეული ბანჯ– 

გვლებით აქვს დაფარული. როკაპი ღმერთმა ტაბაკონზე ჩარჭობ– 
ილ პალოზე მსხვილი ჯაჭვებით დააბა, პალო დედამიწის გულამდე 

აღწევს. როკაპი მუდამ ცდილობს პალოს ამომრობას, დღენიადაგ 

არყევს პალოს და, ეს–ესაა, უნდა ამოაძროს, რომ ამ დროს მოფრინ– 

დება ბოლოქანქარა ჩიტი, დააჯდება პალოს და როკაპის გასაჯავ– 

რებლად კუდის ქნევას მოყვება. გაჯავრებული როკაპი ხელს დას– 

ტაცებს უზარმაზარ უროს და რაც ძალი და ღონე აქვს დასცხებს 
აბეზარ ჩიტს. ჩიტი უმალ აფრინდება, ურო პალოს დაეცემა და კი– 

დევ უფრო ღრმად ჩაარჭობს მიწაში. როკაპი თავიდან იწყებს პალ– 

ოს მორყევას, კვლავ მოფრინდება ჩიტი, დააჯდება პალოს და ისევ 

ჩაარჭობს როკაპი პალოს თავისდა უნებურად ქვესკნელამდე. და ასე 

ხდება გამუდმებით. არ უწერია როკაპს თავის დახსნა. 

როშკის დევები – ხევსურეთში როშკის გორაზე ცხოვრობდნენ 

დევები, რომლებიც აქ მჭედლობას მისდევდნენ. სამჭედლო ჰქონდ– 

ათ გამართული და არსად სხვაგან, ხევსურეთში, მჭედლები მათ გა– 

რდა არავინ იყო, რომ ნამგალი, ცელი, ცული ან სხვა რამ იარაღი 

გამოეჭედა. ამიტომ ადამიანები იძულებულნი იყვნენ, დევების გა– 

მოჭედილი იარაღი გამოეყენებინათ, რისთვისაც დიდ დამცირებას 

იტანდნენ. იარაღის სანაცვლოდ დევები ლამაზ ქალს ითხოვდნენ, 

ვინც იქნებოდა – რძალი თუ ქალიშვილი. შეაფასებდნენ სამუშაოს 

და ეტყოდნენ, ამდენი და ამდენი ღამით გამოგვიგზავნე ქალი, თუ 

არა და, არ გამოგიჭედავთო. მეტი გზა არ ჰქონდათ ადამიანებს, უნ– 

და დათანხმებულიყვნენ დევების პირობაზე. შიმშილით ხომ არ ამ– 

ოწყდებოდნენ! ერთ კაცს ძალიან ლამაზი ცოლი ჰყავდა და დევებმა 

გუთნის გამოჭედვაში სთხოვეს, გამოგვიგზავნე, მხოლოდ მაგას გა– 

ვატანთო. გაუგზავნა კაცმა ცოლი გუთნის წამოსაღებად. ცოლი რომ 

დაბრუნდა, უთხრა ქმარს: სჯობდა, შიმშილით დავხოცილიყავით და 

იქ არ გაგეგზავნეო. და დაიწყო ტირილი. შეწუხდა კაცი, არ იცო– 

და, რა ეღონა. ბოლოს, ერთი მარჩენალი ქორა (თეთრი) ხარი ჰყავ– 

და, დაიჩოქა და შესთხოვა მორიგე ღმერთს, გვიხსენი დევებისგან 

163



  

როშკიონთა შველი ნასოფლარი. გაღმა როშკა. 

და ამ მარჩენალ ხარს შემოგწირავო. შეისმინა ღმერთმა გაუბედუ– 

რებული კაცის ვედრება და დევთა ამოსაწყვეტად კოპალა გამოგ- 

ზავნა, ლახტი უბომა და ძალი და შეძლება დაანათლა. მოვიდა კო– 

პალა და დადგა ერთ მაღალ ადგილზე, ფშავში უძილაურთის თავს, 

ირემთკალოზე, და იქიდან დაიწყო დევებისთვის თვალყურის დევ– 

ნება, როგორ შებმოდა მათ. 

ამ დროსვე როშკის მეზობლად ერთი ხორნაულთელი კაცი სოფ- 

ლის პირდაპირ ყანას ხნავდა. როშკის გორაზე გადმოდგა ერთი დე– 

ვი, დაგუბებულ წყალს გზა მისცა, ყანაზე მიუშვა და ხარ–გუთანი 

და კაცი ღვარს წააღებინა. კაცს გაგონილი ჰქონდა კოპალას სახე– 

ლი და შესძახა: გმირო კოპალავ, ლახტიანო, მიშველე, წყალს ნუ 

წამაღებინებ, და, რასაც ვხნავდი, მაგ მამულს შენ შემოგწირავო. 

ისმინა კოპალამ კაცის ვედრება და იმწამსვე იქ გაჩნდა. ჯერ კა– 

ცი და ხარი გამოიყვანა წყლიდან, მერე ლახტი ესროლა დევების 

სამოსახლოს, ცეცხლი წაუკიდა და დედაბუდიანად ამოწყვიტა. 

რძე – მითოლოგიური წარმოდგენით რძე მზიური ბუნებისაა, რაც 

დასტურდება მეგრულ სიტყვაში ბჟა (მზე და მთვარე), რომელიც 
ნიშნავს რძესაც და მზესაც (ასევეა ზოგიერთ ძველ ენაში). ქართულ 

ფოლკლორში ცნობილია რძის განმაცოცხლებელი თვისება. რძე– 

შია განბანილი ამირანი (სვანური ვარიანტის მიხედვით), რძეში 

164



განიბანება მის მიერ მოკლული გველეშაპის შხამით მოწამლული 

კახანი. რძე დაკავშირებულია აგრეთვე ოქროსთან (ოქრო მზიური 

ლითონია). თქმულებით, რძეში ჩაშვებული თამარის საქსოვი ჩხი– 

რები ოქროდ იქცეოდა. 

ს 
საგმირო – იარაღი, რომლითაც ღვთისშვილები (კოპალა, იახ– 

სარი) საგმირო საქმეებს სჩადიან. იგი ლახტის მაგვარი დასარტყ- 

მელი საჭურველია. ,გმირო კოპალავ, ლაღო, ლახტიანო“. ამ ლახ– 

ტში სწორედ საგმირო იგულისხმება. 

საკადრისი – ან სამკადრეო, სუფთა ხელსახოცი, რომელსაც გა– 

დაიფენდა ხოლმე მკადრე ხელზე, რათა ზედ ღვთისშვილი მტრე- 

დის ან ჯვარის სახით დამჯდარიყო. საკადრისი იმიტომ ეწოდება, 

რომ მასზე დაჯდომას კადრულობს ჯვარი. მკადრე იგრძნობს ჯვა– 

რის მოახლოებას, გაამზადებს საკადრისს, ხელზე გადაიფენს და, რო– 

ცა ჯვარი დაჯდება მასზე, ყურს მისკენ მიაპყრობს, რათა მოისმინოს 

მისი ნაუბარი. 

საკადრისებს ჯვარის ტერიტორიაზე მდგარ ხეებზე ვნახავთ: 

მლოცველები მათ სწირავენ ჯვარს სამადლობელოდ, აღთქმის და– 

დების ნიშნად, ან რაღაც სათხოვარისთვის. საკადრისებისგან შედ–- 

გება დროშაც, რომლებიც ასევე შემოწირულობებია. 

საკიდელი – როგორც ჯაჭვის სახეობა, ცისა და მიწის კავშირის 

განსახიერებაა: საკიდელი სახლის ჭერიდან, თითქოს ციდან, არის 

დაკიდებული კერიის თავზე, რომელთანაც ერთად იგი ოჯახის ერ– 

თიანობას და სიწმიდეს გამოხატავს. საკიდელი მამრია, კერა – დე– 

165



დრი, მათი ერთიანობა კი – ოჯახი, სახლი. როგორც კერიაში ჩაუ– 

ქრობელი უნდა იყოს ცეცხლი, ასევე საკიდელი უნდა იყოს მრთე– 

ლი, გაუწყვეტელი. საკიდელის გაწყვეტა ან ჩამოხსნა უბედურებ– 
ის, ოჯახის დაქცევის ნიშანია. აი, რას გვეუბნება ერთი ხევსურული 

ლექსი: 

„მარტიას გამაუვლიან გარეკახეთის მთანია, 

ერისთვიანებ უხოცავ, ცეცხლზედ დაუსხავ წყალია, 

საკიდელ ჩამოუგლეჯავ, სახლის უმტერევავ კარია“. 

საკიდელი არის შთამომავლობის, უწყვეტი ტრადიციის სიმბო– 

ლო. ხევსური ამბობს, რომ კაცი რკინის საკიდლით არის დაბმული, 

ანუ ის საკიდლით თავის წინაპრებთან არის დაკავშირებული. საკი– 

დელი თაობათა ერთიანობაა, სადაც თითოეული თაობა ჯაჭვის რგო– 

ლით არის წარმოდგენილი. მრთელია საკიდლის ჯაჭვი, მრთელია 

თაობათა კავშირი, ტრადიცია. გაწყდება ჯაჭვი – გაწყდება თაობა– 

თა კავშირიც. 

თქმულებით, პირველი საკიდელი ქაჯავეთიდან ყოფილა მოტა– 

ნილი ღვთისშვილის ხელით, ეს ღვაწლი სადიდებელშია შემონახუ- 

ლი: „დიდება შენთვის ხმალას წმიდაო გიორგიო, ქაჯუეთის ჯაჭვის 

ამგლეჯელო!' 
მისგან, როგორც ეტალონისგან, დაამზადეს სხვა საკიდლები, რა– 

მდენიც კი საჭირო გახდა. ოსური ანდრეზის თანახმად, საკიდელი 

ციური წარმოშობისაა: პირველი საკიდელი ცაში კერის მფარველ– 

მა ღვთაება საფამ გამოჭედა და მიწაზე გადმოაგდო, რათა ადამიან– 

ებს ეპოვნათ და მის ნიმუშზე გამოეჭედათ თავ-თავიანთი კერების– 

თვის საკიდლები. 

სამაგანძურო -– გუდანის ჯვარის ძირძველი (უნჯი) საყმო – 

არაბულები, ჭინჭარაულები და გოგოჭურები. ისინი იყვნენ თავი– 

დანვე ჯვარის წმიდა საგანძურის მცველნი. 

სამას სამოცდასამი წმ. გიორგი – წმიდა გიორგი ქაჯებს ტყვედ 

ჩავარდნია. უთქვამთ, ეს წმიდანია და უნდა გამოვცაღთო. სამი დღე 

და ღამე წისქვილის ბორბალზე მიუკრავთ, უტანჯიათ და მაინც ვერ 

166



მოუკლავთ. სამი დღე და ღამე საკირეში ჰყოლიათ ჩაგდებული, არ 
დამწვარა. მერე სამას სამოცდასამ ასოდ დაუჭრიათ: ახლაც არ მო– 
კვდებიო? ბოლოს, ანგელოზებად შეიმოსა ყველა ნაწილი და გაფ– 

რინდნენ. ახლა ყველას თავ-თავის სახელი ჰქვია და ყველანი წმიდა 

გიორგის ნაწილები არიან და მისი მოძმეები: კოპალა, ლაშარი, ხა– 

ხმატი, ლაღი იახსარიც. 

სამკადრეო – საკადრისი. 

სამყაროს შექმნა – ეს სოფელი დიდი ხანია, რაც არსებობს, და 

კიდევ უფრო მეტხანს იარსებებს. ღმერთმა ამგვარად შექმნა სამყა– 

რო. მან ჯერ მიწა შექმნა, რომელიც მოედანივით ბრტყელი გააკე– 

თა, მერე შეუდგა მის გადახურვას ანუ ცის შექმნას. ზეცა მიწაზე 

უფრო დიდი უნდა ყოფილიყო, რომ გაუჭირვებლად გადაფარებოდა 

თავზე. ამ დროს გამოჩნდა ეშმაკი, რომელმაც მოისურვა თავადაც 

შეექმნა რაიმე, რათა ბატონობა ჰქონოდა ცაზე და მიწაზე, და თავი– 

სი სამსახური შესთავაზა ღმერთს. მაგრამ ღმერთმა არ დაუთმო და 

გაიმართა მათ შორის ბრძოლა. ეშმაკმა იფიქრა, ღმერთი ვერ შეძ– 

ლებს ამოდენა სახურავის შექმნასო და თავად დაიწყო ძაფებისგან 

ბადის ქსოვა, რომ შეეთავაზებინა ღმერთისთვის ზეცაში ხარვეზის 

ამოსავსებად. ღმერთი მიუხვდა ეშმაკობას და შექმნა თაგვები, მიუ– 

სია ბადეს, რათა გამოეღრღლნათ იგი და უსარგებლო გამხდარიყო ცის 

თაღის შესავსებად. მაშინ ეშმაკმა ურჩია ღმერთს, შეემცირებინა დე– 

დამიწის ზომა, რომ ცა თავისუფლად გადაფარებოდა მას თავზე. ღმე– 

რთმა ძლიერ მკლავებში მოაქცია მიწა და იმ ზომამდე შეამჭიდრო– 

ვა, რომ მიწა დაიჭმუჭნა, გაჩნდა მთები, ღრმა ხევები, ტაფობები და 

გამოქვაბულები. ახლა მიწა თავისუფლად მოექცა ცარგვალის ქვეშ. 

ღმერთმა თავის შექმნილ მიწაზე ხორციელ არსებებს მიუჩინა ბინა, 

ხოლო თავად თავის ანგელოზებთან ერთად ზეცაში დამკვიდრდა. 

ზეცა რომ დასახლებულია, ახლაც ჩანს: ბევრს ესმის ღამ-ღამობით 

შორიდან მომავალი ყრუ ხმა ზარების რეკვისა – ეს ხმები ზეციდან 

მოდის. ბევრს ისიც უნახავს ღამით, თუ როგორ გაიხსნება ხოლმე 

ცა მეყსეულად და გამოჩნდებიან ბრწყინვალე სამღვდელო სამოსე– 

ლში გამოწყობილი წმიდანები და გალობენ, თითქოს ღვთისმსახუ– 

რებას ასრულებენო. ამის მხილველმა ადამიანმა რაღაც ნატვრა უნ– 

და ჩაიფიქროს და უეჭველად აუხდება. 

167



სამძიმარი – ხახმატის ჯვარმა, წმიდა გიორგიმ, ქაჯავეთი რომ 

დალაშქრა, იქიდან ქაჯავეთის განძთან ერთად სამძიმარიც წამო– 

იყვანა. ეს ასე მოხდა: სამძიმარი ქაჯთა ხელმწიფის ქალი ყოფილა. 

როცა გიორგი ქაჯავეთში მისულა, უნახავს, რომ გველეშაპს წყა– 

რო უჭირავს და წყლის სანაცვლოდ ყოველწლიურად ერთ ქალწ- 
ულს იწირავს მსხვერპლად. გიორგის მისვლისას სამძიმარის ჯერი 

ყოფილა: დაუსვამთ წყაროზე და ელოდებიან, როდის ჩაყლაპავს გვე– 

ლეშაპი. მაშინ გიორგიმ შემართა შუბი და განგმირა გველეშაპი. 

გათავისუფლებული სამძიმარი ცხრა წყაროში განიბანა და ქრის– 

ტიანულად მოინათლა. გიორგიმ წილი მისცა მას ხახმატის ჯვარ- 

ში და თავის მოდედ დაამკვიდრა. და როგორც ხახმატის ჯვარს 

ლოცულობენ ხევსურნი, ასევე სამძიმარსაც ლოცულობენ. თავად 

სამძიმარი ყვება ამ ამბავს ნაქადაგარში ხევსურულ კილოზე: „წა- 

მამიყვანა გიორგიმაო, მე ხო ქალ ვიყავ ქაჯისაო, მამანათვლინა ქრი– 

სტე ღმერთსაო, გავხე ხორციელთ სალოცავიო“. როცა ხახმატის 

ჯვარს ახსენებენ, მასში სამძიმარსაც გულისხმობენ. სამძიმარს სა–- 

ფარველი აქვს დადებული და მას ვერავინ ხედავს, თუ თავად არ გა– 

მოეცხადა. როცა კი გამოეცხადება, ლამაზი, მოხდენილად ჩაცმ- 

ულ–-მოკაზმული დიაცის აღე აქვს. მისი მუდმივი ეპიტეტია: ,,ყელ– 

მძივიანი“. ხშირად რომელიმე მოვმეს, რომელსაც იგი აირჩევს, ნა– 

ცნობ ქალად მოაჩვენებს თავს, ივლის მის ოჯახში, ტრიალებს იქ 

საცოლესავით. ვაჟი მის ცოლად მოყვანას მოინდომებს, მაგრამ, როცა 

ვაჟი მიხვდება, რომ იგი არ არის მისი მეზობელი ქალი, უფრო მეტ- 

იც, ქალიც კი არ არის, რადგან ვერ ახერხებს მასთან ურთიერთობ- 

ას, როგორც ქალთან (არ ჰქონია ქალის ნიშნები), სამძიმარს კვლავ 

საფარველი დაედება და გაუჩინარდება, სახლში კი რაღაც ნიშანს 

მაინც ტოვებს სამახსოვროდ. სამძიმარი ნაქადაგარში ამგვარად გა– 

დმოსცემს ხევსურულად თავის მაქციობას: 

„ა მაშინ მქონდა შაძლებაიო, ვიარებოდი ქალივითაო, 

ყურზე საყურსა ვიდებდიდიო, აბულეთაუთთ ცი ხეჩიაო 

მედგა ლოგინი ჩარდახჩიაო. აბულეთაურთ ხოლიგამაო 

ქალი საცოლედ მამინდომაო, ჯუათ ელენე ვეგონიდიო. 

ამ ჩემსა გამანაფრინდომსაო ისევ აჩნიან ნაკოჭარნიო“. 

168



ერთხელ გუდანელმა დედაკაცმა თეთრი ძროხა დაკარგა, ბევრი 

ეძება ღამით, მაგრამ ვერ იპოვნა. ბოლოს ხახმატის ჯვარს შეევედ– 

რა, ცოცხალი მაპოვნინე და, ხბოს რომ მოიგებს, შემოგწირავო. მე– 

ორე დღეს წასულა ეს ქალი ძროხის საძებრად და უნახავს: წევს ძრო– 

ხა და მის გგერდით თოვლივით თეთრი ხბოა. ახლოს რომ მივედიო, 

ყვება გუდანელი ქალი, დავინახე თეთრსამოსელიანი ქალი, რომე– 

ლიც მზესავით ბრწყინავდა, თვალი ვერ გავუსწორეო. მივხვდი, სა– 

მძიმარი იყო, ჩემს ძროხას და ხბოს ყარაულობდაო, და დავიმალეო. 

ჩემი მოსვლა რომ გაიგო, იმწამსვე გაუჩინარდაო. წაიყვანა ქალმა 

ძროხა და ახალმოგებული ხბო შინ და, როცა ხბო წლისა შესრულ– 

და, ხახმატის ჯვარს შესწირა აღთქმისამებრ. 

სანათა – ღელის გორზე, სადაც ფშა– ვლებს თამარ-მეფის სა– 
ლოცავი აქვთ, ძველ დროში, სანამ სალოცავი თავს იჩენდა, გაბიდა– 
ურის თემის ფშავლებს უცხოვრიათ და ეს არემარე თავის მთა–ბა– 
რიანად ამ თემის საკუთრება ყოფილა. როდესაც ამ გორზე თამარ– 
მეფეს თავი უჩენია, ეს ხალხი გაბიდაურების სხვა სოფელში – ხო- 
შარაში გადაუსახლებიათ., აი, როგორ მომხდარა ეს. 

ირმის ფიგ ურები, ბრინჯს 'წაო, თუშეთი (ძვ.წ. II ს-ას || 
ნახევარი). სსმ, 
გამოფ ენა,   არქერლოგეიის 

169



სალოცავის გამოჩენა გაბიდაურის დედაკაცის, სახელად სანათას 
უნარი ყოფილა, თავდაპირველად იმას დაუწყია სანთლის ნთება და 

თამარ–მეფის ხევისბერულად დიდება იმ ადგილში, სადაც ახლა სა– 

ლოცავია. სანათას ურჩევია იქ მცხოვრებ ფშაველთათვის სხვაგან 

გადასახლება და ამ ადგილის თამარ-–მეფისთვის დათმობა. ფშაგლ– 

ებს სანათას რჩევისთვის ყური არ უთხოვებიათ და არ გადასახლე- 

ბულან. თამარ–მეფე ამის გამო განრისხებულა ხალხზე: ერთმანე– 

თი ირმებად მოუჩვენებია და მათაც ერთმანეთი მშვილდ–ისრით ამ- 

ოუჟლეტიათ., 
რამდენიმე კომლი ამ სასწაულის შემდეგაც გაჯიუტებულა, არ 

გადასახლებულა. უთქვამთ: სანამ გასალეწად გაშლილ კალოს ცე- 

ცხლი არ წაეკიდება, ფიწლის ტოტებზე და ხარის რქებზე კელაპ- 

ტრის ალივით ცეცხლი არ გამოჩნდება, აქედან არ გადავსახლდე– 

ბითო. ამ ურწმუნოთათვის თამარ–მეფეს ეს სასწაულიც მოუვლენია 

და, ბოლოს, იძულებული გამხდარან დაეტოვებიათ ძველი ადგილი, 

ახალ ადგილზე ხოშარაში გადასახლებულიყევნენ. 

ახლა ღელის გორზე, სალოცავის მოშორებით, მარტო მისრი– 

ანთ გვარი ცხოვრობს, 

სანების ჯვარი – იგივე სამების ჯვარი სხვანაირად: „წმიდა სა– 

ნება მფრინავი ანგელოზი“ ან „სანება ცროლის წვერისა“, ხევსუ- 

რული სოფლების უკანხადუს და კალოთანის (არხოტში) სალოცა– 

ვი, რომელიც ვაკე ადგილებიდან (მინდვრიდან) აიყარა და სიწმიდ– 

ის გულისთვის მაღალ მთაზე, ცროლზე ანუ, როგორც ამბობდნენ, 

„ხმელთ შუაში“ დაარსდა. ამ დროს ხადუში ჩარგლიდან მოსულა 

კაცი, სახელად ქერა. ამ ქერას საცხოგრებლად მოსწონებია ეს ად– 

გილები და აქ დამკვიდრებულა. ქერა ხედავდა, რომ ცროლის წვე– 

რი განათდებოდა ხოლმე ღამ-ღამობით და მთელ იმ არემარეში რა– 

პრაპი იდგა. ჯერ ვერ ბედავდა, მაგრამ მერე იფიქრა, წავალ, გავი– 

გებ, რა ანათებსო. წავიდა და, ხედავს, ცროლის წვერზე, ერთ მაღ– 

ალ ქვაზე, ზის მტრედის ალით მფრინავი ანგელოზი და ისეთ შუქს 

უშვებს, რომ თვალის გასწორება არ შეიძლება. ამის მნახველ ქერას 

ცნობა დაუკარგავს. გონთ რომ მოსულა, იქ არაფერი არ იყო, არც 

მტრედი, არც შუქი. მუხლმოყრით ვიჯექი იმ ადგილზე, ყვებოდა 

ქერა, სადაც მფრინავი ანგელოზი ვნახეო. მეორე დილით, გათენდა 

170



თუ არა, ქერამ კოშკი აუგო სანების ჯვარს, ხალხი მოიყვანა ხადუს 

და ამის შემდეგ დაწესდა დღეობები, მათ შორის მთავარი – ათენგე– 

ნობა ანუ ვარდის დღეობა, რადგან ამ დროს ველური ვარდი, ასკილი 

ყვავის. ამ დღეობას ცროლის მთაზე მართავენ, სადაც პირველად 

დაარსდა სანება, დანარჩენი დღეობები ყველა ბარში ჩამოიტანეს. 

რა მიზეზით? (იხ. ცროლის მთა). 

სანების ჯვარი ისეთი ძლიერი ყოფილა, რომ მისი საყმო საიმედოდ 

იყო დაცული დევ-კერპებისგან: ვერც დევი, ვერც ეშმაკი და ქაჯი 
მის მიწა-წყალზე ვერ გაივლიდა. თუ რამ გასაჭირი დაადგებოდა ავი 

ძალისგან მის ყმას ან ქალს (დედროვანს), შემოსძახებდა თუ არა და– 

სახმარებლად სანების ჯვარს, ის მყისვე ცეცხლის რკალის სახით იქ 

გაჩნდებოდა. ასეთი ლექსია გამოთქმული ცროლის სანებაზე: 

„სანება ხკაზმებს ზერდაგსა, სამწყალსა, სამის წლისასა, 

დაა ხვევს მასართავებსა, წითელის ატლასისასა, 

აღვირ–ავშარას ამასდებს, წვრილ-წვრილის მასკვლავისასა, 

ზედ თაოდ გადაბძანდების, კიდურს აჯჭეხებს ცისასა“. 

(ზერდაგი – მუქი ჩალისფერი ცხენი, სამწყალი – გასახედნი ცხენი). 

სანების ვ3ბპვარის მკადრე – ერთხელ სანების ჯვარიონი ღილ– 

ღველთა (ინგუშთა) სოფელს, ხამხას ესტუმრა. ჯვარი კიდობან– 

ში იყო დასვენებული და, როცა კიდობანი თავის საბრძანისზე დააბ– 

რძანეს, ღილღველები უპატიოდ მოექცნენ, რაღაც აწყენინეს სანე– 

ბის ჯვარს მის საბრძანისთან. გაწყრა ჯვარი და კიდობნიდან ამოხ– 

ტა, და შემალლებულზე დაჯდა. მოჰკრეს თვალი ღილღველებმა და 
შეშინდნენ, და მუხლმოყრით პატიება სთხოვეს, მაგრამ სანება ძა– 

ლიან გამწყრალი იყო და აღარ გაჩერდა ხამხას. უკან გაბრუნდა და 

გაყვნენ მკადრეც და დასტურებიც. 
დაადგნენ ხევსურეთის გზას, წინ ჯვარი მიდიოდა, უკან ჯვარი– 

ონი მიჰყვებოდა, ნეთხის კარს (სოფელია ღილღლოში) რომ მივიდნ– 

ენ, იქ ერთი ლამაზი ღილღველი ქალი შემოხვდა ჯვარიონს. ისეთი 

ლამაზი ქალი ყოფილა, რომ მეორე მისი მსგავსი არ იქნებოდა. მკა– 

დრე არ იყო ხნიერი კაცი და ამ ქალზე გულში რაღაც გაუფიქრე– 

ბია. სანება გულთამხილავია და მიხვდა, ჩემმა მკადრემ ცუდი რაღ– 

IL71



აც იფიქრა ქალზეო. როგორ იკადრა, როცა მე წინ მიუძღვებოდიო, 

და გაუწყრა მკადრეს, გაუუჩინარდა. ჯვარიონის ხალხსაც გაუქრა 

თვალიდან. ბევრი ემუდარეს, წყალობა და მადლი მოსთხოვეს, მაგ- 

რამ სანების ჯვარმა გული მაინც არ მოიბრუნა და არ ახილვინა თა– 

ვი. თუ გამოჩნდებოდა, ახლოს არ იკარებდა მათ. ხანდახან შორით 

მოჰკრავდნენ თვალს და უკან მიჰყვებოდნენ. 

სარკის წმ. გიორგი – ქართლში, არადეთის მინდვრებზე, ერთ 

კაცს გუთანი ება და მიწას ხნავდა. შუადღისას გუთნისდედამ ხარე– 

ბი აუშვა, თვითონ კი დაიძინა. ძილში ხმა ეუბნება: როცა ხვნას და– 

იწყებ, ამა და ამ ალაგას გუთანი მომედება და ხარები შეჩერდებიან. 

იქ გათხარე მიწა, ამომიღე, დამაკარი გუთანზე, შემიბი ერთი უღე- 

ლი ხარი და გამიშვიო. გუთნისდედამ დაიწყო ხვნა. ნაჩვენებ ადგი– 

ლას მართლაც წამოედო გუთანი ჯვარს და ხარები გაჩერდნენ. 

გუთნისდედა უჯავრდება და სცემს ხარებს, მაგრამ ხარები ადგი– 

ლიდან არ იძვრიან. მაშინ გუთნის დედას მოაგონდა სიზმარი, ამოი- 

ღო ჯვარი, დააკრა გუთანზე და გაუშვა ხარები. ხარებმა ჯვარი ერთ 

დიდ ლამაზ ხის გულში შეიტანეს. გავიდა რამოდენიმე ხანი და ამ 

ტყეში მუშები ხეებს ათვალიერებენ მოსაჭრელად. მოეწონებათ ეს 

ხე და დაუწყებენ ჭრას. ორჯერ-სამჯერ მიაყენებენ წასაქცევად მა- 

გრამ ორთავენი წაიქცევიან, ნაჭერი კი ისევ გამთელდება. ბოლოს 

ჯვარმა თქვა: რაკი არ ეშვებით, მოჭერით ბარემ, მაგრამ მე ისევ ამ 

ხეში მამყოფეთო. მაშინ კი მოჭრიან მუშები ხეს, გამოიღებენ ჯვარს 

და ჩაასვენებენ ისევ იმ ხის გულში. გაიგებენ ჯვარის ამბავს სხვებ- 

იც და იმ ალაგას ააშენებენ ეკლესიას, შუაში კი ხის ნაჭერს მოაქ– 

ცევენ, რომელზეც ახლაც უდგას ჯვარს ფეხი. მას დღეს აქეთ დგას 
ეს ეკლესია, რომელსაც სარკის წმიდა გიორგის უწოდებენ. ალბათ 

იმიტომ, რომ იგი უდაბურ კლდოვან ტყის წვერზეა აშენებული და 

როგორც სარკეში, ისე ჩანს, გარეშემო სოფლებიდან. 

ეკლესიის კარი მუდამ ღიაა, არასოდეს არ იკეტება, მაგრამ ხა– 

ლხი ისეა დარწმუნებული ამ ჯვრის ძლიერებაში და სასწაულთქ- 

მედებაში, რომ უკანასკნელი ძაფის მოპარვასაც კი ვერავინ გაბედ– 

ავს. (ერთ კაცს რაღაც მოეპარა და იქვე პირისახე უკან მოქცეოდა, 

მაგრამ ბევრმა ლოცვა–ვედრებამ გაუსწორა სახე). 

172



საფარველი –- ზებუნებრივი რამ საშუალება, რომელიც უხილ– 

ავს ხდის ადამიანს, (ცხოველს (ცხენს) ან საგანს (განძს, წყაროს). სა– 

ფარველი ადამიანს ყოველთვის ჯვარის ნებით დაედება და მისივე 

ნებით აეხდება. საფარველი გამოხატავს კეთილგანწყობას ჯვარის 

მხრიდან: ჯვარს სურს დაიცვას თავისი ყმა გასაჭირში, რისთვისაც 

ის მიუწვდომელს ხდის მტრის თვალისთვის. ზღაპრული უჩინ–მა– 

ჩინის ქუდისგან იმით განსხვავდება, რომ თავად საფარველი უხი– 

ლავია, უნიგთოა. ეს არის ჯვარის სულიერი ძალა, მისი მადლი და 

წყალობა, რომელსაც თავის უნჯ ყმას მიმადლებს და უწყალობებს. 

საღვთო მაღალი – მთიულეთში, ხადაში საღვთო სალოცავი ად– 

რე მაღალ წვერზე ყოფილა. მლოცავი ყოველწლიურად ადიოდა ამ 

მთაზე, აჰყავდათ საკლავი, მიჰქონდათ ქვაბი ხორცის მოსახარშად... 

ერთხელ აკვნიანი დედაკაცი ასულა ბავშვის შესახვეწად სალოცა– 

ვისთვის. საღვთოს არ მოსწონებია დედაკაცის მოსვლა და ბავშვიანი 

აკვანი მთიდან დაუგორებია. დაგორებულა თავმოჭრილი კურატ- 

იც, ხორციანი ადუღებული ქვაბიც აფრენილა მაღლიდან და ქვემ–- 

ოთ ხევში, ზვავზე დაფრენილა. იფიქრეს, აკვანი დაილეწა და ბავშ– 

ვიც დაიღუპაო. დაჰყვა თურმე ხალხი იმ დაგორებულ აკვანს, ჩამო– 

გიდნენ და სადაც ზვავებია, იქ თოვლზე ათუხთუხებული ქვაბი და– 

ინახეს. თავმოჭრილი კურატიც ფეხზე დგას გამრთელებული და აკ– 

ვანიც იქვეა, არც დალეწილა და არც ბალღი მომკვდარა. აკვანზე 

მტრედი ზის და არწევს, დაღუღუნებს და ართობს ჩვილს. დედას აუკ– 

იდნია აკვანი, აუნთია ერთი მტკაველი სანთელი და აკვნის კამალე– 

ბზე მიუკრავს და, სანამ სერზე ავიდა, ის სანთელი არ დამწვარა. 

საღვთო მაღალს ეძახიან ახლა იმ ადგილს, სადაც ეს ამბავი მოხდა. 

საყეინო – ფშავ-ხევსურეთში ასეთი ჩვეულებაა: დღესასწაუ– 

ლის ბოლოს, მას შემდეგ, რაც ხევისბრები ხალხს დაამწყალობებ– 

ენ, გამოდგამენ ლუდით სავსე სპილენძის დიდ თასს, რომელიც ერ- 

თი ამოსუნთქვით უნდა შეისვას; თასის ხელშეუხებლად უნდა დაე– 

წაფოს შემსმელი ლუდს და ბოლომდე ისე უნდა დასცალოს, რომ 

ბაგე არ მოსწყვიტოს. ამ დროს ირგვლივ შემოკრებილი ხალხი გა– 

სამხნევებლად იძახის: შეიშრო, შეიშრო! (ანუ ისე დასცალა, რომ 

მშრალი ფსკერი გამოაჩინაო). ერთხელ, ყველას მოულოდნელად გა– 

I73



მოცხადდა ხახმატის ჯვარი და საყეინო თასის პირზე მტრედის სა– 
ხით დაჯდა. ამ დროს ერთი ფშაველი იყო დაწაფებული თასს და, ის 

იყო, უნდა „შეეშრო“, რომ ლუდი პირისახეზე შეეღვარა. ფშაველ- 

მა თქვა, საყეინოს ღირსი არ ვყოფილვარ, წმიდად არ ვივავი და აი, 

ასეთი მოვედი ჯვარში და საყეინოსაც ასეთი ვსვამდიო. წავიდა და 

მოიყვანა ერთი დიდი ვერძი და სამონანულოდ (ცოდვის მოსანანიებ– 

ლად) დაკლა. 
საყეინო ლაშარის ჯვარის პიროფლიანთა ხსოვნისადმია მიძღ– 

ვნილი. სანამ ყმა საყეინო თასის შესასმელად დაიხრებოდა, ხმამაღ- 

ლა წარმოთქვამდა პიროფლიანთა შესანდობარს, მერე მუხლს მოი– 

ყრიდა, თასში ვერცხლის ფულს ჩააგდებდა და ორად მოხრილი და- 

ეწაფებოდა ლუდს ან ღვინოს. 

სახუცო კომობი – ჯვარში დაცული საგანგებო ვერცხლის 

დიდი თასი, რომლის ხელში პყრობის უფლება მხოლოდ ხატის მსა– 

ხურს – ხუცესს თუ ხევისბერს აქვს ან სხვა ხელოსანს, რომელსაც 

თავი წმიდად აქვს შენახული. დღესასწაულზე ხუცესს უჭირავს იგი, 

ჯვარის ყმები, მოდღესასწაულენი, რიგ-რიგობით მიეახლებიან მას 

და ოდენ ბაგით ხელშეუხებლად დაეწაფებიან, ასე რომ, მთელი სა– 

ყმო ერთიანობის ნიშნად ამ ერთი თასით მოსვამს ლუდს. სახუცო 

კოჭობს ბოლოს თავად ხუცესი დაცლის. ზოგიერთი სახუცო კოჭო- 

ბი ისე უხვად არის მორთული ვერცხლის სამკაულებით – ვერცხლ- 

ის ძეწკვებით, პატარ-პატარა ჯვრებით, საყურეებით, ვერცხლის მა– 

სრებით, მონეტებით და სხვა ნივთებით, რომლებიც საყმოსგან არის 

შეწირული. სიმძიმის გამო ხუცესს უჭირს დიდხანს მისი ხელში ჭე- 

რა და ყაგარჯენზე დააყრდნობს ხოლმე. სადიდებლებში ამ თასს „ჭი- 

ქა-ბარძიმი“ ეწოდება. ხუცესი მაღლა ასწევს მას და იტყვის: „ამ 

ჭიქა-ბარძიმზე შენ გადიდას, გაგიმარჯოს ღმერთმა, მიქიელ მთა– 

ვარო ანგელოზო..." 

სიმონი – ერთი მონადირე კლდეში გამოქვაბულს წააწყდა, საი– 

დანაც სანთლის შუქი გამოდიოდა. შევიდა ამ გამოქვაბულში და ბე– 

ვრი სიარულის შემდეგ განათებულ სენაკს მიადგა. მონადირე შევი– 

და სენაკში და, ხედავს, ღვთისმშობლის ხატი ასვენია და მის ახლოს 

ღრმად მოხუცებული თეთრწვერა კაცია. მოხუცი გამოელაპარაკა 

174



მონადირეს, გამოკითხა ქვეყნის ამბავი. მერე პური სთხოვა და მის– 
ცა მონადირემ პური. მოხუცმა პურს ხელი მოუჭირა და სისხლი და– 
ადინა. ეს იმის ნიშანია, უთხრა მოხუცმა, რომ ქვეყანაზე დიდი უბე– 
დურება ტრიალებსო. ახლა თავის პურს მოუჭირა ხელი და რძე და– 

ადენინა, და დასძინა: აი, ჩვენ ასეთ პურს ვჭამდით, არ ვიცოდით, რა 

იყო ბოროტებაო. ამ სიტყვების თქმაზე ჩაქრა სანთელი და მოხუც- 

იც გაუჩინარდა. როცა მონადირე სოფელში დაბრუნდა, სოფლელე– 
ბმა უამბეს, რომ ამ გამოქვაბულში დიდი ხნის წინათ ცხოვრობდა 

ღვთის მადიდებელი კაცი, სახელად სიმონი. ის დიდი ხნის გარდაც– 

ვლილი იყო, მაგრამ ხალხი ახლაც ხედავს მას მლოცველს. 

სიმური – მდინარე ჯვართენაზე. 

სინდიურისძე – ხევსური მონადირე, რომელიც ნადირობისას ჯი– 

ხვებმა ჭიუხის წვერზე შეიტყუეს, ვერც წინ წავიდა, ვერც უკან და– 
ბრუნდა და იქ შერჩა სამუდამოდ. იგი იმისთვის დაისაჯა, რომ ზო– 
მაზე მეტი – თექვსმეტი ჯიხვი მოკლა ისე, რომ თოფი არ გამოუც- 

ვლია და, მონადირეთა წესისამებრ, მიწაში არ დაუმარხავს ანუ არ 
შეუსრულებია აზარი. იმ კლდეს, რომელზეც შერჩა „სინდიურისძ- 

ის მაღალი“ უწოდა ხალხმა. მასზე ლექსია გამოთქმული: 

„არ ეშობიან ღურბელნი მაღლის ჭიუხის წვერსაო, 

ჭიუხის კუჭულაზედა სინდიურისძე წევსაო. 

    
„სინდიურისძის მაღალი“ 

175



ჯიხვების მუქარაზედა ღამეს ათენებს ბნელსაო. 

ჯიხვთა რაი ქნეს, შამდგართა, ან იმ ვეფხვს რა იჭერსაო? 
ჯიხვნი ჩივიან ჭიუხში: ვეღარ შეუდით კლდესაო, 

ჩვენ გარდასავალს სარტყელში ვეფხვი მწკლიანი წევსაო. 

ჯიხვნ შასჩივიან ჭიუხთა, ჭიუხნი – კალმის წვერსაო. 

კალამი დასწერს ქაღალდსა, მისცემს არაგვის ხევსაო. 

შიბუთ მაუა პასუხი, წყალი შამაყრის პერსაო. 

კაცს იკლებს სინდიურისძე ნახოცის ჩამამთვლელსაო, 

თექვსმეტ ჯიხვშიით ნარჩევსა, კლდე ზეით ჩამომწვდელსაო“. 

სკალდის ეკლესია – ერთ დროს სკალდის (სვანეთში) მთავარა– 

ნგელოზის ოქროს ხატი სოფელ ფაყის ღვთისმშობლის ეკლესიაში 

ესვენა. იგი ეკლესიაში არ ჩერდებოდა, დაკეტილი ეკლესიიდან გა- 

მოდიოდა და ისევ ეკლესიის ეზოში მდგარ დიდი ცაცხვის კენწე- 

როზე შემოჯდებოდა. ასე გრძელდებოდა დიდ ხანს. ერთ მშვენიერ 

დღეს ხეობის რჩეულმა ხალხმა ბჭობა გამართა და დაასკვნა, რომ 

ხატი ადგილსამყოფელს იწუნებდა და საჭიროდ ჩათვალეს მისი ად– 

გილის გამოცვლა. ამისთვის კი ასეთი რამ მოიფიქრეს: უღელში შე- 

აბეს გაუხედნავი ოთხწლიანი მოზვრები. შეაბეს მარხილი და მარ– 

ხილზე ოქროს ჯაჭვით დაამაგრეს მთავარანგელოზის ხატი. მოზვ- 

რები თავის ნებაზე გაუშვეს, მეხრე არ გააყოლეს. გადაწყვიტეს, 

სადაც მოზვრები გაჩერდებოდნენ, იქ აეშენებინათ ტაძარი. ხარები 

ლასკადურისა და ხელედურის (მდინარეებია) შუამდებარე გაუვალ 

ქედს გაუყვნენ. მოზვრებმა მიუვალ ტყე-კლდეზე იარეს, მათ წინ 

თავისით კეთდებოდა სამარხილე გზა, გაივლიდნენ და მათ უკან ტყე- 

კლდე ისევ მრთელდებოდა. ხარები გადავიდნენ სკალდის მწვერვა–- 

ლზე და ერთ ადგილზე გაჩერდნენ. ისინი უღლიდან თვითონ გამო– 

ეხსნენ, დაღლილნი დაწვნენ და დაიხოცნენ. სწორედ იმ ადგილას 

ააშენა ხალხმა ეკლესია და შიგ მთავარანგელოზის ხატი დაასვენა. 
ტაძრის აშენების დღიდან რამდენიმე ხნის შემდეგ ოსებმა გაიგ– 

ეს, რომ სკალდის ეკლესიაში ესვენა მთავარანგელოზის ხატი, და 

მოინდომეს მისი წაღება. ოსთა დიდი ჯგუფი წამოვიდა სკალდის ეკ- 

ლესიისკენ ხატის მისატაცებლად,. მათ მეგზურად ჰყავდათ ბავშვო– 

ბის დროს აქედან მოტაცებული და შემდეგ ოსეთში აღზრდილისვანი, 

რომელიც კარგად ლაპარაკობდა როგორც სვანურად, ისე ოსურად. 

176



ოსებმა ტაძრის ეზოში ფერხული სიმღერა წამოიწყეს. სწორედ ამ 

დროს სვანი მეგზური განცალკევდა ოსებისგან, ამოეფარა ბექობს 

და სოფელ ფაყში ზაგალდაშისკენ მიმავალ ცხენოსანს ხმამაღლა 

გადასძახა, ოსები მოდიანო. მხედარმა გაიგონა ეს სიტყვები, მყისვე 

შევარდა ფაყის ღვთისმშობლის ეკლესიაში და განგაშის ზარი შე– 

მოკრა, ბუკიც აახმიანა. ზარის განგაშზე ხეობის ხალხი სწრაფად 

შეგროვდა და შეიარაღებულნი სკალდის ეკლესიისკენ დაიძრნენ. მი– 

ვიდნენ ეკლესიასთან და რას ხედავენ: ეკლესიის წინ, სადაც ოსები 

ფერხულობდნენ, მიწა გამსკდარიყო, ოსები ჩაეტანა და ცოცხლად 

დამარხულიყვნენ. შეძრწუნებულმა ხალხმა მუხლი მოიყარა მთა– 

ვარანგელოზის ხატის წინაშე და სანთლები აუნთო. იმ ადგილს, სა– 

დაც მიწამ ოსები ჩაიტანა, „,სავარე ნაშტუხს“, ოსების სამარხს უწ- 

ამ ეკლესიის დღესასწაულზე – ფაყობაზე წამსვლელი კაცი ორ 

კვირას ქალს არ უნდა გაეკაროს. მწვერვალზე მხოლოდ კაცები ად– 

იან, ქალებს ეკრძალებათ იქ ასვლა. ერთხელ ერთმა ქალმა მოინ– 

დომა ამ სალოცავში ასვლა, გამოწყობილა მამაკაცის ტანისამოსში, 

შემჯდარა ცხენზე და მამაკაცებში გარეულა. ამ დროს ცა გაშავე– 

ბულა და ამტყდარა ჭექა-ქუხილი. წამოსულა მუჭისოდენა სეტყვა. 

კაცები იძულებული გამხდარან უკან დაბრუნებულიყვნენ, ეს ქალი 

კი შუაგზაზე გაქვავებულა. მერე კი ყველაფერი დაწყნარებულა. 

სკნელები – მითოლოგიური წარმოდგენით, სამყარო სამ სკნელ- 

ად იყოფა: ზესკნელად, შუასკნელად და ქვესკნელად. ზესკნელი ღმე– 
რთებისა და ანგელოსების, წმიდა სულების, სულიერ არსებათა სამ– 

ყოფელია; შუასკნელი – ადამიანებისა; ხოლო ქვესკნელი მკვდარ– 

თა სამეფოა. არსებობს წარმოდგენები გარესკნელზეც, რომელიც ჰო– 

რიზონტალურ სივრცეში მდებარეობს, სადაც მარადიული წყვდია– 

დია დასადგურებული. სკნელებს შორის არის კავშირი, რომელსაც 

განასახიერებს ბუნებრივი საგნები – ხე, მთა, ცეცხლი, მუდამ ვერ– 

ტიკალურად აღმართული, ცხოველები, რომლებიც ხეზე არბიან და 

ჩამორბიან (მაგალითად, ციყვი) და ფრინველები (მითოსური არწი- 

ვი, ფასკუნჯი), ასევე ადამიანის ხელით შექმნილი საგნები, როგო– 

რიც არის კიბე ან ხიდი. სკნელებს შორის მოძრაობის საშუალება 

არის აგრეთვე რაიმე ჯადოსნური საგანი, მფრინავი ხალიჩა იქნება, 

177



თუ ფასკუნჯი ან მის ნაცვლად მისი ფრთა, რომელსაც საჩუქრად 
იღებს გმირი მადლიერი ფრინველისგან. თითოეულ სკნელს თავ–თა– 

ვისი განმასახიერებელი ჰყავს. უფრო ხშირად ზესკნელს ფრინვე- 
ლი განასახიერებს, ქვესკნელს – გველი, შუასკნელს – ადამიანი, რო– 

გორც ერთ ხევსურულ ლექსში ვკითხულობთ: 

ზენ ბაცალიგოს თოვლსა თოვს. ქვენ ბაცალიგოს შრებაო, 

თინიბექაურთ ციხესა კუთხვი მარჯვენა სქდებაო, 

თავს აზის შავი ყორანი, ლიბოში გველი ძვრებაო, 

შიგა წევს თინიბექაი, გულსუწადინოდ კვდებაო... 

მაგრამ ყველაზე სრულყოფილად სკნელთა შორის დამაკავშირე- 

ბელი საშუალებანი ლაშარის მუხის ლექსშია თავმოყრილი: 

„ბერი გიორგი მეც ვიყავ. ცას ვები ოქროს შიბითა, 

ხმელგორზე მედგა ბერმუხა ზედ ავდიოდი კიბითა; 

ჩემ საყმოთ შემონაძღვენი ღმერთთან ამქონდა იქითა“. 

ესენია: მთა (ხმელგორი), ჯაჭვი (შიბი), ხე, კიბე და წმ. გიორგი, 

რომელიც ქვემოდან ზევითკენ მოძრაობს ძღვენთან ერთად, რომე- 

ლიც ასევე ადამიანურ და ღვთიურ სკნელთა დამაკავშირებელია. 

სომსოს წმ. გიორგი – არდოტის (ხევსურეთი) ჯვარი. მისი 

დაარსება არდოტში, სომხოს გორაზე, ამგვარად მომხდარა. ჯვარი 

გამოფრენილა სომხეთიდან და წამოსულა აქეთ, მიღმახევისკენ. თან 

კოჭლი მკადრე გამოჰყოლია. მოფრინავს გზაზე ჯვარი მტრედის 

სახით და მოჰყვება ეს კოჭლი მკადრეც. როცა დაიღლება, ან დაეძი- 

ნება, მტრედიც უცდის; როცა ადგება მკადრე, გამოუძღვება მტრე- 

დი და მოსდევს კაცი უკან. ბოლოს მოვიდნენ არდოტში და კოჭლ 

მკადრეს ჯვარი თვალიდან გაუქრა. დაინახეს ეს კაცი არდოტელე- 

ბმა და ჰკითხეს ვინაობა და სადაურობა. მაგრამ მან ქართული არ 

იცოდა და ხმა ვერ გასცა. მხოლოდ ხელით ანიშნა იმ ადგილისკენ, 

სადაც მტრედი დაეკარგა და ტირილი დაიწყო. საჭმელი მიუტანეს 

და არაფერს ხელი არ ახლო. ბოლოს მივიდა და იმ გორზე, სომხოს 

გორზე, დაჯდა, სადაც მტრედი გაუჩინარდა. და იყო იქ სამი დღე და 

178



სამი ღამე. არდოტელები მიხვდნენ, რომ აქ რაღაც ამბავი იყო და 

მეოთხე დღეს საკლავი მიიყვანეს იმ ადგილას. და ვინც საკლავი და– 

კლა, ის არდოტელი კაცი გაქადაგებულა, ჯვარი მისი პირით ალა– 

პარაკებულა. ბოლოს, ის მკადრეც ამეტყველებულა ქართულად და 
ყველაფერი უთქვამს: ამ ჯვარს გიორგი ჰქვია, მთელი სომხეთი ემ– 

ორჩილებოდა და ბევრ დახმარებასაც უწევდა ხალხსო. ერთ დღეო– 

ბაში განარისხეს, წესი დროზე ვერ შეუსრულეს და გამწყრალი გა– 

მოფრინდა და მეც თან გამოვყევიო. ბოლოს, აქ ისურვა დაარსება და 

უკან დაბრუნებას არ აპირებს, სამუდამოდ აქ რჩებაო, მე კი გულნა– 

კლული ვბრუნდებიო. თქვა თურმე და დაიწყო ტირილი. არდოტე– 

ლებმა ანუგეშეს: რას იზამ, ღვთიშვილთა ნება ყოფილაო. თუ ჩვენც 
გერ შევუფერებთ, აქედანაც წავაო. ამის შემდეგ წავიდა კოჭლი მკა– 

დრე, ჯვარი – წმ. გიორგი კი – არდოტში დარჩა. ერთი კაცი მაში– 

ნვე აუყვანია მეენედ და, რაც საჭირო ყოფილა ახალდაარსებული 

ჯვრისთვის, ყველაფერი ულაპარაკნია მეენეს. წმ. გიორგი ჯვარის 

ხელკაცებს ქისტურ თეთრ ჩოხა-ახალუხში გამოწყობილი ეჩვე– 
ნებოდა. ხშირად იტყოდნენ: წუხელ გიორგი ვნახე, ქისტურად ჩა– 

ცმული, და ესა და ეს დარიგება მომცაო, წუხელი გიორგი ვნახე, 

გამწყრალი იყო და მიჯავრდებოდაო. 

სპარსანგელოზი – როდესაც სპარსელებს საქართველოდან ტყვ– 

ეები წაუსხამთ, მათ შორის ერთი მოხევის ქალიც ყოფილა, ბავშვი– 

ანი. ქალი ათენგენობის წინა დღით აკვანთან მჯდარა დაღონებული 

და წვერის ანგელოზის დღესასწაულზე ოცნებობდა. ამ დროს სჩვე– 

ნებია ანგელოზი და უთქვამს: ადექ, ნუ ტირი. თაროდან გამოიღე 

ჩემი საყურე და ხევის გზას გაუდექიო. დღე მე დაგმალავ და ღამე 

ჩემს ნათელზე გატარებო. იქვე ხარიც გაჩენილა, სპარსანგელოზი 

ხარის რქაზე დამჯდარა და ქალს წინ გაძღოლია. სნოში ქალი ათე– 

ნგენობას მისულა და მაშინვე წვერისანგელოზში ასულა. საყურე აქ 

ყოჩის ჯვრისთვის შეუბამს, ხარიც დაუკლავთ და სპარსანგელოზიც 

იქ დაფრენილა. ამ დროიდან წვერისანგელოზს სპარსეთიდან მოსუ– 

ლი ანგელოზის სახელი ,,სპარსანგელოზი" ეწოდა. მაგრამ სპარსა– 

ნგელოზი რაღაც მიზეზის გამო აქ არ დგებოდა თურმე და დაფრი– 

ნავდა. ერთხელ ის ყუროს მთისკენ გაფრენილა, მაგრამ მონადირე 

ვინმე გურაპეტს მოუხელავს და უკან მოუყვანია. ამით გურაპეტს 

179



სხივანა საყურეები. 

ოქრო. ვანი (ძვ.წ. V 

ს.). სსმ. ძვირფასი 

ლითონების ფონდი. 

  

სპარსანგელოზი წილში ჩაუდვია და სპარსანგელოზობის დღეობა– 

ში დაკლული კურატის ბეჭს აძლევდნენ. 

სტარუნიში – სვანეთში, სტარუნიშის მთის მწვერვალზე, სად– 

აც. წმიდა გიორგის საყდარი მდგარა, დღეს კი მხოლოდ ნანგრევები 

და ნიშია შემორჩენილი, ძველ დროში უცხოვრია წმიდა გიორგის 

ხატის მუდმივ მულზონს (მსახურს), გვარად გვიდიანს, ბებუშას 

შტოდან. მაშინ სტარუნიშზე მარადიული ზაფხული ყოფილა, ყინ- 

ვა და სიცივე არ სცოდნია. ერთხელაც, ხატის მულზონი სხვაგან 

წასულა და ცოლისთვის დაუბარებია, ესა და ეს სკიგრი არ გახსნაო. 

ქალს სულსწრაფობით სკივრი გაუხსნია და იქიდან სამი ჩიტი ამო– 

ფრენილა, რომლებიც თურმე ზამთრის მომყვანი ფრინველები ყო- 

ფილან... ამ ფრინველებს მოუყვანიათ სტარუნიშის წვერზე თოვ- 

ლი, რომელიც არასოდეს დნება: მარადიულად ძევს და ძევს. 

სულა და კურდლელა – სულას და კურდღელას ჩარგალში 

უცხოვრიათ. მილები ჰქონიათ მთაში საძოვრებზე დაწყობილი და 

ისე მოსდენიათ სოფელში რძე. ხევსურებს სულას და კურდღელას 

შიშით ჯორებისათვის საპირულები უკეთებიათ პირის ასაკრავად, 

რომ არ დაეყროყინათ: სულა და კურდღელა გაიგონებენ, თავს დაგ- 

ვესხმებიან და გაგვძარცვავენო. 

180



ეს სულა–-კურდღელა ხალხს არაგვის ჭალაზე არ უშვებდა, არც 
ფშავლებს და არც ხევსურებს. ისე შეუწუხებიათ ხალხი, რომ ამდ– 

გარა ლუხუმის შვილი, ცაბაურთაში წასულა და ახალწლის დილ– 

ას სასოვეთ თავის მაღალზე, საპარავის ყელზე, ქუსლებზე ნაბადა– 

მოკრული ცხენებით გადაუყვანია ხალხი და ღალატით დაუხოცი– 

ნებია სულა და კურდღელა. ხალხი ჩაუსაფრებია, თავად მეკვლედ 

მისულა. მიიღეს როგორც დედიმმის შვილი. როცა დაითვრნენ, ად– 

გა და შეატყობინა ხალხს, დაესხა ეს ორი სოფელი – აფხუშო და 

ცაბაურთა იმ ორ კაცს. სულა ახუნის გორზე მოკლეს, კურდღელა 

კი გამოქცევიათ და ჩარგლის კარს მოუკლავთ. 

როგორც სულა და კურდღელა ჩარგალში, ისე არხალში არხა– 

ლი ყოფილა, არტანში – თაღლაურა სოფლის მოძალადენი. იმ ახა– 

ლწელს სამივენი ამოუწყვეტიათ ფშავლებს. სულა-კურდღელათ ნა– 

სახლარ–ნაციხვარი ჩარგალში ლაშარის ჯვარმა დაიჭირა, მისი 

ნიშია იქ. 

სულეთი – მკვდართა სულების ადგილსამყოფელი, სხვანაირად 

შავეთი სამ ნაწილად იყოფა: სამოთხე, ჯოჯოხეთი და მდუღარე კუ–- 

პრის ტბა. ახალმისულის სულმა ჯერ ბეწვის ხიდი უნდა გაიაროს: 

თუ ცოდვებით არ არის დამძიმებული, მსუბუქად გაივლის და გადა– 

რჩება, თუ ცოდვები აწევს, ვერ გაივლის, კუპრის ტბაში ჩავარდება 

და დაღუპულია. ბეწვის ხიდზე მშვიდობიანად გასული ერთ თვა– 

ლუწვდენელ ტრიალ მინდორზე მოხვდება, რომლის შუაგულში მა– 

ღალი ციხე დგას, მის კარებთან ორი დიდი ძაღლი აბია, მათ შორის 

სულეთის კარის ყარაული დგას. სულს ამ კაცთან მიიყვანენ, ის გაგ– 

ზავნის მას სამსჯავროზე. ძაღლები გამოეკიდებიან, მაგრამ სააქაო– 

დან გამოტანებულ საგზალს გადაუგდებს მათ და მოეშვებიან. სულს 

სამსჯავრო ოთახში შეიყვანენ და ბჭეებს წარუდგენენ, რომლებიც 

აწონიან მის მიერ ჩადენილ ცოდვა–მადლს; თუ ცოდვა დიდად ჭარ- 

ბობს და სული საჯოჯოხეთოა, ჯოჯოხეთში გზავნიან, თუ ოდნავ – 

ციხის ქვედა სართულში დაუდებენ ბინას. მადლიანთათვის სამოთხეა 

განკუთვნილი. ჯოჯოხეთი ბნელით არის მოცული, ღვთის შუქი არ 

უნათებს იქ მყოფთ არც ტაბლა მოსდით სამზეოდან, არც ღვთის ულ– 

უფა კვირაობით. სამოთხე კი ღვთის შუქით არის განათებული და 

კარგი ულუფაც მოსდით ღვთისგან და სააქაოდან, სადაც მათ მად– 

181



ლი აქვთ გაწეული. სახელოვან ადამიანებს სულეთში დიდი პატივ- 

ით ეგებებიან; მათთვის სუფრაა გაშლილი, ვერცხლის თასებითა და 

ლუდის სავსე კოდებით გაწყობილი; ლუდს ვერცხლის ვაშრაპებით 

იღებენ და ახალმოსულს მიართმევენ... სულეთში მიცვალებულნი 

გვარებად (ანდაბებად), არიან თავმოყრილნი. ესენი არიან მათი მგე– 

ბრნი (მიმგებებელნი). ახლადგარდაცვლილი თავის ანდაბთან მიყ– 

ავთ – ესენი მისი დედიძმები და მამიძმები არიან. გათხოვილ ქალთა 

სულები ქმრეულის ანდაბში მიდიან. 

„სამზეოს დაკლებულები სულეთსა გროვდებიანო, 

სულეთში ახალგაზრდანი ერთ ალაგს იყრებიანო, 

სანთელს ანთებენ, კელაპტრებს, წინ სუფრას გაიშლიანო, 

სულეთში ბერნი, მოხუცნი, სუფრის თავს დასხდებიანო“. 

სულიწმიდა – ხევსურულად სულიწმიდა მიცვალებულის სულს 

ეწოდება, რადგან იგი განწმედილია წუთისოფლის ვნებათაგან. 

სულკალმახი – ამირანის ეპოსის ზოგიერთი ჩანაწერის თანახ– 

მად, სულკალმახი ამირანის მამაა, მონადირე, რომელსაც დალის– 

გან ეყოლა იგი, მაგრამ ეპოსში სულკალმახი არ მონაწილეობს. 

სურამის ციხე – მტრის შემოსევის მოლოდინში სოფელი ციხეს 

აშენებდა. კედლები ვერა და ვერ აიყვანეს ბოლომდე: მთელი დღის 

ნაგები კედლები დილით ჩამოქცეული ხვდებოდათ. რა ღონე არ იხ– 

მარეს, მაგრამ ვერაფერს გახდნენ. ბოლოს, მკითხავთან გაგზავნეს კა– 

ცი მიზეზის გასაგებად. მკითხავმა ურჩია, ვინმე დედისერთა ყმაწვი– 

ლი ჩაეტანებინათ კედელში და აღარ ჩამოიქცეოდა. პირობა ასეთი 

იყო: ყმაწვილი საკუთარი ნებით უნდა შეწირულიყო მსხვერპლად. 

გაიკითხ-გამოიკითხეს, მოძებნეს დედისერთები, მაგრამ ვისთანაც არ 

მივიდნენ, არავის სურდა თავისი ნებით ჩატანებულიყო კედელში, ძა– 

ლდატანებით საქმე არ გამოვიდოდა. ბოლოს, მიაგნეს ერთ დედისერ– 

თას, თოთხმეტი წლის ზურაბს. წაყვა ზურაბი წარგზავნილებს, გაყ- 

ვა დამწუხრებული დედაც, მოთქმით და ვაებით. რამდენი არ ემუდა- 

რა, შვილო, ნუ გამაუბედურებ, ვისთვისღა ვიცოცხლო, რა ეღირება 

უშენოდ ჩემი ცხოვრებაო. მაგრამ ვერა და ვერ გადაათქმევინა ზურ- 

182



აბს გადაწყვეტილება. დააყენეს საძირკველზე ზურაბი და დაიწყეს 

ორმაგი კედლის შემოშენება: ყმაწვილი ორ კედელს შორის უნდა ჩა– 

ტანებულიყო. კედლები მაღლდებოდა და ზურაბი თანდათან იფარე– 
ბოდა. გამწარებული დედა უკანასკნელად ავლებდა თვალს თავის პი– 
რმშოს და შესძახოდა: „შვილო ზურაბ, სადამდიო?“ და ესმოდა შვი– 

ლის ხმა: „ვაიმე, დედა, მუხლამდიო.“ დაარტყამდნენ წრეს კალატო– 

ზები და კიდევ შესძახებდა დედა: „შვილო ზურაბ, სადამდიო?“ და 

„ვაიმე, დედა, წელამდიო“, პასუხობდა შვილი. და კიდევ დაარტყამ– 
დნენ წრეს კალატოზები და დედაც: „შვილო ზურაბ, სადამდი?“ და 

მიუგებდა ზურაბი: „ვაიმე დედავ, მკერდამდიო“. და კიდევ დედა: „შვი– 

ლო ზურაბ, სადამდი?“ ზურაბი: „ვაიმე, დედავ, ყელამდიო“. და ბო– 

ლოს, როცა კიდევ ერთხელ შემოუარეს კედლებს კალატოზებმა, ,„შვი– 

ლო ზურაბ, სადამდიო?“ – შესძახა დედამ და მოესმა უკანასკნელად 
კედლებს შუიდან ყრუდ ამომავალი ხმა: „ვაიმე, დედავ, გავთავდიო.” 

და აიყვანეს მშენებლებმა კედლები მაღლა და მაღლა, და მოასრულ– 

ეს ციხის შენება შუაღამისას. გათენდა დილა და ნახა მთელმა სოფე– 

ლმა ამაყად აღმართული ციხე. 

ასე ააშენეს სურამის ციხე და დიდხანს იდგა იგი შეუმუსვრელ– 

ად, ვერა მტერი ვერ ერეოდა. თავგანწირული ჭაბუკი შიგნიდან იც– 

ავდა მას. სოფელი გადარჩა, მაგრამ გაუბედურებული დედა ყოველ 

დილით მივიდოდა ციხესთან და ასე მიატირებდა: 

„სურამისა ციხეო, სურვილითა გნახეო, 

ჩემი ზურაბ მანდ არის, კარგად შემინახეო...“ 

183



ა, 
რაბაკონი – მთა სამეგრელოში, კუდიანების, ავსულებისა და ჭი– 

ნკების შესაკრებელი ადგილი, სადაც წელიწადში ერთხელ თავს იყ– 

რიან ისინი და როკაპს, თავიანთ უფროსს, მოახსენებენ ყველა ავ 

საქმეს, რაც წლის განმავლობაში ჩაუდენიათ, და იღებენ დავალებ– 

ებს სამომავლოდ. ასეთსავე მთად არის წარმოდგენილი იალბუზი 

ვახტანგ გორგასლის ლექსში, სადაც ლაპარაკია გორგასლის მიერ 

მის დაპყრობაზე, საიდანაც მან ეშმაკები განდევნა: „იალბუზის ეშ- 

მაკები ცხრა მთას იქით გადარეკა”. 

ტაბაწყურის ტბა – სადაც ახლა ტბაა, იმ ადგილას ხმელეთი 

ყოფილა, ხმელეთზე სოფელი ყოფილა გაშენებული. სოფელში ცხო– 

ვრობდა ერთი ქალი, რომელსაც ჰყავდა პატარა ბავშვი აკვნით. ერთ 

ხარება დღეს ეს ქალი საქსლეში იჯდა და ქსოვდა. მას გამოეცხადა 

იესო ქრისტე და უთხრა: ქალო, რა დღეა დღესო? – რა დღეა და 

ხარებაო. – უპასუხა ქალმა. ქრისტემ კიდევ გაუმეორა: ქალო, რა 

დღეა დღესო? – ხარებაო. – კვლავ უპასუხა ქალმა. ქრისტე მესამე– 

ჯერაც შეეკითხა. ქალმა უპასუხა: ხარება და ხარხარება, ჩემი ქმარ– 

შვილის გახარებაო. ამის შემდეგ ქრისტემ ფეხი დაჰკრა მიწას და 

სახლში ოთხივე მხრიდან წყალი ამოვიდა. წყალმა იმატა, იმატა და 

სახლი ტბაში ჩაიძირა, რომელშიც დარჩა ქალი თავისი პატარა ბა– 

ვშვით. მას შემდეგ ყოველ ხარება დღეს ტბა იწმიდება და ამ ტბიდ– 

ან ქალი და ბავშვიანი აკვანი ამოცურდება, რათა კვლავ წყალში 

ჩაიძიროს. 

ტაგეთის ეკლესია – მაღალ მთაზე დგას წმიდა გიორგის ეკლე- 

სია, რომელიც გადმოცემით თამარ დედოფალს აუშენებია. თამარს 

ჩვეულებად ჰქონდა მოგზაურობა თავის სამეფოს დასათვალიერებ– 

ლად. სადაც კი გაჩერდებოდა, ერთი დღეც რომ დაეყო, უეჭველად 

184



ეკლესია უნდა აეშენებინა. ამიტომაც მეფეს სულ მუდამ თან ახლდ– 

ნენ ხუროთმოძღვრები და ჯარისკაცები, რომლებიც ამშენებლებს 

ქვას, კირს და ხე-ტყეს უზიდავდნენ. თან ახლდნენ ეპისკოპოსები, 

რომელთაც უნდა ეკურთხებინათ ახლადაგებული ეკლესია, ერთ 

დღეს აშენდებოდა, მეორე დღეს იკურთხებოდა, მესამე დღეს ამ ეკ– 

ლესიაში თამარი წირვას მოისმენდა და გაუდგებოდა გხას. 

ერთხელ თამარს ეკლესიის აშენება ერთ მაღალ სერზედ მთაში. 

მოუზიდვინებია ქვა და სხვა საჭირო მასალა. დაუწყიათ შენება, მა– 

გრამ ცოტას რომ ააშენებდნენ, კედლები ინგრეოდა. ვერა და ვერ 

ააშენეს ეკლესია. მერე ერთმა მხლებელთაგანმა სიზმარში ნახა, რომ 

უნდა შეებათ უხედნელი ხარები ურემში, დაედოთ ამ ურემზე სასა– 

ძირკვლე ქვები. ხარებს იმდენ ხანს უნდა ეტარებინათ ქვები, სანამ 

მიწაზე არ დაეცემოდნენ და არ დაიხოცებოდნენ. და, სადაც დაიხო– 

ცებოდნენ, ეკლესიასაც იქ უნდა ჩაყროდა საფუძველი. მართლაც ასე 

მოიქცნენ: შეაბეს უხედნელი მოზვრები, დატვირთეს ურემი ქვებით 

და გაუშვეს. იარეს მოზვრებმა და, სადაც დაეცნენ და დაიხოცნენ, 

იმ ადგილზე დაიწყეს ეკლესიის შენება. რადგან ადგილი მაღალზე 

იყო, გაამწკრივეს ჯარისკაცები მდინარის რიყიდან მთის წვერამდე, 

რომ ერთმანეთისთვის გადაწოდებით ქვებს კედლების მშენებლო– 

ბამდე მიეღწია. და ასე აშენდა ერთ დღეში ტბეთის წმ. გიორგის 

ეკლესია. 
ამბობდნენ, წმ. გიორგი კარებს არ იყენებსო. რამდენჯერმე შეა– 

ბეს კარი და არ დაიყენაო. 

რყაფიმაფა – (მეგრ. „ტყის დედოფალი“). ტყის არსება, რომე– 

ლიც გარეულ ნადირს პატრონობს. თუ მონადირე შეიყვარა და მან– 

აც ერთგულება დაუმტკიცა და მათი ურთიერთობის საიდუმლო არ 

გასცა, კარგ ბედს აძლევს, ხელს უმართავს ნადირობაში. სოფელ ჯვა– 

რში ცხოვრობდა სახელგანთქმული მონადირე. ერთხელ ნადირო– 

ბისას ირემს დაედევნა, რომელმაც უღრან ტყეში შეიტყუა. ტყეში 

ბევრი ხეტიალის შემდეგ ტყაშიმაფას გადაეყარა, რომელმაც იგი 

გზაზე გაიყვანა. სამაგიეროდ სიყვარული სთხოვა მონადირეს. მო– 

ნადირე დათანხმდა, რის შემდეგაც ნადირობაში ხელი არასოდეს მო– 

ცარვია. მაგრამ იმდენი ნადირი დახოცა, რომ ცოლი დაეჭვდა, სხვები 

ხელცარიელი ბრუნდებიან სანადიროდან, ჩემს ქმარს კი ამდენი ნა– 

185



ნადირევი მოაქვსო. საიდან აქვს ასეთი იღბალი ნადირობაშიო? მო– 

ნადირე დიდხანს არ ამხელდა ტყაშიმაფის საიდუმლოს, მაგრამ ცო– 

ლი არ მოეშვა და, ბოლოს, მონადირე გატყდა. გათქვა თუ არა საი– 

დუმლო, მონადირეს დაეკარგა ნადირობის უნარი, სანადიროდან 

სხვებივით ხელცარიელი ბრუნდებოდა. ესეც არ აკმარა ტყაშიმაფ- 

ამ: ერთ დღეს სახლის წინ ძაღლები აყეფდნენ. გაიხედა მონადირემ 

და სათოფეზე ირმები დაინახა. ჩამოიღო თოფი, დაუმიზნა და გაის– 

როლა, მაგრამ ააცდინა. ასეთი მარცხი არასდროს დამართნია. გაი- 

ქცნენ ირმები, დაედევნენ ძაღლები და მონადირეც მიყვა მათ კვალს. 

ირმები კვირას მთაზე მოექცნენ, ხან ჩერდებოდნენ, ხან გარბოდნენ, 

დამიზნების დროს არ აძლევდნენ მონადირეს. ბოლოს, მთის წვერზე 

რომ ავიდნენ, მონადირემ ერთხელ კიდევ დაუმიზნა თოფი, მაგრამ 

ამ დროს ერთმა ირემმა ენა ამოიდგა და შეჰყვირა მონადირეს: მო– 

ვიდა შენი აღსასრულიო! აირჩიე, რად გირჩევნია იქცე – ხედ თუ 

ქვადო? ახლაღა გაახსენდა მონადირეს ტყაშიმაფას საიდუმლო, რო– 

მელიც გასცა, და დაფიქრდა: თუ ხედ ვიქეცი, მწყემსები მომჭრიან 

და დამწვავენო. და ისევ ქვად ქცევა ამჯობინა, ვერავინ ვერაფერს 

დამაკლებსო. ქვად მაქციეო, ესღა მოასწრო ეთქვა და წამსვე ქვად 

იქცა თავის ძაღლებიანად. 

ყოველ წელიწადს, იმ დღის სწორს, როცა კაცი და ძაღლები ქვად 

იქცნენ, კვლავ ცოცხლდებიან მცირეხნით და გაისმის თოფის სრო– 

ლა და ძაღლების ყეფა. ლენხერის ხეობაში დღესაც დევს სამი ქვა: 

ერთი მონადირეა, დანარჩენი ორი – ძაღლები. 

ტყაშიმაფას სავარცხელი – ერთ დაბურულ ხევში ყოველ დი– 

ლით ჩამოდიოდა ტყაშიმაფა, ანკარა წყალში კოჭებამდე ჩამოშლ- 

ილ თმას იბანდა, მერე ლოდის ქვეშიდან სავარცხელს გამოიღებდა 

და თმას დაივარცხნიდა, დაიწნავდა და სავარცხელს ისევ ლოდის 

ქვეშ შეინახავდა. მონადირეს ბევრჯერ უნახავს ხევში ჩამოსული 

ტყაშიმაფა როგორ იბანდა თმას, როგორ ივარცხნიდა და იწნავდა, 

და შეუყვარდა იგი, მაგრამ ვერაფრით მოიხელთა. ერთხელ მონა– 

დირემ მარჯვე ადგილი შეარჩია და ჩასაფრდა. ჩამოვიდა ხევში ტყა– 

შიმაფა, გაიშალა ნაწნავები და, ის იყო, უნდა დაებანა თმა, რომ ამ 

დროს მოულოდნელად მიეპარა მონადირე, თმები დაუჭირა და მაკ– 

რატლით შეჭრა დაუპირა. შეევედრა ტყაშიმაფა: ოღონდ თმას ნუ 

186



მომჭრი და, რასაც მთხოვ, შეგისრულებო. მონადირემ სახლში წა– 

ყოლა და ცოლობა სთხოვა. ტყაშიმაფაც დათანხმდა და სახლში წა– 

ყვა. ისწავლა საოჯახო საქმე, მაგრამ ერთი ჩვეულება ვერ მიატო– 

ვა: დილით უსათუოდ იმ ხევში უნდა ჩასულიყო, ნაწნავები უნდა 

დაეშალა, თმა წყალში დაებანა, მერე სავარცხელი ლოდის ქვეშიდ– 

ან ამოეღო და დაევარცხნა, და დაეწნა. მერე სავარცხელი ისევ ლო– 

დის ქვეშ შეენახა. ბევრი ეხვეწა ქმარი, სახლში თბილი წყლით და– 

ებანა თმა, ხევში ნუღარ ივლიდა, მაგრამ ტყაშიმაფამ არ მოიშალა 

ძველი ჩვეულება. ბოლოს, რომ ვერაფერს გახდა, კაცმა გადაწყვი– 

ტა, მოეპარა სავარცხელი. ჩავიდა ხევში, მოძებნა სავარცხელი და 

სახლში წამოიღო. თმის დასაბანად მისულ ტყაშიმაფას სავარცხე– 

ლი თავის ადგილზე რომ არ დახედა, საშინელი კივილი მორთო, მთე– 

ლი ხევი გააყრუა მისმა კივილმა და მოთქმამ. მერე მივიდა სახლში, 

ერთი შვილი მამას დაუტოვა, მეორე თავად აიყვანა, მესამე კი შუა– 

ზე გახლიჩა – ერთი ნახევარი მამას მიუგდო, მეორე ნახევარი ზუ– 

რგზე მოიკიდა და ისევ ტყეს დაუბრუნდა. წასვლის წინ ასე დაწყევ– 

ლა კაცი: ნურც ამომწყდარხარ და ნურც აშენებულხარო. და, მარ– 

თლაც, ამბობენ, იმ მონადირის გვარის ხალხი არც წყდება და არც 

მრავლდებაო. მათ ტყაშიმაფას დაწყევლილს ეძახიან. 

ტყელას ირემი – აღდგომიდან ორმოცდამეათე დღეს, მაისში 

იქნებოდა თუ ივნისში, ორშაბათ დღეს, ვარდობის დღესასწაულზე, 

ირემი მოდიოდა ტყელას ჭალაში (ხანის ხეობაში, იმერეთში), სა– 

დაც წმიდა გიორგის ეკლესია დგას, ეკლესიას სამგზის შემოუვლი– 

და, კართან დაწვებოდა და, როცა „დაინაცოხრებდა“ ანუ ცოხნას 

დაამთავრებდა, ხანელ ტაბეშაძეთა გვარის კაცი დაკლავდა ირემს 

და წმ. გიორგის შესწირავდა. საკლავის წილობებს სალოცავად მო– 

სულ ხალხს დაურიგებდა. ირმის მოსვლამდე პურს არ გატეხდნენ. 

ერთხელ ირემი თავის დროზე C,თავის ალოზე“) არ მოსულა, ხალხს 

კი შიმშილით სული მისდიოდა. დაგვიანებით მოსულ ირემს ტაბე– 

შაძემ ,,დანაცოხრება“ არ აცალა, რას ქვია, დაიგვიანეო და, წიხლ– 

ის კვრით წაუქცევია და დაუკლავს. წმიდა გიორგი განრისხებულა 

და ტაბეშაძეთა გვარი გაწყვეტამდე მიუყვანია. გადარჩენილა მხო– 

ლოდ სხვა სოფელში ჩასიძებული ტაბეშაძის აკვანში მწოლიარე ვა– 

ჟი. ბავშვი სხვა გვარის ხალხს მიუყვანია ტყელაში და წმ. გიორგი– 

187



სთვის შეუვედრებია: წმიდა გიორგი კარუგდებელო, ნუ მოკლავ ამ 

ბავშვს და მისი გვარი ყოველ წელს ირმის მაგივრად სამწლიან კუ- 

რატს შემოგწირავსო. წმ. გიორგიმ მიიღო ვედრება და ტაბეშაძეთა 

გვარი კვლავ აღმდგარა და მომრავლებულა. ამ დროიდან ტაბეშა– 
ძეების ხალხს ტყელაში შესაწირავად ხარი მიჰყავს და წმიდა ღვი– 

ნო – ზედაშე მიაქვს. 

  

ატენის სიონი. (VII ს.). 

188



უ 
უთურგა – ხევსური უთურგა, რომელსაც მეორე სახელად სიგი– 

რგალსაც ეძახდნენ, სხვებთან ერთად გიორგიწმინდისაკენ მიდი– 

ოდა გუროდან. გზიდან უკან გაბრუნდა, მათრახი დამრჩაო. სახ– 

ლში უცადეს, უცადეს და, რომ აღარ მოვიდა, დაჰყვნენ წყალს, 

ემებეს წყალში, არსად ჩანს. ოთხ დღეს ეძებეს. ბოლოს, ერთ ხიდ– 

თან სისხლის წვეთები შეამჩნიეს, სხვა ვერაფერი ნახეს. 

უცებ ხედავენ, ზემოდან, ფრიალოდან მოდის უთურგა. დახვდნ– 

ენ ძირს მამამისი და სხვები. მამას ზურგი შეაქცია, დევი ხარო. 

ერთხანს არეული ყოფილა უთურგა, მერე მოსულა გონს და მოუ– 

ყოლია: ხიდზე ერთი კაცი შემხვდა, ნაბდიანი, უზარმაზარი, შატი– 

ლელი კაცი მეგონაო, ნაცნობს მივამსგავსეო. ახლოს რომ მივედით 

ერთმანეთთან ხიდზე, მივხვდი, რომ არც შატილელია და არც კაცი. 

  ციხე–სოფელი შატილი. პირიქითი ხევსურეთი. 

189



შემოვკარი ხმალი და მერე არაფერი მახსოვსო. ოთხი დღე კარატ-– 

ის ჯვარში ყოფილა შეფარებული... 

ამის მერე გახუცესებულა უთურგა კარატის ჯვარში, გუროში. 

ერთხელ უთურგას დაუტაცნია ხელი დროშისათვის, განძს მივა- 

გენიო და გასულა ხალხის თვალწინ ფრიალოზე. ერთ ადგილას და– 

უღირებია დროშა, დაუწყია თხრა და უცებ ხბო გამოჩენილა, უზა– 

რმაზარი თვალი ჰქონია შუბლზე. უთურგას გული წასვლია და ხე– 

ვში გადავარდინილა. 

უთურგას დევი – ერთ გუროელ კაცს, უთურგას, დევი ჰყავდა 

დაძმობილებული. ერთხელ, როცა უთურგა და მისი ოჯახი სამკა– 

ლზე იყვნენ, წყლის თუნგში მკლავის სისქე შხამიანი გველი ჩასუ- 

ლიყო და წყალი მოეწამლა. ეს ამბავი მთაზე მიმავალ უთურგას 

ძმობილ დევს გაუგია და დაუწყია ძახილი უთურგასთვის: ძმობი- 

ლო უთურგაო! რა გინდა, ძმობილოო! – გაპასუხებია უთურგა. 

თუნგიდან წყალი არ დალიოოო, – დაუძახნია დევს, – მანდ ჩამოსა– 

სვლელად არ მცალია და წყალს რომ დალევთ, მაშინ გაიგებთ, 

რისთვის გეძახდითო. მივიდა უთურგა, გადმოღვარა წყალი თუნ- 

გიდან და გადმოყვა გველი. ასე გადაარჩინა დევმა უთურგა და მისი 

ოჯახი მოწამვლას. 

უკვდავების წყარო – ფშავის გომეწარში, მაღაწლის მთის ძი– 

რას შვიდ წელიწადში ერთხელ თურმე გაიდებოდა ოქროს ღარი, 

ზედ გადმოვიდოდა უკვდავების წყალი და რამდენიმე წამის შემდეგ 

გაქრებოდა. 

ერთხელ ერთი ახალგაზრდა მწყემსი ქალი, შემთხვევით მოხვე– 

დრილა ამ ადგილას, როცა უკვდავების წყარო გადმოდიოდა. ქალს 

დაულევია წყალი და ძალიან მოსწონებია, უსვამს და უსვამს. მერე 

ეს ქალი ოჯახთან ერთად კახეთში გადასახლებულა. 

გასულა ხანი. ერთხელ გომეწრელები ჩასულან კახეთში პურის 

საყიდლად. მათ უნახავთ ჭრელ ფშაურ ფარდაგზე მჯდომი ღრმად 

მოხუცებული ქალი. გამოუკითხავს ქალს სტუმრებისათვის ვინაო– 

ბა და როცა გაუგია, რომ გომეწრელები იყვნენ, ძალიან გახარებუ- 

ლა და უთქვამს: მეც გომეწრელი ვარ, სიპის კალოზე დაბადებული 

და სამგლე გორაზე გათხოვილი. ერთხელ მაღაწალში უკვდავების 

190



წყარო დავლიე და აღარ ვკვდებიო. 
დღეს აღარავინ იცის, სად იყო ის წყარო. საფარველი აქვს დადებული. 

უნ3ბი ყმა – ჯვარის ძირძველი, მკვიდრი და ამიტომაც ყველა– 

ზე ერთგული, თავდადებული ყმა, რომელაგან ირჩევს ჯვარი თავის 

მსახურთ (მკადრეებს, ხუცესებს, დასტურებს). მისი საპირისპიროა 

„უყმო ყმა“ ანუ ისეთი ყმა, რომელიც ყმობს კიდეც რომელიმე ჯვა– 

რს და არც ყმობს (ანუ არა აქვს მის მიმართ რაიმე საპასუხიმგებლო 

მოვალეობანი). მეფე ერეკლესთვის ხევსურნი უნჯი ყმები იყვნენ, 

რომლებიც მის ბრძოლებში თავდადებით, სრულიად უანგაროდ მო– 

ნაწილეობდნენ, რასაც მოწმობს ეს ხევსურული ლექსი: 

„– მიშველეთ, ჩემო ხევსურნო, უნჯნი ყმანი ხართ ჩემნია. 

ფულს მაგცემთ მაგოდენასა, რო არ ზიდავდეს ცხენია. 

– თავს ვერ გაგიხრით ხევსურნი, უნჯნი ყმანი ვართ შენნია. 

თეთრს ვინც აიღებს ხევსური, ვინაც მახკიდას ხელია, 

გაუწყრას, ნეფევ ერეკლევ, ის სალოცავი ჩვენია“. 

უსანეთობის ირემი – სოფელ მე- 
ჯვრისხევში უსანეთობის დღესასწაუ–- 

ლზე ირემი მოდიოდა შესაწირავად. 

მნათე რქებზე ანთებულ სანთლებს და- 

უმაგრებდა, მარილს აალოკინებდა, 

ტანზე ბეწვს შეუტრუსავდა და ეკლე– 
სიის გარშემო სამჯერ შემოატარებდა. 

ამის შემდეგ ირემი დაიჩოქებდა და 

თავს დასაკლავად გადახრიდა. მნათე 

დაკლავდა ირემს და მის ხორცს იქ მი– 

სულ მლოცველებს გაუნაწილებდა. 
ერთ დღეს, როცა ძველი მნათე ცოცხა– 

ლი აღარ იყო, ირემს სალოცავში მოსვ– 

ლა დააგვიანდა. ახალმა მნათემ ირემს 

ირმის ფიგურა. ბრინჯაო. წითელი სოფელი, კახეთი 

(ძე.წ. XIV-XIII ს.ს.). სსმ. არქეოლოგიის გამოფენა.   19!



რქებზე სანთელი აღარ მიაკრა, არც თმა შეუტრუსა და აღარც მარი–- 
ლი აალოკინა. არ აცალა ირემს დაწოლა და ისე მოკვეთა თავი. თავ– 

მოკვეთილი ირემი სასწაულად კარგა ხანს ფეხზე მდგარა და მერე 

წაქცეულა. ამის შემდეგ ირემი აღარ მოსულა უსანეთობის დღესას– 

წაულზე. 

უსურმაბი – ცხოველი, რომელიც არც იჭმევა და არც მსხვერპ– 

ლად არ შეიწირება (კატა, ძაღლი). 

უყულდაფუის წმ. გიორგი (მწგრაგი) – სვანეთში ძველად თურ- 

მე ახალკვირას (აღდგომის მომდევნო კვირას) ყოველწლიურად უყ- 

ულდაშის წმიდა გიორგის ილორის წმ. გიორგისგან შესაწირავი ხა– 

რი მოსდიოდა. გათენდებოდა თუ არა, ხატის კარის წინ ის ხარი იდ– 

გა და ელოდა, როდის დაიჭერდა მას ჯგრაგის „მარე“ (სვანურად 

კაცი) და შესწირავდა სალოცავს. მაშინ უყულდაშის ჯგრაგს ემსა– 

ხურებოდა ტურანშას გვარი. ერთ წელს თურმე ილორის გამოგზა- 

ვნილი ხარი ჯგრაგის ყარაულმა მოიპარა. ხალხს არწმუნებდა, ილ– 

ორმა წელს შესაწირავი არ გამოგვიგზავნაო. ამის შემდეგ ილორმა 

შეწყვიტა ხარის გამოგზავნა. გავიდა მცირე ხანი და ტურანშების 

ცხვრის ფარაში ერთი ურქო თხა (გაბუ) გაჩენილა. იმ ხანად ტურა- 

ნშებში ერთი მოსახლეღა ყოფილა დარჩენილი, რომლისგანაც ეს 

გვარი უნდა გამრავლებულიყო. ამ მოსახლემ გაბუს მოკვლა მოინ– 

დომა. დანა რომ მოიქნია მსხვერპლის ყელის გამოსაჭრელად, გაბ- 

უს ასცდა, მას მოხვდა თვალში და მაშინვე მოკვდა. ამის შემდეგ ტუ- 

რანშები ისე გადაშენებულან, რომ ამ გვარიდან დღეს ერთი კაციც 

კი აღარ არის დარჩენილი. 

უცნაური მთიბელი – მთიულეთში, ხანდოში, ჩიკრიკიანების 

ოჯახში მომხდარა ასეთი ამბავი. ტყისპირას თიბავს კაცი და ხედ- 

ავს, გამოვიდა ტყიდან ქალი და მანაც დაიწყო თიბვა. მიხვდა კაცი, 

რომ ეს ადამიანი არ არის. სთიბს ეს კაცი და სთიბს ის ქალიც. უყუ- 

რა, უყურა კაცმა და, ხედავს, რასაც თვითონ აკეთებს, ქალიც იმას 

აკეთებს. ბოლოს, ადგა ეს კაცი, მაგრად დაგრიხა ბალახი და ფეხე– 

ბი შეიკრა. ქალმაც ასე გააკეთა, გაიბა ფეხები. მერე კაცმა ცელი 

ამოუსვა ამ დაგრეხილ ბალახს და მოჭრა, გაითავისუფლა ფეხები. 

192



უსვამს ეს ქალი, უსვამს ხის ცელს ბალახზე და – რას გაჭრის! ვერ 

გაითავისუფლა თავი. დაიჭირა კაცმა და წამოიყვანა სახლში. თმე– 

ბი და ფრჩხილები დააჭრა და ხმლის ქარქაშში შეინახა. იცის კაც- 

მა, რომ ხმალს ვერ მიუდგება, აშინებს ხმალი. და იყო დიდხანს ის 

ქალი იმ კაცის ოჯახში. და ისე გამდიდრდა და აშენდა ის ოჯახი, 

რომ მეტი არ შეიძლება. არც ვინ ავად გახდებოდა იმათი, არც არა– 

ფერი უფუჭდებოდათ. კარგად და ბედნიერად იყო ის ხალხი. 

ბოლოს, ბავშვისთვის უთქვამს ქალს, აბა, ჩამოიღე ის ხმალიო და 

წამოჩეჩეო. წ ამოჩეჩა და ფრჩხილები შამოსცვივდა. აკრიფა ფრჩხი– 

ლები და აიღო, თავისი რაც იყო, და წაგიდა, უთხრა: ვერაფრით ვერ 

დაგაზიანებთო, სულ კარგად მექცეოდით, კარგი ოჯახი იყავით, ჩე- 

მთვის კარგები იყავით, ოღონდ თქვენს ცეცხლს სინათლე ხუ ექნე- 

ბაო. მაინც ამით დაწყევლა. მეტი არაფერი უთქვამს და წასულა ქს 
ქალი.



ი 

ფანდური - ქაჯავეთის განძი. 

ფანდური ოძროსი - ქაჯავეთიდან მოტანილი ათძალიანი ფა– 

ნდური, ქაჯავეთის განძის შემადგენელი ნაწილი, ინახებოდა ჯვა– 

რში და მხოლოდ განსაკუთრებულ შემთხვევებში გამოიტანდნენ. 

როცა სოფელში ახალი მიცვალებული იყო, სოფელი დუმდა და დუ- 

მდა ფანდურიც. როცა მწუხარების ჟამი გავიდოდა, გამოიტანდნენ 

ფანდურს და დაუკრავდნენ, იმის ნიშნად, რომ სოფელს უკვე შეეძ- 

ლო ემხიარულა (ნიშნობა, ძეობა, ქორწილი და სხვა). 

თქმულებით, როცა სოფელს ჟამნი უახლოვდებოდნენ, ფანდუ- 

რი თავისთავად ახმიანდებოდა ხოლმე და სოფელიც ემზადებოდა 

მათ დასახვედრად. 

ფარნავაზი – ერთიანი საქართველოს პირველი მეფე (ძვ. წ.III ს.). 

მითოსი, რომელიც სიზმრის სახით არის გადმოცემული, მოგვითხრ– 

ობს, თუ როგორ გახდა იგი მეფე. ფარნავაზს ესიზმრა, თითქოს იგი 

იმყოფებოდა უკაცურ სახლში, საიდანაც გამოსვლა ეწადა, მაგრამ ვე– 

რა და ვერ გამოდიოდა. სრული მდუმარება იყო გამეფებული, არსაიდ-– 

ან მშველელი არ ჩანდა, არც სარკმელი ჩანდა, არც კარი. უცებ გაიჭრა 

სარკმელი და მზის სხივმა შემოყო თავისი მკლავი, წელზე მოეხვია 

ფარნავაზს და გარეთ გაიყვანა. და იხილა ფარნავაზმა მზე ველად ფე- 

ხზე მდგარი ადამიანივით, გაიწოდა ხელი და მოსწმინდა მზეს პირიდ– 

ან ყვითელ რძესავით ცვარი და იცხო თავის პირისახეზე. და გამოეღ– 

194



ვიძა ფარნავაზს. სასიკეთოდ ენიშნა ეს სიზმარი და გავიდა იმავე დილ– 

ით სანადიროდ. დიღმის ველზე ირემი წამოუხტა და დაედევნა მას ფა– 

რნავაზი. სდია, სდია და სადღაც თბილისის (მაშინ აქ ქალაქი არ იყო 

გაშენებული, ადგილს კი ტფილისი ერქვა) ღირღალებში დაეწია მას 

ისრის მანძილზე და სტყორცნა ისარი. მცირე მანძილი გაიარა სასიკვ– 

დილოდ დაჭრილმა ირემმა და დაეცა. ამ დროს ჩაესვენა მზეც. ღამდე– 

ბოდა და თან კოკისპირულმა წვიმამ დაუშვა. მიიხედ-მოიხედა ფარნა– 

ვაზმა, რომ სადმე თავშესაფარი ენახა, გადაეწვიმა და დილით მცხეთ– 

ას დაბრუნებულიყო. უცებ თვალში მოხვდა კლდეში ამოქოლილი კა– 

რი, რომელიც სიძველისგან ნახევრად ჩამოშლილივო. აიღო ფარნავა– 

ზმა ჩუგლუგი და გამოანგრია კარი, და ხედავს გამოქვაბულს, რომელ– 

იც აურაცხელი ოქროსა და ვერცხლის ზოდებით და ჭურჭლით არის 

სავსე... მაშინ გაახსენდა ფარნავაზს სიზმარი და იფიქრა, აი როგორ 

ამიხდაო. სამი დღე და ღამე ზიდავდნენ ამ განძს ფარნავაზი და მისი 

ორი და. როცა განძი დააბინავეს, ფარნავაზმა შეუთვალა კოლხეთში 

ქუჯი ერისთავს, რომ ლაშქრის შეგროვებას და აზოს წინააღმდეგ ომის 

გამოცხადებას აპირებდა. ქუჯიმაც სიხარულით დაუჭირა მხარი და, 

მართლაც, ჩამოაგდეს აზო და განდევნეს უცხოელები ქვეყნიდან. ფარ– 

ნავაზმა ოქროს ძღვენი გაუგზავნა მეფე ანტიოქოსს, მან კი ოქროს გვი– 

რგვინი გამოუგზავნა ფარნავაზს იმის ნიშნად, რომ იგი ამიერიდან თა– 

ვისი ქვეყნის მეფე უნდა გამხდარიყო. გამეფდა ფარნავაზი და მეფობდა 

კეთილად მრავალი წელი. 

ფასკუნმბი – მითოსურ-ზღაპრული ფრინველი, რომელიც ქვესკ- 

ნელსა და ზესკნელს შორის მოძრაობს, თან თავისი ფრთებით სამზე– 

ოზე აჰყავს ქვესკნელში მოხვედრილი მზეჭაბუკი. ფასკუნჯი და გვე– 

ლეშაპი განუყრელი წყვილია. მათი საცხოვრებელი ადგილი ხესთ– 

ან არის დაკავშირებული: ხის კენწეროზე ფასკუნჯს ბუდე აქვს გამა– 

რთული და ბარტყებს ზრდის, ხოლო ხის ძირში გველეშაპია მოკა– 

ლათებული. თითქოს ისინი, რაკი ერთი ხეა მათი ადგილსამყოფელი, 

დაძმობილებულნი უნდა იყვნენ, მაგრამ გველეშაპი მტრობს ფასკ– 

უნჯს: რიგ-რიგობით სანსლავს მის ბარტყებს. შეწუხებული ფასკუ- 

195



ნჯის საშველად გამოეშურება მზეჭაბუკი, რომელსაც თავად ესაჭი– 

როება შველა. მზეჭაბუკი ამარცხებს გველეშაპს, უფატრავს მუც- 

ელს და უკან უბრუნებს ფასკუნჯს თავის ბარტყებს. მადლიერი ფას– 

კუნჯი მხარზე შეისვამს მზეჭაბუკს და ზემო ქვეყანაში აიყვანს. მზე– 

ჭაბუკი მოშიებულ ფასკუნჯს გზაში თავისი ბარძაყის ხორცით კვებ– 

ავს, თუმცა სამზეოზე ასვლისას ნაკრტენით უმრთელებს ბარძაყს. 

საბა „სიტყვის კონაში“ ამგვარად განმარტავს ამ არსებას: ,,ტა– 

ნითა მსგავსი ლომისა; თავი, ნიკარტი, ფრთე და ფერხი მსგავსი არ– 

წივისა, ნაკრტენ-–მრავალი... პილოს აღიტაცებს და ცხენთა მაზია– 

ნებელ არს“. 

ფურის რქა – როცა ხახმატის გიორგიმ ქაჯავეთიდან დიდრო– 

ნი ხარ-ძროხა მოდენა, ხეობაში სიმჭიდროვის გამო ერთ ცალრქა 

ფურს ეს ერთადერთი რქა მოტყდა, აიღეს ეს რქა და სალუდე ქერის 

საწყაოდ დასახეს. თავად რქა, როგორც ეტალონი, კვრივ ადგილ– 

ას, ციხის ნანგრევში, შეინახეს, ხოლო მისი ოდენობის ჭურჭლები 

დაამზადეს. ყოველ დღეობაზე, როცა ლუდის დუღების სამზადისს 

შეუდგებიან, იმ რქის ოდენობის ჭურჭლით აწყავენ სალუდე ქერს, 

რომ ზუსტად იცოდნენ, რამდენი ლუდია საჭირო დღეობაზე. 

ფუძის ანგელოზი – უკანახოში (ხევსურეთში) იმ ადგილას, სად– 

აც ახლა ფუძის ანგელოზია დაარსებული, ერთ უკანახოელ კაცს ძრო– 

ხა დაჰკარგვია. ბევრი ძებნის შემდეგ უპოვნია. ხედავს, ძროხას ხბო 

მოუგია და წევს. დაეზიდა პატრონი იმ ხბოს ასაყვანად, მაგრამ ვერა 

და ვერ ასწია. გაანება თავი, წავიდა და შეეკითხა ხალხს, ძროხა ვიპო– 

ვნე, ხბო მოუგია და ვერ ავწიე, ვერ წამოვიყვანეო. ხბოს როგორ ვერ 

მოერიეო, უთხრეს, მაგრამ თავადაც რომ ვერ ასწიეს ახალმოგებული 

ხბო, დალოცეს ის ადგილი და შეეხვეწნენ: ამ ადგილის ფუძის ანგე– 

ლოზო, როცა დრო მოუვა, გაგვაგებინე და აქ დაგკლავთო. ამდგარა 

ძროხა და წამოსულა სოფელში, ხბოც უკან გამოკიდებია. 

გავიდა ხანი და გაიზარდა ბოჩოლა, გახდა კურატი. ამდგარა ეს 

196



კურატი და წამოსულა ბუბუნით, უკან გამოყოლიან პატრონები: აბა, 

ვნახოთ, სად წავაო. წასულა ეს კურატი და, სადაც დაიბადა, იქ და– 

წოლილა. გვარის უფროსს დაუკლავს და უთქვამს: ამ ფუძის ანგე– 

ლოზო, შენს სადიდებულოდ იყოს ეს ხარ-მარეშიო (ხარ–მარეში 

ჯვართენაზე შესაწირავ საქონელს ნიშნავს). 

  

ირემი ქვაზე. გუდამაყარი, სოფ. დუმაცხო. 

197



ქ 
ძადაგი – ჯვარის (ლვთისშვილის) მსახური, რომელიც საყმოს 

ჯვარის ნებას განუცხადებს, მოაქვს პასუხი ხუცესის ლოცვა–ვედ- 

რებაზე. ქადაგად თავად ჯვარი ირჩევს საყმოდან და დასვამს მას, 

ვისიც იმედი აქვს, რომ მორჩილად შეუსრულებს ნებას, დაუფარავ- 

ად და მიუკერძოებლად მიიტანს საყმოს ყურამდე ჯვარის სიტყვას, 

ზოგჯერ სასიკეთოს, ზოგჯერ სასტიკს. ქადაგის ენა განსაკუთრე–- 

ბულია, რადგან მისი პირით თავად ჯვარი მეტყველებს. ამ ენას ჯვა– 

რთენას უწოდებენ, ხოლო ქადაგის ნალაპარაკევს – ნაქადაგარს. 

(იხ. მეენე). 

ძავთარა –- ქავთარა ფშავში კოტიას წმ. გიორგის, წითელაურ- 

თა თემის, ხევისბერი იყო. სალოცავს ორიათასი სული ცხვარი და 

ბევრი მწყემსი ჰყავდა. ქავთარა ხშირად მიაკითხავდა ხოლმე წმ. 

გიორგის ფარებს. წინასწარ იცოდა, რომელ ღამეს მოვიდოდა წმ. 

გიორგი ცხვრის დასათვალიერებლად. ეტყოდა მწყემსებს: ამაღამ 

წმ. გიორგი მოვა და ცხვარი რომ არ დაფრთხეს, არ დაიკივლოთ, 

იცოდეთ, წმ. გიორგი იქნებაო. 

ერთხელ ქავთარა კოტიის გორს ყოფილა წმ. გიორგის ცხვარში. 

მისულა საზარესთან, დამჯდარა და დაუწყია ხატთან ლაპარაკი. ხან 

ნელა ესაუბრებოდა ხატს, ხანდახან კიდეც გაუჯავრდებოდა ქავ- 

თარა ხატსო. ამ დროს ქისტები ყოფილან გადმოსულნი ქავთარას 

მოსაკლავად და ცხვრის გასარეკად. საზარესთან ახლო ყოფილან 

ჩასაფრებულნი, რადგან სცოდნიათ, რომ ქავთარა საზარესთან ხში– 

რად მიდიოდა. მოუმარჯვებიათ ქისტებს თოფები მოსაკლავად, მა– 

გრამ როგორც კი დაუმიზნებდნენ თოფს, ქავთარა თურმე გაუჩინა- 

რდებოდა. მოაშორებდნენ ნიშანს და – იქვე იჯდა და ხატს ესაუბრე- 

ბოდა. რამდენჯერმე რომ განმეორდა ასე, ქისტები მიხვდნენ, რომ 

198



ქავთარა წმიდა კაცი იყო და შეშინებულები უკან დაბრუნდნენ. ვერც 

ქავთარა მოკლეს და ვერც ცხვარი წაასხეს. 

როცა ქავთარა მოკგდა, მკვდარს თუ- რმე თავზე ციდან ნათლის 

სვეტი ედგა. რომ გაასვენეს, სვეტიც თან მიჰყვებოდა და საფლავში 

რომ მიწა მიაყარეს, სვეტიც მაშინ გამქრალა. 

ძალუნდაური – მამუკა, გუროელი ხევსური, ნაწილიანი გმი– 

რი. როცა ქალუნდაურს გამარჯვების დღე მოუვიდოდა, მისი ხმა– 

ლი, რომელიც ასევე ნაწილიანი იყო, ქარქაშიდან ამოიწეოდა ხო– 

ლმე; ამით ამცნობდა პატრონს გამარჯვების დღეს. ამოიწევდა ხმა– 

ლი და, ამ დროს ქალუნდაური სადაც არ უნდა ყოფილიყო, გაიგებ– 

და და გადასხვაფერდებოდა, სიმხნევის სული გადმოვიდოდა მასზე. 

ერთხელაც, როცა ხიფხოლას (საჭმელი ბალახია ერთგვარი) თხრი– 

და მთაში, ასეთი ნიშანი დასდგომია. მისულა სახლში და, ხედავს, 

ბოძზე ჩამოკიდებული ხმალი ქარქაშიდან ნახევრად ამოწეულია. 

უფიქრია ქალუნდაურს, ნეტა, რა ამბავია, ვის რა უჭირს, საითკენ 

უნდა წასვლაო? გამოსულა კარში ქალუნდაური და თავის სოფლ– 

ელ ბაჩაყაურისთვის დაუმახნია: ბაჩანაო, (ბაჩაყაურს მეტსახელად 

ბაჩანა რქმევია), რა ამბავია, რომ ხმალი ნახევრამდე ამოგებულიაო? 

სად ვის რა უჭირს, არ იცი, საითკენ მიწვევს ეს ხმალიო? ბაჩაყაურს 

დაუმახნა: არ ვიცი, ქალუნდაურო, ოღონდ ამბობენ, ზურაბის ლაშ– 

ქარია შემოსულიო, – აბა, მეტი გაჭირვება რაღა იქნებაო? უთქვ– 

ამს ქალუნდაურს, – ხომ იცი ზურაბის ხასიათი: აღარაფერს შეარჩ– 

ენს ხევსურებს, ჩქარა თუ არ მივეშველეო. ბაჩაყაურს დაუძახნია: 

დიდი სიფრთხილე კი გმართებს, თორემ ძალიან ეშმაკი მეომარია 

ზურაბი, მოგკლავსო. – რაც იქნება, ის იქნება, უთქვამს ქალუნდა– 

ურს. – მგონია, რომ გავიმარჯვებ: თუ გამარჯვება არ მელის, ხმა– 

ლი არ ამოიწევდაო. 

მობრუნებულა შინ, ასულა ჭერხოში, აუსხამს იარაღი, ჯაჭევ-–ჩა– 

ჩქანი, ჩამოუხსნია ბოძიდან ხმალი, ჩაუგია ქარქაშში, უთქვამს: აბა, 

ჩემო ხმალო, ახლა შენ იცი, როგორ წამგვრი საქმესო. 

წასულა მამუკა, სხვა მთისიქითლებიც წამოსულან ზოგ-ზოგები. ბო– 

რბალის მთაზედ რომ შემომხდარა ეს მამუკა ქალუნდაური, გადაუხე– 

დავს ხევსურეთისკენ და სანესთან ხევსურნი და ზურაბის ლაშქარი ერ– 

თმანეთის პირისპირ დაუნახავს. სულ ფრენით წასულა მაშინ ქალუნ– 

199



დაურისსანესკენ. ნაწილიანი არ იყო? როცა სალაშქროდ გაემართებო– 

და, წინ ვარსკვლავივით თურმე ნათლის სვეტი გაუძღვებოდა. ახლ– 

აც ასე მოხდა, შუქი გასძღოლია წინ ქალუნდაურს. ზურაბს რომ გად– 

მოუხედავს, დაუნახავს მთის ძირში მიმავალი მოყმე. ზურაბს უკითხავს, 

ის რა კაცი მოდის, წინ რომ ვარსკვლავი მოუძღვებაო? უთქვამთ: ჩვენ 

არ ვიცით, რა კაციაო. ზურაბს უთქვამს: ჩვენ ის კაცი კარგს არაფერს 

დაგვაყრის, თუ ჩქარა არ მოვშორდით აქაურობასო., აუყრია მაშინვე 

ლაშქარი და გაქცეულა. მაგრამ ქალუნდაური მისწევია ზურაბის ლა– 

შქარს ბეგენგორის ძირში, არაგვის რიყეზე. ზურაბი კი გაქცევია, 

ვეღარ ჩაუგდია ხელში, მის ლაშქარს კი ხმლით დარევია წყალში. მო– 

უკლავს ერთი, მერე მეორე, მესამე... მეთორმეტისთვის რომ შემოუკ– 

რავს ხმალი მამუკა ქალუნდაურს, მაშინ ის მეთორმეტე მოკლული თა- 

ვით ფეხაღმა დაყუდებულა წყალში, ღმერთს შესწვდომია ამდენი და– 

ხოცილი ადამიანის ცოდვა და ჩაუგია ხმალი მამუკა ქალუნდაურს. 

შეუძახნია ღვთისათვის: „ღმერთო, შენ ნუ გამიწყრები! მეტს აღარ მო– 

ვკლავო (ხევსურეთში ძველ მეომრებს რჯულად ჰქონდათ: თუ ხმლით 

შუღლში მოკლული კაცი ფეხაღმა დაეყუდებოდა, შუღლი აღარ შეი– 
ძლებოდა, ღმერთს იყო შემწვდარი). 

ქალუნდაურს, უთქვამს მათთვის, ვინც მის ხმალს გადაურჩა: 

მშვიდობით იყავით, ხელი მოგემართოთ! ღმერთმა აღარ მომცა მე–- 

ტის დახოცვის ნებაო, და გამობრუნებულა, გამარჯვებულ ქალუნ- 

დაურს არაგვის რიყიდან, სადაც დასრულდა ბრძოლა, აბჯრის კალ– 

თით ერთი მოზრდილი ქვა აუტანია ბეგენგორის მთაზე და იქ გამა- 

რჯვების ნიშნად ჩაუყუდებია. და დაუთქვამს: ვინც ჩემი სიკვდილის 

შემდეგ ამ ადგილას აიარ–ჩაიაროს და ამ სამანთან სამი ყანწი არყით 

არ დაილოცოს, არ გამიხსენოს, ამ ჩემი ხმლის ცოდვა მასზე იყოსო. 

მაშინ გამოითქვა ეს ლექსი: 

„მაუვლენ მთას იქითითა ნაპირის ადგილისანი. 

მამუკას ქალუნდაურსა თან მახყვეს შუქნი მზისანი, 

ბეგენთ გორ ჩამაეწივა, ჯრნა ლაშქარნ ზურაბისანი. 

ამანდით ამაბრუნვილმა სამანნ ჩახყუდნა ქვისანი“, 

ეს არის ქალუნდაურის სამანი ბეგენგორის მთაზე, რომელიც გა– 

დაყურებს არაგვის რიყეს, სადაც ბრძოლა მოხდა. 

200



როცა მამუკა ქალუნდაურს მარხავდნენ, თავაწეული გველი გა– 

მოჩენილა, რომელიც ცხედარს მიჰყვებოდა ნაწილის ხელში ჩასაგ– 

დებად. ერთ ხევსურს ხმალი უშიშვლებია და გველისათვის თავი მო– 

უჭრია. და ასე ჩავიდა ნაწილი მიწაში ქალუნდაურთან ერთად. 

ძალქვა – შაბაშ-ყეინი შემოესია საქართველოს. კახეთი ააოხრა, 

მოადგა ყვარელსა და სოფელ საბუეს. გოგილაანთ გვარის ქალი გა– 

ექცა მტერს. ერთი ბალღი თან მოჰყავდა ხელმოკიდებული. მხარზე 

კი აკვანი ედგა მეორე ბალღით. მოიხედა და ხედავს, ეს-ეს არის და– 

ეწევიან ურჯულოები. ქალმა ინატრა: ნეტა გამაქვავა მაინც ჩემი 

შვილებიანად, ოღონდ მტრის ხელში არ ჩამაგდოო. და მართლაც, 

იქცა ეს ქალი ქვად. 
სოფელ საბუის ბოლოს ამიტომ ქალქვის მინდორს ეძახიან. გდია 

იქ, წყლის პირას, ეს ჭროღა ქვა და ორი პატარა ქვაც გვერდით უწყ– 

ვია, ვერაფრით ვერ დაძრავ ადგილიდან. 

ქართული ენა - ინგილოებში არის თქმულება, რომ თავდაპირ– 

ველად ყველა არსება ერთ ქართულზე ლაპარაკობდა. ყველას ერთი 

ქართული ჰქონდა: არა მხოლოდ ადამიანებს, მხეცებს, ფრინველებსაც, 

მცენარეებსაც, მიწასაც, წყალსაც, ჰაერსაც, ცეცხლსაც, ყველა ქმნი– 

ლებას, რაც კი არსებობს დედამიწის ზურგზე. მაგრამ გავიდა დრო 

და ქართული დანაწილდა, განშტოვდა, ყველამ თავის ქართულზე და– 

იწყო ლაპარაკი... ცხოველებმა – თავის ქართულზე, ფრინველებმა – 

თავის ქართულზე, მცენარეებმა – თავის ქართულზე. მხოლოდ ადა– 

მიანებს შერჩათ ერთიანი ქართული. მაგრამ რაც დრო გადიოდა, ად– 

ამიანებმაც ვეღარ გაუგეს ერთმანეთს: თავ-თავიანთ ქართულზე ალ– 

აპარაკდნენ და ერთმანეთისთვის უცხონი გახდნენ. ერთადერთი არ– 

სება გველი იყო, რომელმაც შეინარჩუნა თავდაპირველი ქართულიც 

და სხვა ქართულებიც. მას მთელი ქვეყნიერების ენა ესმის: ყველა ად– 

ამიანის, ყოველი სულდგმულის და უსულოსი, მთელი ბუნების. 

ქარჩამ0ძე - ზეგარდის წმ. გიორგი. 

ძამბავეთის განძი – ქაჯავეთის დალაშქვრის შემდეგ წამოღე– 

ბული ნადავლის ერთობლიობა, რომელიც უპირატესად მჭედლური 

201



კულტურის საგნებისგან შედგება და რომლებიც ყოფა–ცხოვრება- 

ში გამოიყენება, მაგრამ ქაჯავეთიდან წამოღებულთ ყველას საკუ- 

ლტო დანიშნულება აქვთ. ესენია: თასი. საკიდელი, ცხრაენიანი ზა- 

რი, ოქროს ფანდური, ათძალიანი ოქროს საცერი, ქურთემული (დი- 

დი გრდემლი), ფურის რქა. თითოეული მათგანი გამოხატავს საყ- 

მოს ერთიანობას (კონსოლიდაციას) და მის კავშირს ღლვთისშვილ- 

თან. თასის საშუალებით ყმები ეზიარებიან წმიდა სასმელს; ზარი 

ხმიერად აერთიანებს საყმოს, მოუწოდებს მათ სალოცავისკენ; სა- 

კიდელი წარსულში წინაპრებთან, აწმყოში ერთმანეთთან და მთე- 

ლი საყმოს ჯვართან კავშირს გამოხატავს; ფანდურის ჰანგები და 

წარმოთქმული სიტყვები აგონებენ წარსულს; საცერში გაცრილი 

წმიდა ფქვილით გამომცხვარი კვერები ჯვარის კარზე მისატანად 

არის გამიზნული (სადაგ დღეებში გაცრილი ფქვილისგან გამომცხ- 

ვარ პურს არ ჭამენ); ქურთემული მჭედლობის საქმის სიმბოლოა 

და, როგორც საიდუმლო საგანი, ჯვარის კვრივში ინახება, ყველა 

გრდემლი, რომელიც კი სამჭედლოშია, მის ყაიდაზე არის დამზა- 

დებული; ფურის რქა არის საწყაო, რომლითაც აიწყვება სადღესას- 

წაულო ლუდისთვის საკმარისი ქერი (არც მეტი, არც ნაკლები). თა–- 

ვად ქაჯავეთური ფურის რქა, როგორც ეტალონი, კვრივში ინახება 

საფარველდადებული, მისი ოდენობის საწყაო კი – ჯვარში. 

ძავბჯავეთის ლაშძრობა – ხახმატის გიორგი ქაჯავეთის დასა- 

ლაშქრავად რომ გაემართა სხვა ღვთისშვილებთან ერთად, თან 

ერთი ჭორმეშიონი კაცი, სახელად გახუა და გვარად გოგოჭური, 

იახლა. ოღონდ, რადგან სხვა ღვთისშვილებს ხორციელის სუნი ეჯ- 

ავრებოდათ, გახუას დაავალეს, ორი დღე არაფერი ეჭამა, რომ სუნი 

არ ასდენოდა. გახუამ ერთს დღეს არაფერი ჭამა, მეორე დღეს კი, 

როცა ძალიან მოშივდა, პური და ყველი მოიპარა და შეჭამა. გაუგეს 

ღვთის შვილებმა და დასცინოდნენ: ,,მეპურყველე გახუაო“. და ისევ 

სუნი აუვიდა. ამიტომ სული ამოაცალეს, გვამი მიწაში დაფლეს, რომ 

მობრუნებისას ისევ ჩაებრუნებინათ მასში სული. 

ასე წაიყვანეს გახუას სული ღვთისშვილებმა ქაჯავეთში და, რაც 

იქ მოხდა, როგორ ებრძოდნენ ღვთისშვილები ქაჯებს და რა დოვ– 

ლათი წამოიღეს იქიდან, ყველაფერი გახუამ თავისი პირით უამბო 

ხევსურებს. გიორგიმ რომ ქაჯავეთი გატეხა, მე მასთან გიყავიო. წა- 

202



     >. . 

99 ერლი აქეს 

ლომები. ყაზბეგიანთ კარის ეკლესია. 

მიყვანეს ქაჯავეთში, მე და გიორგის ლაშქარნი ერთად მოგდიოდ– 

ით, კოპალაც თან მიგვყვებოდაო. ქაჯავეთს რომ მივუახლოვდით, 

ერთს ტყეში დავიმალეთ და დაღამებას ვუცდიდით. ამ დროს ქაჯებ– 

მა გაგვიგეს და თავს დაგვესხნენ. ჩვენც გამოვედით სამალავიდან 

და შევებით, და შეიქნა დიდი ბრძოლა, ვძლიეთ ქაჯებს და დავამარ– 

ცხეთ, და, ის იყო, ქაჯავეთის აღებას ვაპირებდით, რომ კატის თავ– 

ფეხის სროლა დაგვიწყეს და ისე შეგვაწუხეს, რომ კინაღამ დავმა– 

რცხდით, მაგრამ გიორგი და კოპალა ფარებს იფარებდენ და ჩვენ 

იმათ შევეფარეთ. ბოლოს, ერთ-ერთს, გიორგის მოლაშქრეს კატის 

თავი მოარტყეს ფეხზე და ფეხი მოსტყდა. ფეხმოტეხილი გამოვი– 

ტაცეთ და შორს დავმალეთ, და ისევ შევებრძოლეთ ქაჯებს. ბოლ– 

ოს, კატის თავ–ფეხი გაუთავდათ და აღარ გვახლიდნენ. და შეესიენ 

ღვთისშვილნი გიორგის მეთაურობით, ქაჯები ამოწყვიტეს და, რა– 

ნიც მათ გადაურჩნენ, ციხეში შეცვივდნენ. მაგრამ კატის თავ-ფეხი 

ისევ მოეგროვებინათ და ხელმეორედ დაგვიშინეს. ძალიან შეგვა– 

წუხეს და დროებით უკან დავიხიეთ. მე ვეღარ მივყევი ღვთისშვილ– 

ებს და, ცხენი ეგდო მოკლული, იმის ღრუში ჩამაძვრინეს და დამმა– 

ლეს. როცა ქაჯებს კატის თავ–ფეხი კიდევ გაუთავდათ და ღვთისშ– 

ვილნი მათ ისევ დაედევნენ, მეც ამომაძვრინეს ცხენის ღრუდან და 

ისევ ქაჯების საბრძოლველად წამიყვანეს. მესამე შეტევაზე კი სა– 

ბოლოოდ დავამარცხეთ ქაჯები და ავიღეთ ქაჯავეთის მთავარი ქა– 

ლაქი, სადაც სამჭედლო ჰქონდათ გამართული. ხახმატის გიორგი 

ბუზურად იქცა, შეფრინდა სამჭედლოში და ბზუის იქ. ერთ ქაჯს 

203



უთქვამს: ამ ბუზურამ რაც ქნასო, ხვალ დილამა სცნასო. დასდევნე– 
ბიან ბუზურას, მოვკლათ, სანამ უბედურება არ დაგვმართაო. ვერა 

და ვერ დაიჭირეს. ამ დროს ქაჯის მჭედელი რკინას ჭედდა, ბუზურ- 

ას ალით შეფრენილ ხახმატის გიორგის მოუხიბლავს რკინა და, 

როცა მჭედელმა ცეცხლიდან გამოიღო გასაჭედად და კვერი დაჰკ- 
რა, იქუხა სამჭედლომ ერთიანად, აფეთქდა და ნამსხვრევები ცისკ- 

ენ წავიდა. ამ დროს ხახმატის გიორგიმ ცხენი ზედ ქურთემულზე 

(გრდემლზე) შეაგდო – ზედ მისი ნალის ანაბეჭდი ახლაც ატყვია. 

ქაჯები ბევრი დახოცეს ღვთისშვილებმა და დახვიეს ხელი ქაჯავე– 

თის დოვლათს, რაც სამჭედლოში ჰქონდათ, – ქურთემულს, მკლავ– 

ის სისქე ჯაჭვის რგოლებს, საკიდლებს, ვერცხლის თეფშებს და თა– 

სებს, სხვა ვერცხლეულს, ოქროს საცერს და ათძალიან ოქროს ფან- 

დურს და კიდევ სხვა ნივთებს – და გამოზიდეს იქიდან. გამოირეკეს 

ძალზე მსხვილი, ჭერხო–ბოსელივით დიდრონი საქონელი და ხახ– 

მატისკენ ქნეს პირი. ამ დოვლათთან ერთად წამოიყვანეს სამი ძა–- 

ლიან ლამაზი ქაჯის ქალი: სამძიმარი, მზექალი და აშექალი, რომ 

მონათლულიყვნენ და ხახმატის ჯვარში დამკვიდრებულიყვნენ წმ. 

გიორგის მოდეებად. 

გზაზე წვალებით მოვდიოდით, ქაჯები გვეწეოდნენ გზა და გზა 

და გვაღონებდნენ. მაგრამ, ბოლოს, მაინც როგორც იქნა, გადავია– 

რეთ დათვის ჯვარი, ჩავედით ველკეთილზე (აქ უკანვე ჩააძვრინეს 

გახუას სული მის გვამში, რომელსაც უკვე მატლი გასჩენოდა) და 

მივაღწიეთ ხახმატს. ხახმატში საქონელი რომ მოვრეკეთ, ყვება გა- 

ხუა, იმდენი იყო, რომ სულ გაიჭედა ჯვარის მიდამოები. ისეთი სი– 

ვიწროვე იყო, რომ ერთ ცალრქა ფურს ამ შეხლა-–შემოხლაში ის 

ერთი რქაც მოტყდა (ერთი ფუთი ქერი ჩადიოდა, საწყაოდ ჰქონდათ 

ლუდისთვის ხახმატის ჯვარში). შუაღამისას თურმე ისე განათებუ– 

ლა იქაურობა, რომ ამ ნათელზე ჩამოუხედავს ორ დედაკაცს ხახმა- 

ტიდან და დაუნახვთ ეს საქონელი, ხეობაში რომ იდგა. ერთი დედა– 

კაცი ვაჟის დედა ყოფილა, მეორე – ქალისა, სამშობიარო ქოხში ყო– 

ფილიყვნენ ჯერ კიდევ ორივენი. ვაჟის დედას უთქვამს: დაგწყევლ– 
ოთ ღმერთმა ეგ თხები და ეშმაკები, რამდენი არიან, მიწასაც კი 

უმძიმსო! ქალის დედას კი უთქვამს: ოო, დაილოცოს, ვინ იცის, რა 

არის და საიდან მოსულა! კაცთაგან მორეკილს არ ჰგავს. დიდება 

ხახმატის ჯვარს, მაგის ძალა იქნებაო! გაიგო ეს ხახმატის ჯვარმა 

204



და გაუწყრა ვაჟის დედას, რომ თქვა, თხები და ეშმაკები იქნებიანო, 

და ქალად უქცია ახლადშობილი ვაჟი. 

მეორე დედაკაცი კი, ქალის დედა, რომელმაც თქვა, დაილოცო– 

სო, დალოცა ხახმატის ჯვარმა და ქალი გაჟად უქცია. 

მეორე დღეს მთელი ხევსურეთის ღვთისშვილნი, რომლებიც არ 

წაყოლიან ხახმატის ჯვარს ლაშქრობაში, შურით ავსილნი დაესხ– 

ნენ და დაიტაცეს მოტანილი ნადავლი. არხოტის ჯვარს სასრევ–სა– 

მართებელნი წაურთმევია, ბრიშა ამღიდან მოსულ იახსარს დაუსა– 

კუთრებია და თავის ხატში წაუღია შესანახად. ყველა ღვთისშვილ– 

მა რაღაც გაიტაცა ამ ნადავლიდან, მარტო კვირიამ არ იკადრა, არ 

ჩავიდა, რომ რაიმე წაეღო. შორიდან კი უყურებდა, როცა ღვთიშ- 

ვილები იტაცებდნენ, და კიცხავდა მათ საქციელს. 

ძავბავეთის ძალები – ხახმატის გიორგიმ რომ ქაჯავეთი და–- 

ლაშქრა, იქიდან ტყვედ ქალები წამოასხა. ქალები ჯერ ეწინააღმ– 

დეგებოდნენ, აქვე დაგვხოცე და თქვენთან არ წამოვალთო. ბოლოს, 

გიორგიმ აღთქმა მისცა მათ, და–ძმობა შეფიცა: რაც მე ძალი და შე– 

ძლება მაქვს, თქვენც გაგინაწილებთო, სამკვიდროს ჩემს სალოცავ– 

ში მოგცემთ და ისე ვალოცვიებ თქვენ თავს, როგორც მე მლოცუ–- 

ლობენო. ქალებს უთქვამთ, ქართული რომ არ ვიცითო? გიორგი შე– 

პირდა, მეენეს მოგიჩენთ და ის გააგებინებს ხალხს თქვენს ნაქადა– 

გარსო. ამ სიტყვაზე დათანხმდნენ ქალები და წაყვნენ ხახმატის გი– 

ორგის. სამძიმარმა, აშექალმა და მზექალმა ქართული ისწავლეს 

და ქრისტიანულად მოინათლნენ კიდეც და გიორგიმ ხახმატის ჯვა– 

რში დაამკვიდრა თავის მოდეებად. ისინი ძალიან გონიერნი და მო– 

ყვარულნი არიან, უყვართ გაჭირვებული ადამიანის დახმარება. მათ 

ხახმატის ჯვართან ერთად ახსენებენ. როცა ამბობენ, ხახმატის ჯვა– 

რიო, გიორგისთან ერთად სამძიმარსაც გულისხმობენ. დანარჩენი 

ქალები – სიმენქალი და ამენქალი ვერც მოინათლნენ და ვერც ქარ- 

თული ისწავლეს, არიან უენოდ და არც ერევიან ხახმატის ჯვარის 

საქმეში. მხოლოდ ქაჯურ ენაზე ქადაგებენ. ამბობენ, ისინი სადღაც 

ჭორმეშავის ახლოს ცხოვრობენ და მტრობენ ადამიანებს. 

ძედისუბნის ხატი – როდესაც თათრები რაჭაში ქედისუბანს შე– 

ესიენ, დაინახეს შუქი, რომელსაც მიყვნენ და მონასტერს მიადგნენ; 

205



მონასტერი დაარბიეს, იქიდან ხატები გამოყარეს, ერთი ხატი კი წმი– 

და გიორგისა კლდიდან შორს გადაისროლეს. უკან დაბრუნებისას 
ისეთი ნისლი ჩამოწვა, რომ კლდის წინ მთელი ხეობა გადაიფარა. 

თათრებს ნისლი მინდვრად მოეჩვენათ, დანდობილად წავიდნენ და 

ყველანი კლდეზე გადაიჩეხენ, არც ერთი არ დარჩენილა ცოცხა- 

ლი. წმიდა გიორგის ხატი კი იქვე ფერდობზე ესვენა და ცეცხლივ- 

ით ანათებდა. ერთმა ქედისუბნელმა მღვდელმა, გვარად ველიაშვი– 

ლმა, შორიდან მოკრა მას თვალი, სოფლის თავში აიტანა და იქ ეკ- 

ლესია აუგო. 
თქმულებით, ქედისუბნის წმ. გიორგის ეკლესიიდან ღამით გა– 

მოდის ცეცხლის ალი, ჩამოივლის წმიდა გიორგის სხვა ორ ეკლ- 

ესიას იმ არემარეში და ისევ თავის საბრძანისს დაუბრუნდება. 

ძერ-ოძრო – ხორბალი ჯვართენაზე. 

ძვადძცეული მწყემსი – ქართლის სოფელ ზეგარდაში ცხოვ- 

რობდა ერთი მწყემსი, რომელსაც ერთიბეწო ფარა ჰყავდა. არა და 

არ მრავლდებოდა მისი ცხვარი. ერთ დღეს შეევედრა წმ. გიორგის, 

შენი ყმა ვიქნები, ოღონდ ცხვარი მიმრავლეო. შეისმინა წმ. გიორგ- 

იმ მწყემსის ვედრება და იწყო მისმა ცხვარმა მატება. ისე მოიმატა 

მისმა ცხვარმა, რომ სოფელში ყველაზე მრავალრიცხოვანი ფარა 

გაუხდა. მასზე მდიდარი არავინ იყო. ერთხელ ხმა გავარდა, ზეგა- 

რდას მტერი უახლოვდებაო, და ყველანი მთებში გაიხიზნენ თავის 

ჯალაბიან–საქონლიანად, მხოლოდ მწყემსი არ გაქცეულა არსად, 

დარჩა სოფელში წმ. გიორგის იმედად, რომ ის დაიფარავდა მტრე- 

ბისგან. წმიდაო გიორგი, – შეევედრა მწყემსი თავის პატრონს, – შენ 

გაბარებ ჩემ თავს და ფარას. თუ მტრებისგან მიხსნი, საუკეთესო 

ცხვარს დაგიკლავო. და, მართლაც, შემოესია მტერი ზეგარდას, გა– 

ძარცვა სოფელი, ხოლო რაც ვერ წაიღო, ცეცხლში დაწვა, მწყემსი 

და მისი ფარა კი ვერ დაინახა – საფარველი ჰქონდათ დადებული. 

გადარჩენილმა მწყემსმა გამოარჩია საუკეთესო ცხვარი ფარაში და 

წაიყვანა წმ. გიორგის ეკლესიაში დასაკლავად. დააღირა თუ არა 

დანა ცხვარს, ძალზე მოეწონა ნასუქალი პირუტყვი, და დაენანა, იფ- 

იქრა: რა ბედენაა? მჭლეს შევწირავ, ამას კი ჩემთვის დავიტოვებო. 

და ფეხი ჰკრა ცხვარს და გვერდზე გააგდო. ეს იყო და, უცებ თავის 

206



ცხვართან ერთად ქვად იქცა მწყემსი და დღემდე ეს ქვები ზეგარდ– 

ის წმ. გიორგის ეკლესიის ეზოში ყრია. 

ძვაციხისელი – რაჭაში განთქმული მონადირე ივანე ქვაციხი– 
სელი ნადირთ პატრონმა მადლობის ნიშნად, ზედმეტ პირუტყვს 

რომ არ ხოცავდა, სანადირო ძაღლით, ყურშათი, დააჯილდოვა. იმ 

დღიდან ნადირობაში არაჩვეულებრივი იღბალი მისცემია. მონადი– 

რე ყურშას მეტისმეტად უფრთხილდებოდა: ღვინო-ბადაგს ასმევ– 

და, თეთრ პურს აჭმევდა და საბან–ბუმბულს ახურავდა. ბოლოს, გა– 

კადნიერდა და არად აგდებდა ნადირთ პატრონის დაწესებულ წეს– 

ებს. გაჯავრდა მონადირეზე ნადირთ პატრონი და ყურშაც გამქრა– 

ზი შეწუხებულა მონადირე, ვერ მიმხვდარა ყურშას დაკარგვის მი– 

მ ეზს, ხან ეგონა – ვაჭართა ქარავანს გაჰყვაო, ხან კი – ქაჯებმა 

ოიტაცესო, დადიოდა ივანე ქვაციხისელი ყურშას საძებრად და თა 

გლოვის ხმაზე ამ სიმღერას მღეროდა: 
„ჩემო ყურშაო, ორბის ლეკვო, ო, ჩემო ყურშაო, 

ყურშა გავგ ზავნე სანადიროდაო, ო, ჩემო ყურშაო, 

აწკი მოველი სასადილოდაო, ო, 

ყურშა გამი ქქრა შუაღამითა, ო, ჩემო ყურშაო...     
ხახული. რელიეშ““ 

ია“



ბოლოს, მიაგნო ყურშას კვალს მონადირემ და გაჰყვა მას. კვალმა ერთ 

თოვლით დაფარულ მაღალ კლდემდე მიიყვანა. კლდეზე ყურშას ნავალი 
დაინახა და გადაწყვიტა კლდის თავზე ასულიყო. მონადირემ თოვლისგან 

გუნდები გააკეთა და კიბის მაგვარად კლდეზე ააკრა. ძლიერი ყინვა იყო, 
თოვლი კლდეს მიეყინა და მამაცი მონადირე კლდეს მაღლა აჰყვა. თან 

მშვილდსა და კაპარჭს იშველიებდა მუჯირის მაგიერ. მაღლა კლდეზე მა- 

რთლაც იპოვა თავისი ყურშა. ძალიან გაუხარდა, მაგრამ უკან რომ მოი– 
ხედა, ხედავს, მზეს თოვლის გუნდები დაედნო და უკან ჩამოსავალი გზა 

აღარ იყო. მონადირე მიხვდა, რომ ნადირთ პატრონის შურისძიებამ უწია. 

გავიდა რამდენიმე დღე. შიმშილით გამწარებულმა მონადირემ მოკლა ყუ- 

რშა, მაგრამ მის ხორცს მაინც ვერ გაეკარა. დაიწყო სიმღერა: 

„თოვლი შევკიბე, შევედი, შავო, 
ყურშა მოვკალ და წინ მიდევს, 

ყურშაო, შავო ყურშაო, შავო, 

ხორციც არ მიჭამიაო, 

რჯულიც არ გადმიგდიაო,..“ 

ახლა მონადირემ მთაზე ცეცხლი დაანთო, რომ სხვა მონადირე– 

ებისთვის ეცნობებინა თავისი ამბავი. ამისთვის მშვილდ-ისარი და 

კაპარჭიც კი გაიმეტა: დაწვა ისინი და დაანთო ისეთი ცეცხლი, რომ 

შორიდან შეემჩნიათ. დაინახეს ცეცხლი, კლდიდან ავარდნილი ალი 

და შეიყარა ხალხი, მოვიდნენ მისი ძმებიც. 

ივანე მიხვდა, რომ განწირული იყო. ჩამოსძახა თავის ძმებს: ჩემი 

მიჯნური მომგვარეთ, უკანასკნელად შევხედავ და სიკვდილი გამია– 

დვილდებაო. სიმღერით ჩასძახა თავისი თხოვნა მონადირემ ხალხს: 

„მომგვარეთ ჩემი მიჯნურიო, 

მაღლიდან გადმოვფრინდებიო.., 

გავხედე შორით მიჯნურსაო, 

ერია მრავალ ხალხშიდაო... 

ყურსა ეკიდა საყურეო, 

უჟფჟღრიალებდა ქარიო..." 
« 

მოვიდა კლდის ძირას მისი მიჯნური და დაუწყო გამხნევება მო– 

ნადირეს, იმედი ჰქონდა მისი სიმარჯვისა. 

208



„ივანე ქვაციხისელოო, 

გორთაგორიდან მხტომელო, 

ივანე, გორ–-გორ მავალო, 

ხიდურში ჩამომავალო! 

ივანე, აკი იტყოდი – 

არ მეშინია კლდისაო? 

შესულხარ, ვერ ჩამოსულხარ, 

ვაჟკაცსა არა გრცხვენია? 

გადმოვარდი, თუ ვარდები, 

შე ჯიხვო, მაღლის კლდისაო“, 

მიჯნურის სიტყვებით გამხნევებულმა ივანემ ისკუპა კლდიდან, 

კლდეც ჩამოიქცა და დიდი ლოდი გადაეფარა მონადირეს... 

ასე დამთავრდა ივანე ქვაციხელის ამბავი. 

ქვის ფულად მქცეველი – ღუდას ყოვლადწმიდას დღეობაზე 

მისულა ერთი უშვილო დედაკაცი, თურმე ძალიან უნდა, რომ შვი– 

ლი ჰყავდეს, მაგრამ არ უჩნდება. იმ დროს ხორცის ნაწილს იძლე– 

ვიან ხატში მამაკაცებისთვის. ადგა ეს ქალი, ქვა გაახვია ჩვრებში, 

მომეცით ყრმის წილიო. და მისცეს დასტურებმა ნაწილი, როგორც 

მამაკაცს ეკუთვნოდა. და გამობრუნდა თუ არა ქალი, ქვა ბავშვად 

ექცა მკლავებში და შესჩხავლა დედას: გაუმარჯოს ღუდას ყოვლა- 

დწმიდა ღვთისმშობელს, ქვის წულად მქცეველსო! მთიულები და 

ოსები ლოცულობენ ღუდას ღვთისმშობელში. 

ძორწილი – ძველი ცხოვრების დასასრულის და ახლის დასაწყი– 

სის სიმბოლო. ქორწილით, როგორც საბოლოო მიზნის აღსრულებ– 

ით მთავრდება ჯადოსნური ზღაპრების მეტი წილი. ქორწილი აღ– 

ნიშნავს საბოლოო დასასრულს, რომლის იქით იწყება სრულიად გა– 

ნსხვავებული, თავდაპირველი სამოთხის მსგავსი ცხოვრება. ქორ– 

წილი ერთიანობის, სიხარულის, იმედის ჟამია. 

ძურმუხის ოძროს მამალი – აი, რას მოგვითხრობენ ინგილოე- 

ბი: ქურმუხის ეკლესიის სიღრმეში, ფუღურო ლოდში, ცხოვრობს 

209



ლ
     

    

(
 

«
'
 > 

' 

“
გ
ე
 

78
5 
7
:
#
2
 

I 
გა
ხ.
 

ე.
» 

“ 
წ 

2
1
2
 

აჯ
 

შ““( 

ჯ
 
გ
უ
დ
ა
 

“,
 
'
·
 

ედის _ ჯ ფარშევანგი. წმიდა გიორგის 

. > აწე = >. სახელობის ეკლესია. სოფ. 

.3
 

'
.
'
.
,
 

„”
/ 

· “
 · 

აღა დიღომი. 
სათ თვთ 22 45 

თვით წმ. გიორგი და ღვთისმშობელი. მათ თან ჰყავთ ერთი ოქროს 

მამალი და ერთი წითელი ღვინით სავსე ოქროს თასი უდგათ წინ. 

ლოდი, რომელშიც ისინი იმყოფებიან დღითა და ღამით განათებუ– 

ლია მათი სიწმიდის ბრწყინვალებით. ისინი წელიწადში ერთხელ 

კარში გამოდიან. ოქროს მამალს კი ყოველ შუაღამეს, იმ ჟამს, რო– 

ცა ქრისტე აღდგა, უშვებენ კარში საყივლელად, რომ მან სხვა არე– 

მარეში მყოფ მამლებსაც შეატყობინოს ღამის განახევრება. ვიდრე 

ეს ღამის გუშაგი და დილის მაცნე მამალი არ იყივლებს, თურმე სხვა 

მამლებს ნება არა აქვთ ყივილისა. ამისთვის ამბობენ ინგილოები, 

რომ ის მამალი ნავსი და ღვთისგან გამწყრალია, რომელიც ამ ოქრ– 

ოს მამლის უწინარეს, უჟამოდ დაიწყებს ყივილსო. ხოლო ღვთისმ– 

შობელს და წმ. გიორგის ის ოქროს თასი მთელ წელიწადს წითელი 

ღვინით სავსე აქვთ და სვამენ, მაგრამ მათი ლოცვით თასში ღვინო 

არასოდეს არ თავდება. ასე ცხოვრობენ ისინი მთელ წელიწადს კა– 

რებდახშულ ეკლესიაში და, როცა წმიდა აღდგომა დგება, გარეთ 

გამოდიან იმ ოქროს თასითა და მამლით, ლოცავენ საინგილოს და 

ისევ შედიან ეკლესიაში. და მათი ლოცვა-კურთხევით არის, რომ 

ინგილოები აქამდე ურჯულოთაგან უვნებლად ცხოვრობენ. მათ მე- 

ოხებას რომ არ დაეფარა ლეკების მძლავრობისაგან, ახლა მათი სა– 

ხსენებელიც აღარ იქნებოდა. 

210



კიდევ ამბობენ, წელიწადში ერთხელ წმიდა მარიამი გააღებს გა– 

მოქვაბულის კარს, გამოდის გარეთ ოქროს მამალთან ერთად და ოქ– 

როს სავარცხლით ივარცხნის თმას. ერთხელ, ჩვეულებისამებრ, გა– 

მოვიდა დედა–მარიამი გამოქვაბულიდან და დაიწყო ნაწნავების ვა– 

რცხნა. მოულოდნელად ერთი თათარი მიეპარა და დაჭერა მოუნ– 

დომა, მაგრამ გაიშვირა თუ არა ხელი, მყისვე გაუშეშდა. მარიამმა 

კი ოქროს მამალთან ერთად სასწრაფოდ თავი გამოქვაბულს შეაფა– 

რა, და კარებიც დაიხშო. ხელგაშეშებული თათარი შეევედრა ღვთი– 

სმშობელს და წმიდა გიორგის და მათაც განკურნეს იგი. განკურნე– 

ბულმა თათარმა ქრისტიანობა მიიღო. 

ინგილოები ამბობენ: დღესაც შუაღამისას გამოქვაბულის კარი 

იღება, ოქროს მამალი გამოფრინდება და დაიწყებს თუ არა ყივილს, 

მას მთელი საინგილოს მამლები აჰყვებიან. ამ დროს დედა–მარიამ– 

იც გამოდის, ქვის ლოდზე დაჯდება და მთვარის შუქზე დალალებს 

ივარცხნის. 

211



ა) 
ღვთის კარი – ხევსურული თქმულებით, აქ იკრიბებიან ლვთი– 

სშვილები, თავ-თავიანთი საყმოების გასაჭირს მოახსენებენ მო– 

რიგე ღმერთს, ისმენენ მის გადაწყვეტილებებს და დავალებებს 
იღებენ მისგან. 

ღვთისშვილი – მორიგე ღმერთის გაჩენილ და ადამიანთა სახს– 

ნელად დედამიწაზე გამოგზავნილ ანგელოზურ არსებათა საერთო 

სახელი, სხვანაირად ჯვარი, ანგელოზი, ღვთისნაბადები, ღვთის– 

ნასახი. ფშაველ-ხევსურთა თქმულებით, ზოგი ღვთისშვილი ,ნახო– 

რცივლარია“ ანუ თავიდან (დაბადებით) ხორციელი ადამიანი იყო 

და მერე გადაიქცა უსხეულო არსებად – ღვთისშვილად და ჯვარად 

(მაგ., წმ. გიორგი). ზოგნი თავიდანვე სულიერი არსებანი იყვნენ 

    ევსრაველვ 

სვეტიც ხოველი. (XI ს.). 

212



(მაგ., მიქიელ მთავარანგელოზი), ოღონდ მორიგე ღმერთმა ისინი 

ზორციელად ჩამოაგზავნა დედამიწაზე ადამიანთა საშველად, დევ– 
თა ძალმომრეობისგან მათ გასათავისუფლებლად. ეს უკანასკნელნი 

»ცით სვეტად ჩამოსულნი” არიან. როგორც პირველნი, ისე მეორე– 

ნი დევთა წინააღმდეგ მებრძოლნი არიან. დევთა დამარცხების შემ– 

დეგ პირველნი წმიდანებად გადაიქცნენ, მეორენი თავგიანთ უსხეუ– 

ლო ბუნებას დაუბრუნდნენ. ერთნიც და მეორენიც უხილავად განა– 

გრძობენ ადამიანთა დაცვას ბოროტი არსებებისგან. 

ი 
ყამარი – ამირანიანის პერსონაჟი, ღრუბელთ ბატონის ასული, 

მზეთუნახავი, რომელიც ამირანმა მოიტაცა. იგი ზღვის ჭიპის მა– 

ღლა ცაზე ჩამოკიდებულ კოშკშია გამოკეტილი. ყამარი, როგორც 

ჩანს, მშობლების უკმაყოფილოა და მოელის გამომხსნელს. 

ამიტომ არის, რომ იგი ეხმარება ამირანს მამის – ღრუბელთბა– 

ტონის დამარცხებაში, უმხელს თავის მხსნელს მის სუსტ ადგილს: 

„ამირან, დედაბრის შვილო, კილო არ იცი ომისა? ზევით რასა სცემ 

სპილოსა, ქვევით შემოჰკარ წვეროსა!” რისთვისაც მან მამის რისხ– 

ვა დაიმსახურა: „დახედე ურცხვსა ქალასა, კურო არჩია მამასა, რი– 

სთვის გაგზარდა დედამა, რისთვის გეტყოდა ნანასა?“ მაგრამ ყამა– 

რის პასუხიდან ჩანს, რომ იგი ბავშვობაში მოკლებული იყო დედის 

ზრუნვასა და სიყვარულს: „არც გავუზრდივარ დედასა, არც ეგრე 

ხშირად ნანასა, შიგნით დასდგამდით აკვანსა, გარეთ იტყოდით ნა– 

ნასა“, მოტაცების შემდეგ ყამარი აღარ ჩანს, იგი მონაწილეობას არ 

იღებს ამირანის შემდგომ თავგადასავალში. 

213



ყარტაულა - ფშავში ცაბაურთა თემის ხელმარჯვნივ რომ ნა– 

როულა ჩამოდის, იმ ხეობაზე უცხოვრია ერთ მდიდარ კაცს, დიდ– 

ძალი ცხვრის პატრონს. სახელად ყარტაულა რქმევია. მისი საქო– 

ნელი მჭადაის-ვაკეს მდგარა სამთოდ. მთიდან ბარამდე მილი ჰქო– 

ნია გაყვანილი. მთაში რძეს წველიდა, ბარში კარაქს დღვებავდა. 

ყარტაულა ისე გაბუდაყებულა თავისი სიმდიდრით, რომ მთავარ– 

მოწამესაც (წმ. გიორგის) კი ჯიბრში ედგა. 

ერთ დღეს მთავარმოწამის მამულშიც მუშა მუშაობდა და ყარ– 

ტაულას მამულშიც. ყარტაულამ გორიდან გამოხედა: ჩემი მუშა უფ- 

რო ბევრია თუ მთავარმოწამისაო. დათვალა კიდეც და თავის მუშ– 

ებს უთხრა: ჩვენ მეტნი ვართ და მომკილიც მეტი გვაქვსო. აბა, ღვთი– 

სშვილს რა გამოეპარებოდა! გაიგო მთავარმოწამემ, თავის თავს მე 

მადრის და თავის მუშას – ჩემს მუშასო. ჩემი სწორობა მოინდომა 

ხორციელმაო. წამოვიდა და ჯვართანის გორს დაუყარაულდა, ყარ– 

ტაულა თუ გამოჩნდა, ლახტს დავკრავ და მოვკლავო. ამაზედ შეე–- 

რქვა მთავარმოწამეს „ჯვართანის გორის მოყარაულე". აქ რომ ყა– 

რტაულა აღარ გამოჩნდა და ლახტი ვერ დაჰკრა, მთავარმოწამე 

ახლა ქვევით ჩამოვიდა. აქ ხეები იყო და ჩრდილში ,,წამოილაიბა", 

წამოწვა, მოისვენა. ამაზე თქვეს, „ხეთანას მოლაიბეო"'. მთავარმო– 

წამემ ლახტი რომ ვერ დაჰკრა, გველი მიუსია. სანამ მუშანი მუშა– 

ობდნენ, ამასობაში ვახშმად ხორცი იხარშებოდა ერთ დიდ ქვაბში. 

საკიდელზე ჩამოცოცდა დიდი გველი და ჩაეშვა ქვაბში და ისიც იქ 

მოიხარშა. 

მუშაში ერთი დედაკაცი ყოფილა, რომელსაც ორი-სამის წლის 

ბალღი ჰყოლია მასპინძლის სახლში დატოვებული. ამ ბავშვმა დაი– 

ნახა, რომ ჩავიდა ეს დიდრონი გრძელი გველი ამ ქვაბში ჩაჯდა და 

აღარ ამოსულა. და საღამოზე ვახშმობის დროს დედას უთხრა: დე– 

დავ, დიდი ჭია მოიხარშა ქვაბში და არა ჭამოო. 

წაეტანება ჯამს საჭმელად ეს ქალი და დაიწყებს ტირილს ბავშ– 

ვი, ხელებში ეხლართება დედას, არ ანებებს კერძის ჭამას. იმ დედა– 

კაცის მეტმა, ვინც შეჭამა ეს დაშხამული ხორც-წვენი, ყველანი და– 

იხოცნენ სტუმარ-მასპინძლიანა. მარტო დედა-შვილი გადარჩა და 

წავიდნენ სახლში. 

მას აქეთ ყარტაულას სახლ-კარი ნასახლარად არის ქცეული. 

214



ყეენობა – ხალხური წარმოდგენა, რომელიც იმართებოდა ყვე– 

ლიერის კვირაში. მას საფუძვლად უდევს სოფლის დაბერებისა და 

განახლების მითოსი. ქალაქი ან სოფელი ორ მოწინააღმდეგე მხარ– 

ედ იყოფა. დიდმარხვის ორშაბათს, „შავ ორშაბათს“, აირჩევენ ყე– 

ენს (ყეინს, ყაენს), სასაცილოდ და ქვეყნის საპამპულოდ გამოაწყობ– 

ენ: პირისახეს გაუმურავენ, მუცელზე ბალიშს ამოაკრავენ, რომ მსუ– 

ქანი გამოჩნდეს, თაგზე გვირგვინის ნაცვლად საბუდარს ან გიდელს 

დაახურავენ, მოსასხამად გადმობრუნებულ ტყაპუჭს მოასხამენ, მკე– 

რდზე საცრის რკალს ჩამოუკიდებენ, ხელში კვერთხის ნაცვლად ვა- 

შლწამოცმულ ჯოხს, ჭოგრიტის ნაცვლად გამურულ ლამფის შუ- 

შას ან გამოხრულ ძვალს დააჭერინებენ; მხლებელნი ეტმასნებიან, 

თითქოს მოწიწებით ემსახურებიან, მაგრამ უფრო დასცინიან, ამას– 

ხარავებენ. მერე ტაიჭის ნაცვლად ვირზე უკუღმა შესვამენ. ამგვა– 

რად მორთულ-მოკაზმული მთელს სოფელს მოივლის მასსავით სა– 

პამპულოდ გამოწყობილი ამალის თანხლებით, კრეფს ხარკს მოსა– 

ხლეობისგან, მერე დაჯდება შემაღლებულ?ზე ასევე სასაცილოდ მო– 

წყობილ ტახტზე ან ნაგვის გროვაზე და მოდიან თაყვანის საცემად, 

უფრო დასამცირებლად, ვიდრე განსადიდებლად. მერე დაირხევა 

ხმა, ხალხი აჯანყდაო და ყეენიც წამოხტება ტახტიდან და თანმხ– 

ლებ პამპულებთან ერთად დიდი ფაცი-ფუცით გაემართება საბრ–- 

ძოლველად. ყეენი მარცხდება, იგი ტყვედ მიჰყავთ და წყალში აგ– 
დებენ. თუ ყეენი კარგად დასველდა, ამოილუმპა – კეთილი ნიშანია: 

მოსავლიანი წელიწადი იქნება. საბოლოოდ მთელი სოფელი აპამ– 

პულებს მას, ქოქოლას აყრის – დამთავრდა მისი ბატონობა, სოფე– 

ლში ნამდვილი ხელისუფალი დაჯდება ტახტზე. ასე იმარჯვებს გა– 

ზაფხული ზამთარზე. და ამის აღსანიშნავად აკრეფილი ხარკით – 

სურსათ-სანოვაგით იმართება ლხინი, რომელშიც მთელი სოფელი 

მონაწილეობს. 

ყვავის საყდარი – სოფელ ნატახტრის ბოლოს ერთ ძალზე მდი– 

დარ კაცს, გვარად ტერუაშვილს, მუშები ჰყოლია თურმე რამდენი– 

მე სოფლიდან მოწვეული ყანის სამკალად. ერთნი მკიდნენ, მეორე– 

ნი სადილს ამზადებდნენ. დაედგათ დიდი ქვაბი და ხორცს ხარშავდ– 

ნენ. როცა ხორცი მოიხარშა და შეანელეს კიდეც, ამ დროს მოცურ- 

და დიდი გველი და ადუღებულ ქვაბში ჩაძვრა. მუშებმა მოათავეს 

2I5



მკა და, ის იყო, სადილად უნდა დამსხდარიყვნენ, ქვაბიდან კერძი 

უნდა გადმოეღოთ, რომ, სად იყო და სად არა, ციდან მოფრინდა ერ– 
თი ყვავი. დასტრიალებს ქვაბს და დასჩხავის, არ ანებებს კერძის გა- 

დმოღებას. ხალხმა ვერაფრით მოიგერია ყვავი, სულ ქვაბისკენ იწ- 

ევდა და, ბოლოს კი, შიგ ჩავარდა კიდეც. რას იზამდნენ – გლეხებმა 
ქვაბი გადმოაპირქვავეს, ყვავის ნახარშს ხომ არ შეჭამდნენ, და რას 

ხედავენ, გველია შიგ ჩახარშული. მაშინღა მიხვდნენ მუშები ყვავ– 

ის უცნაურ საქციელს, რომ მან თავი გასწირა და ხალხი კი გადაარ– 

ჩინა მოწამვლას. ეს ამბავი სასწაულად მიიჩნიეს და ამის ნიშნად ამ 

ადგილას ეკლესია ააშენეს, სახელად კი ყვავის საყდარი უწოდეს. 

ამგვარი მითოსი საქართველოს სხვა კუთხეებშიც არის გავრცე– 

ლებული. 

ყურშა – ძველად მონადირე ხალხს სწამდა, რომ რამდენიმე წე– 

ლიწადში ერთხელ ორბის ბუდეში სხვა ბარტყთა შორის ერთი ლე- 

კვი გამოიჩეკება ხოლმე ორბის კვერცხისაგან. ყურშა ორბის ლეკ- 

ვი ყოფილა. ლეკვს ბეჭებზე ორბის ფრთები ჰქონია და თურმე არა- 

ჩვეულებრივი მონადირე ძაღლი ყოფილა: ორ ნახტომზე ჯიხვს ეწ- 

ეოდა, მესამე გადახტომას სათაკილოდ სთვლიდა; მისი ყეფა ცის 

გრგვინვას ჰგავდა, ყურ-ტუჩი ოქროსი ჰქონდა, თვალები კი მთვა- 

სამთა ვისი. 

აღმოსავლეთის 
ფასადი (XI ს.).  



ნადირობაში იღბლიანი იყო. მაგრამ დედა ორბი ამ ლეკვს გამოჩე– 

კისთანავე აიყვანდა ხოლმე ძლიერ მაღლა და მიწაზე დაახეთქებ- 

და, რომ ადამიანს არ ჩაეგდო ხელში და არ გაეზარდა. 

ყოველწლიურად, გაზაფხულზე, საგანგებო ფერხულს ჩააბამდ– 

ნენ ხოლმე ქალები და ვაჟები და ცეკვითა და სიმღერით შესთხოვდ– 

ნენ გაზაფხულის ღვთაებას, რათა ორბს გამოეჩეკა ამგვარი ლეკვი, 

არ დაეღუპა და მათთვის ეჩუქებინა. 

ქალსა ვისმე ერქვა შროშანაო, ხუთსა თითსა ეცვა ბეჭედიო, 

ბეჭდის თავსა მოლი მოსულაო, მოლის თავსა ნაძვი ასულაო, 

ნაძვის თავსა ორბს ბუდე ჰქონდაო, ბუდე იყო აბრეშუმისაო, 

კვერცხი ჰქონდა იაგუნდისაო, ლეკვი ჩეკა მარგალიტისაო. 

ნაძვისა ხის ქვეშ ლომი იდგაო, იგი ლომი ლეკვს ექეზებოდა, 

ექეზებოდა, ეზერებოდა... ღმერთო, ერთი ჩემთვის გაზარდე, 

გაზარდე და კარგად მიმყოფეო, სანადიროდ გზა გაუწალდე, 

ინადიროს, მოკლას ირემიო... 

217



მ 
შალიანის ხატი – სვანეთის სოფელ კალის მახლობლად ერთ 

მაღალ ქიმზე აღმართულია წმ. კვირიკეს ეკლესია, სვანურად ლა– 

გურკა, რომელშიც დასვენებულია ჯვარცმის ხატი – შალიანი. 

თქმულება გადმოგვცემს მის თავგადასავალს. იფარის თემში სოფ– 

ელ ზეგანში ცხოვრობდა ვინმე შალიანი. ერთხელ ამ შალიანმა თა– 

ვის შვილს ძროხები გაარეკინა საძოვარზე. ერთი ძროხა შორს გაე– 

ქცა და უკან რომ მოებრუნებია, ბიჭმა ძროხას პატარა ქვა ესროლა. 

ქვა ისეთი ბასრი ყოფილა, რომ ძროხას ფერდი გაუხვრიტა და იქვე 

მოკლა. გაიქცა ატირებული ბიჭი მამასთან და უამბო ეს ამბავი. მა– 

მამ მოაძებნინა ის ქვა და მჭედელთან წაიღო, გააჭედინა ცელი და 

ქვა იმ ცელის პირში ჩაატანებინა. იმ დროს სვანებს იმერეთის მეფი– 

სგან ვალდებულება ჰქონდათ: ყოველ წელიწადს გეგუთის მინდო– 
რი უნდა გაეთიბათ. მთიბელთა შორის შალიანიც ერია. ჩავიდნენ 

გეგუთში და შეუდგნენ თიბვას. შალიანმა ცხენს კუდზე გამოაბა თა– 

ვისი ცელი და ცხენი მინდორზე მიუშვა. გავარდა ცხენი და სამი 

დღის სათიბი ნახევარ დღეში გათიბა. განცვიფრებულმა მეფემ დი- 

დი ფასი შესთავაზა შალიანს, მაგრამ შალიანმა ფული უარყო და 

გასამრჯელოდ ჯვარცმის ხატი მოითხოვა. მეფემ მისცა ხატი და 

შალიანიც სხვა მთიბლებთან ერთად დაადგა სვანეთის გზას. შალი– 

ანმა ხატი თავის სოფელში ზეგანში მიიტანა და იქ ეკლესიაში დაა– 

სვენა, მაგრამ ხატი აფრინდა ზეგანიდან და კალის მახლობლად ერთ 

მაღალ კლდეზე დაბრძანდა და მერე ადგილიდან აღარ დაძრულა. 

და სწორედ ამ ადგილზე ააშენეს კალელებმა ეკლესია, რომელსაც 

ლაგურკა შეარქვეს. ხატს კი სახელად შალიანი შეერქვა. შალიან– 
ის ხატმა ისე გაითქვა სახელი, რომ არა მხოლოდ კალის საზოგა- 

დოება, არამედ მთელი სვანეთი მას უდიდეს სიწმიდედ თვლიდა. და– 

მნაშავის აღმოსაჩენად მასზე დააფიცებდნენ ხოლმე და იშვიათად 

რომ დანაშაულის ჩამდენს არ ეღიარებინა დანაშაული: ვერავინ ბე– 

დავდა ტყუილზე დაფიცებას, 

218



შიბი – ,,ჯაჭვი“, ცის და მიწის კავშირის ერთ–ერთი საშუალება. 

ფშაველ–ხევსურთა წარმოდგენით ოქროს შიბით არიან ერთმანეთ– 

თან დაკავშირებული ღვთისშვილები. შიბები მათთვის ბილიკებია, 

რომლის საშუალებითაც ისინი სტუმრობენ ერთმანეთთან. შიბით ად– 

იან ღვთისშვილები მორიგე ღმერთის კარამდე... (,ბერი გიორგი 

მეც ვიყავ, ცას ვები ოქროს შიბითა“). მთელი ცა დაქსელილია უხი– 

ლავი შიბებით, რომლებზეც განუწყვეტლივ მოძრაობენ ისინი. ზო– 

გჯერ ხილულ სახეს იღებენ და ეჩვენებიან მოკვდავთ. ასეთი შიბე– 

ბის ხილვა ჰქონდა ვაჟა-ფშაველას დედას, რომელსაც თავად მოუ– 

ყოლია ეს ხილვა: „მე და ჩემ ბიძაშვილს ქალს სხლოვანს დერეფან– 

ში გვეძინა. შუაღამე იქნებოდა, დგანდგარი, ბრდგნიალი დადგა ის– 

ეთი, მეგონა მთა-ბარი თუ იქცევაო. შეშინებული წამოვჯე ლოგინ– 

ში, გავიხედე და მთელი ცა განათებული იყო. ორი ოქროსფერი ჯა– 

ჭვი იყო წამოსული, ერთი ჭიაურის გორიდან, მეორე სხლოვანის 

გორითა, გადაბმულები, ზედ ცეცხლის ბალღები ადიოდნენ და ჩა– 

მოდიოდნენ და ისეთ მწკეპრ (წმიდა) ხმაზე გალობდნენ, ისე ტკბი– 

ლად, ღთთო, იმაზე კარგს რას გაიგონებს კაცის ყურიო“. 

ამგვარი წარმოდგენა ერთ ხალხურ ლექსშიც არის გამოხატული: 

„ღვთის კარზე საკვეხურადა ზდგომიან ალვისხენია, 

წვერზედ ხქონია მომბული ცხრა-კეცად შიბი გრძელია, 

ზედ ისხდეს ანგელოზები, მხართ ებნეს ოქროს თბენია, 

ისეთი ხმითა გალობენ, ყურება სანატრელია“. 

შილდის რაგა – ერთი უძირო ტბა ყოფილა კახეთში სოფელ შილდ– 

ის მახლობლად, მაღლა გორაკზე კი ღვთისმშობლის ეკლესია და სამ– 

ჭედლო იყო გამართული. ტბას დაპატრონებული ჰყოლია ერთი უშვე- 

ლებელი გველეშაპი, რომელიც ხალხს ახლოს არ უშვებდა. გველე– 
შაპი ტბიდან ამოვიდოდა, გორაკიდან კი ღვთისმშობლის ხარი ჩადიო– 

და და ებრძოდა გველეშაპს. ერთხელ გველეშაპმა ხარს რქა მოტეხა, 

ხარმა მარიამ ღვთისმშობელს მიაშურა საშველად. მარიამმა სამჭედ– 

ლოში ჯვარი გამოაჭედინა და ხარს რქაზე დაამაგრებინა. ჩავიდა ხარი 

ტბის ნაპირზე და შეებრძოლა გველეშაპს და სძლია ჯვარის ძალით. 

ამის შემდეგ სოფელმა ამოისუნთქა. ხალხმა შეძლო ტბასთან ახლოს 

მისვლა. მათ კალაპოტი გაუჭრეს წყალს და ასე ამოაშრეს /ტბა. 

219



შიო – ერთი კაცი აძოვებდა ცხვრებს. დამდგარა წაღმა და იწერს 

პირჯვარს, ეხვეწება ღმერთს: ღმერთო, შეგცოდე და შეგინდობო. 

ყოფილა წმიდა შიო – განთქმული ბერი. წყალგალმა ვენახი ჰქონია. 

ისეთი წმიდა კაცი ყოფილა ბერი შიო, წყალში ფეხის დაუსველებ- 

ლად გადიოდა. ერთ დღეს შიო მიდიოდა თავის ვენახში სამუშაოდ 

და დაუნახავს ეს მეცხვარე, რომ ლოცულობს. დაუგდო ყური და 

უთხრა: ასე არ უნდა ილოცო: შეგინდობ კი არა – ღმერთო, შეგცო– 

დე და შემინდეო. ეს უთხრა ბერმა და წავიდა თავისთვის. მეცხვარ– 

ემ ვეღარ მოიგონა მისი ნათქვამი და გაეკიდა, მასწავლეო. მეცხვა– 

რეც ისე დაუსველებლად მიდიოდა იმ წყალში, როგორც ბერი. რომ 

დაეწია, უთხრა: დამავიწყდა და მასწავლეო. მღვდელმა უპასუხა: 

წადი, ძალიან კარგადაც გილოდცნია და ისევე ისე ილოცეო. 

შიშია – შიშია ხახმატის ჯვარის ხელკაცი იყო. ხახმატის ჯვარს 

იგი ხან საფარველით დაყვებოდა, ხან კი – გამოცხადებით. 

ერთხელ ჯვარს შიშიასთვის უთქვამს, წადი უკანაფშავში და იქ 

მომიცადეო, იქ ერთი საქმე გვაქვს გასაკეთებელიო. წასულა შიში– 

აც დამისულა უკანაფშავს. უცდია იქ ერთ დღეს, ორ დღეს და არ 

მოსვლია ჯვარი, მესამეს დღეს ხელზე მოსვლია მტრედის აღით. და– 

უნახავთ ეს უკანაფშავლებსაც და მის პატივსაცემად მოუყვანიათ 

საკლავი. საკლავები რომ დახოცეს, შიშიას წყაროსთავისკენ გაუ– 

ძღვა ჯვარი. წყაროსთავის ჯვარში რომ მისულან, იქ ერთი ბეღელი 

ყოფილა, სადაც ვერავინ ბედავდა შესვლას. შესულა მფრინავი ხა– 

ტი ბეღლის ნანგრევში და შეჰყოლია შიშიაც. იქ ერთი დიდი სიპი 

იდვა, ჯვარმა მიმაყენა და მიბრძანა, ახადე მაგ სიპსო. – ყვებოდა 

შიშია. აუხდია სიპი შიშიას და ერთი ქვაბი გამოჩენილა ოქრო–ვე- 

რცხლით სავსე. ზედ ერთი ყვითელი ხბო წოლილა და წითელ თვა– 

ლებს აბობინებდაო. შიშიას რომ ხბო დაუნახავს, შეშინებულა და 

გონი დაუკარგავს. გონთ რომ მოვედი, – ყვება შიშია, – ფშავლები 

წყალს მასხამდნენ, მაგათ გამოვუყვანივარო. მას მერე აღარავინ მი– 

კარებია ამ ბეღელს. აღარც ხატი გამოცხადებულა, ისიც დაკარგუ– 

ლა. უცდია შიშიას, ხელზე მომივაო და არ მოსვლია. ბოლოს, შიში– 

ას უყიდია ერთი საკლავი და განათლულა. ერთიც ფშავლებს დაუკ- 

ლავთ ხახმატის ჯვარისთვის. 

220



შუაბნური – შუბნური ჯვარი ხევსურეთში თუშეთიდან არის მოყ- 

ვანილი. თუშეთიდან წამოსულა თურმე ერთი თათარი, მთაზე ლიქო– 

კელი მწყემსები შეხვედრიან და მოკვლა დაუპირებიათ. შეეხვეწა: 

ძიმაო, ნუ მომკლაგთო. „,ძიმაო" უთქვამს ,,ძმაოს" მაგივრად, ქართუ- 

ლი კარგად არ სცოდნია. რაკი ძმობა დაასწრო, წამოიყვანეს სოფელ 

შუბანში (შუა უბანში), ადგილი მისცეს სოფლის მოშორებით და და– 

ბინავდა ის კაცი. ხევსურებმა მოიძულეს ახალმოსული და თავისთან 

არ უშვებდნენ. მაშინ შუბანი დიდი სოფელი იყო, სამოცამდე კომლი 

ცხოვრობდა. ეს სოფელი აწუხებდა ,,ძიმას", ავიწროებდა, გასაქანს 

არ აძლევდა. და იყო ასე შეწუხებული. შეუყვარდა ხევსური ქალი, 

ცოლად მოიყვანა და მასთან ცხრა ვაჟიშვილი შეეძინა. დაერქვათ ,,ძი– 

მაისძენი" და იყვნენ ძალიან ამაყი და კარგი გაჟკაცები. 

სანამ შვილები მოეზრდებოდნენ, ძიმა დიდ შევიწროებაში იყო. 

გადაწყვიტა წასულიყო და თუშეთიდან მოეყვანა ჯვარი კოპალას 

მოძმედ. მართლაც წავიდა, იქიდან ვერცხლის თასი წამოიღო და 

ჩუმად იმათ კერიაში ჩადგა, ვინც ყველაზე მეტად ავიწროებდა. სა– 

მნი ძმანი იყვნენ. ამ თასის ჩადგმის შემდეგ მათ კერიაში იფნი ამო– 

ვიდა. ძმებმა მოჭრეს და გადააგდეს. მეორე დილას ისევ ამოვიდა 

იფნი და ისევ მოჭრეს. მესამედ რომ ამოვიდა, გველი ამოჰყვა და 

ზედ შემოეხვია. ახლა კი მიხვდნენ, აქ რაღაც ამბავიაო და გამობა– 

რგდნენ სახლიდან. ერთ ძმას ჩალხი ერქვა. მან სახლს ცეცხლი შე– 

აყარა და დაწვა. თვითონ კი, ცეცხლი რომ მოუკიდა, მაშინვე წავი– 

და იქიდან. შორიდან გამოხედა: ნეტავ, რა იქნა, ცეცხლი რომ წა– 

ვუკიდეო. ამის თქმა იყო და ცეცხლის ნაპერწკალი გამოფრინდა და 

ეცა ცხვირზე ჩალხს. ცხვირი რომ დაეწვა, ხელი მიიკრა და ცხვი– 

რი მოსძვრა. და დარჩა ასე ჩალხი უცხვირო. 
ამის შემდეგ აიყარა სამოცივე კომლი სოფლიდან და ის ადგილი 

შუბნურმა ჯვარმა დაიჭირა. ახლაც მის ხელშია. ძიმა კი ჯვარის 

ხელკაცი გახდა. 

221



ჩ 
ჩელხიანი – არახვეთში (მთიულეთში) ცხოვრობდნენ ცხრა ძმა– 

ნი, გვარად ჩელხიანები. ცხრა ძმას ჰყავდა ცხრა ბიჭი, ცხრა აკვანი 

ედგათ. ისეთი ძალმომრენი ყოფილან, რომ სადაც კი მამული მოე– 

წონებოდათ, თავად სთიბდნენ და საწყალ ხალხს არ უშვებდნენ. 

ორი თეთრი ხარი ჰყოლიათ და მესამეც რომ თეთრი ყოფილიყო, 

თეთრი მიტკალი შეუკერეს, რომ დაენახათ, ვის მამულში იყო. ერ– 

თხელ ეს ძმები ყანას მკიან. დედა სდღვებს რძეს სახლში და მთელი 

რძე სულ კარაქად მოექცა, გაქვავდა, დო აღარ დარჩა. დაიწყო დე– 

დაკაცმა ტირილი და წავიდა მთაში შვილებთან, ახაშარის ქედზე. 

ქედზე რომ ავიდა დედა, ეს ბიჭებიც მოვიდნენ. დედა, რა მოხდაო? 

შვილო, რძე გამიმყარდაო, ჩვენი აღსასრული დადგაო. ვაიმე, დე– 

დი, ჩვენც სალესავი გაგვიმკვრივდა, წყალი გაიყინა და ჩავიდეთ სა– 

ხლშიო. ჩავიდნენ სახლში და მამამ უთხრა: შვილო, წადით ამა და 

ამ ადგილას გათხარეთ დიდი ორმო. რაც კი გვაბადია, ყველაფერი 

აიტანეთ და იქ ჩაალაგეთო. არ უნდოდა, რომ ხალხს დარჩენოდა. 

ხალხმა კი იცის, სადაც არის დაფლული, მაგრამ არვინ ეკარება – 

რად უნდათ ცოდვიანი? 

აზიდეს ყველაფერი, ჩაფლეს იქ და დაადეს დიდი სიპი, გააკეთეს 

სანთლის ჯვარი და ჩადგეს. უფროსმა ძმამ უთხრა ძმებს: გავიდეთ 

ახლა სასაფლაოზე და აკლდამა გავაკეთოთო. გავიდნენ, გააკეთეს 

აკლდამა და შევიდნენ შიგ, შეიტანეს ცხრავე აკვანი, ჩასხდნენ და 

მალე დაიხოცნენ კიდეც. 

წყალკურთხევას იმათთვის სოფელი ცალკე ღვრის წყალს: ცო– 

დვიანი ჩალხიანები შეიწყალოს ღმერთმაო. 

ჩორლა – იყო მულახში (სვანეთში) მონადირე ჩორლა, წმიდა 

გიორგის ყმა, მისთვის თორმეტი ცხენის საპალნე სანთელი დაუნ– 

თია. ერთ დილას კუთხვა თოფი მხარზე გადაიდო ჩორლამ, საგზლ–



ად სამი ხაჭაპური ჩაიწყო აბგაში, გაიყოლა ერთგული ყორანა ძაღ– 

ლი და სანადიროდ გაემართა. ცხრა კლდე გადაიარა, მაგრამ ფეხის 

დანადგამი არაფრის უნახავს. მეათე კლდეზე რომ გავიდა, ჩაიხედა 
ხევში და, ხედავს, არჩვითა და ჯიხვით არის სავსე. გადმოიღო თო– 

ფი და ჯერ რჩეული ჯიხვი მოკლა, მერე მიდგა და ასოცი ჯიხვი და 

არჩვი გააგორა, ერთი კოჭლი თხაღა დარჩა. კოჭლობით და ცოდ-– 

ვილობით წასულა თხა და დალის გამოქვაბულამდე მიუღწევია. 

მეტად საწყენი ამბავი მიუტანა დალებს, ჩორლამ ყველა ჯიხვი და 

არჩვი დახოცაო. გამოცვივდნენ დალები და, ხედავენ, ჩორლა არჩვ– 

ჯიხვებს ატყავებს. მივარდნენ მას, მაგრად შეკრეს და მარცხენა 

მკლავით და მარცხენა წვივით კლდეზე დაკიდეს. „საცოდავო, ჩორ– 

ლა, საბრალო ჩორლა, – დასტირის თავის უბედურ თავს მონადირე, 

– ნეტავ, სად დარჩება შენი ძვალი? შენს თოფ–იარაღს ჟანგი შეჭ- 

ამს!“ ყორანაც წკმუტუნებს, გლოვობს თავის პატრონს. ახლა ყო– 

რანას ეუბნება ჩორლა: „წადი, ჩემო ყორანავ, ჩემს ძმებს უამბე ჩემი 

ამბავი; ხევ–ხევ ამოვიდნენ და წაიღონ ჩემი კუთხვა, არ დაიჟანგოს; 

ჩემი ძვლები აკრიფონ და შინ წაიღონ“. გაფრინდა ყორანა სოფლი– 

სკენ, გზად წმიდა გიორგი შემოხვდა: საით მიდიხარო, ყორანავ? – 

როგორ თუ საით? ჩემი პატრონი ჩორლა კლდეს შერჩა, ძმებს და– 

გუძახებ, მის ძვლებს შინ წაიღებენ, მის კუთხვა თოფს არ დაკარგა– 

ვენო! პასუხობს წმიდა გიორგი: ყორანავ, ნუ გეშინია. დალების ბრა– 

ლი იქნება, დალები ჩემი ხელქვეითნი არიან. წმიდა გიორგიმ ყო– 

რანა ჩორლასთან გააბრუნა, დააბარა, ჩემს მოსვლამდე გამაგრდეს, 

ხევ–ხევ ამოვალ და დალებს დაველაპარაკებიო. გაუგზავნა დალებს 

მოციქულები: ჩორლა გამომიშვით! იუარეს დალებმა, არ გაუშვეს. 

კიდევ გაუგზავნა მოციქული და დალებმა შეუთვალეს, დახოცილი 
არჩვ–ჯიხვი ფეხზე დაგვიყენოს და გავუშვებთო ან მარჯვენა მხარს 

მოვტეხავთო. რა ქნას ჩორლამ, როგორ გაუცოცხლოს არჩვ-ჯიხ– 

ვი? სჯობს მხარი მომტეხონ, ისე გამომიშვანო. გამოხსნეს დალებმა 

ჩორლა, ჩაიყვანეს კლდის ძირას და მარჯვენა მხარი მოსტეხეს, ამ– 

იერიდან კოჭლ თხასაც ვერ მოგვიკლავსო! და დაუბრუნეს მხარმო– 

ტეხილი ჩორლა წმიდა გიორგის. მიდის ჩორლა და მიათრევს 

მკლავს. შემოხვდა წმიდა გიორგი: ჩემო ჩორლა, აჰა, ჯიხვი აიკიდე 

მხარზეო. – ჯიხვს როგორ ავიკიდებ, მხარი მოტეხილი მაქვსო, მი– 

უგებს ჩორლა. – მაინც სცადეო, არ ეშვება წმიდა გიორგი. მაშინ 

223



მოჰკიდა ხელი ჯიხვს ჩორლამ და ადვილად წამოიკიდა, მხარი უფ– 

რო მაგარი გაუხდა. და სახლისკენ გასწია. ერთი კლდე რომ გადაი– 

არა, სეტყვა წამოვიდა და, ესმის, წმიდა გიორგი უძახის: უკან მიი– 

ხედე, ჩემო ჩორლა! მიიხედა ჩორლამ და, რას ხედავს, მეწყერს და 

ნიაღვარს მიაქვს დალების ლაშქარი. ერთი დალი წინ მიფრინავს, 

სახლის სიმაღლეზე ხტება, ცოტაც და დაეწევა ჩორლას. ჩორლამ 
იცნო თავისი კეთილისმყოფელი დალი და შეევედრა წმიდა გიორგ– 

ის: – წმიდა გიორგი, ჩემო პატრონო! მიპატივე ეს ერთი დალი, ბე– 

ვრი სიკეთე გაუკეთებია, ბევრი გაყინული მონადირე გაუთბია, ბევ– 

რი მშიერი გაუძღია. გევედრები, ჩემო პატრონო, ეს დალი არ დაა– 

ღრჩო! – კარგიო, უთხრა წმიდა გიორგიმ, გიპატივებ მაგ დალსო. 

ოღონდ ახლა აღარ მცალია, ქვედა ქვეყანაში მივდივარ, იქ ერთი 

ქალი მეგულება, ბევრი სანთელი დაუნთია, ბევრი უკმევია. მისი ბი– 

ჭის სული უნდა ვიხსნა თეთრი ყვავილისგან. დღეს მტრედი მომად- 

გა, ცრემლებს ყრიდა: ქვედა ქვეყნიდან მოვდივარ, ქაჯები ბიჭს სულს 

ართმევენო. უკან გავუშვი მტრედი, დავაბარე დედასთან: ნუ გეში– 

ნია, ბიჭს გაგიცოცხლებ-მეთქი. ახლა იქ მივდივარ, ჩორლა, მიმეჩ– 

ქარება. არც შენ დაგიკარგავ ნამსახურს, ჩემო ჩორლა, სიკვდილა– 

მდე დღეში თითო ჯიხვი გქონდესო! 

და მართლაც ასრულდა წმიდა გიორგის სიტყვები: ბედნიერად 

ნადირობდა ჩორლა მთელი სიცოცხლე. 

ჩოხის წმ. გიორგი – ცირასების მთებიდან (გუდამაყარი) არის 

გადმობრძანებული ჩოხის წმ. გიორგი. ბერა ყოფილა, ჩოხელი, და 

თურმე ნადირობისას ცირასებში, ერთ პატარა კლდეში ჯვარი უნ– 

ახავს. გაუნებებია ნადირობისთვის თავი, აუღია ეს ჯვარი, გუდაში 

ჩაუდევს და წამოუღია. სად იყო და სად არა, გამოკიდებია დევი 

წასართმევად, უკან მისდევს და, სადაცაა, უნდა დაეწიოს და წაართ– 

ვას, რომ ბერა ხეზე ადის და თან ჯვარს აიტანს. დევი იქ ვერ ავი– 

დოდა ჩამოსაღებად. აგერ არის ჯვარი და ჩამოიღე, თუ გინდაო. მა– 

გრამ დევი ვერ ავიდა იმ ხეზე და დარჩა ეს ჯვარი იქ. მერე იმ ჯვა- 

რმა აღარ გადმოუშვა დევი იმ ხის იქით და ჩოხელებს დარჩა ის ად– 

გილი. ეს ხე საზღვარია: ამას აქეთ ვერ გადმოდის დევი. ერთი ქვა 

დევს აქ, ზედ დაკრული ხელი ეტყობა, როგორც ცომზე დაგირტვ- 
ამს ხელი, ისე ამჩნევია ხუთი თითი! 

224



ჩოხის წმ. გიორგის ირემი – მონადირე წასულა სანადიროდ 
ჩოხიდან. დაუნახავს ირემი. მოსხლიტა ბოძალი, არ გავარდა, ირ– 

ემს კი რქებზე სანთლები ანთებია. დაბრუნდა მონადირე სახლში და 

მამას უამბო ეს ამბავი. მამამ უთხრა, უნდა იწმიდოო. ორი კვირა 

იწმიდა მონადირემ, მაგრამ ბოძალი ვეღარ დაძრა ადგილიდან, და– 

ტოვა სახლში, ვეღარ წაიღო სანადიროში. 

წავიდა და ის ირემი ისევ იქ დახვდა, რქებზე ისევ სანთლები და– 

ენთო და გაუძღვა მონადირეს მთის წვერისაკენ. ცირასებზე რომ ავ– 

იდნენ, ირემი გაუჩინარდა, მაგრამ მოფრინდა მტრედი და მხარზე 

დააჯდა მონადირეს. ამ დროს გაღმიდან ყვირილით გამორბის დევი: 

სად მიგყავს, ჩემიაო! მონადირემ მტრედი გუდაში ჩაისვა და გაიქ– 

ცა. მირბის და მოსდევს დევი. ხეთანასთან დევი წამოეწია, მაგრამ 

ხე წამოიქცა და დევს გზა გადაუკეტა, აღარ გადმოუშვა. ჩოხში რომ 

მოვიდა, მონადირემ გუდიდან ამოსვა მტრედი. მტრედი გაფრინდა 

და ჩობალაურთ თავზე იფნის ხეზე დაჯდა, აქედან ხოზას გაფრინ– 

და. ხოზადან ისევ ჩოხში დაბრუნდა იმ ადგილას, საიდანაც გუდიდ– 

ან ამოსვა მონადირემ. ყველგან, სადაც კი მტრედი დაჯდა, ნიშია და 

იქ დღესასწაულობენ. 

ასე დამკვიდრდა წმიდა გიორგი ჩოხში. დევისთვის კი ადგილი 

მიუცია: ჩემი იასაული იყავიო. როცა ჩემ ყმათ გაუჭირდება, მიეშ- 

გელეო და ჩემი ყმები ციკან–ბატკანს დაგიკლავენო. დევის ადგილ– 

ზე ქვა არის ერთი, ზედ დევის უცერო ხელი და შებრუნებული ფეხი 

ატყვია. აქ კლავენ ციკან-ბატკანს. 

225



ც 

ცაბაურთის ხარი – ცაბაურთის (ფშავის ერთ-ერთი თემია) მთა– 

გარანგელოზი ციდან სვეტად ჩამოსულა და პირველად მთაწმინ- 

დაზე დაბრძანებულა, იქ დაუსვენია. მერე ღუნხევს ჩამოსულა, სო– 

ფლის თავში, და აქაც დაუსვენია. ბოლოს კი ბეღლისკარს დამდგა- 

რა, სადაც მაშინ სოფელი ყოფილა, ხალხს უცხოვრია. აყრილა ეს 
ხალხი და ხატისთვის დაუთმია ადგილი. ოღონდ ერთი ქვრივ–ოხე– 

რი დედაკაცი ყოფილა, უთქვამს: მე ვერსად ვერ წავალ, ვერ ავიყ- 
რები, სახლის აშენება არ შემიძლიაო. ერთ ღამეს ამ დედაკაცს კე– 

რაში იფნი ამოსვლია, ამოსულა და ბანი აუხვრეტია, მაღლა წასუ– 

ლა. ქალს უთქვამს: ახლა კი ავიყრებიო, და აყრილა. ასე დაარსებუ- 
ლა ცაბაურთას მთავარანგელოზი. 

       + 
»· ) ხს. 1 

· C ა თ უ0 ბაბა თ 
ა: -% "ი. 

2566 ა». 861 X 4 

ჯერი ბია» ი“ კაურთის მთავარანგელოზის ხატის საზარე. 
ს“ I 0”? 

226



ერთი ცაბაური ქალი იყო შუაფხოში გამოთხოვილი. ეს ქალი ჰყა– 

ვდა ვიღაც ფოცხვერათ კაცს. ამ ფოცხვერათ მუცლის ჭირი დაემა– 

რთათ და იხოცებოდნენ. ცაბაური ქალიც ძალიან ავად გახდა და 

მამას შეუთვალა: ხატი გამოაბრძანე, შუაფხოსკენ გადმოახედები– 

ნე და იქნება მეშველოსო. მისი მამა მთავარანგელოზის ხევისბერი 

იყო ცაბაურთაში. ორჯერ დანაბარებზე მამამ არ შეუსრულა, რად– 

გან უდღეობოდ ხატის გამობრძანება არ შეიძლებოდა. მესამედაც 

რომ შეუთვალა, ვკვდები, მიშველეო, ხევისბერმა ჯერ ერთხელ გა– 

მოაბრძანა და გადმოახედებინა ცაბაურთიდან შუაფხოსაკენ (ცაბა– 

ურთა მაღლა მთაზეა, შუაფხო კი – ჭალაში), მეორედაც და მესამე– 

დაც რომ გამოაბრძანა და გადმოახედებინა, გაუსხლტა ხელიდან 

ხატი და გადმოფრინდა. წამოვიდა და ფოცხვერათ სახლის თავზე 

რომ მოვიდა, თოფივით დაიქუხა, საკვამურიდან სახლში პირდაპირ 

ცეცხლში ჩავარდა. მოასწრეს და გამოიტანეს ცეცხლიდან, რაც 

დაწვას გადარჩა. გაწყრა ხატი და ის ხევისბერი თავისი ოჯახით 

სულ ამოწყვიტა: უდროოდ რად გამომაბრძანეო. ამ ფოცხვერათ ოჯ– 

ახიც, ვისი გულისთვისაც ხატი იყო გამობრძანებული, სულ ამოწყ– 

და. მერე ხატმა აღარ მისცა ნება, რომ ცაბაურთაში წაებრძანებინ– 

ათ და დარჩა შუაფხოში, იახსარში. 

მას შემდეგ აიკრძალა ცაბაური ქალის გამოთხოვება შუაფხოში 

და შუაფხოველი ქალის გათხოვება ცაბაურთაში. თუ ეს მოხდებო– 

და, ბოლო კარგი არ იყო: ან შვილები დაეხოცებოდათ ან სულ არ 

ეყოლებოდათ, ან ცოლ–-ქმარში რომელიმე ადრე მოკვდებოდა. 

ცელი – სიკვდილის იარაღი. მითოლოგიური წარმოდგენით, სი– 

კვდილი ადამიანის ჩონჩხის სახით მხარზე ცელგადადებული დად– 

ის ქვეყანაზე და ცელავს ადამიანებს. 

ცის გახსნა - წელიწადში ერთ დღეს ერთი წამით ცა იხსნება, 

მაშინ ყველაფერი, რაც მოძრავია, ჩერდება: მდინარე წყვეტს დინე– 

ბას და იძინებს. დაიხურება ცა და ყველაფერი ამოძრავდება. თუ ცის 

გახსნისას კაცმა რაიმეს ნატვრა მოასწრო, უსათუოდ აუხდება. 

ცის ზარები – სანამ გელათი აშენდებოდა, ამ ადგილას ერთ პა– 

ტარა ბიჭს ერთხელ ციდან ზარების რეკვის ხმა შემოესმა. გაიქცა 

227



ეს ბიჭი დავითთან და მოახსენა ეს ამბავი. წამოყვა დავითი ბიჭს. 

მოვიდნენ იმ ადგილას, მაგრამ დავითმა ვერ გაიგონა რეკვის ხმა. 

ბიჭმა უთხრა: აბა, დამადე ფეხზე ფეხიო. დაადო დავითმა ფეხზე 

ფეხი და მასაც მოესმა ციდან რეკვა და მალე სწორედ ამ ადგილზე 

დაიწყო გელათის შენება. ერთდროულად აშენებდა მარტვილს, მცხე- 

თას და გელათს. დღეს იქ იყო, ხვალ – აქ. მფრინავი რაში ჰყოლია. 
დავითი რომ დაიძახებდა: ჰეეო! სამგანვე ერთდროულად ერთ– 

მანეთზე დაიდგმებოდა დიდი ლოდები. 

ძველად ხარაჩოები არ ყოფილა. რამდენ ქვასაც დადგამდნენ, იმ– 

დენ მიწას მიაყრიდნენ თურმე და ასე ზევით და ზევით ადიოდნენ. 

შენებას რომ დაამთავრებდნენ, მერე მიწას გადათხრიდნენ და ეკ- 

ლესიაც გამოჩნდებოდა. 

ციხეგორი – წაგრძელებული გორა ფშავსა და ხევსურეთის (ლი– 

ქოკის) სოფელ აკუშოს შორის, სადაც კოპალას მთავარი სალოცა– 

ვია. აქ კოპალას დღესასწაულზე ერთმანეთს ხვდებიან ფშავისა და 

ხევსურეთის ხუცესები, კლავენ საკლავს და კოპალას სახელით და– 

ილოცებიან. ანდრეზის თანახმად, ციხეთგორი და მისი მიმდებარე 

ადგილები დევებს სჭერიათ, მაგრამ კოპალასთან ასპარეზობაში და– 

მარცხების შემდეგ დევებმა დატოვეს იგი და გადაიხვეწენ. აქ ყო– 

ფილა მათი სამეფოს სატახტო, აქ მჯდარან მათი მეფე-დედოფალი 

მუსა და ბეღელა. 

ცროლის მთა – წინათ ცროლის მთაზე ყოფილა დარბაზიც, საქ- 

გაბეც სანების ჯვარისა. იქ დადიოდნენ ხადუელებიც და კალოთა– 

ნელებიც ზამთარ-ზაფხულ სადღეობოდ. იქ წასულ ხალხს არც სცი- 

ოდა და არც ზვავი მოუდიოდა. აქ ტყე არ არის და ზამთარში შეშა 

ვერსაიდან უზიდაგთ, მაგრამ საკლავის ხორცი თურმე უცეცხლოდ 

იხარშებოდა დარბაზში. საკლავი რომ მიჰყავდათ, თოვლზე ისე გაი– 

გლიდნენ, რომ არ ეფლობოდნენ. იქ წასაყვანი საკლავი ხალხს თურ- 

მე წინ დაუდგებოდა და თავისი ნებით ადიოდა მთაზე. სხვაგან რომ 

ქარბუქი და ყინვა ყოფილიყო, ცროლზე სადღეობოდ სითბო იყო. ახ– 

ალი წლის წინ სოფლის მეკვლეები ცროლზე ათევდნენ ღამეს, რომ 

დილას ჩამოსულიყვნენ სოფელში და ახალი წელი მიელოცათ. მათ 

მოსგლამდე ხალხი შინ უნდა ყოფილიყო, გარეთ ვერავინ გამოვიდო– 

228



და. მეკვლეები მარტო სანთლებით ათენებდნენ'ღამეს ცროლზე. თუ– 

რმე ისე თბილოდა, რომ მთელ ღამეს ოფლი გადასდიოდათ. ქვაც თბი– 

ლი ყოფილა და მიწაც. სეფისკვერებზე დაკრული სანთლები თავად 
ინთებოდნენ. თუ ვინმეს ან წმიდად არ ექნებოდა თავი შენახული ან 

სოფელში მყოფს ვინმესადმი ნაღალატარი ექნებოდა, იმის სანთელს 

ცეცხლი არ მოეკიდებოდა. მაშინ მეკვლენი შეეხვეწებოდნენ: „და– 

ლოცვილო წმიდაო სანებაო, აპატიე შენს ყმას, ძღვენითა და სანთლ– 

ით გადაახდევიე. ჩვენ ორნივე თავსმდებნი ვართ შენი მეკვლე–პატი– 

მარნი“. დამნაშავე უნდა გატეხილიყო და მეკვლეებსაც უნდა ეღია– 

რებინათ თავისი შენაცოდვარი და ზოგ სანთელს მოეკიდებოდა ცე– 

ცხლი,ზოგს –აღარ მოეკიდებოდა. 

როცა სანების ჯვარი მივიდოდა ცროლს, განათდებოდა იქაურო– 

ბა, თვალით კი ვერავინ დაინახავდა. ამბობენ, მხოლოდ მკადრე ან 

ხუცესი ხედავდაო, იმათ გამოუცხადებდა თავის ბრძანებასო. მაშინ 

დიდი რწმენა და სიწმიდე ყოფილა. ჯვრის ხელკაცს არ შეეძლო 

დიაცის ახლოს გაევლო. დიაცის ახლოს კი არა, სადაც დიაცები და– 

დიოდნენ, იმ გზაზე გავლაც არ შეეძლოთ. ხუცესი სულ ცალკე იყო 

ჭერხოში, სადაც ვერც კაცი შევიდოდა და ვერც დიაცი. მერე ეს 

რწმენა და სიწმიდე თანდათან დაიკარგა, ხორცმაც შეწყვიტა უცე- 

ცხლოდ დუღილი, აღარც სანთლებს ეკიდებოდა ცეცხლი. ხალხს– 

აც სციოდა და ქარბუქისა და ყინვის გამო ვეღარ ადიოდნენ ცროლს, 

შეწყვიტეს იქ სიარული და დაბლა გაიჩინეს სალოცავი. ამის მერე 

დაიკარგა ცროლჩზე ხატის დარბაზი და საქვაბე, აღარავინ იცის, სად 

არის. ამბობენ, საფარველი აქვს დადებულიო. 

ერთ მონადირეს, გუროელ კანანათ მანგიას, ნადირობაში დაღა– 

მებია ცროლის მთაზე. უჩინი ღამე ყოფილა და არ სცოდნია, სად 

იყო, სად მოხვდა. იმ ღამეს სიზმარში უნახავს თეთრცხენიანი კაცი. 

თავადაც ისეთი თეთრი ყოფილა, რომ თვალი ვერ გაუსწორა. კაცმა 

მათრახის წვერი წაკრა მანგიას და უთხრა: რატომ შესცოდე, რად 

შემოხვედი აქო. იმავე ღამეს სხვა სიზმარში უნახავს თავისი ოთხ– 

რქა ვერძი, და უთქვამს სიზმარში სხვა კაცს, რომ ვერძი აქ მოეყვანა 

და დაეკლა. რომ გამოღვიძებია მანგიას, ისე თბილად ვიწექიო, ყვე– 

ბოდა მანგია, რომ სულ ოფლი გადამდიოდაო. ამდგარა, მიუხედ– 

მოუხედავს და, რას ხედავს, ხატის დარბაზში იმყოფება: ირგვლივ 

მერხებია, შუაში კერიაა, საკიდელი, თაროებზე თას–განძია შემო– 

229



წყობილი. განცვიფრდა მანგია, ეს სად შემოვსულვარ, სად გამითე– 

ვია ღამეო. 

ახლა იქიდან მეორე კარში შესულა. აქ საქვაბეა გამართული, 

ქვაბ–საკიდელი, დიდი სალუდე ქვაბი, შეშაც იქვეა, ქვაბის ძირში, 

ყველაფერი გაწყობილია ლუდის სადუღებლად, 
გამოვიდა გარეთ მანგია, მუხლი მოიყარა და შეევედრა სანების 

ჯვარს, მაპატიე, რომ შენს კარ–-მიდამოში შემოვიჭერი ღამის სიბ– 

ნელის გამო და მისი სიწმიდე შევლახეო. ათენგენობას ჩემი ოთხრ– 

ქა ვერძით აქ ამოვალ და დაგიკლავო. შეასრულა აღთქმა მანგიამ 

და მართლაც ათენგენობას ამოვიდა ცროლის მთაზე, ოთხრქა ვერ– 

ძი მოიყვანა, თან სხვა ძღვენიც მოაყოლა. მერე ჯვარის მკადრეებს 

უამბო ყველაფერი, რაც თავს გადახდა, როგორ მოხვდა ჯვარის და– 

რბაზში... მაგრამ არავინ იცოდა, სად იყო ის დარბაზი და სალუდე. 

თქვეს, რომ საფარველი ადევს ღვთიშვილთაგან და არავის შეუძ- 

ლია მისი ადგილ–სამყოფელის ნახვაო. 

ცხრა – რიცხვი „ცხრა“ ქართულ ხალხურ წარმოდგენებში წმიდა 

და სასიკეთო რიცხვად არის ცნობილი. ძალზე ხშირია საქართველ– 

ოს სხვადასხვა კუთხეში ცხრაწყარო (მეგრ. ჩხოროწყუ), ცხრათა– 

ვი წყარო (ან წყარო, რომელიც ცხრა სათავიდან მოედინება); არის 

ცხრაძმის ხევი (ქსნის ხეობაში), ცხრამუხა, ცხრაჯვარა, ცხრაპი–- 

რი და სხვა. ხოლო ზღაპრებსა და ანდრეზებში ხშირია: ცხრაკლი– 

ტული, ცხრა მთა, ცხრა ძმა, ცხრათავიანი დევი... ცხრათვალა მზე... 

ცხრა ამ შემთხვევებში გამოხატავს არა საკუთრივ ცხრას რაოდე– 

ნობრივად, არამედ სიმრავლეს და სიუხვეს, სიძლიერეს. კიდევ არის 

ცხრაძალი (ცხრასიმიანი) ფანდური, ცხრაენიანი ზარი და სხვა. 

ცხრაჭბბვარა - ოკრიბაში ხრესილიდან კარუგდებლის ეკლესი- 

ამდე თურმე მამრობითი არაფერი ხარობდა. დაიბადებოდა სულიე- 

რი და წლის თავზე კვდებოდა. ხმა გაგრცელდა – ხატის შერისხუ- 

ლიაო. ერთ მოხუცს სიზმარი უნახავს: ანგელოზს უთქვამს მისთვ– 

ის, ეკლესიაში რომ ცხრა ჯვარი ასვენია, ისინი სხვაგან უნდა გა– 

დაიტანოთო. მეორე დღეს სოფლის თავკაცებს უთათბირიათ და კა– 

ცი გაუგზავნიათ რაჭაში მკითხავთან. მკითხავს ურჩევია: წადით 

აქედან და გზაში წინ უცხო ფრინველი აგიფრინდებათ. მიყევით მას, 

სადაც პირველად დაფრინდება, იქ არ შეჩერდეთ, კიდევ მიყევით და 

230



მესამედ რომ დაფრინდება, გაუჩინარდებაო. ამ ადგილზე ამოიტან– 

ეთ ის ცხრა ჯვარი და ღამე გაუთიეთო. ასეც მოიქცნენ კაცები. რო– 

ცა ნაქერალას მთაზე მისულან, უცხო ფრინველი აფრენიათ წინ. მი– 

სდიეს მას და მესამედ რომ დაფრენილა ხესთან, იქ გაუჩინარებულა 

კიდეც. ერთი კაცი ამ ადგილზე დარჩენილა, მეორე კი სოფელში 

ჩასულა და ამბავი ჩაუტანია. სოფლელებმა ჯგრები ამოიტანეს იმ 

ადგილზე, სადაც ახლა ცხრაჯვარას სალოცავია. მოუყვანიათ საკ– 

ლავი და სანთლები აუნთიათ. მაისის ბოლო კვირა ყოფილა. მას შე– 

მდეგ იმართება ,,მაისობა“ ყოველწლიურად. 

ძ 
ძარწემის წმ. გიორგი – ერთხელ ძარწემს (შიდა ქართლი) ლე– 

კები დასცემიან, ეკლესია გაუტეხიათ, გადაუწვავთ და ვერცხლით 

შემოსილი წმიდა გიორგის ხატი გაუტაცნიათ. ხატის მომტაცებ– 

ელ ლეკებში ჭირი გაჩენილა, ბუზებივით იხოცებოდნენ. გაწყდა ხა– 

ლხი. 

ლეკების მოლას სიზმარში წმიდა გიორგის ხატი დასიზმრებია 

და უთქვამს: რაც გადამირჩა, იმასაც გავანადგურებ, თუ ისევ იქ არ 

დამაბრუნეთ, საიდანაც მომიტაცეთო. უთქვამს მოლას: წაგიყვანთ, 

ოღონდ ხალხს ნუღა დაგვიხოცაევო. მე თქვენი წაყვანა არ მინდაო, 

უთხრა ხატმა, ერთი მოზვერი გამოიყვანეთ, იმას რქებზე მიმაკარ– 

ით და მიგვიშვით, ჩვენ თვითონ წავალთო. 

შეჰყარა მოლამ ხალხი და უამბო სიზმარი. მოიყვანეს მოზვერი, 

მიაკრეს რქებზე ხატი და გაუშვეს. 

მიდიან ხატი და მოზვერი. გზას ხატი უჩვენებს. მოვიდა მოზვე– 

რი ძარწემში, ძველ ადგილზე, სადაც ახლა ბრძანდება. მოვიდა და 

ერთი ასკილის ძირას გაჩერდა. 

231



ახლა ძარწემელ მღვდელს გამოეცხადა ხატი და უთხრა: აქედან 

რომ ხატი მოიტაცეს ლეკებმა, ის ხატი ვარ, უკან დავბრუნდიო. წა– 

მოდით და სადაც მიპოვნით, იმ ადგილას ამიშენეთ ეკლესიაო. 

მღვდელმაც დაუძახა ხალხს და უთხრა სიზმარი. გაგზავნეს კა– 

ცები საძებნელად. მივიდნენ, ნახეს, ასკილის ძირას მოზვერია ჩაკე– 

ცილი და რქებზე ხატი აქვს მიკრული. მერე მთელი ხალხი დაიძრა 

და წავიდა ამ სასწაულის სანახავად. მივიდნენ, შეხსნეს ხატი და 

დაასვენეს ძირს. მოხსნეს თუ არა ხატი, მოზვერი იმწამსვე გასკდა 

თავისით და მოკვდა. იმ ადგილას ააშენეს ეკლესია და იქ დაასვენეს 

წმიდა გიორგის ხატი ცხოველი. იმ ასკილისგან ჯვარი გააკეთეს და 

ისიც ეკლესიაში დააბრძანეს. 

წ 

წერამწერელი – ფშაველ-ხევსურთა რწმენით, ანგელოზი, რო– 

მელიც მორიგე ღმერთის განგებით ადამიანის ბედს წერს სიცოცხ- 

ლის წიგნში. 

ფწერაძვეთა – იყო ერთი კაცი, სახელად წერაქვეთა, ცხოვრობ– 

და წერაქვეთაში თავის ცხრა ვაჟთან და ცხრა რძალთან ერთად. 

ერთხელ აჭარაში მიმავალ წერაქვეთას მაღალ მთაზე დაღამებია. 

ხედავს, ეშმაკებს ქორწილი აქვთ. გაუშლიათ ხალიჩა და ზედ ოქრ– 

ოს თასი დაუდგამთ. მიიპატიჟეს წერაქვეთა, იქეიფეს, ჭამეს და სვეს, 

დიდად მოილხინეს წერაქვეთამ და ეშმაკებმა. ბოლოს, რომ შეთვ– 

რნენ, ესმის, რომ ეშმაკები ერთმანეთში ლაპარაკობენ: ეს კბილ– 

სავარცხელა საიდან ჩაგვივარდა ხელში, უნდა შევჭამოთო. წერა–- 

232



ქვეთა არ დაიბნა, იცოდა, რომ ეშმაკებს რკინის ეშინიათ, იშიშვლა 

ხანჯალი და ხალიჩაზე ჩაარჭო. ხანჯლის ამოღება და ეშმაკების 

გაქრობა ერთი იყო. გამოახვია წერაქვეთამ ოქროს თასი ხალიჩაში 

და შინისკენ გასწია. გათენებისას ვიღაც მიდგომია წერაქვეთას ჭი– 

შკარს და დაუმახია: ჩქარა დამიბრუნე თასი და ხალიჩაო. მაგრამ 

წერაქვეთას პასუხი არ გაუცია. მეორე დილასაც მოსულან, მესამე 

დილასაც, მაგრამ წერაქვეთამ არ დაუბრუნა თასი და ხალიჩა: წა– 

დი, გამეცალე, არც თასს დაგიბრუნებ და არც ხალიჩასო. თუ არ 

დამიბრუნებ, შვილებს ერთიანად ამოგიწყვეტო, დამუქრებია ეშმა– 

კი და გამქრალა. არაფრად ჩაუგდია წერაქვეთას ეშმაკის მუქარა 
და ცხოვრობდა ბედნიერად. 

ერთხელ, ერთ ზამთარს წერაქვეთას ცხრა ვაჟი სანადიროდ წა– 
ვიდა მთაში. წინ თოვლში შველი წამოუხტათ და გაედევნენ ვაჟები 
მოსაკლავად. გარბის შველი, მისდევენ მონადირეები, გავიდნენ თო– 

ვლიან ფერდობზე და უცებ შვლის ნაკვალევი გაიხსნა, მოსკდა ზვა– 
ვი და ცხრავე ძმა უფსკრულში ჩაიტანა. ამ დროს წერაქვეთა სახლ– 
ის სახურავზე იდგა და თოვლავდა სახლს. დაინახა, როგორ გააქანა 

ზვავმა მისი შვილები უფსკრულისკენ, მაგრამ სადილამდე არ გაუ- 
მხილა ცოლს და რძლებს ეს ამბავი. როცა სადილი ჭამეს, მაშინღა 
გამოუცხადა წერაქვეთამ, რომ დაღუპული არიან შვილები. 

წავიდა წერაქვეთა თავის მეზობელ გიორგისთან, დამეხმარე, შვი– 
ლები ამომაყვანიე ზვავის ქვეშიდანო. მაგრამ გიორგიმ უარი უთხ– 
რა. ახლა ჭათამურზე წავიდა და იქაურ ხალხს შეეხვეწა, ამომაყ– 
ვანიეთ შვილებიო. მათგანაც უარი მიიღო. ბოლოს, ზემო ხინოში 
ავიდა ქათამაძეებთან, მათაც შეეხვეწა. დაეხმარნენ ქათამაძეები და 
ამოაყვანინეს ცხრა შვილი ზვავის ქვეშიდან. მადლიერი წერაქვეთა 
შეპირდა ქათამაძეებს, ასეთი სიკეთე რომ მიყავით, ჩემს ადგილ–მა– 
მულს თქვენ დაგიტოვებთ, მე კი აქედან გადავიკარგებიო. მართლ– 
აც ასე მოხდა. დღეს წერაქვეთას ნასახლარზე ქათამაძეები ცხოვ– 
რობენ. სოფელს კი სახელად წერაქვეთა შერჩა. 

წვერის ანგელოზი – გუდამაყარში წვერის ანგელოზის ხატი 
წინათ სოფლის თავზე ყოფილა დამკვიდრებული. ერთი ძალიან მდი– 

დარი კაცი ყოფილა – მირიანეული და ბევრი ღორები ჰყოლია. ეს 

ხატი კი არ იხდენს თურმე ღორების ყოლას. მიდიან ეს ღორები ხა– 

233



ტში და თხრიან. გადათხარეს იქაურობა. გაჯავრდა ხატი და აფრი- 
ნდა მაღლა, სადაც ახლა ლოცულობენ, საგულებელს ეძახიან, და 

იქ დაარსდა. გაიგო ამ მირიანეულმა და იქაც არეკა ეს ღორები. იქ-– 

იდანაც აფრინდა ხატი და სულ წვერზე ავიდა, ჭალისთავის წვერ– 

ზე. ყამირი ადგილია, იქითაც და აქეთაც არავინ თიბავს. არ ახსოვს 

მამა-პაპას, რომ ვინმეს გაეთიბოს. იქ გათლილი ქვები ყრია, ნასაყ– 

დრალია. იქამდე ღორები ვეღარ ავიდოდნენ. 

ერთ დღეს ორი ქორწილი უნდა ჰქონდეს ამ მირიანეულს. ამოი– 

ტანა კახეთიდან ღვინო, მოაქვს და გზაში დაეცა დიდი ქარიშხალი, 

გაუფუჭა ყველაფერი. მიხვდა მირიანეული, ვინც დააზარალა, და 

მაინც იხტიბარი არ გაიტეხა: მაცალე, მე მირიანეული ვარო, უთქ- 

ვამს, კიდევ ვიყიდიო. წავიდა და კიდევ მოიტანა. გზაში ხიფათი არ 

მოსვლია. გაამზადა მაყრები და გაგზავნა: ორი ქალი უნდა მოიყვა- 

ნონ ოჯახში და ქორწილი გადაიხადონ. მოდიან მაყრები და მოჰყ– 

ავთ ქალები, გზაში ისეთმა წარღვნამ მოუსწრო, რომ ჩამოქანდა მიწა 

და მოიმზღვლა, და წაიღო ნიაღვარმა მაყრიონი პატარძლებიანად. 

როცა ესენი დაუღუპავს, გამოცხადებია წვერის ანგელოზი მირი–- 

ანეულს და უთქვამს: გაგერიდე, ზევით წავედი და ამომყევიო, მირი– 

ანეულოო. მიგაყენებ და მოგაყენებ, ქალის ქალზე დაგაყენებო. 

სულ გაწყვეტილა ეს ხალხი. მართლაც, ქალის ქალი დარჩენი- 

ლა. კაცი აღარ დაბადებულა მათ გვარში. 

წითელი საყდარი – იქ, სადაც საციციანო ტყე თავდება და სა–- 

ჯავახოს ველები იწყება, დიდი ომი მომხდარა. იმ ადგილზე მიწას 

იმოდენა სისხლი შეუსრუტავს, რომ როცა იქ ეკლესიის შენება და– 

უწყიათ და ამ მიწისაგან ტალახი აუზელიათ, ტალახს სულ წითლ- 

ად შეუღებავს ტბის კლდიანებიდან ასაშენებლად მოზიდული თეთ- 

რი ქვა. აქედან დარქმევია წითელი საყდარი. იმ საყდარში სალოცა- 

ვად ისინი მოდიან, ვისაც ომში ვინმე დაღუპვიაო. 

წიფორელნი – წიფორში ყოფილან ცხრა ძმანი, ისეთი გაბუდა- 

ყებულები ყოფილან, რომ მთელ სოფელს მოსვენებას არ აძლევდნ- 

ენ. ართმევდნენ მეზობლებს საქონელს, ფულს ან სხვა რამეს, რაც 

მოეწონებოდათ. თუ ვინმე დაქორწინდებოდა იმ სოფელში, მათი 

შიშით მალვით მოჰყავდათ პატარძალი. გაიგებდნენ, რომ ვინმეს სო– 

234



  

აკლდამები ნასოფლარ ანატორთან. პირიქითი ხევსურეთი. 

ფელში პატარძალი მოჰყავს, და მოვიდოდა ერთ–ერთი ცხრა ძმა– 

თაგან, დედოფალს პურის ჭმევა უნდაო და გამოაყვანინებდა ქალს, 

წაიყვანდა თავის სახლში. დაბრუნდებოდა ქალი პატივახდილი. გა– 

უბედურებული იყო მათგან მთელი სოფელი. არ იცოდნენ, რა მოე– 

მოქმედათ. 

ბოლოს, ხევისბრებს უთქვამთ, სადამდე ვიყოთ ასეო, ავიყაროთ 

და გადავსახლდთო. ადგნენ ხევისბერ-–ხუცესნი და წიფორის წმი– 

და გიორგის ხატში სანთელი აანთეს, ილოცეს, ან ჩვენ დაგვაშორე 

აქედან, ან ეგენი მოგვაშორეო. და შეისმინა წიფორის წმიდა გიორ– 

გიმ მათი ვედრება. 

გავიდა მცირე ხანი და ცხრა ძმანი მთაში თივას თიბავენ. ბიჭებ– 

ის დედამ უთხრა რძალს: პური გამოაცხვე და მთაში წაუღე მთიბ– 

ლებსო. ქალი აცხობს პურს, პატარა ბალღი იქვე ჰყავს. დედამთი– 

ლი რძეს დღვებავს. უცებ გაიყინა ეს რძე, აღარ იდღვიბება, ქვასავ– 

ით გახდა. ახლა ეს აკვნიანი ბალღი რომ ჰყავს გვერდით, იმ ბალღის 

შარდი გაიყინა და ლოლუასავით მიეკრა აკვნის ძირს. იმ ცხრა ძმას 

ღვინო ჰქონდათ კოკით და ისიც გაიყინა. თქვეს იმ ცხრა ძმათ, ღმე– 

რთი გაგვიწყრა, ეს რა ამბავიაო? დავაგოროთ კოკები, არ გატყდება 

მაინცო. დააგორეს და არ გატყდა, ისე ჩამოვიდა ჭალაში. ადგნენ და 

წამოვიდენ სახლში, რაღაც უბედურებაა ჩვენს თავზეო. მოვიდენ, ხე– 

დავენ, გაყინულია აკვნის ძირიც, რძეც. დედამ უთხრა: უბედურებაა 

235



ჩვენ თავს და ეცადეთ, სანამ არაფერი მოგვივაო. 

ამდგარა ცხრა ძმა ღამით და დაუწყიათ თხრა. თორმეტი დღე 

თავისთვის სამარეები თხარეს. მიიტანეს სიპები და სიპებით გააწყვ– 

ეს აკლდამა მიწაში. დიდძალი ოქრო-ვერცხლი ჰქონდათ და სულ 

ყანებში გაიტანეს და ჩაფლეს. ჩვენ ვიღუპებით და ნურავის დარჩე– 

სო, დედას უთქვამს. მერე გასულან ყველანი, სახლისთვის თავი და– 

უნებებიათ, დედაც წაუყვანიათ, ბავშვიც და შესულან აკლდამაში. 

თორმეტი დღის მერე ყველანი გაწყვეტილან. არც ერთი არ დარჩე– 

ნილა ცოცხალი. 

გაიხარა სოფელმა. ამის შემდეგ გაიგო სიცოცხლე და წუთისოფელი. 

ფიწლიკური –- ფშავში კოტიას წმიდა გიორგის ცხვრის მომვ– 

ლელი ყოფილა ერთი გამიაშვილი, წიწლიკური. წინათ ზამთრობ-– 

ით შირაქში არ დადიოდნენ თურმე, ტყეში აძოვებდნენ ცხვარს. ერ– 

თხელ წასულა წიწლიკური სანადიროდ. ერთ აფშოელ მწყემსს ჯი– 

ხვის ტყავი სცმია, ცხვარს აძოვებს ტყეში. წიწლიკურმა იფიქრა, 

ჯიხვიაო, ესროლა და მოკლა. მივიდა და, რას ხედავს, კაცი მოუკ- 

ლავს. აიკიდა მოკლული და მიიტანა მწყემსების ბინაში. უთხრა: აი, 

ასე მომივიდა, კაცი შემომაკვდა და, თუ გინდათ, მომკალითო. წაი– 

ღეს მკვდარი აფშოს. გაზაფხული რომ მოვიდა, მოითხოვეს თავსი– 

სხლი (გადასახადი მკვლელობაზე). წიწლიკურმა უთხრა: უნებუ– 

რად მომიხდა და თავსისხლს არ მოგცემთო. 

დიდგორს ეძახიან, იქ არის წიწლიკური. წამოვიდნენ აფშოვლე- 

ბი მოსაკლავად. სტვირი აქვს წიწლიკურს. რომ დაუსტვენდა, ცხვა– 

რი ჩერდებოდა. მიუსხდნენ ერთ გორზე მესისხლენი. გაუსწორებენ 

ნიშანს, ამოიღებენ მიზანში, ეფარება თვალს წიწლიკური. ვერა და 

ვერ გაუსწორეს ნიშანი. ის კი ზის და სტვირს უკრავს. ახლა სხვები 

წამოვიდნენ. სხვებსაც ასე მოუვიდათ. მერე უთხრეს: ალალი იყოს 

შენზე, წიწლიკურო, გვიპატიებიაო და დაანებეს თავი. 

წმ. გიორგი და მთავარანგელოზსზი – ლხინში სუფრის თავში 

წმ. გიორგი მჯდარა და როგორც სმაში, ისე სიმღერაში სწორი და 

ბადალი არა ჰყოლია. ერთი ხარი თუ ძროხა მხოლოდ იმისთვის იკ– 

ვლოდა და სუფრასთან ძვლებიღა თუ დარჩებოდა. ყველას შურდა 

წმიდა გიორგის ვაჟკაცობა, ყველა მას შეჰნატროდა. ღმერთსაც მო–- 

236



სწონებია წმიდა გიორგი და მისი ცაში წაყვანა და თავის მსახურთა 

შორის მისი დაბინავება გადაუწყვეტია. 

წმიდა გიორგის წასაყვანად ღმერთს მთავარანგელოზი გამო- 

უგზავნია. ეწვია თურმე ანგელოზი წმიდა გიორგის და გამოუცხა– 

და ღგთის ნება. გიორგის ბარემ ემძიმა ქვეყნის დატოვება, მაგრამ, 

აბა, ლვთის ბრძანებას ხომ ვერ ეურჩებოდა! კარგიო, უპასუხა ზე– 

ციურ სტუმარს. ამაღამ ვახშამი მიირთვით, მოისვენეთ და ხვალ გა– 

გუდგეთ გზასო. დაკლეს ხარი და სანაქებო ვახშამი გაუმართეს ძვი– 

რფას სტუმარს. წმიდა გიორგიმ მოინდომა, რომ მთავარანგელოზს– 

აც ენახა, თუ რამდენი საჭმლის ჯერ ჩატევა, მერე მონელება შეეძ- 

ლო მის კუჭს! მთავარანგელოზი გაკვირვებული უყურებდა თავის 

მასპინძელს: ზეცაში ოღონდაც რომ არ ენახა ასეთი მჭამელი და 

მსმელი. თავის თავს ეკითხებოდა: ამ სახით როგორ ავიყვანო ზეცა– 

შიო! იქ რომ ჭამა მოინდომოს და ჯერზე ძროხა მოითხოვოს, რა 

უნდა მითხრან ზეცაში მცხოვრებლებმა, ეს რა კაცი ამოგიყვანია, 

არ მისაყვედურებენო? 

ბევრი იფიქრა მთავარანგელოზმა, თუ რა გზას დადგომოდა, რომ 

ღვთის ნაბრძანები პირნათლად შეესრულებინა. ბოლოს ასე გადაწყ– 

ვიტა: მოდი, როცა დაიძინებს, მუცელს გავუჭრი და სტომაქს ამოვა– 

ცლიო. სტომაქი რომ არ ექნება, ჭამა საიდან მოუნდებაო! მართლაც, 

ყველამ რომ დაიძინა სახლში, მივიდა მთავარანგელოზი გიორგის სა– 

წოლთან, მუცელი გაუჭრა და სტომაქი ამოაცალა. წმიდა გიორგიმ 

როგორც ჭამა-სმა იცოდა არაჩვეულებრივი, ისე ძილიც დევური ჰქო– 

ნდა. ქვეყანა რომ დაქცეულიყო, არ გამოეღვიძებოდა. ასე რომ, არა– 

ფერი გაუგია, როგორ გაუჭრეს მუცელი და ამოაცალეს სტომაქი. ან– 

გელოზმა სტომაქი გამობერტყა, ღობეზე გადაკიდა, თვითონ კი დაწ-– 

ვა და დაიძინა. მეორე დილას რომ წამოდგნენ, გიორგიმ ბრძანა, ზე– 

ცაზე ასვლის წინ საუზმედ ხარი დაეკლათ. დაკლეს ხარი, ხორცი 

მოხარშეს და სუფრას მიუსხდნენ. ყველამ დაიწყო ჭამა, მაგრამ გიო– 

რგის კრიჭა შეეკრა, კბილი ვერაფერს დააკარა. დასწყევლოს ღმერ– 

თმა, ეს რა მემართება, მე და საჭმელი არ მინდოდესო!.. 

ანგელოზმა გაიღიმა და ღობეზე გადაკიდებული სტომაქი უჩვე– 

ნა და თან უთხრა: აი, ჩემო გიორგი, წუხელ მუცლიდან სტომაქი 

ამოგაცალე, რომ საჭმელი არ მოგნდომებოდა. ზეცაში არავინა სჭამს 

ისე, როგორც თქვენ აქ დედამიწაზე სჭამთ. იქ საჭმლის ჭამა არავის 

237



 
 

მთავარანგელოზი მიქაელი. გელათი. 

238



ესაჭიროება. იქ რომ საჭმელი მოგეთხოვა, მე მისაყვედურებდნენ: 

ეს რა კაცი ამოგიყვანიაო!.. – რა გაეწყობა, ბედს უნდა დავემორჩი– 

ლოო, უთხრა გიორგიმ. 

ნასაუზმევს გიორგიმ დალოცა თავისიანები, გამოეთხოვა ყველას, 

მოაჯდა თავის რაშს და მთავარანგელოზთან ერთად აფრინდა ზეცას, 

სადაც მას ღმერთმა მიანდო პატრონობა ჭექა-ქუხილისა, თავ-თავის 

დროზე წვიმის ჩამოშვება დედამიწაზე და, განსაკუთრებით, დევნა 

ეშმაკისა და უკეთური სულისა, რომ ადამიანებს არაფერი ავნონ. 

და დღეს, როცა გვესმის ციდან ჭექა-ქუხილი და საშინელი გრი– 

ალი, ეს რაშის ფეხების ხმაა, რომელზეც წმიდა გიორგია ამხედრე– 

ბული და ცის ერთი კიდიდან მეორემდე დააჭენებს. როცა მეხი გა– 

ვარდება, ეს წმიდა გიორგის ნასროლი ბოძალია, დამიზნებულად ნა– 

სროლი, ზღვიდან ამოგდებული და მერე ბუზის სახით დიდ ხეზე შე– 

მომჯდარი ეშმაკის დასალახვრავად. 

ნმ. გიორგი, ელია და მეცხვარე – წმ. გიორგი, ელია და 

თეთრი გიორგი ერთად მიდიოდნენ. დაინახეს, რომ მეცხვარე ცხ– 

ვარს აძოვებს და თქვეს, ერთი ცხვარი გამოვართვათო. გაგზავნეს 

ელია. მეცხვარე შეეკითხა, ვინ ბრძანდებით თქვენო. ელიამ უთხ– 

რა, მე ელია ვარო. შენ ის არა ხარ, ქვეყანას რომ ანადგურებსო? 

ციდან სეტყვას გვიშენ და ჭირნახულს გვიფუჭებო? მომწყდი აქედ– 
ან, არ მოგცემო. გაბრუნდა ელია თავის ამხანაგებთან – არ მაძლევს 

მეცხვარე ცხვარსო. ახლა წმ. გიორგი წავიდა, შეეკითხა ვინ ხარო. 

– მე წმ. გიორგი ვარო. ის წმ. გიორგი ხარ, ჩვენს მჭამელ გვალეშა– 

პებს რომ ხოცავო? – დიახ, ისა ვარო. ერთ ცხვარს კი არა, მთელ 

ფარასაც გაგატან, ჩვენი ხარო. და მისცა ცხვარი. წაიყვანა თეთრმა 

გიორგიმ ცხვარი, დაკლეს და ისადილეს. მერე თეთრმა გიორგიმ 

თქვა, ამ მეცხვარემ, ცხვარი რომ მოგვცა, თუ ეს მიდამო გადახნა 

და ყანა დათესა, ზღვა მოსავალი მოუვაო. დახნა ის მიდამო მწყემს– 

მა, დათესა და, მართლაც, კარგი თავთავი დადგა. ელიამ უთხრა წმ. 

გიორგის, შენ ახლა უყურე, რას დავმართებ ამ მეცხვარესო: მტვრად 

ვაქცევ ყანასო. გიორგიმ მეცხვარე გააფრთხილა: მოიშორე ეს ყა– 

ნა, გაყიდე, ელია გემუქრება და სეტყვას მოუშვებსო. მეცხვარეს ერ– 

თი ურია ევაჭრებოდა, მეცხვარე უარზე იდგა. ბოლოს, შეთანხმდნ– 

ენ: დიდძალი ოქრო-ვერცხლი მიუთვალა ურიამ და წაიღო მოწეუ– 

239



ლი ყანა. ელიას ისევ მეცხვარისა ეგონა, დაუშვა სეტყვა და სულ 
მიწასთან გაასწორა. უთხრა ელიამ გიორგის: ახლა წადი და ნახე, 
რა დღეშია ყანაო. წმ. გიორგიმ უთხრა, ტყუილად გარჯილხარ, ის 

ყანა ურიას მიჰყიდაო. მე შემიძლია, ისევ აღვადგინო ყანაო, უთხრა 

ელიამ. ახლა ურია წუხს, ფული დავღუპეო. ყანის გაყიდვა უნდა. 

წმ. გიორგი მივიდა მეცხვარესთან და უთხრა, ელია ყანის აღდგენას 

აპირებს და ისევ შეისყიდეო. ასეც მოიქცა მწყემსი. გახარებულმა 

ურიამ ფული მიიღო და ყანა დაუბრუნა. ელიამ ყანა აღადგინა. წმ. 

გიორგის უთხრა ელიამ, მიდი ახლა და ნახე, როგორ აღვადგინე 

ყანაო. გიორგიმ კი: ისევ მეცხვარის არისო. მაშინ დაწყევლა ელიამ 

მეცხვარე: ურემზე თითო კოდის მეტი ნუ გამოგსვლიაო. წავიდა წმ. 

გიორგი მეცხვარესთან და უთხრა, ისევ დაგწყევლა ელიამო. თითო 

ურემზე თითო კონა დადე და ისე მიიტანე შინ ძნაო. მეცხვარეც ასე 

მოიქცა და, მართლაც, თითო ურმიდან თითო კოდი მიიღო. აუარე– 

ბელი ხორბალი მიიღო და გამდიდრდა მეცხვარე. 

წყარიშმაფა – მეგრული მითოლოგიის „წყლის დედოფალი“, 

მისი სამყოფელი წყალია, ხანდახან ამოდის წყლიდან, რომ ადამია– 

ნები, განსაკუთრებით, უცოლო გაჟები, მოხიბლოს. გრძელი თმები 

წყარიშმაფას კოჭებამდე სწვდება. ერთი კაცი ცხენით მიდიოდა, 

გზად წყალში უნდა გაევლო. როგორც კი წყალში შესულა, კაცის- 

თვის ვიღაცას სახელი დაუძახნია. მობრუნდა კაცი და, ხედავს, ზის 

წყარიშმაფა და სავარცხელით თმას ივარცხნის. შეშინებულმა კაც– 

მა პირჯვარი გადაიწერა თუ არა, წყარიშმაფა გაუჩინარდა. მეორე 

დღეს კაცი დაბრუნდა იმ ადგილას, სადაც წყარიშმაფა ეჩვენა და 

ქვის ქვეშ სავარცხელი იპოვნა. თურმე ქვის ქვეშ ინახავს წყარიშ- 

მაფა სავარცხელს. აიღო კაცმა სავარცხელი და სახლში წაიღო. შუ– 

აღამისას ვიღაც ეძახის კაცს. გამოვიდა გარეთ და, ხედავს, ჩაცმუ–- 

ლი წყარიშმაფა დგას ჭიშკართან. შეიყვანა კაცმა წყარიშმაფა სახ– 

ლში და დაიწყეს ერთად ცხოვრება. საოჯახო საქმე შეისწავლა, შვი– 

ლებიც გაუჩინა კაცს. ერთ დღეს კაცს უთქვამს მისთვის: რად გინდა 

ეს სავარცხელიო და ცეცხლში ჩააგდო. წყარიშმაფას კივილი მოუ– 

რთავს, ბავშვები დაუხოცავს და კაციც ასე დაუწყევლია: ნურც ამ– 

ოწყვეტილხორრთ და ნურც დარჩენილხოთთო. და წავიდა სახლიდან 

და ისევ წყალს დაუბრუნდა. 

სხვა დაბოლოებაც აქვს წყარიშმაფას ამბავს: კაცს წყარიშმაფას 

240



სავარცხელი რკინის ქვეშ ჰქონდა დამალული, რომ ვერ აეღო. როცა 

მათი შვილი წამოიზარდა, მისი საშუალებით წყარიშმაფამ ხელში 

ჩაიგდო სავარცხელი და წყალს მიაშურა, შვილიც თან წაიყვანა. 

წფყაროსგორული – ხევსურეთში (ხახაბოში) წმ. გიორგის სახე– 

ლწოდება მისი საარსო ადგილის – წყაროსგორის მიხედვით. მისი 

ზედწოდებაა „კვინტილა ვაკეს მობურთვალი“. წყაროსგორული 

ხვესურეთშია დაარსებული, მაგრამ მისი საყმო ფშავის ერთ–ერთ 

თემად ითვლება და ლაშარის ჯვარშია გაერთიანებული. მისი და– 

არსება ასე მომხდარა: 

მატანში (კახეთში) ვინმე ბატარიას კაცი შემოკვდომია, გამოქ- 

ცეულა და თან მოპარული წმიდა გიორგის ხატი წამოუღია. ხატს 

მისთვის ნება არ მიუცია, ფეხსაცმელით ევლო, გაუხდია ფეხსაცმე– 

ლი, გადაუყრია და ფეხშიშველი წამოსულა. მთაზე რომ ამოსულა, 

დიდი თოვლი ყოფილა და გასჭირებია სიარული, ჩაწოლილა თოვ– 

ლში ფეხშიშველა, პერანგიანი და გულზე გიორგის ჯვარი დაუდ- 

ვია. ისე დამცხაო, იტყოდა თურმე, რომ სულ არ ვგრძნობდი, თუ 

ზამთარი იყოო. მერე ამდგარა, წამოსულა და თურმე თოვლზე ისე 

მოდიოდა, რომ ფეხი დაბლა არ ეფლობოდა. გადმოსულა მთაზე და 

ახალწლის დილას ხახაბოში ამოსულა. წყაროსგორთან რომ მოსუ- 

ლა, ჯვარი ხელიდან გაფრენია და იქ დაარსებულა. ხედავენ ხახა– 

ბოვლები, რომ წყაროსგორს ფეხშიშველ-თავშიშველი კაცი დგას 

და მის ახლოს რაღაც მზესავით ანათებს. მივიდნენ და მიხვდნენ, რაც 

იყო. იმავე დღეს აუშენებიათ პატარა კოშკი და ის ჯვარი თავისთა– 

ვად შებრძანებულა კოშკში და გამქრალა ხალხის თვალიდან. ხა– 

ხაბოვლებს მიუყვანიათ კომლზე თითო საკლავი და დაუკლავთ იმა– 

ვე დღეს კოშკთან. მოუტანიათ სასმელი და გადაუხდიათ დღეობა. 

ასე დაარსებულა ხახაბოში წყაროსგორული წმ. გიორგი. 

წყაროსთაველი – წყაროსთაული, ფშავში (უკანაფშავის თემში) 

წმ. გიორგის სახელწოდება მისი საარსო ადგილის – წყაროსთავის 

მიხედვით, რომელიც ორი მდინარის, ბოთანისწყლისა და წაწალხევ– 

ის, შესართავთან ერთ მცირე კონცხზეა განლაგებული. თქმულებით, 

წყაროსთაველი ერთი თავადი ყოფილა უკანაფშავში, გიორგი. გარ– 

შემო დევები ცხოვრობდნენ თურმე და ძალზე ავიწროებდნენ ხალხს. 

241



  

  

  

          
ლაშთხვერი. სვანეთი. მხატვრობა ეკლესიის ფასადზე. 

გიორგის მოსწონდა წყაროსთავი და უნდოდა იქ დასახლებულიყო. 

შეუთვალა დევებს: დასცალეთ ეგ ადგილი, თორემ ყველას ერთიანად 

ამოგწყვეტთო. მაგრამ დევებს არად ჩაუგდიათ მისი მუქარა და არ 

აყრილან. მაშინ გიორგიმ პირქუშს მიმართა დახმარებისთვის, რო– 

მელსაც ამ დროს იორზე სამჭედლო ჰქონია გამართული. პირქუშმა 

მას მშვილდი და ფიცხელზროიანი ისრები დაუმზადა, თავადაც გა– 

მოყვა უკანაფშავს და გაუმართეს სამკვდრო-სასიცოცხლო ბრძოლა 

დევებს, ამ დროს დევები შამაღოს გორზე მდგარან. მოულოდნელად 

დაესხნენ თავს გორს ზემოდან გიორგი და პირქუში და მუსრი გაავლ– 

ეს მათ. ვინც ცოცხალი გადაურჩათ, უკანაფშავიდან გადაიხვეწა. გა– 

თავისუფლდა უკანაფშავის წყალი, ტყე და მინდორი დევებისგან, და 

ხალხმაც შვებით ამოისუნთქა. გიორგი საბოლოოდ დასახლდა წყვა– 

როსთავს და ღვთისშვილად გადაიქცა. მადლიერმა ხალხმა ის თავ– 

ის სალოცავად გახადა. მას ასე მიმართავენ სავედრებლებში: „თავა– 

დო, წყაროსთავ წმიდაო გიორგიო, დევ–დედაბერთ ამომწყვეტო!“ ხო– 

ლო სადიდებლებში ასე იხსენიებენ: „შენამც იდიდები, წყაროსთავის 

წმიდა გიორგიო, არაგვის ხეობის დამყურებო, დევთა გამბასრავო!“ 

წყლის ძილი – წყალი ყოველ შვიდ წელიწადს ერთხელ იძინ–- 

ებს: ამ დროს ჩერდება წისქვილი. ამ დროს ადამიანმა წყალში უნდა 

ჩაყოს ხელი და რაიმე ინატროს, უსათუოდ შეუსრულდება. მაგრამ 

ძნელად თუ ვინმე მოასწრებს დაძინებულ წყალში ხელის ჩაყოფას: 

წყლის ძილი მხოლოდ ერთ წამს გრძელდება. 

არის თქმულება: ერთ მეწისქვილეს წისქვილი უბრუნავდა, პურს 

ფქვავდა. უცებ ხედავს, დოლაბმა ტრიალი შეწყვიტა, დადგა წისქ- 

242



ვილი. იფიქრა, ღარში რაღაც გაიჭედებოდაო. აიღო ნიჩაბი და, რო– 

გორც კი წყალში ჩაყო, იმწამსვე ოქროდ იქცა. ხელში რომ ემძიმა, 

მეწისქვილემ ნიჩაბს თავი დაანება, მაგრამ დაინახა, რომ ხელებიც 

ოქროდ გადაქცეოდა. მერე რასაც ხელს მოკიდებდა, ყველაფერო 

ოქროდ იქცეოდა. გაიგო ეს ამბავი ხელმწიფემ და მოაკვლევინა ის 

მეწისქვილე, მაგან თუ ყველაფერი ოქროდ აქცია, ოქრო გაუფასუ- 

რდება, თუჯის ფასი ექნებაო. ამ ხელმწიფის ბრალია, რომ ახლა 

ოქრო ძვირია, თუჯი კი – ხშირი. 

ქ 
მითხაროს ხარი – ერთი ლაშხეთელი სვანი მონადირე, გაგნიძეთა 

გვარის წინაპარი, წასულა ჭითხაროს მთაზე სანადიროდ და ისე გაუტა– 

ცნია ნადირობას, რომ დაღამება ვერ გაუგია და სახლში გერ დაბრუნე– 

ბულა. გადაუწყვეტია, სანადიროში გაეთია ღამე. მიეყრდნო ზურგით ჭი– 

თხაროს კლდეს, კლდე შიგნით გადაი ქცა და გამოჩნდა უზარმაზარი გა– 

მოქვაბული, ძვირფასად მოჭედილი კედლებით, რომლებზეც ქანდარე– 

ბი იყო მოწყობილი. ქანდარებზე ოქროს ხატები ყოფილა დასვენებული. 

აქვე ყოფილან ღვთის შვილები. განცვიფრებისაგან მონადირეს ძილიც 

დავიწყნია და ასე ფხიზელს შემოთენებია გამოქვაბულში. წასვლისას 

ღვთის შვილს მიუცია ოქროს ხატი ოქროს ჯაჭვითურთ, გაუღია გამოქ– 

ვაბულის კარი და გაუსტუმრებია დასაჩუქრებული მონადირე. კაცი ლა– 

შხეთში აღარ დაბრუნებულა, უვლია, უვლია და სოფელ ღებში მისულა, 

სადაც მარგვიშის ეკლესიაში დაუსვენებია ოქროს ხატი, დაუბამს თან 

მოყოლილი ჯაჭვით. მეორე დღეს, როცა ეკლესიაში შევიდნენ, ხედავენ, 

ეკლესიის ძველი ხატები ყველა ძირს ყრია, ახლადმოსვენებულ ხატს კი 

აუწყვეტია და ისევ თავის ადგილსამყოფელში დაბრუნებულა. მონადი– 

რემაც მიაშურა ჭითხაროს, მაგრამ გამოქვაბულის კარს ვეღარ მიაგნო 

და ხელცარიელი დაბრუნდა შინ. 

243



8ინკა – ერთ ქალს ბევრი შვილები ჰყოლია. ანგელოზს ჩამოუვ- 

ლია მის კარზე. ქალს ბავშვები ძარაში დაუმწყვდევია, მხოლოდ სამი 

ბავშვი გამოუჩენია ანგელოზისთვის. ანგელოზს უთქვამს: ეს სამი გაგი– 

ზარდოს ღმერთმა, ის დანარჩენები, დაფარული რომ გყავს, დაფარული 

იყვნენო, კაციშვილმა ვერ დაინახოსო. ანგელოზი რომ წავიდა, გადას– 

წიეს ძარა და სადღა არიან ბავშვები, ჭინკებად გადაქცეულან და გაუჩი– 

ნარებულან. რადგან ჭინკები უჩინარნი არიან, არავინ იცის, როგორ გა– 

მოიყურებიან. ხალხის რწმენით, ჭინკები სამ დღეს წყალში არიან, სამ 

დღეს – ცაში, სამ დღეს – ბარში. არის ჭინკობის პერიოდი, რომელიც 

მაშინ დგება, როცა თოვლი უნდა მოვიდეს და ამინდები გაფუჭდეს. მარ– 

თალია, ისინი ისეთი შემძლენი არ არიან, რომ ცუდი ამინდები მოიყვან– 

ონ, მაგრამ მათი დადგომის მაცნენი არიან. ჭინკები ჩვეულებრივ დროს 

ცხენებს დასდევენ. საბალახოზე გაშვებულ ცხენებს ღამით მიეპარები– 

ან, ფაფარს გამოუსკვნიან ისე, რომ ძნელად თუ ვინმე გახსნის. მოახტე– 

ბიან ჭინკები ცხენებს და მთელი ღამე დააჭენებენ. დილით გაოფლიანე– 

ბულ ცხენებს რომ ნახავს პატრონი, იტყვის, ჭინკებს უჭენებიათო. ჭინ– 

კობის ღამეს გარეთ არავინ გავიდოდა, ჭინკა არ შემოგვახტეს ზურგ– 

ზეო. განსაკუთრებით უნდა მორიდებოდნენ გარეთ გასვლას ჭინკობის 

თვეში დაბადებული ბავშვები. ჭინკა დაუძახებს და შეაშინებს, მთელი 

ღამე გააწვალებს და მხოლოდ მამლის ყივილისას დაანებებს თავსო. ჭი– 

ნკობის წინა საღამოს, ჭინკა რომ არ შეიპაროს და ჭირნახული არ დაა– 

ზიანოს, სასიმინდეს (ნალიას) ან ბეღელს გამოკეტავენ რაიმე რკინით – 

ნამგლით ან წალდით, რადგან რკინას ჭინკა ვერ ე კარება, ჭინკობის დღეს 

ჭურის თავზე ნაცარს დაყრიდნენ და ღვინით სავსე ჭიქას დადგამდნენ, 

ჭინკა მოვა და დალევს, სხვას არაფერს გააფუჭებსო. ჭინკებს განსაკუთ– 

რებით წმ. გიორგისა ეშინიათ. ყველგან, სადაც ჭინკის შესგლას ელოდე– 

ბიან (საჯინიბოში, ბოსელში...), ჯვარს გამოსახავდნენ, რადგან ჭინკას 

ჯვრის ეშინია, ახლოს ვერ ეკარება. ჭინკობის თვეში, ასე ფიქრობენ, რა– 

საც ადამიანი აკეთებს, ყველაფერში ჭინკებს უდევთ თავიანთი წილიო. 

ამიტომაც ამბობენ, რომ ამ დღეებში საქმის კეთება არ ღირს, ბარაქა არა 

აქვსო. ჭინკა თავისი ბალნის ერთ ღერსაც არსად დატოვებს: თუ ადამია– 
ნმა ჩაიგდო ხელში, მსახურად გაიხდისო. ამიტომაც გულმოდგინედ მა– 

ლავს, რომ ადამიანის ხელში არ მოხვდეს. 

244



ხ 

ხანის ხარი – წმ. გიორგი რომ აწამეს, მისი სხეული სამას სამო– 

ცდახუთ ნაწილად დააქუცმაცეს. მარჯვენა ხელი ილორის ეკლე– 

სიას შეხვდა სამურზაყანოში, მარცხენა ხელი – ხანის ეკლესიას იმ– 

ერეთში. ამის შემდეგ ამ ორ ეკლესიას შორის სულიერი ძმობა დამ– 

ყარდა. ოცდაორ აპრილს, გიორგობის წინა დღით, ილორის წმ. გი– 

ორგის ეკლესია ხანის წმ. გიორგის ეკლესიას ყოველწლიურად ხარს 

უგზავნიდა. მოვიდოდა ხარი დილაბინდზე, შევიდოდა ეკლესიის გა– 

ლავანში და დასაკლავად თავისი ნებით დაწვებოდა. ხარს დაკლავ– 

დნენ და ხორცს მთელ თემს უნაწილებდნენ. ერთხელ ხარს დააგვი– 

ანდა: იმ დროს მოვიდა, როცა წირვა უკგე გამოსული იყო და, ერთი 

მონაზონის გარდა, ეკლესიაში აღარავინ იყო დარჩენილი. ისიც თა– 

ვის სენაკში მიდიოდა. ნისლიანი დღე იყო და მომავალმა ხარმა ვერ 

გაარჩია მონაზონი, დაფრთხა და რქა მოუქნია. მონაზონიც შეშინ– 

და და წამოიძახა: დასწყევლოს ღმერთმა, ეს რა არისო! ხარის და– 

წყევლაზე წმ. გიორგი გაწყრა და წყევლა მონაზონს შეუბრუნა: შენი 

მოგვარე ამ დაბაში არც მოშენდეს და არც გადაშენდესო! მონაზონი 

იქვე ქვად იქცა და ხარიც ამის შემდეგ ილორის წმ. გიორგის აღარ 

გამოუგზავნია. 

ხარი და ირემი – ღმერთმა ქვეყანა და ადამიანი რომ გააჩინა, 

დაიწყო იმაზე ფიქრი, თუ რომელი პირუტყვი გამოადგებოდა ადა– 

მიანს. დაუმახა ირემსა და ხარს. უბრძანა: გაიქეცით და ვინც უფრო 

მალე გადაურბენს ცას, იმას დავასაჩუქრებო. ირემმა დაჰკრა ქუს- 

ლი და გაფრინდა. უნდოდა, ხარისთვის ეჯობნა. მაგრამ დიდი სირ– 

ბილისაგან გაიბერა ირემი და მოკვდა. ცაზე მხოლოდ მისი ნაკვა– 

ლევი დარჩა, რომელსაც ირმის ნახტომი ჰქვია. ხარი კი დინჯად 

245



წავიდა, ცოხნით. გვიან მიაღწია, მაგრამ მაინც მივიდა. ხარის ნაკ– 

ვალევიც დააჩნდა ცას, რომელსაც ხარის ნავალი ეწოდება. ამის შე– 

მდეგ აკურთხა ღმერთმა ხარი, დაულოცა ქედი და მას აქეთ ხარს 

აწევს ადამიანის შენახვის ტვირთი. ამაზეა გამოთქმული ეს ლექსი: 

„ადამიანის შენახვა ვერავინ იდვა თავზედა. 

ხვნა-თესვა. ფარცხვა და ზიდვა გაჭირდა მეტად ძალზედა. 

ხარმა თქვა. პირნათლიერმა. მე დამაწერეთ რქაზედა. 

მოცვივდნენ ანგელოზები. დაჰკოცნეს ორთავ თვალზედა. 

ჩამოჰქნეს წყვილი სანთელი. მიაკრეს ორსავ რქა ზედა. 

შვიდიც უბოძეს სარტყელი. გაგ ზავნეს ქვეყანახზედა: 

წადი, ხარო. იმუშავე. ერთგულად მთა და ბარზედა, 

შეგაბას შენმა პატრონმა. გამუშავებდეს ძალზედა. 

ექვსი დღე უღელში ები. მეშვიდეს დაწექ მხარზედა. 
კვირა–უქმეს გამოგიშვას. გაგიშვას საძოვარზედა, 

ვინც კვირა–უქმეს შეგაბას. ხელიმც შეახმეს მკლავზედა'. 

ხახმატის 3პვარი – ხახმატის წმ. გიორგი, ხევსურეთის თემების – 

ბისო–ხახმატის საყმოთა – პატრონი, რომელიც სადიდებლებში იხსენი– 

ება როგორც „გიორგი ნაღვარმშვენიერი” ან ,ნაღვარში მაბურთალი”. 

რადგან ის მიწა, სადაც დაარსებულია, ძალზე ნაყოფიერია, არაგვის ,,ნა– 

ღვარია“. ხახმატის ჯვარი ,რჯულიან-ურჯულოთ სალოცავია“, რადგ– 

ან მას ლოცულობენ და შეწევნას თხოვენ არა მხოლოდ ქრისტიანები, 

არამედ „ურჯულო“ ქისტებიც: „შენამც იდიდები, გიორგი ნაღვარმშვე– 

ნიერო, რჯულიან–ურჯულოთ სალოცავო! გიორგის მოდენო, თქვენ გა- 

დიდნასთ ღმერთმა...“ ხახმატის გიორგის მოდენი არიან ქაჯავეთის ლა– 

შქრობიდან ტყვედ წამოყვანილი (თუ დახსნილი) ქალები – სამძიმა– 

რი, აშექალი, მზექალი და სხვანი, რომლებიც მან ქრისტიანულად მო– 

ნათლა, მეენე დაუნიშნა და საარსო მისცა ხახმატის ჯვარში, თავისი სა– 

ყმოს სალოცავად გახადა. განსაკუთრებით სამძიმარი შეითვისა ისე, რომ 

როცა ხახმატის ჯვარს ახსენებენ, გიორგი ნაღვარმშვენიერისა და სამ- 

ძიმარ ყელღილიანის ერთობას გულისხმობენ. სხვა ღვთისშვილთაგან გა– 

ნსხვავებით, ხახმატის გიორგის მთავარი საგმირო საქმეა არა იმდენად 

დევებთან ბრძოლა, არამედ ქაჯავეთის დალაშქრვა და ქაჯავეთის განძ– 

ის მოპოვება. მის დღესასწაულზე ამ ლექსს მღერიან: 

246



  : 23.2 ხახმატის ჯვარი. 

„ქაჯავეთ რად იარები, გიორგივ. მგლისა ფერაო? 

ვალი მიკიდავ. ვალსა ვთხოვ, რას მკითხავ, ქრისტის დედაო? 

სინას სჯედს ქაჯთა მჭედელი, მივასწრევ წურვაზედაო, 

ქურთემულ მაუგლეჯიე, ცხენი შავაგდი ზედაო. 
ქაჯთა მჭედელმა ხელკვერი ცხენს მიცა ბეჭებზედაო“. 

(„მგლის ფერი“ – მგელივით გაუტეხელი, ,სინა“ – სპილენძი, 

„წურვა“ – წრთობა, „ქურთემული“ – დიდი გრდემლი, ხელკვერი – 
სამჭედლო იარაღი, ურო). 

ხედენიში – თურმე ერთ დროს ხედენიშში ღვინით წვიმდა და 

თეთრი პურით თოვდა. მაგრამ ერთ უგუნურ დედაკაცს ხედენიშობ– 

ას ეს ადგილი ბავშვისათვის წაუბილწინებია, ამაზე ხატი გაჯავრე– 

ბულა და მიწაში ჩასულა. ხალხს იქაურობა გადაუთხრია ხატის სა– 

247



პოვნელად, მაგრამ ვერ უპოვნიათ. ბოლოს, ხატს მიწიდან ამოუძა– 

ხნია: ნუ დაშვრებით, რამდენჯერაც დაჰკრავთ ბარს, იმდენჯერ მი– 

წის სიღრმეში ჩავდივარო. 

ამ ნათხარს ,,გორაის ტბას" უწოდებენ და დღესაც უჩვენებენ. ხე– 

დენიშის წმიდა გიორგის სალოცავში ოც მკათათვეს დიდი ხატობა 

იმართებოდა. ხედენიშზეა ნათქვამი: 

„განჯას თუშნი ცხენებს სჭედენ, იძახიან გალობასა, 

ბედრენაი შეესწრება ხედენიშთა ჯვარობასა“. 

ხელკაცი – ჯვარის მსახური, განსაკუთრებით ის პირი, რომე– 

ლსაც „ხელზე მოუდის“ ჯვარი, ემსახურება ჯვარს, როგორც ხელ– 

ზე მოსამსახურე. იგივე მკადრე. 

ხელოსანი – ჯვარის მსახურთა საერთო სახელწოდება. ხელოსა– 

ნი ის არის, ვისაც ხელობად აქვს, ხელეწიფება ჯვარის სამსახური. 

ხვითო – იხ. ნატვრისთვალი. 

ხის ბეძი – ერთი მონადირე მარტოდმარტო წასულა სანადირ– 

ოდ. მთელი დღე უნადირია. რომ დაღამებულა, კლდის ძირში პირ– 

ჯვარი გადაუწერია და შევედრებია: ამ კლდის ბატონ-პატრონო, 

შენი სტუმარი ვარ, შემიფარეო. დაწვა დასაძინებლად და საიდანღ– 

აც ძახილი გაუგონია: „ეე, ბაჭიჭაურო, წამოდი აქეთ, შვილის ქორ– 

წილი მაქვსო!“ – „ვერა, ვერ წამოვალ, სტუმარი მყავსო!“ – „წამო– 

დი შენც და შენი სტუმარიც წამოიყვანეო!“ დადგომია თავზე მონა– 

დირეს, ქორწილში ეპატიჟება და არიგებს: „წავიდეთ და, სანამ მე 

არ გეტყვი, პური არ ჭამოო“. 

ადგა და წაყვა მონადირე ამ დევს ქორწილში. წინ დევი მიდის, 

უკან მონადირე. ბევრი იარეს და ერთ კლდის გამოქვაბულში შევი– 

დნენ. იქ ბევრი ხალხი დახვდათ – კაცები, ქალი და რძალი, დამსხ– 

დარან. მასპინძლებს სამი ჯიხვი მოუყვანიათ და სამივე დაუკლავთ. 

მოუხარშავთ სამივე, ამოუყრიათ ხორცი და დაუწყიათ პურის ჭამა. 

იმ მონადირესთვის უთქვამთ, შენც ჭამეო. მაგრამ სტუმარს პირი 

არ დაუკარებია საჭმელისთვის, ახსოვდა, დევმა რომ უთხრა, სანამ 

248



მე არ გეტყვი, არ ჭამოო. მეორედ მიიპატიჟეს, პური ჭამეო, არც 

მაშინ უჭამია. მესამედ კი, როცა ნაცნობმა უთხრა, ახლა კი ჭამეო, 

აიღო ხორცი და შეჭამა. მასპინძლებს უთქვამთ: სამ–სამს მკლავსო. 

ახლა დევმა უთხრა მონადირეს, ერთი რომელიმე ძვალი დამალეო. 

ამდგარა კაცი და დაუმალავს ბეჭი სახელოში. რომ გამოუხრავთ 
ძვლები, ერთად მოუგროვებიათ და ტყავებზე დაუყრიათ გამოხრუ– 

ლი ძვლები. დაუკრავთ მათრახი და ამდგარა ერთი ჯიხვი, გაცო– 

ცხლებული. მეორისთვისაც დაუკრავთ და ისიც გაცოცხლებულა. 

ახლა მესამის ძვლების შეგროვება დაუწყიათ. ეძებეს ერთი ბეჭი, 

მაგრამ ვერ ნახეს. ბევრი უძებნიათ. ბოლოს, ხისგან გამოთალეს 

ბეჭი და ის ჩაუდგამთ ჯიხვისთვის. დაუკრავთ მათრახი და უთქვ– 

ამთ: „ადე, ადე, ხეჭეჭაო, ხისა გიდგას ბეჭედაო“,. 

დამთავრდა ეს ქორწილი და გათენდა კიდეც. მონადირე წასულა 

მთაში სანადიროდ და დაუნახავს სამი ჯიხვი. უსვრია და სამივე მო– 

უკლაგს, გაუტყავებია. ოთხში რომ ამოიღო ჯიხვები, ერთ ჯიხვს ის 

ხის ბეჭი ჰქონია ჩადგმული. 

ხმალას ალვისხე – ბარისახოში, ხმალაში ძველად მდგარა ცი– 

ხე და მის გვერდით ერთი ძალიან მაღალი ალვისხე, რომელსაც მი– 

რონი გადმოსდიოდა. ხეს ძირში საფარველდადებული დარანი ჰქო- 

ნდა და ამ დარანში გროვდებოდა მირონი. ალვისხეს წვერზე ოქროს 

ცხრაკეცი ჯაჭვი ჰქონია გამობმული, ზედ ოქროსფრთიანი ანგე– 

ლოზები მიდი-მოდიოდნენ და ტკბილ ხმაზე გალობდნენ. ერთხ– 

ელ გახუა ხეთეშაური, ანგელოზთან წილნავარი მკადრე, გუდანის 

ჯვარს ხმალაში მიუყვანია და დარანში ჩაუყვანია. იმსიღრმე ჩასა– 

ვალი ყოფილა, ყვებოდა გახუა, რომ ცხრა ფეხი სანთელი ჩასვლა– 

ზე დამჭირდა და ცხრა ფეხი სანთელი – ამოსვლაზეო. რომ ჩავედ– 

ით, იქაურობა სანთლებით იყო გარაპრაპებულიო და ათასი რიგის 

ღვთისშვილნი ადიოდნენ და ჩადიოდნენ, მირონი ამოჰქონდათო. ძი– 

რში ქოთანი იდგა და შიგ ეწვეთებოდა მირონიო. ერთი ანგელოზი 

ედგა თავზეო და, რომელი ღვგთისშვილიც მივიდოდა, ანგელოზი სა– 

მირონე ოქროს ბოთლებში უსხამდა მირონს და ყველას ასე ისტუმ– 

რებდაო. ოქროს საწყაოთი უწყავდნენ თურმე მირონს. გახუა და გუ– 

დანის ჯვარი რომ ჩავიდნენ, მათაც მისცეს და ამოვიდნენ. საკვირ– 

ველი სანახაობა ყოფილა ირგვლივ: იქაურობა სულ განათებული 

249



ყოფილა, ღვთისშვილნი ხმაამოუღებლად შედი–გამოდიოდნენო. 

ალვისხის პირდაპირ, არაგვის გაღმით, მაღალ გორზე ერთი ცი– 

ხე მდგარა, შურის ციხეს ეძახდნენ. შურის ციხე და ხმალას ციხე 

ერთურთის ჯიბრზე აუშენებიათ. ხთიშვილებს ალვისხეზე და ცი– 

ხეების წვერებზე ჯაჭვები ჰქონიათ გაბმულები და იმ ჯაჭვებზე და– 

დიოდნენ თურმე. ამ ალვისხეს შემოდგომაზე რომ ფოთლები დასც-– 

ვივნია, ერთი ფოთოლი არაგვში ჩავარდნილა და წყალს ქალაქში 

ჩაუტანია. აქ მეთევზეებს უნახავთ და მიმხვდარან, რომ ეს ფოთო– 

ლი მირონის ხისგან არის, და მეფისთვის მიუტანიათ. მეფეს უბრძა– 

ნებია, ახლავე წადით, მოძებნეთ მირონის ხე, მოჭერით და აქ მომი– 

ტანეთო. წამოსულა ქალაქიდან ხალხი და, სადაც კი არაგვი მიედი– 

ნება – ფშავში, მთიულეთ–გუდამაყარში თუ ხევსურეთში, ყველგან, 

უძებნიათ მირონის ხე. ბოლოს, გაუგიათ, ბარისახოს ხმალაში დგას 

ეს ხეო. ასულან ბარისახოში, მაგრამ ხევსურებს, როცა გაუგიათ 

ხის მოჭრას აპირებენო, არ მიუციათ მოჭრის ნება. მერე მოსულებ– 

მა კაცი გაგზავნეს ქალაქს და დიდძალი ჯარი მოიყვანეს. ჯართან 

ხევსურები ვერაფერს გამხდარან, მაგრამ ხე კი მომხდურებს მაინც 

გერ მოუჭრიათ. დაჰკრავენ ცულს, გააგდებინებენ ნაფოტს, მაგრამ 

ხე ისევ მრთელდება. ბევრს ცდილან, გაწვალებულან და ვერ მოუჭ- 
რიათ ხე. ბოლოს, ხნიერი ხალხი შეუკრებიათ, გვასწავლეთ, ეს ხე 

როგორ უნდა მოიჭრასო. ყველას არც კი სცოდნია ხის მოჭრის საი– 

დუმლო, ხოლო ვინც იცოდა, იმას არ გაუთქვამს, არ უსწავლებია. 

ერთი ხნიერი ღულელი კაცი ყოფილა, გვარად არიშაული, ჯვარ– 

ის ხელკაცი. გაუგიათ მოსულებს, მან იცისო. ჯერ არიშაულიც უარ– 

ზე იყო, მერე დაუქრთამავთ და უსწავლებია: ერთი კატა მოიყვანეთ, 

დაკალით და იმით განათლეთ – მისი სისხლი ასხურეთ ხეს და ღვთი– 

სშვილიც ჩამოსცილდება და ხეც მოიჭრებაო. თორემ, სანამ ღვთისშ– 

გილი პატრონობს, მაგას ცული ვერაფერს დააკლებსო. მოიყვანეს კა– 

ტა, დაკლეს ხის ძირში და, ასხურეს თუ არა ხეს მისი სისხლი, ღვთი– 

სშვილი გაეცალა ხეს, და მოჭრეს იგი. ხე რომ წაქცეულა, წვერზე 

გაბმული ოქროს ჯაჭვი გაწყვეტილა და წივილით ცაში წასულა. ხის 

ფესვები სულ ამოუძირკვავთ და ქალაქში ხელმწიფესთან წაუღიათ. 

არიშაული ხელმწიფეს დაუსაჩუქრებია, მაგრამ ხევსურებს მოუკვე– 

თავთ, ყველა ჯვარში დაურისხებიათ, როგორც მოღალატე და ისე 

ამოწყვეტილა მთელი მისი გვარი, რომ არავინ დარჩენილა. 

250



ხოგაის მინდი – არხოტში, სოფელ ამღაში ცხოვრობდა ხოგაის 

(ხოგაის ძე) მინდი. საბეკურის კარს მისი ნასახლარები ახლაც ჩან– 

სო. ერთხელ ხოგაის მინდი ქაჯებმა მოიტაცეს და ქაჯავეთის გზას 

გაუყენეს. თვალები აუხვიეს, რომ გზა არ დაესწავლა და უკან ვერ 

დაბრუნებულიყო. როცა ცხრა მთა გადაატარეს, მაშინღა მოხსნეს 

თვალის სახვევები. მიიყვანეს ქაჯების სოფელში, სადაც მასავით 

ტყვეები ჰყოლიათ, გარეკავდნენ მთაზე და გველებს აჭერინებდნენ. 

გველებისგან წამლებს აკეთებდნენ. ერთხელ ხოგაის მინდიც წასუ– 

ლა გველების დასაჭერად. ერთი გველი დაუჭერია, ყელზე თეთრი 
ბეწვი ჰქონია. დაუკლავთ ეს თეთრბეწვიანი გველი და მისი სისხლი 

ქანდარას სხურებია. ხოგაის მინდის იმდენად მობეზრებია ქაჯებში 

ცხოვრება, რომ გველის სისხლის ალოკვა მოინდომა, რომ იქვე მო– 

მკვდარიყო. შეამჩნიეს ეს ქაჯებმა და წაშალეს ნასხურები სისხლი. 

მაგრამ ერთი წვეთი სადღაც შერჩენილი ყოფილა და მინდიმაც ფა– 

რულად ალოკა ეს წვეთი. ალოკა თუ არა სისხლი, მინდის ცხროება 

შეეყარა. სულ ოფლში იღვრებოდა. მეცხრე ლოგინი ისე გამოუც- 

ვალეს, რომ არაფერი გაუგია. გონს რომ მოვიდა, იღლიის ძირები 

ჰქონია დასიებული. გაუჭრია და მკბენარი გადმოცვენილა იღლიე– 

ბიდან. მიხვდა ხოგაის მინდი, რომ კაცს თურმე მკბენარი ამძიმებს. 

ისე გამსუბუქებულა, რომ ხიდზე გავლისას ჩოხის კალთებში ქვებს 

იყრიდა, რომ ქარს ხიდიდან არ გადაეგდო წყალში. ამიერიდან ყვე– 

ლაფრის ენა ესმოდა თურმე, სულიერის თუ უსულოსი. გაპარულა, 

მაგრამ დაუჭერიათ და ცემით ტყავი გაუძვრიათ. მეორედ გაქცეუ- 

ლა. ხიდზე რომ შემდგარა, დაუნახავს, ნაცარი ყრია ხიდზე. მიმხვ– 

დარა, რომ მისთვის დაუყრიათ ნაცარი, რომ გაეგოთ საით წავა მისი 

ნაკვალევი. ხოგაის მინდიმ ხიდზე კოჭუკულღმა გაიარა, რომ გაღმა 

ნაპირიდან მოსული ჰგონებოდათ. დილაუთენია გასულა ხიდზე და 

ტყისთვის შეუფარებია თავი. დაუწყეს ძებნა, მაგრამ კვალს ვერ მი– 

აგნეს. ხიდამდე მიდიოდა ნაფეხურები და იკარგებოდა. უვლია ხო– 

გაის მინდის და ერთ სოფელში მოხვედრილა, სადაც თითის სიგრძე 

ადამიანები უნახავს. უცხო კაცის დანახვაზე ჯერ შეშინებულან და 

გაქცეულან, მერე კი მოსულან და თან საჭმელიც მოუტანიათ მისთ– 

ვის. ხოგაის დაუნახავს, რომ ეს თითისტოლა ხალხი ნაფოტებს და 

წიწვებს აგროვებს და რაღაც შენობას აგებს. რას აკეთებთო, უკი– 

თხავს, და, დღეს საღამოს სვავების, კაჭკაჭების, წეროების და კიდ– 

251 

ჟ“



სხვებ ევ 1 ვების ლაშქარი დაგვესხმება და თავი უნდა შევგაფაროთო. 6 
გეშინიათო, უთქვამს ხოგაის მინდის იდ. გ დის. გაუკეთებია მშვილდ-ისარი და 

ჩასაფრებულა. რომ შ ი ლაა ებულ ომ შეღამდა, მოსულა ფრინველთა ლაშქარი და მი– 

დის ისე გაუბრუნებია ისინი, რომ არც ერთი არ მოუკლავს. დაეხ– 

ვივგნენ ცეროდენა ადამიანები, დაუწყეს კოცნა, ჩვენი ღმერთი ზა– 

რო, ეუბნებოდნენ. მათ შორის ერთი კაცუნა ერია, თგალგამოთხრი- 

ლი. ვერ მცნობო? უკითხავს მინდისთვის. ვერაო. არ გახსოვსო, უთ- 

ქვამს ცეროდენას, თვალი რომ გამომთხარესაბაკურის კარსო? მე გუ- 

გული ვარ, ჩვენ ყველანი გუგულები ვართ. ეგერ მთა რომ ჩანს. იმ 

მთას რომ გადავალთ, გუგულებად ვიქცევით, აჭ კი კაცები ვართო. 

აბაო, უთხრა ხოგაის მინდიმ, ამღა თუ იცი, სად არის, ფამიყგანეო. 

კარგიო, უთქვამს კაცუნას და ღაუყვანია იმ მთისკენ. უთქვამს, ფრთხი- 

ლად იყავი, ეს მთა ნაცრის არის, შიგ არ ჩაეფლოო. მე ჩიტად გადავი 

ქცევი და, რომ გავფრინდები, მომყევიო. გადაუვლიათ მთა და გუბ 

ლად გადაქცეულ კაცუნას ამღაში მიუყვანია ზოგაის მინდი. 

ხოგაის მინდის ისეთი უნარი გამოყოლია ქაჯების სოფლიდან, რ 

ყველაფრის ენა სცოდნია, ყველაფერი ესმოდა, რასაც ცხოველ; 

თუ მცენარეები ლაპარაკობენ. ბალახი თავად გეუბნებოდა, ამის 

ამის წამალი ვარო. 
– ს სა ევღელუე

ლი 

–_–_–_–__ 
– > - 

   · =თდათ ათა არათითი _ილე ფარები 

ხოგაის ქინდის სახლი 

252



ხოლიგისწვერის ანგელოზი – ხოლიგის წვერი ერთი მაღალი 

მთაა ხევსურეთში არჭილოსა და ხახაბოს შუა. აქ წინათ ძალიან 

მდიდარი სალოცავი ყოფილა. ახლაც არის მისი ნადარბაზალი, ორი 

ჟანგიანი ლითონის ჯვარიც არის შემორჩენილი. დღესდღეობით 

მომსწრე არავინ არის, რომ ახსოვდეს იქ სალოცავად სიარული. არც 

ის ახსოვს ვინმეს, თუ რომელი ღვთისშვილის სახელზე ლოცუ- 

ლობდნენ ამ მაღალ მთაზე. ახლა კი ხოლიგის წვერის ანგელოზს 

ეძახიან. სალოცავს ბევრი ნადირი – ჯიხვი ჰყოლია. მათზე ნადი– 

რობა ხოლიგის წვერის ჯვარისაგან აკრძალული ყოფილა, 

ლეკებს სცოდნიათ ამ სალოცავის სიმდიდრის ამბავი და წამოსუ- 

ლან თურმე და დასხმიან თავს. შეულეწავთ კარი და გაუტანიათ ყვე- 

ლაფერი, რაც იქ იყო. ერთი ოქროს ჯვარი ყოფილა იქ. თვალთ არ 

იყრიდა თურმე, ისეთი ბრწყინვალე სამკაულებით ყოფილა მორთუ- 

ლი. ჯვარი წაუღიათ ლეკებს და ღვთისშვილიც გაჰყოლია ამ ჯვარს. 

სოფელში რომ მიუტანიათ, ერთ სუფთა ადგილზე დაუბრძანებიათ. 

მაგრამ რაკი ლეკები ურჯულოები იყვნენ, ჯვარს არ უნდოდა, ქრი– 

სტიანთ სალოცავი ურჯულოთა ქვეყანაში ყოფილიყო და გამწყრა- 

ლა თურმე. გაჩენილა ლეკეთში ავადმყოფობა და ბევრი ხალხი გა– 

მწყდარა. მერე მკითხავს უთქვამს: ეგ ქრისტიანთ სალოცავი ჯვარი 

თუ არ მოაშორეთ, ამ ხალხის ხოცვას ვერ გადარჩებითო. ლეკებს– 

აც შეუთვლიათ ხახაბოვლებისათვის, წამოდით და წაიღეთ თქვენი 

ჯვარიო. მაგრამ ხახაბოდან არავინ წასულა ლეკეთს ჯვრის დასაბ– 

რუნებლად და დარჩენილა იქ. ლეკებს ჯვარი იმ ადგილიდან აუღი– 

ათ და მაღალ მთაზე ერთ კლდეში დაუბრძანებიათ, ერთი ვერძიც 

დაუკლავთ და შემწყდარა ხალხის მუსრვა. 

ლეკებს რომ ხატი წაუღიათ ხახაბოდან და ღვთისშვილიც თან 

გაჰყოლია, მაშინ ნადირიც წასულა და ლეკეთის მთაში გადახვეწი– 

ლა. ნადირი რომ აიყარაო, ამბობენ, წავიდა როგორც ცხვრის ფა– 

რაო. სულ ბოლოს ერთი თოვლივით თეთრი ჯიხვი მიდიოდა და ის– 

იც კლდეს მიეფარაო. ეს ჯიხვი არც მანამდე ჰყავდა ვისმე ნანახი და 

არც მერე ლეკეთში არავის უნახავსო. 

ხოხორდაული -– ერთხელ ფშავში, ცაბაურთის მთაწმიდაზე., სა– 

დაც მეკვლეებმა ღამე გაათიეს, რათა დილას სოფელში ჩასულიყვნ- 

ენ და ახალი წელი მიელოცათ სოფლისთვის, დიდი თოვლი მოვი- 

253



და. ყელამდე თოვლი დადო. მთაწმიდის გარშემო სულ საზვავე ად– 

გილებია, დაქანებული კლდეები აკრავს. ხან ერთ მხარეს ეცადნენ 

ჩასვლას, ხან – მეორე მხარეს, მაგრამ ვერ გაბედეს. ბოლოს გააქა– 

დაგა მთავარანგელოზმა ხევისბერი გამახარე ხოხორდაული და, 

გამხნევებულმა, აიღო ხელში სამი ვერცხლის თასი, მხარზე დრო– 

შა გაიდო, კალთაში ხორცის წილობები ჩაიყარა სოფლისთვის და 

ქადაგობით საზვავე კლდეზე პირქვე დაეშვა. ამ დროს გატყდა მთის 

დიდი ზვავი და წამოიღო ხევისბერი. ერთი დიდი კლდე მოგლიჯა 

ზვავმა და ხევისბერი ზედ მოხვდა. კლდე ისე ჩამოიტანა, რომ გვე– 

რდი არ გადაუქცევია და ხევისბერიც თან ჩამოაყოლა. დაეშვა კლდე 

მზილას (ადგილის სახელია) ხატის პირდაპირ და უვნებელი ხევის– 

ბერი მშვიდად გადმოვიდა კლდიდან, და დროშის წკარუნით ხატი– 

სკენ გაემართა. დროშაც მხარზე ედო და თასებიც ისევ ხელში ეჭი– 

რა, წილობებიც არ გაბნევია. ვინც მთაწმიდაზე დარჩა, შეწუხდა, 

დაგვეღუპა ხევისბერიც და დროშაცო და, როცა ზვავი შეწყდა, და– 

ეშვნენ ნაზვავარზე სოფლისკენ. რომ ჩამოვიდნენ, ნახეს კვალი ბე– 

ღლისკარისაკენ მიდიოდა. მივიდნენ ბეღლისკარს და, ხედავენ, ზის 

გამახარე ხევისბერი საბეროში და მთაწმიდის ამბავს უამბობს 

ხალხს. ამ ხალხმაც დაინახა ზვავი, კლდეზე ნაჯდომი გამახარეც 

და დიდი მოკრძალებით შეხვდნენ, როგორც ღვთის შვილისგან გა– 

დარჩენილ კაცს. 

ამის შემდეგ გამახარეს თითქმის ღვთისშვილის დარად სცემდნ– 

ენ პატივს. ის კლდე, რომელზედაც გამახარე იჯდა, ახლაც მზილას 

არის და იმის ახლოს უწმიდური ქალი არ გაივლის. 

ჯერ სასწაულით გადარჩენამ და მერე ამ პატივმა გააბუდაყდა 

ხევისბერი გამახარე ხოხორდაული და დაიკვეხა: მთავარანგელო– 

ზო, ჩემმა დავლათმა გიშველა, თორემ დროშაც დაგეკარგებოდა, 

თასნიც და ხევისბერიც მოგიკვდებოდაო. ეს იწყინა მთავარანგელო– 

ზმა. გამახარეს ამოწყვეტა დაუპირა, მაგრამ ლაშარის ჯვარმა არ 

დაანება, უთხრა: მე ამოსაწყვეტი ყმები არა მყავსო. 

ეს ხოხორდაულნი ცხრანი ძმანი ყოფილან და ძალიან ამაყნი. არც 

ხატს ემორჩილებოდნენ თურმე და არც ხალხს რამეს ეკითხებოდნ– 

ენ. ამიტომ მთავარანგელოზი მათზე კარგი გულით არ იყო, მაგრამ 

ლაშარის ჯვარი იცავდა და მათი ზიანის ნებას არ აძლევდა. ბოლოს, 

მთავარანგელოზმა უთხრა: ამ ცხრა ძმას მოგცემ და შენი ყმებიდან 

254



ერთი კაცი მომეციო. ლაშარის ჯვარმა ცხრა ძმაში ერთი კოჭლი 

კაცი მისცა ცაბაურთის მთავარანგელოზს – ხოშარელი მჭედელი, 

ხოხორდაულნი კი თავის ყმად აიყვანა. იმ კოჭლი მჭედლის მოდე– 

ნილობის ხალხი – მჭედლურები ახლაც ცხოვრობენ სოფელ აფ– 

შოში, ქუთხში და თითო-ოროლა სხვა სოფელში. 

ბოლოს, მთავარანგელოზმა ხევისბრად დაიჭირა ეს მჭედელი. 
ამის შემდეგ გახდნენ მჭედლურები მთავარანგელოზის ნამდვილი 

ყმანი. 

ხუცესი – ჯვარის მსახური, რომელსაც ევალება, იყოს შუამდ– 
გომელი ჯვარსა და საყმოს შორის, მიიტანოს ჯვარის ყურამდე ად– 

ამიანთა გასაჭირი, ლოცვა და ვედრება. საყმოში იგი ყველაზე უფ– 
რო ახლოს არის ჯვართან, მის სიწმიდესთან და საიდუმლოებებთან, 

რაც მისგან სიწმიდის დაცვას მოითხოვს.



ს 
ვაავახეთ-გუთნისდედა – გორგასლის მეფობაში ქართლში იყო 

ერთი დავლათიანი გუთნისდედა, რომელსაც ღვთის მადლით ზღვა– 

სავით მოსავალი მოსდიოდა მთელი ქართლ-კახეთის საზრდოდ. მე– 

ფის ცოლი, დედოფალი, თურმე ზემოდან დაჰყურებდა მის ხვნა-თე– 

სვას. მოხიბლულა, მისი სიყვარული ჩავარდნია გულში. მოინდომა 

გუთნისდედის შეცდენა და შეაცდინა კიდეც: მინდვრებიდან სალ 

კლდეზე აგებულ კოშკამდე, სადაც დედოფალი ცხოვრობდა, საი– 
დუმლო გვირაბი გაათხრევინა, რომ მეფის არყოფნისას ყოველდღე 

შეძლებოდათ შეხვედრა. 

ერთ დღეს ინდოეთის ბრძოლიდან ადრე დაბრუნებულმა გორგა– 

სალმა მიუსწრო დედოფალს გუთნისდედასთან. სინანულში ჩავარ– 

დნილმა გუთნისდედამ ასეთი ლექსი თქვა: 

„დღისითა ვხნავდი გუთანსა, ღამით ვანგრევდი სალს კლდესა, 

შუაღამეს შევეყარე ტანდაბალ და პირად მზესა, 

ნამუსზე ხელი ავიღე, ღმერთიმც უშველის ჩემს მკვლელსა“. 

მაგრამ განრისხებულ მეფეს გუთნისდედა სიკვდილით არ დაუს– 

ჯია, ოღონდ ქართლიდან ჯავახეთში გააძევა. დასტოვა თუ არა ქა– 

რთლი გუთნისდედამ, დავლათიც მას გაყვა: ქვეყანაში პურის მო– 

სავალი აღარ მოვიდა, ჯავახეთში კი ერთი ასად. ბევრი ეხვეწა მე– 

ფე, დაბრუნებულიყო გუთნისდედა თავისი დავლათითურთ ქართ– 

ლში, მაგრამ მან არ ინება დაბრუნება და სამუდამოდ ჯავახეთში 

დაიდო ბინა, მაგრამ ერთი პეშვი ხორბალი მაინც გადმოყარა ქარ– 

თლისკენ და ისევ აბიბინდა ყანები ქართლში, თუმცა ჯავახეთს ვერ 

გაუტოლდა სიუხვით. 

მას შემდეგ გამოითქვა ლექსი: 

256



„მე ჯავახეთს რა მიჭირდა, მთვარე იდგა მზესავითა, 

ხორბალი და ქერის პური წინ მეყარა ბზესავითა“. 

მზაუნართ სას?ჯელი – ლაკათხევში (მთიულეთში) ცხრა ძმა ჯა– 
უნარებს უცხოვრიათ. ისეთი გაბუდაყებულები ყოფილან, რომ სა– 

ღმრთო მაღალთან (სალოცავთან) ციხის აშენება გადაუწყვეტი– 

ათ, საღმრთო მაღალს უნდა გავუსწორდეთძო. დაუწყიათ შენება და, 

როცა ამთავრებდნენ, ერთი შემოვლაღა გვაკლიაო! – დაუძახნია 

ერთ–ერთ ძმას. – მალე გაგისწორდებით, საღმრთოო! ეს იყო და, გა– 

ნრისხებულ საღმრთოს მეხი დაუკრავს, დაუნგრევია ნაშენებიც და 

ძმებიც ამოუხოცავს და მათთან ერთად რვა რძალი ქვეშ მოუყოლე– 

ბია. მეცხრე რძალი ფეხმძიმედ ყოფილა და სოფელში დარჩენილა. 

ამ დროს, ეს ამბავი რომ მოხდა, წყაროზე იყო თურმე და იქ ბავშვი 

გასჩენია. ამის გამო ბავშვისთვის წყარუა დაურქმევია. მისგან მო– 

დიან ლაკათხეველი წყარუაშვილები. 

მაგრაგი – წმ. გიორგის სვანური სახელი. 

მბვართენა – ასე ეწოდება ნაქადაგარებსა და სახუცო ტექს- 

ტებში გამოყენებულ უჩვეულო სიტყვებს, რომელთაგან ზოგი არ– 

ქაულია და ყოველდღიურ მეტყველებაში აღარ იხმარება, ზოგს მნი– 

შვნელობა შეცვლილი აქვს, ზოგი უცხო სიტყვაა (კერძოდ, ჩეჩნუ– 

რი), ზოგსაც გადატანითი მნიშვნელობა აქვს. ამის გამო ჯვართენა 

ხშირად გაუგებარია და მას განმარტება ესაჭიროება. ხშირ შემთხ– 

ვევაში ჯვართენის სიტყვები და ფრაზეოლოგია პოეტური, მეტა– 

ფორული აზროგმნებისა და მეტყველების ნიმუშებია. „ვერცხლის ღი– 

ლი“ – ვაჟი, „ბიჟიონა“ – ქალი (ქისტურად „თმიანი“ ), „ქერ-ოქრო– 

ნი“ – ჯვარის ყანაში მოსული მარცვალი (ქერი, ხორბალი), ,„ჭიქა– 

ბარძიმი“ – თასი, რომლითაც ჯვარში დღეობაზე ლუდსსვამენ; „ფე– 

ხმურგვალი“ – ცხენი (მრგვალჩლიქიანი); „მწვანილი“ – წელიწა– 

დი; „მზექალი“ – მზე, „მზექალის შეჯდომა მაღალზე“ – გვალვის 

დადგომა, ამასვე ნიშნავს „ქერ–ოქროთ გადაფანტვა“; „კოდ-ბადაგ– 

ნი“ – ლუდი; „ბანჯაყური“ – ზარი; „პურის დედა“ – ბეღელი; ,პა– 

ტივი“ – ლუდიანი თასი; ,„კიკინ-მაღალი“ – თხა; „ღვთის ვალი“ – 

სნეულება; „ბეგარი“ – სიკვდილი, „დაბეგრვა“ – სიკვდილიანობა... 

257



მბვარი – 1) უძველესი და უმარტივესი საკრალური ნიშანი, რო– 

მელსაც სიცოცხლის სიმბოლურ გამოხატულებად მიიჩნევენ (ეგ– 

ვიპტური ჯვრის სახელწოდება ანხ „სიცოცხლეს“ ნიშნავს). თუმცა 

მისი ზუსტი მნიშვნელობის ამოცნობა შეუძლებელია. ჯვარის გა– 

მოსახულება დადასტურებულია თითქმის ყველა ძველ ცივილიზა– 

ციაში. რას გამოხატავს მაინც ეს ნიშანი? პირველ რიგში, ის გამო– 

ხატავს ორიენტაციას სივრცეში. მის ფიგურაში მნიშვნელოვანია 

სემოსა და ქვემოს, მარჯვენისა და მარცხენის გადაკვეთის წერტი– 

ლი. ძველ აღთქმაში ჯვარი ჩანს სამოთხის აღწერილობაში: ედემის 

ბაღის ოთხი მდინარე, რომლებიც ერთი წყაროდან მოედინებიან, 

ჯვარის სახეს ქმნიან. წრეში ჩახატულ ჯვარს კოსმოლოგიური მნი– 

შვნელობა აქვს, მისი ვერტიკალური მკლავი ის ღერძია, რომლის 

ბოლოები წარმოადგენენ ზენიტს და მის ქვემო საპირისპირო წერ– 

ტილს. კვადრატში ჩასმული ჯვარი იდეალური ქალაქის სიმბოლოა: 

ჯვარი ოთხ თანაბარ ნაწილად ჰყოფს სივრცეს. კვადრატის ანუ ქა– 

ლაქის ცენტრში იკვეთება ქვეყნის ოთხი კუთხისკენ მიმავალი ქუ“ 

ჩები. ჯვარი ადამიანური ფიგურაა: იგი ხელებგაშლილი ადამიანის 

სქემატური გამოსახულებაა; ამიტომაც ჯვარი შეგვიძლია ადამია– 

ნის სიმბოლოდაც მივიჩნიოთ. 

2) ქრისტიანობის უპირველესი და უძირითადესი სიმბოლო, რო– 

მელიც გამოხატავს ერთდროულად ქრისტეს ვნებისა და მისი სიკვ– 

დილზე გამარჯვების იდეას. ძველად ქრისტიანებს „ჯვარის თაყვა– 

ნისმცემლებად“ მოიხსენიებდნენ. ჯვარის ერთ–ერთი სახეობაა ბო– 

რჯღალი. 
3) აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის საზოგადოებათა (საყ- 

მოთა) მფარველ წმიდანთა ან ანგელოზთა ერთ-ერთი სახელწოდე– 

ბა, როგორც ღვთისშვილი. წმიდა გიორგი, მთავარანგელოზი მი– 

ქაელი, ღვთისმშობელი, კოპალა, იახსარი, რომლებიც პატრონობ– 

ენ და იცავენ ფშავ-ხევსურეთის სხვადასხვა საყმოებს, ჯვართა სა– 
ხელით არიან ცნობილნი. ჯვარნი უხილავნი არიან, მათ საფარვე– 

ლი აქვთ დადებული, მხოლოდ ჯვარის რჩეულთ ეცხადებიან სააშ– 

კარაოდ – ისიც რაიმე სხვა სახით. ჯვარის გამოცხადების ყველაზე 

გავრცელებული სახეებია: მტრედი და ჯვარის გამოსახულება, ან 

ღრუბლის კოტორი (ფთილა), ან ცეცხლის ბურჯღუმი (სხივოსანი 

ბურთი). 

258



4) ეწოდება იმ ადგილს, სადაც დაარსებულია ჯვარი, როგორც 
საყმოსა და მისი ტერიტორიის მფარველი. აქ განლაგებულია წმი– 

და ნაგებობები: დარბაზი (სადაც ჯვარის მსახურნი იკრიბებიან დღე– 

სასწაულის დროს), საზარე, სადროშო (დროშის მისაყუდებელი) კო– 

შკი, სალუდე და სხვა. 

ვბურხა თურმანაული - როშკაში ყოფილა ერთი განთქმული 

მონადირე, ჯურხა თურმანაული. ერთხელ წასულა ჯუთის ჭიუხე- 

ბში სანადიროდ და ერთი დიდი, თორმეტი წლის ჯიხვი მოუკლავს. 

ჯიხვის ხორცი და თავ–რქა წამოუღია და წამოსულა. მთაზე რომ 

შემდგარა, დაუნახავს, რომ ერთი რაღაც დიდი ფრინველი, არწივის 

მსგავსი, მიჰყვება უკან. მონადირეს უფიქრია, ეს ნამდვილად ჯვა– 

რია და არწივის სახით მეჩვენებაო (მონადირე არწივს არ ესროდა 

ჯვარის შიშით, ჯვარს არ შესცოდავდა). 

მიდის მონადირე სოფელში და მიჰყვება არწივიც კივილით. როშ- 

კაში რომ ჩასულა, არწივს მთისკენ უქნია პირი და როშკის პირდაპირ 

მაღალ ტყიან გორის წვერზე დამჯდარა. ჯვარიც იქ აუშენებიათ. ხა– 

ლხი ახლოს ვერ მიდიოდა თურმე. მიუვალი ადგილი იყოო, თანაც 

ძალიან წმიდა ადგილიო და ეშინოდათო. ამიტომაც იმ გორის ქვემ– 

ოთ დიდგორის ჯვარის ნიში – კოშკი – აუშენებიათ სალოცავად. 

რაკი როშკის დიდგორის ჯვარი მონადირის მოყვანილი იყო, ამ– 

იტომაც ამ ჯვარს მონადირე ძალიან უყვარდა და ხელს უწყობდა 

ნადირობაში. 

ჯურხა თურმანაულს კარგი ცხენი ჰყოლია. დილით თურმე და– 

ჭედავდა და მინდორში გაუშვებდა. საღამოზე ცხენი დაღლილი და 

ნალებდაცვენილი მოდიოდა თურმე. ძალიან უკვირდა თურმანაულს: 

რა მოსდის, რა ემართება ჩემს ცხენსო. ერთ დღეს მიჰყოლია უკან. 

ცხენი მისულა ერთ ადგილას და დაუწყია მიწის თხრა და წყლის 

ლოკვა. დააკვირდა თურმანაული, ხედავს, ვეძა (მჟავე წყალი) ამო– 

დის მიწიდან. 

ამბობენ, თურმანაულმა დიდგორის ჯვარი მოიყვანა, თურმანაუ– 

ლის ცხენმა კი ვეძა აღმოაჩინაო. 

259



  

ჭურჭლის ფრაგმენტი შემკული სპირალური ორნამენტით. თიხა. კიკეთი. 

ძვ. წ. 11) ათასწლეულის I ნახევარი. სსმ. არქეოლოგიის გამოფენა 

ქალის ფიგურა. თიხა, ხრამის დიდი გორა. 
მარნეულის რ–ნი. ძვ. წ. VI ათასწლეული- 

არქეოლოგიის გამოფენა. 

სს27. 

ჭურჭლის ფრაგმენტი მამაკაცის 

სტილიზებული გამოსახულებით თიხა- 

იმირის გორა, მარნეულის რ–ნი. =>” 

ძვ. წ. VI ათასწლეული. სსმ, არქეოლ“”2 

გამოფენა. 

   
260



       
რიტუალური სცენა სამლოცველოთი, ღვთაებით, ცხვრის ფარით და მოდარაჯე ძაღლებით. ბრინჯაო. 

გამდლისწყარო, კასპის რაიონი. ძვ. წ. ” ათასწლეულის I ნახევარი. სსმ, არქეოლოგიის გამოფენა. 

    

  

  
  

სარტყელი ირმებზე ნადირობის სცენით. ბრინჯაო. სამთავრო, მც ხეთა. ძვ წ. VIII-VII საუკუნის I 

ნახევარი. სსმ, არქეოლოგიის გამოფენა. 

  
საომარი ეტლის მოდელი. ბრინჯაო. მელაანი, კახეთი. ძვ. წ. IX- VIII ს.ს. სსმ, არქეოლოგიის 

გამოფენა. 

261!



სასაფეთქლეები მხედრების 

გამოსახულებით 

ოქრო. ვანი. 

ძვ. წ. IV ს–ის | ნახევარი. 

დაცულია სსმ–ის ძვირფასი 

ლითონების ფონდში 

(სეიფი).   

   

    
ყელსაბამი კუების სტილიზებული 

გამოსახულებით. ოქრო. ვანი. ძვ 

წ. V ს. დაცულია სსმ–ის 

ძვირფასი ლითონების ფონდში 

(სეიფი).



ზურაბ კიკნაძე წინათქმა 

აბრამი 9 

აბრსკილი I! 

აბუდელაურის ტბა 12 

აგუნა -12 

ადგილის დედა 13 

ავთანდილის საქანი I4 

ავისგორი 14 

აკვანი სამკალში 14 

ალავერდის ტაძარი 14 

ალერტის ეკლესია 15 

ალვისხე 16 

ალვისტანი 17 

ალი!7 

ამბრი–არაბი 17 

ამირანი 18 

ამირანის მთა 25 

ამირიძის ხელი 25 

ანგელოზი 26 

ანდაბი 26 

ანდერზი 26 

არამხუტუ 27 

არიშაული 28 

არმაზი 28 

ასტორი 28 

აფსათი 29 

აღდგომის მამალი 29 

აღე 29 

სარჩევი 

  

სახელთა საძიებელი 

263 

აღების ღამე 29 

აშექალი 30 

აწყურის ღვთისმშობელი 13! 

ახტალა 12 

ბაზალეთის ტბა 33 

ბათრაძი 34 

ბალიასტომი 35 

ბარალეთი 36 

ბატონები 36 

ბაშოსგორი 16 

ბახსოლიანები 36 

ბეგენგორი 37 

ბეთლემი 37 

ბეთლემელი ბერი 18 

ბეთლემის საყდარი 18 

ბეთლემის სახლი 40 

ბეთქილი 40 

ბერიკაობა 44 

ბერმუხა 44 

ბეწვის ხიდი 44 

ბლოელი მწყემსი ქალი 44 

ბლოელის სასჯელი 45 

ბორჯღალი 46 

ბოჭორმის კურატი 47 

ბოჭორმის ხატი 48 

ბუღა–ტბა 48 

ბუჩა 48



განძი 50 

გარა 50 

გახუა მეგრელაური 52 

გელათის აგება 53 

გერგეტის სამება 55 

გველეთის განძი 57 

გველეშაპი 57 

გველეშაპი გაქვავებული 58 
გველი 58 
გლოლის წმ. გიორგი 59 

გორგასალი 59 

გუგულების ქვეყანა 62 
გუდანი 62 

გუდანის ხატი ღილღოში 63 

გუდანის ჯვარი 64 

დავითის ჯორი 65 

დავლათი 66 

დალი 67 

დალის შვილი 67 

დანადები 68 

დასტური 68 

დედაბოძი 69 

დევ–კერპნი 69 

დიდი ხუთშაბათი 70 

დროშა 70 

ელია 72 

ერწოს ნატბეური 72 

ეშმა 73 

ვერცხლის ტბა 74 

ზეგარდის წმ. გიორგი 75 

ზღურბლი 76 

თამარი 76 

თამარის სამოთხე 77 

თას–განძი 79 

თასი 80 

თებჟორიკა 81 

თეთრი გველი 82 

თეთრი გიორგი 83 

264 

თელავის ღვთაება 83 

თორღვა 84 

თუში ქაჯებში 85 

იამანის თვალი 87 

იასაული 87 

იახსარი 87 

იახსარის ზარი 90 

იგრი-ბატონი 9I 

ინანი 91 

ინდუშა 92 

იობი 92 

ირემთკალო 94 

ირმის ღვიძლი 95 

ირქის ეკლესია 96 

იფნი კერიაში 96 

კარატის წვერი 97 

კარატის ჯვარი 98 

კართანა 98 

კატა 99 

კახანი 99 

კეზის ანგელოზი 100 

კეისარი 100 

კერა, კერია 100 

კვირია, კვირა, კვირაე 101 

კვრივი 101 

კინკოზაურები 102 

კოდის წყარო 102 

კოპალა 103 

კოპალას სკამი 106 

კუდიანთ წუხრა 106 

კუდიანი 107 

კუდოელი თაგხევისბერი 107 

ლაგურკა 109 

ლამარია 109 

ლანჩხუთის წმ. გიორგი 110 

ლატალის წმ. გიორგი 110 

ლაღი 110 

ლაშა 111



ლაშარის ბერმუხა III 

ლაშარის ჯვარი !I3 

ლახტი I15 

ლენჯერის წმ. გიორგი 115 

ლომისა 115 

ლუდის მოყვარული დევი I16 

ლუთხუმელის ხმალი !I7 

მაგანძური 119 

მანათობელი ხატი 1I9 

მანგური 119 

მარტყოფის ღვთაება 120 

მაქსიმე 120 

მაქცია 122 

მაღალაანთ ეკლესია 122 

მახაშის ხატი I22 

მახუტელა 123 

მგებრნი 123 

მგლის კერძი 124 

მებურთვალი |25 

მეგანძური 125 

მეენე 125 

მეკეზისწვრე ანგელოზი 125 

მელისკარი 125 

მეპურყველე 126 
მეპურწყლე 126 
მესეფენი 126 

მეფე ერეკლე და გუდანის ჯვარი 127 
მეფისა მონადირე 12? 

მექობაური 128 

მზე და მთვარე 130 

მზის პირისნაბანი 130 

მზის ცვარი I3! 

მთაწმიდა 131 

მისარონი 132 

მიქამ-გარიოს ტბა 132 

მიქიელ მთავარანგელოზი 133 

მკადრე 134 

მოდე მოძმე 134 

265 

მორიგე ღმერთი 135 

მოძღვრის ქვა 135 

მტკავლისტოლა კაცი 135 

მტრედი 1136 

მუხურის წმ. გიორგი I36 

მუხურის ხატი 137 

მყინვარის ბერები 137 

მჭედელი და ბერი 138 

ნადირთ მწყემსი 139 

ნადირთ პატრონები 139 

ნათლის სვეტი 140 

ნატვრისთვალი 140 

ნატყევარას ტბა 141 

ნაქადაგარი 142 

ნაციხვარის ეკლესია I42 

ნაწილი 143 

ნაწილიანი ცხენი 144 

ნახარელას ღვთისმშობელი 145 

ობობა 146 

ოთხრქა-ოთხყურა ცხვარი 146 

ომა 147 

ომა და დევი I47 

ოქროსბეწვიანი ვერძი 148 

ოქროსბეწვიანი კრავი 148 

ოჩოკოჩი 148 

ოჩოპინტრე 150 

პალიასტომის ტბა 15! 

პატიმარი (51 

პირმზორიანი 152 

პიროფლიანები 152 

პირქუში 152 

პირქუშის განძი 155 

პირქუშის თასები I56 

ჟამნი 158 

ჟიბჟია და ვაჟინა 159 

ჟინი ანთარი 160 

რაში 16! 

რკონისის ხატი 161



როკაპი 163 

როშკის დევები 163 

რძე 164 

საგმირო 165 

საკადრისი 165 

საკიდელი 165 

სამაგანძურო 166 

სამას სამოცდასამი წმ. გიორგი 166 

სამკადრეო 167 

სამყაროს შექმნა 167 

სამძიმარი 168 

სანათა 169 

სანების ჯვარი 170 

სანების ჯვარის მკადრე 171 

სარკის წმ. გიორგი 172 

საფარველი 173 

საღვთო მაღალი IL73 

საყეინო 173 

სახუცო კოჭობი 174 

სიმონი 174 

სიმური 175 

სინდიურისძე 175 

სკალდის ეკლესია 176 

სკნელები 177 

სომხოს წმ. გიორგი 178 

სპარსანგელოზი I79 

სტარუნიში 180 

სულა და კურდღელა 180 
სულეთი 18) 

სულიწნიდა 182 

სულკალმახი 182 

სურამის ციხე 182 

ტაბაკონი 184 

ტაბაწყურის ტბა 184 

ტბეთის ეკლესია 184 

ტყაშიმაფა 185 

ტყაშიმაფას სავარცხელი I86 

ტყელას ირემი 187 

უთურგა 189 

უთურგას დევი 190 

უკვდავების წყარო 190 

უნჯი ყმა 191 

უსანეთობის ირემი 191 

უსურმაგი 192 

უყულდაშის წმ. გიორგი (ჯგრაგი) 192 

უცნაური მთიბელი 192 

ფანდური 194 

ფანდური ოქროსი 194 

ფარნავაზი 194 

ფასკუნჯი 195 

ფურის რქა 196 

ფუძის ანგელოზი 196 

ქადაგი 198 

ქავთარა 198 

ქალუნდაური 199 

ქალქვა 201 

ქართული ენა 201 

ქარჩაიძე 201 

ქაჯავეთის განძი 201 

ქაჯავეთის ლაშქრობა 202 

ქაჯავეთის ქალები 205 

ქედისუბნის ხატი 205 

ქერ–ოქრო 206 

ქვადქცეული მწყემსი 206 
ქვაციხისელი 207 

ქვის წულად მქცეველი 209 
ქორწილი 209 

ქურმუხის ოქროს მამალი 209 

ღვთის კარი 212 

ღვთისშვილი 212 

ყამარი 213 

ყარტაულა 214 

ყეენობა 215 

ყვავის საყდარი 215 

ყურშა 216 

შალიანის ხატი 218 

266



შიბი 219 

შილდის ტბა 219 

შიო 220 

შიშია 220 

შუბნური 22! 

ჩელხიანი 222 

ჩორლა 222 

ჩოხის წმ. გიორგი 224 

ჩოხის წმ. გიორგის ირემი 225 

ცაბაურთის ხატი 226 

ცელი 227 

ცის გახსნა 227 

ცის ზარები 227 

ციხეგორი 228 

ცროლის მთა 228 

ცხრა 230 

ცხრაჯევარა 230 

ძარწემის წმ. გიორგი 23! 

წერამწერალი 232 

წერაქვეთა 232 : 

წვერის ანგელოზი 233 

წითელი საყდარი 234 

წიფორელნი 214 

წიწლიკური 236 

წმ. გიორგი და მთავარანგელოზი 236 

წმ, გიორგი, ელია და მეცხვარე 239 

წყარიშმაფა 240 

წყაროსგორული 24! 

წყაროსთაველი 24! 

წყლის ძილი 242 

ჭითხაროს ხატი 243 

ჭინკა 244 

ხანის ხარი 245 

ხარი და ირემი 245 

ხახმატის ჯვარი 246 

ხედენიში 247 

ხელკაცი 248 

ხელოსანი 248 

ხვითო 248 

ხის ბეჭი 248 

ხმალას ალვისხე 249 

ხოგაის მინდი 251 

ხოლიგის წვერის ანგელოზი 253 

ზხოხორდაული 253 

ხუცესი 255 

ჯავახეთ-გუთნისდედა 256 

ჯაუნართ-სასჯელი 257 

ჯგრაგი 257 

ჯვართენა 257 

ჯვარი 258 

ჯურხა თურმანაული 259



ზურაბ საიჯნაძე 

ქართული მითოლოგია 

გამომცემლობა მადლობას უხდის ს. ჯანაშიას სახელობის სახელმწიფო მუზეუმის 

დირექტორს პროფესორ დავით ლორთქიფანიძეს, დირექტორის მოადგილეს სამეცნიერო 

დარგში – მთავარ მცველს ისტორიის მეცნიერებათა კანდიდატს თეიმურაზ შარიქაძეს, 

ისტორიის მეცნიერებათა კანდიდატს მინდია ჯალაბაძეს, არქეოლოგიის განყოფილების 

მეცნიერ-თანამშრომელს ირაკლი ქორიძეს და ამავე მუზეუმის ფოტოგრაფს გურამ 

ბუმბიაშვილს წიგნზე გაწეული თანამშრომლობისათვის. 

აგრეთვე: ისტორიის მეცნიერებათა კანდიდატს ბუბა კუდავას, ისტორიკოს მანანა 

შეყილაძეს, ფილოლოგიის მეცნიერებათა დოქტორს ამირან არაბულს და ლიტერატორ 

ბაბუა ალუდაურს მოწოდებული ფოტომასალისათვის. 

კომპიუტერული უზრუნველყოფა ია მახათაძე 

გამომცემლობა-ბაკმი 

საქართველო, თბილისი 2007 წ. 

C-–იიმ!! ხმMIთI)ისხ!!5ჩ1)იCC)00512.CC 

VVVV/.ხმXთ1.იC


