
საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკადემია 

'"ნყძრებ ჰIIსნიძე 
  

სჰებრები 
ა ალი %) 

ბილისი



86.3 
კ 499 

ბიბლია არის საუკუნეთა მანძილზე,დ სხვადასხვა დროში 

შექმნილ წიგნთაგან შემდგარი, ძველი აღმოსავლეთის სამყარო-. 
დან დღემდე ცოცხლად მომავალი ძეგლი, რომლის პერსონაჟებია 

ღმერთი, ადამიანი, ერი, კაცობრიობა. იგი მოგვითხრობს ადა- 

მიანის ამაღლებაზე და დაცემაზე, მის გასაჭირზე, სასოწარკვეთა- 
ზე და საბოლოო იმედზე... ბიბლიაში ერთ ძველ ერზეა ლაპარა- 

კი, მაგრამ მის თავგადასავალმი მთელი კაცობრიობის ბედი იხა- 

ტება. 

„საუბრები ბიბლიაზეს განკუთვნილია მკითხველთა ფართო. 

წრისთვის. 

რედაქტორი პროფ. ვ. გვ ახარია 

რეცენზენტები პროფესორები: ზ. ალექსიძე, რ. ბარამიძე: 

0403000000 
კ M 607(06)–-89 _ I66– 80 Cრ გამომცემლობა „მეცნიერეჯა“,. 1989” 

L58M 5--520--00416--1



მესავალი 

ბიბლია ბერძნული სიტყვაა და ნიშნავს „წიგნებს“, რომელთა 

მნიშვნელოვანი ნაწილი, „ძველ აღთქმად“ წოდებული, დაწერილია 
ებრაულ ენასე და ამ ენით მოგვითხრობს მისი შემქმნელი ხალხის 
ფიზიკურ და სულიერ თავგადასავალს. ამ წიგნებში გაცხადებული სა- 

მყარო ნაწილია ძველი აღმოსავლეთის ცივილიზაციისა; გარკვეული 
აზრით, ის მისი დაგვირგვინებაც არის, როგორც ერთი კერძო კაცო- 
ბრიული შემოქმედების უმაღლესი გამოხატულება. 

იშვიათია კულტურა, რომელიც მოქცეული იყოს ერთი წიგნში 

და მოწმობდეს საკუთარ თავზე უპირატესად სიტყვიერი შემოქმედე- 
ბის წყალობით. მართალია, არსებობს მატერიალური ძეგლები, რომ- 
ლებიც, უთუოდ, ავსებენ ჩვენს ცოდნას ამ კულტურის შესახებ, მაგ- 
რამ, უნდა ითქვას, რომ ეს მონაპოვარი არსებითს და ახალს ვერაფერს 
გვეუბნება. არქეოლოგიური ნაშთი, უმეტესწილად, მხოლოდ ადას- 

ტურებს იმას, რაც მოთხრობილია წიგნში. სწორედ აქ არის არ- 

სებითი განსხვავება ძველი აღმოსავლეთის (შუმერი და აქადი, ფი–- 
ნიკია, ხეთები, ხურიტები, ეგვიპტე..) კულტურებისგან; ისინი, უპი- 

რატესად, არქეოლოგიური, შეიძლება ითქვას, ნამარხი და აღმოჩენი– 

ლი კულტურებია. ბიბლიური სამყარო კი, თამამად ვამბობთ, არასო– 
დეს ყოფილა მიწის მტვერით დაფარული, ბორცვებადქმნილ ნანგრე– 

ვებში გაუჩინარებული, რომ დალოდებოდა მეცნიერების საუკუნეს 

და სწავლულთა თუ სიძველეთა მოყვარულთა მეცადინეობით აღმო- 

ჩენილიყო და კვლავ ენახა სამზეო ქვეყანა, სადაც, ბიბლიის ერთი 

წიგნის თანახმად, ახალი არაფერი ხდება. იგი ყოველთვის არსებობ- 

და ცოცხალი და ცხოველმყოფელი სულიერი კულტურის სახით იმ 

ერის ყოველდღიური ყოფაში, რომელმაც ის შექმნა, ხოლო ქრის– 

ტიანობის წყალობით დასავლური ცივილიზაციის ერთ-ერთ საფუძვე- 

ლი შეიქნა, რომლის გარეშე დღეს ვერავინ წარმოიდგენს მის სახეს. 

ვ



თუ ძველი აღმოსავლეთის კულტურების ნაშთები დღესაც განა- 

გრძობს არსებობას, როგორც მხოლოდ „წყალქვეშა დინებით“ შე- 
მოსული ელემენტები, ბიბლიური წიგნების კულტურა უშუალოდ და 

ცნობიერად არის ჩართული ქრისტიანული ცივილიზაციის ადამიანის 

შეგნებაში თუმცა ამ ფუძემდებლურ წიგნში ძველი ადამიანის 

მსოფლგანცდა და თავგადასავალია გადმოცემული, ამ მსოფლგან– 
ცდას და თავგადასავალს მის ეთოსს –- მორალურ-ზნეობრივ 
მრწამსს და სულისკვეთებას ჩვენამდე მოაქვს ჭზოგადკაცობრიული 

სული, რომელიც გასაგებია დედამიწის ნებისმიერი კუთხის ადამია- 
ნისთვის. 

„ბიბლიური“ ჩვენში, საზოგადო წარმოდგენაში, ბადებს რაღაც 

მონუმენტურის, ყოველდღიურობაზე ამაღლებულის ხატს, თუმცა ამ 
წიგნში მოთხრობილ ამბებს არ შეუძრავს იმდროინდელი მსოფლიო. 
ბაბილონისა და ეგვიპტის იმპერიათა და მათთან დაკავშირებულ გრან– 
დიოზხულ მოვლენათა ფონზე აშკარად იჩრდილება ბიბლიური სამ- 
ყარო: პალესტინაში მოსახლე ებრაელთა ტომი მათი მეფეებითურთ 

ამ სახელმწიფოთა ისტორიაში და ომებში მხოლოდ ერთი ეპიზოდია. 

მათ მიწა-წყალზე თვალს ვერ მოვკრავთ ბაბილონური ზიკურათები- 
სა თუ ეგვიპტური პირამიდების მსგავს არქიტექტურულ საოცრე- 

ბებს; მის საზღვრებში არ აღმოჩენილა მათი დანატოვარი მონუმენ- 

ტური ხელოვნების ნიმუშები, არც წერილობითი დოკუმენტების არ- 

ქივები და ბიბლიოთეკები; მათ ანალებში მოთხრობილი ამბები –- 
აღწერილი ბრძოლები –– იშვიათად გასცილებია მათი ქვეყნის საზ- 
ღვრებს. ბიბლიური მონუმენტურობა და დიდებულება ხივთიერში არ 

არის გაცხადებული, მისი ღირსება და დიდება სხვაგან უნდა ვეძიოთ. 
ძველი აღთქმის ხალხი თავიანთ თავკაცებს -- მოსე წინასწარმეტ- 
ყველს და მეფე დავითს –- არ წარმოიდგენდნენ იმგვარად, როგორც 

ეგვიპტელნი და შუამდინარელნი თავიანთ ფარაონებსა და მეფეებს 
„სამყაროს ოთხივ კუთხისა“. ბიბლიური კულტურა და, საზოგადოდ, 

მისეული შეგნება ძალმოსილებისა არ არის მატერიალური ხასია- 
თის. ის, პირველ ყოვლისა, სულიერი მოვლენაა, იგი თავის წმიდა 
გამოხატულებას სიტყვაში, სიტყვიერ შემოქმედებაში ხედავს. 

ჭეშმარიტად, გაოცებას იწვევს, თუ როგორ, რა ძალით მოხდა, 

რომ უდაბნოდან გამოსულმა ამ მცირერიცხოვანმა ხალხმა, რომელიც 

თითქმის არაფრით იყო გამორჩეული მონათესავე ხალხებისგან –- 

მოაბელთაგან, ედომელთაგან ყამონიანთაგან, –- რომელთა მეზობ– 

4



ლად ის სახლობდა მთელი თავისი ისტორიის მანძილზე, არა მხო- 
ლოდ გადაირჩინა თავი, როგორც ეროვნულმა მთლიანობამ, არამედ 

ისტორიულ ქარტეხილებში გამოტარებულმა, ორ „გველეშმაპურ“ სა- 

ხელმწიფოს შორის მოქცეულმა, რომელთაგან ხან ერთი – ეგვიპტე 

დასავლეთიდან, ხან მეორე – აშურ-ბაბილონი აღმოსავლეთიდან 

ემუქრებოდა შთასანთქმელად, საბოლოოდ დაქუცმაცებულმა და გა- 
ფანტულმა, შექმნა წიგნი, რომელიც სულ სხვა ეპოქაში, სხვა მოდ- 

გმის ხალხში ახალი ცივილიზაციის საფუძვლად დაიდო. 

ბიბლია –- ებრაელი ხალხის სულიერი კულტურის ძეგლი და 
წარსულში მათი არსებობის მოწმობა -–- იქმნებოდა ძველი წელ- 

თაღრიცხვის თითქმის ათი საუკუნის მანძილზე განსხვავებულ ისტო– 

რიულ ვითარებაში, განსხვავებული სულისკვეთებით. მისი ყველაზე 
სრული კრებული ორმოცდათერთმეტი სხვადასხვა ჟანრის და განს- 

ხვავებული მოცულობის (უმცირესი მათ შორის, „ქებათა ქება“, 

მხოლოდ ასჩვიდმეტ სტრიქონს შეიცავს) წიგნისგან შედგება. ორი 

რელიგიის –– იუდაიზმისა და ქრისტიანობის –-– საღვთო წიგნი, ამა– 

ვე დროს, არის თვითმყოფადი პოეტური ქმნილება, ვრცელი ტილო, 
სადაც წარმოდგენილია სიტყვიერი შემოქმედების, დღესდღეობით არ– 

სებულის, თითქმის ყველა ჟანრი. იგი, შეიძლება ითქვას, თანამედრო– 

ვე მსოფლიო მწერლობის უძველესი ქრესტომათიაა. აქ შევხვდებით 
ფოლკლორული წარმოშობის საწესჩვეულებო სიმღერებს, იგავ–არა– 
კებს, შეგონებებს, ფილოსოფიურ ნაკვესებს, მითოსის ფრაგმენტებს, 

საისტორიო და საყოფაცხოვრებო-დოკუმენტურ პროზას, ნოველის- 

ტურ ამბებს, გოდებებს, საღვთო საგალობლებს, საგმირო ლექსებს, 

სატრფიალო ლირიკას, დიპლომატიურ მიმოწერას, ორატორულ სიტ- 
ყვას, პუბლიცისტიკასაც კი. 

აი, ბიბლიური, კერძოდ, „ძველი აღთქმის“ წიგნები სახელდებით: 

პირველ ხუთ წიგნს სათაურები ებრაულ დედანში დასაწყისი სიტ– 

ყვების მიხედვით აქვს მიცემული. პირველი –– „დაბადება“ (ებრაუ- 

ლად ბერეშით „თავდაპირველად“); მეორე –- „გამოსვლა“ (შე– 

მოთ „სახელები“); მესამე –– „ლევიანნი“ (ვე იკრა „და მოუწოდა"); 

მეოთხე –– „რიცხვნი/ (ბემი დბარ „უდაბნოში“); მეხუთე –– „მეო– 

რე რჯული“ (ელლე ჰადევარიმ „აჰა, სიტყვები“). ეს არის მო– 
სეს ხუთწიგნეული ანუ ხუ მ აში, სადაც მოთხრობილია ქვეყნის შექ– 
მნისა და ადამიანის გაჩენის ამბავი, დედამიწის პირველ მკვიდრთა 
განფანტვის (განსახლების) და ებრაელი ხალხის ადრეული ისტორია იმ 

5



ხანამდე, ვიდრე პალესტინაში, „აღთქმულ ქვეყანაში“, დასახლდებოდ– 

ნენ. 

„ხუთწიგნეულს“ მოსდევს წიგნი „იესო ნავეს ძისა“, რომელშიც 

ასახულია ის ხანა, როცა ხალხი ეს-ეს არის მკვიდრდება „აღთქმულ 

ქვეყანაში“ და ინაწილებს მიწას. „მსაჯულთა წიგნი“ მოგვითხრობს ახ– 

ლად დამკვიდრებული თორმეტი ტომის, თითოეულის ცალ-ცალკე და 
ერთად, ბრძოლებზე ადგილობრივ მოსახლეობასთან და მეზობელ ტო– 

მებთან ღვთივდადგენილი წინამძღოლების ––- მსაჯულების მეთაურო- 

ბით. „რუთის“ წიგნში მოთხრობილია ერთი ისრაელიანი ოჯახის ძნელ– 

ბედობაზე და აღორძინებაზე მსაჯულთა ხანაში, 

„მეფეთა“ ოთხ წიგნში და „ნეშტთა“ ორ წიგნში, „პირველ ეზრა– 
ში“, „ნეემიაში“, „მეორე ეზრაში“, „ტობითში“, „ივდითში", „ესთერ- 

ში“, „მაკაბელთა“ ოთხ წიგნში ბიბლია გვიამბობს მეფეთა ღვაწლზე–– 

მათ დიდებაზე და მათ დაცემაზე, მთელი ერისა და ცალკეული ადა– 

მიანების თავგადასავალზე მეფობის გაუქმებამდე, ხალხის პირველ გა–- 
დასახლებამდე „აღთქმული ქვეყნიდან“ ჯერ აშურში, მერე ბაბილონ– 
ში (ბაბბილონის ტყვეობა, ტყვეთა დაბრუნებაზე თავგანწირულ 

ბრძოლებზე ქვეყნის მტრებთან. 

„იგავნი სოლომონისა“, „სიბრძნე სოლომონისა“, „სიბრძნე ზირა- 

ქისა“ აცხადებენ ყოფაქცევის სიბრძნეს და მართალი ცხოვრების პრი–- 

ნციპებს. 

„ფსალმუნნი“ (ებრ. თე ჰილიმ) –-– საგალობელნი, ღვთის სა- 

დიდებელნი, ლოცვანი ღვთისადმი, ჩვენი ძველების შერქმევით „და- 
ვითნი“, რადგან მათი ავტორობა დავით მეფეს მიეწერება. 

„ეკლესიასტე“ უნიკალურია ბიბლიურ წიგნთა შორის თავისი 

სკეპტიკური სულისკვეთებით: მეფე (ტრადიცია სოლომონს გული- 
სხმობს) ამაოებად აცხადებს ადამიანურ ცხოვრებას. 

„ქებათა ქება სოლომონისა“ ერთადერთი ნიმუშია სატრფიალო 

პოეზიისა. 

„იობის წიგნში“ მართალი იობი, უსამართლოდ ჩავარდნილი სა– 

ტანჯველში, ღმერთს იწვევს სამსჯავროზე, აღიარებს და იცავს თავის 
სიმართლეს. 

„წინასწარმეტყველთა წიგნები“ დაცემულ-დაძაბუნებული ერის 

მამხილებელთა და სამომავლო აღორძინების იმედის შთამნერგავთა 

შემოქმედებაა. მათ შორის ოთხნი დიდნი –– ესაია, იერემია, ეზეკიელი 
და დანიელი; და თორმეტნი მცირენი ––- ოსია, ამოსი და სხვანი. 

6



ეს არის ერთიანი მონუმენტური შენობა, სადაც ყოველ ნაწილს 
თავისი ადგილი აქვს მიკუთვნებული და ამ ადგილიდან აცხადებს ჭეშ- 
მარიტებას. ბიბლია იწყება ქვეყნის, ქვეყნიერების, შექმნით და მთავრ– 

დება მისი დასასრულის ხილვებით –- „მესამე ეზრა“ ანუ ეზრას გა– 

მოცხადება აბოლოვებს „ძველ აღთქმას", როგორც იოანე ღვთისმეტ- 

-ყველის „გამოცხადება/“ –- „ახალ აღთქმას“ და მთელს ბიბლიას. 

ამ ორ ხილვას შორის მოქცეულია ბიბლიის ამბავთა და პერსონა–- 
ჟთა ასპარეზი, მათი სამოქმედო სივრცე, როგორც ე რთი წუთისო- 

ფელი. თავისი ჭირ-ვარამით, სიბრძნით და ჭეშმარიტებით, სიცრუით 
და გაუტანლობით, უხანობით, საცთურებით, დაცემით და ამაღლე– 

ბით, ზეგარდმო მეხის ტეხით, ხილვებით, გამოცხადებებით, გლოვითა 
და ლხინით, ნგრევითა და შენებით, განფანტვითა და შემოკრებით, სა– 

სოწარკვეთილებით და სასოებით. 
ბიბლიაში მოთხრობილია უამრავი ამბავი და ეპიზოდი როგორც 

მთელი ერის, ისე ცალკეულ პიროვნებათა და მათ საგვარეულოთა 
თავგადასავალი; მონაწილეობს ასობით პერსონაჟი, რომელთა ბედი 
მთელი ერის ბედისწერასთან არის გადანასკვული. 

ზოგი მათგანი (ცნობილია ქართველი კაცისთვის. ვის არ გაუგონია 

წარღვნას გადარჩენილი ნოეს სახელი, სამოთხიდან განდევნის ამბავი 
კაცთა მოდგმის წინაპართა –- ადამ და ევასი, პირველი მკვლელობა 
ძმისა ძმის მიერ –– აბელ-კაენის ტრაგიკული ამბავი, აბრაამ მამამთავ– 

რის განსაცდელი, იოსების დრამატული თავგადასავალი. ძველ საქარ– 

თველოში არ იყო მიუწვდომელი ბიბლიური ამბები; მათი ცოდნა, 
როგორც ერთი მთავარი ელემენტი, შედიოდა ხალხური განათლების 
"სფეროში. როგორც ჩანს, არსებობდა ხალხური ზეპირსიტყვიერი ბიბ- 
“ლია წერილობითი ბიბლიის გვერდით: ხალხში ტრიალებდა ლექსად 
გადათქმული ამბავი ადამისა და ევასი, აბრამისა,ა თიობისა. ეკლე– 
სიის კედლებს შორის ამბიონიდან მოსმენილი ბიბლიური სიუჟეტები 

„ამდიდრებდა ხალხის სულიერ სამყაროს და კვებავდა მის ფანტაზიას. 

რაღა უნდა ვთქვათ მწიგნობარზე თუ მწერალზე, რომლისთვი- 
'საც ბიბლია ყოველდღიური საკითხავი წიგნი იყო. ბიბლიური ხატები 
“და სიმბოლოები განსაზღვრავს ძველი ქართველი ავტორის მხატვრულ 

„აზროვნებას, ბიბლიური ეთოსი კვებავს მის სულიერებას, ბიბლიური 
პიროვნებები და მოვლენები ცოცხლობენ მის ხილვებში. მარტვილო– 

ბათა, ჰაგიოგრაფიის თუ ჰიმნოგრაფიის სინამდვილე დახურული იქ- 

ნება ჩვენთვის, დღევანდელი ადამიანისთვის, თუ მათი მთამაგონებე– 

7



ლი პირველწყარო –- ბიბლია –- არ გადავშალეთ. ქართველი ჰაგიო– 
გრაფის (გიორგი მცირის) სიტყვებში, რომლებითაც ის აღწერს გი–- 
ორგი მთაწმიდელის გარდაცვალებას – „..საბრჯე შეიმუსრა, ხოლო 

სირი აღფრინდა, დაუტევა ე გვიპტე, რომელ არს ცხორებაი” ესე 
ნივთიერი, და წიაღ-ვლო არა თუ ზღუაი იგი მეწამული, არამედ 
შავი ესე და წყუდიადი ზღუაი ამის საწუთროისაი, შევიდა ქუეყა- 
ნასა მას აღთქუმისასა, რომელ არს ზეცათა იერუ- 
ს ალემი, მთასა მას ზედა სიბრძნის-მეტყუელებს ღმრთისა თანა, 
წარივადა ვ ამ ლი სულისაი...“, –– თუ არ ვიცით, რას ნიშნავს „ეგ- 
ვიპტე“, „მეწამული ზღვა“, „ქვეყანა აღთქმისა“, რას გულისხმობს „ზე– 
ცათა იერუსალიმი“ ან ხამლის გახდა მთაზე ასვლისას, ძველი აღ–- 
თქმის ხალხის ისტორიაში და მის წინასწარმეტყველთა სიმბოლიკაში, 

სრულიად გაუგებარი იქნება სიღრმე იმ განცდისა (ზეციური სიხარუ– 
ლი ადამიანის განსვლის გამო საწუთროდან), რომლის გამოხატვა 
სურდა ძველ ავტორს. 

არა მხოლოდ სასულიერო მწერლობას ასაზრდოებდა ბიბლია; 

ჩვენი საერთო პოეზიის გვირგვინში –– „ვეფხისტყაოსანში“ –- ტრია–- 
ლებს ბიბლიური სული. განა ამ ეპოსის დასაწყისი „რომელმან შექმ- 

ნა“ არ არის გამოძახილი ბიბლიის დასაწყისისა „დასაბამად შექმნა 

ღმერთმან....? ან მისი დასასრული, გამოთქმული სასოებით „შიგან 

მათსა საბრძანისსა თხა და მგელი ერთად სძოვდეს“, არ ეხმიანება 

ძველი აღთქმის (და, ცხადია, ასევე ქრისტიანულ) ესქატოლოგიურ 
იდეალს? 

განა „დავითიანიდან“ არ გვაწვდენს თავის ძლიერ ხმას პოეტის 

სახელმოდგამი და სულიერი წინაპარი დავით ისრაელის მეფე? გან» 
არ ისმის „დავითიანში“ ქვეყნის დაცემით გულშეძრული წინასწარმე– 
ტყველის მამხილებელ-მოკიცხარი ხმა? განა არ გოდებს ის ძველი აღ– 
თქმის ქადაგივით? 

განა „ეკლესიასტეს“ წარუვალი სიბრძნე არ ჩანს ბარათაშვილის 

პოეზიაში? „ფიქრნი მტკვრის პირას“ ხომ ეხმაურება წუთისოფლის 

ამაოებით გულგასენილი მეფის ფიქრებს? სხვა ვინ არის ეს მეფე, 
თუ არა ბრძენი სოლომონი, რომელმაც დიდების ტახტზე განიცადა 

„აღუვსებელი საწყაულის“ უფსკრული? 
როცა ილიას პოეტი ამბობს, რომ მის გულში, როგორც ღვთის 

საკურთხეველზე, დანთებულია ციური ცეცხლი, რომ მას „ცა ნიშ–- 
ნავს“ და რომ ის „ღმერთთან ლაპარაკობს, ერის საწინამძღვროდ, 

8



რომ პოეტისთვის არ კმარა „ტკბილ ხმათა“ მღერა, –– განა არ გაგ– 
ვახსენდება ღვთივშმთაგონებული წინასწარმეტყველი, რომლის სუ– 
ლიერი სამშობლო ცაშია, განსაკუთრებით ღმერთთან მოლაპარაკე: 
მოსე, რომელიც ღმერთმა დაადგინა ერის წინამძღოლად, მოსე და კი– 

დევ სხვანი, მკვახე სიტყვებით (არ ეცალათ მათ „ტკბილ ხმათათვის“)- 

რომ აფხიზლებდნენ ხალხს? განა ილიას და აკაკის –- „გარემოების. 

საყვირთა“ და „შუაკაცთა“ უფლება საკუთარი ერის დაუნდობლად 

მხილებისა და კიცხვისა იმავე წყაროდან არ მოდის, საიდანაც წი– 
ნასწარმეტყველნი იღებდნენ შთაგონებას? : 

ჩვენს დროში ბიბლია თითქოს მიუწვდომელი რამ შეიქნა. მას,. 

როგორც ცოცხალ წიგნს, მოსწყდა ჩვენი საზოგადოების ფართო- 

წრეები. მისი სამყარო დაიხურა, გახდა „ჭა დაგმანული, წყარო და– 
ბეჭდილი“, როგორც ერთ-ერთ ბიბლიურ წიგნში მიუწვდომელ სა-- 

ტრფოზეა ნათქვამი. ბიბლია ხელახლა უნდა გაიხსნას, გაიშალოს ჩვენს- 

სულიერ კულტურაში. 
შესაძლებელია, ძველი აღთქმის წიგნებში მკითხველი ვერ შე– 

ხვდეს ისეთ წარმტაც სიუჟეტებს, ელინურ მითებში რომ ვხვდებით:. 

ხომ დაუვიწყარია და მრავალფეროვანი ჰერაკლეს, ოდისევსის თუ ია– 

ზონის თავგადასავალნი, მაგრამ ბიბლიური ამბები თავისი ლაკონი-. 

ზმით და „სიმშრალით“ ადამიანის ყოფიერების წარმოუდგენელ სი– 

ღრმეებს წარმოაჩენს, ბიბლიის შუაგულში ადამიანი დგას თავისი- 

კერძო, განუმეორებელი ბედით. მართალია, მთავარი მოქმედი პირი: 

ბიბლიური სამყაროსი არის ღმერთი, მაგრამ მის წინაშე, მის პი-- 

რისპირ დგას მასთან მოპაექრე ადამიანი, მოწამე თავისი დიდებისა-· 

და დამცრობისა. „მე ჭია ვარ და არა კაცი“(ფსალმ. 21,7) ამბობს” 

დაცემული ადამიანი, მაგრამ ეს სიტყვები ისეთი სიმაღლიდან არის. 

ნათქვამი, სადამდისაც არ ასულა ელინური არც აზრი, არც განცდა. 

თუ სადმე, რომელიმე წიგნშია გატარებული პირუთვნელი, მოუსყიდ– 
ველი აზრი ღმერთზე, ადამიანზე, ერზე, ქვეყანაზე, ასეთი წიგნი,- 
პირველ ყოვლისა, ბიბლიაა. იგი რელიგიური წიგნია, მისი ავტორები: 

მისდევენ ჭეშმარიტებას, სიმართლეს, არ ცდილობენ შეაფერადონ, 

შეალამახონ სინამდვილე; არ აძლევენ შეღავათს ადამიანს –– თვალს. 

არ უხუჭავენ, არ ჩქმალავენ მის არც ერთ ზნეობრივ ნაკლს, თუნდაც: 
იგი ღვთის რჩეული იყოს; არ პატიობენ თავის ერს ცოდვებს, პირში 
მიახლიან მხილების სიტყვებს, თუმცა დარწმუნებულნი არიან მის. 
ღვთივრჩეულობაში. 

8.



ბიბლიის –- „ძველი აღთქმის“ მკითხველის წინაშე ჩაივლის 

ჯკალკეულ ადამიანთა თავგადასავალი და ერის ისტორია; ერის ჩამო–- 

ჟფყალიბებისა და აღზრდის, მისი თვითშეგნების განუწყვეტელი ქმნა- 
დობის პროცესი, პერიოდები მისი ამაღლებისა და დაცემისა, მისი 
განფანტვისა და შემოკრებისა. თუმცა ეს წიგნი ერთი კონკრეტული 

ხალხის ისტორიულ ბედზე მოგვითხრობს, მაგრამ ყოველ ერს შეუ- 

ძლია მასში საკუთარი თავის ამოცნობა. ამ მხრივ, ბიბლია სამაგალი– 

:თო წიგნია. 
„საუბრები ბიბლიაზე", რამდენადაც მისი შეზღუდული ფარ- 

·'გლები იძლევა საშუალებას, მკითხველს აცნობს ბიბლიური ხალხის, 

ბიბლიური ისტორიის სუბიექტის, თავგადასავალს და იმ ადამიანთა 

-ინდივიდუალობებს რომლებიც ჟამიდან ჟამზე უძღვებოდნენ 

მას. თუმცა წიგნი პოპულარული ხასიათისა (იგი არ წარმოად- 

გენს სამეცნიერო გამოკვლევას), მაგრამ ის არ არის გამიზნული ბი- 
ბლიაში სრულიად გაუცნობიერებელი მკითხველისთვის. „საუბრები“ 

მოითხოვს მკითხველისგან ბიბლიური წიგნების მინიმალურ ცოდნას 

აინც”". 

ავტორი თავის „საუბრებში“ იმის წარმოჩენას ცდილობს, რასაც 

რიგითმა მკითხველმა, შეიძლება, ყურადღება ვერ მიაქციოს ბიბლიის 

კითხვისას. 

შ ქართველ მკითხველს ვურჩევ გაეცნოს ბიბლიასს ახალქართულ თარგმანში, 
«რომელიც იბეჭდება სრულიად საქართველოს კათოლიკოს-პატრიარჭის ილია 

II-ის ლოცვა-კურთხევით „საუბრებში“ გამოყენებულია ამ ახალი თარგმანის 
„ტექსტი. 

90



კაცობრიობის წარსული 

სამქაროს შექმნა 

ბიბლია, როგორც მემკვიდრე ძველი შუამდინარული კულტუ- 
ღული ტრადიციებისა, ადამიანის, კაცობრიობის, ქვეყნის ისტორიას 

მთელი სამყაროს –-– უნივერსუმის შექმნით იწყებს. მაგრამ რაოდე% 
განსხვავდება ბიბლიური შესაქმე შუმერულ და ბაბილონურ კოსმო- 

გონიებისგან, სადაც ქვეყნიერების შექმნა წარმოდგენილია ბრძოლად 
შემოქმედ ღმერთსა (დემიურგსა) და ზღვაური ქაოსის ურჩხულს შო- 

რის! მატერიალური სამყარო, მთელი ბუნება, კოსმოსი ურჩხულის 

ანუ გველეშაპის ძლევის შედეგია. გველეშაპი მარცხდება დემიურ- 

გთან ორთაბრძოლაში, განიწვალება და მისი განწვალებული სხეუ- 

ლისგან იქმნება ცა და მიწა. ბიბლიურ ტექსტებში აქა-იქ არის შე–- 

მორჩენილი ამგვარი კოსმოგონიის კვალი. „შენი ძალით გააპე ზღვა, 

თავი გაუხეთქე ზღვის გველეშაპს თავი გაუჭეჭყე ლევიათანს...“ 
(ფსალმუნი, 74, 13-–-14), „შენ დაამხე რაჰაბი განგმირულივით...“ 

(ფსალმ. 89,11), ასეთი ქმედება არის ძველი აღთქმის ღმერთის –– 

თაჰვეს, შეიძლება ითქვას, „წარმართული“ პრეისტორიული წარ–- 

'სული, ხსოვნა ამ წარსულისა, როგორც შორეული მეტაფორა სამყა- 

როს შექმნისა. მოხმობილ ფსალმუნთა ავტორის შეგნებაში ზღვაური 
-'გველეშაპის –– რაჰაბისა თუ ლევიათანის ძლევა მხოლოდღა გამო– 
ხატულებაა ღმერთის სიძლიერისა, მისი დაუსაზღვრელი ძლევამოსი- 
ლებისა; ძველი კოსმოგონიური მითოსი –- პოლითეისტური რელი- 

გიური აზროვნების სიტყვიერი ნაყოფი დაწნეხილია ამ ფსალმუნებ- 
ში, როგორც ანდაზა. ბიბლიურ წიგნებში მას აღარ განუცდია ხე- 
·ლახალი სიუჟეტური გაშლა. 

წყალი (წყლები მაიმ), რომელიც გამოჩნდება „დაბადების“ 

წიგნის მეორე მუხლშივე, აღარ არის განპიროვნებული არსი, (-ო–- 

“ხალი პირი, როგორც მითოლოგიური არსება –– პერსონაჟი კოსმო- 

1



გონიური დრამისა, არამედ უსიცოცხლო, ინერტული მასა. წყალით 

ის მატერიაა, რომლისგანც „დასაწყისში ღმერთმა შექმნა ცა და 
მიწა“, გვამცნობს „დაბადების“ პირველი მუხლი; ანუ წყალი, რო- 

გორც დედრული წიაღი, ატარებდა ცისა და მიწის ჩანასახს. ეს ცა–- 

და-მიწა არის ის ერთიანობა ის ყველაფერი „თ რომელიც წინ 

უძღვოდა ჩვენი ხილული ცისა და მიწის არსებობას. სხვა არის ის, 

დასაბამიერი ცა-და-მიწა და სხვა –– ეს ცა და ეს მიწა. როგორი იყო: 

ის მიწა? „მიწა იყო უსახო და უდაბური“, გვამცნობს „დაბადების“ 

მეორე მუხლი. ქართული სიტყვები ოდნავადაც ვერ გადმოგვცემს იმ: 

შთაბეჭდილებას, რის გამოსახატავად დედნის სიტყვებია მოწოდე– 

ბული. „მიწა იყო თოჰუ-ვა-ბოჰუ ამბობს დედანი. ამ სიტყვებით 
მინიშნებულია ქვეყნიერების ქაოტური მდგომარეობა. ეს უაზრო 
სიტყვებია, ისინი არ არიან მოხმობილნი რაიმე გარკვეულის, საზღ–- 

ვარჩენილის გამოსახატავად. პირიქით. ძველი მკითხველის განცდაში 

მათ უნდა აღეძრათ იმ „რაღაცის“ ხატი, რომელიც შექმნამდე არსე– 

ბობდა. სიტყვა, მართალია, უძლურია შექმნამდელის თუ ჯერაც 
შეუქმნელის გამოსახატავად, სიტყვამ თითქოს უნდა დაკარგოს სახე, 

რომ გამოხატოს „უსახო სახე“, –– ასეთია თო ჰუ –– ნახევარსიტყვა 

და ბოჰუ –– ნახევარსიტყვა, რომელთა ერთიანობა უღვიძებს კაცს 

წარმოდგენას უქმნადზე. თოჰუ-ვა-ბოჰუს ბგერები ესმოდა იმ ხალხს, 

რომელმაც ცხოვრების გზაზე, ამოსულმა ეგვიპტის ოაზისიდან კვლავ 

ოაზისში შესასვლელად, გაიარა უდაბნოს სტიქიონი, ჯერაც მოუწყო–- 

ბელი ნაწილი მიწისა, მართლაც „უსახო და უ-დაბური“; ხალხი 

აღიქვამს თავის წარსულს, როცა ის ჯერ კიდევ შუმშდებოდა და იწრ- 

თობოდა, როგორც თოჰეუ-ვაბოჰუს, რომელიც ამავე დროს დე– 
დამიწის და ცის წარსულიცაა, რასაც ჯერ არ შეხებია შემოქმედის 

ხელი. ღმერთმა იმ უსახობას სული (რ უ ახ) შთაბერა და შექმნა მის– 

გან ცა და მიწა, მაგრამ მიწაზე, ადგილ-ადგილ, უდაბნოც დარჩა და 

ასე დარჩება ქვეყნის დასასრულამდე, როგორც წუთისოფლის უსრუ– 

ლობის ნიშანი. როცა წინასწარმეტყველს სურს აღძრას მსმენელში 

ახალი, მეორედ შექმნილი ანუ გარდაქმნილი სამყაროს ხატი, ის 

მოუხმობს აყვავების მოლოდინში მყოფი უდაბნოს სურათს: ,„გაი- 

ხარებს უდაბნო და ტრამალი, გამხიხიარულდება უდაბური მიწა და 

აყვავდება როგორც შროშანი“, ვკითხულობთ ესაიას წინასწარმეტ- 

ყველებათა წიგნში (35,1). 

12



“იმავე მუხლში, სადაც მოცემულია სახე შეუქმნელი დედამიწი– 
სა და ცისა, ნათქვამია: „ბნელი ეფინა უფსკრულს და სული ღვთისა 
იძვროდა წყლებზე“. ამ მუხლში შეფარვით, ერთ უნიკალურ სიტ- 
ყვას შეფარებული, გატრუნულია ის გველეშაპი, დასაბამიერი, რო– 

მელიც, ძველაღმოსავლური კოსმოგონიების მიხედვით, განასა- 

ხიერებდა პირველყოფილ ქაოსს. ეს სიტყვა – „უფსკრული“ თე– 

ჰომ -- მისი საკუთარი სახელია და მომდინარეობს ბაბილონური 

ზღვაური ურჩხულის სახელიდან თ ი (ჰ) ამათ, რომელიც „ზღვასაც“ 

ნიშნავს ამ ენაში. მაგრამ იმ მითოლოგიური პერსონაჟიდან მხოლოდ 

სახელი შემორჩა ბიბლიის ამ მუხლში. მკითხველი მასში ვეღარ ხე– 

·-დავს სამყაროს შემოქმედის მტერს, რომელსაც ძველ მითოსში ებო- 

ძოდა იგი კოსმოსის შესაქმნელად. „სული ღვთისა“ (რუახ ელოჰიმ) 

არ ებრძვის წყ ალს, არამედ, როგორც კრუხი, დაბუდრებულია მას– 

“ზე, რათა წიწილივით გამოჩეკოს სამყარო. ეს ხდება ბნელში, ნათე– 

«ლი ჯერ არ არის გაჩენილი. 
ნათელის გაჩენაზე ლაპარაკია მესამე მუხლში: „თქვა ღმერთმა: 

იყო ნათელი! და იქმნა ნათელი“. ღმერთი არ იბრძვის –- ვის უნდა 
ებრძოლოს, მისი შექმნილია ისიც, რისგანაც სამყაროს ქმნის, –- 

ის ქმნის თავისუფალი ნებით, არა იძულებით, ძველი კოსმოგონიე- 
ბის დემიურგისგან განსხვავებით, რომელიც შექმნილისგან არის წარ– 

მოშობილი, თავად არის შექმნილი, და არა აქვს არჩევანი –– უნდა 
შეებას გველეშაპს, რათა იხსნას თავი, რადგან გველეშაპი, როგორც 

პირაშკმული უფსკრული, შთანთქმით ემუქრება მას. „თქვა ღმერ– 

თმა: იყოს... და იქმნა..“ აი, შესაქმის ფორმულა, რომელიც შვიდ- 

გზის გაისმის „დაბადების“ პირველ თავში, ნათელის გაჩენიდან და- 

წყებული ცხოველთა სამყაროს გაჩენით დამთავრებული. ვერც 

მკლავმოღერებულს, ვერც მახვილით ხელში ვერ წარმოიდგენს ბიბ- 

ლიის მკითხველი ბიბლიურ კოსმოგონიურ გმირს შესაქმის დასაბამ– 

“ფმი. თუ რამ ფიზიკური ქმედება წარმოუდგება მას თვალწინ, ეს იქ- 

ნება ბაგეთა ძვრა შემოქმედებითი, ჭეშმარიტად ქმედითი სიტყვის 
წარმოსათქმელად. სამყაროს შემოქმედის „განკარგულებაშია“ სული 

(სული ღვთისა) და სიტყვა –- თაურსახე სიტყვიერი შემოქმედებისა 
ადამში და მერე ადამიანში. ოღონდ შეუზღუდველი, უსასრულო ძა- 

ლისა, რადგან ღვთის აქტივობაში ერთია თ ქმა და ქმნა. 

ბიბლიური კოსმოგონია გრძელდება ექვს დღეს –- ექვს ბერი- 

ოდს. რა მიაჩნია მის ავტორს აღნიშვნის ღირსად ქმნილებათა შო– 

13



რის? ან რას ანიჭებს იგი ბუნებაში განსაკუთრებულ მნიშვნელობას? 
რა შეიქმნა პირველად, რახეც ითქვა, „იყოს?“ ეს არის, როგორც 

ზემოთ ითქვა, „ნათელი“. როცა ნათელი შეიქმნა, მაშინ გამოჩნდა 

„ბნელიც!, რომელიც, როგორც ვიცით, თავდაპირველადვე „ეფინა 

უფსკრულს“. სიბნელე არ შექმნილა, ის დასაბამიერი,ა რომლის 
ფონზე ნათელი აჩენს თავის დიდებას. ეს მოხდა პირველ დღეს. 

მეორე დღეს ღმერთმა განკვეთა (ძველი დემიურგის ქმედების 
კვალი, როცა ის შუაზე კვეთდა გველეშაპს) ერთიანი წყალი ზემო. 

და ქვემო წყლებად, და საზღვარს, მათ შორის გავლებულს, უწოდა: 

ცა. 
მესამე დღეს შეიქმნა მიწა; მიწა ეწოდა იმ „მშრალს“ (თაბა– 

შაჰ), რომელიც გამოჩნდა ქვემო წყლების ერთად შემოკრების შემ- 

დეგ, როცა „თქვა ღმერთმა: "შეგროვდეს ერთგან ცისქვეშეთის 
წყალი“. ერთგან შემოკრებილ წყალს ეწოდა ზღვა. ასე რომ, მიწა 
ზღვამ გამოაჩინა და დააპირისპირა თავის თავთან. ამავე დღეს შექმნა 
ღმერთმა მიწის საფარველი –– მცენარეულობა. ბალახი და ხე. მოაწ- 

ყო ისე, რომ ყოველ მათგანს შეძლებოდა, თავადვე წარმოეშვა, და–- 

ეგდო მიწაზე, თავისივე გვარის მცენარის შემცველი თესლი. 

მეოთხე დღეს შექმნა ღმერთმა მზე და მთვარე, და ვარსკვლავე– 
ბი -- პირველ დღეს შექმნილი ნათელის ნივთიერი გამოვლინებანი. 

მეხუთე დღეს იქმნება სულდგმულთა სამყარო –– წყლის ბინა- 
დარნი და ცის ფრინველები. 

მეექვსე დღეს ღმერთმა გააჩინა ცხოველთა სამყარო –- მიწის 

სულდგმული: გარეული ცხოველები, შინაური პირუტყვი (ან უკეთ: 
ის ცხოველები, რომელთა ბუნებაში იმთავითვე ჩადებული იყო ადა- 

მიანთან სიახლოვის შესაძლებლობა) და ქვეწარმავალი. ამ დღეს. 

შეიქმნა კაციც ყოველივე მანამდე შექმნილის პატრონად (ადამის· 

შექმნაზე ქვემოთ). 

მეშვიდე დღეს არაფერი შეუქმნია ღმერთს: ექვს დღეში შექმნა 

მან მთელი ბუნება –- მისი სამივე საფეხური: მინერალური სამყა– 

რო, მცენარეულობა, ცხოველთა სამყარო; მეშვიდე დღეს კი დაი–- 
სვენა მან და აკურთხა და წმიდაჰყო მეშვიდე დღე –- შაბათი (შ ა–-· 
ბათ „შეწყვეტა“, „განსრულება“). 

ყოველი შექმნა აღინიშნება მნიშვნელოვანი ფრაზით: „დაინახა· 

ღმერთმა, რომ კარგი იყო“. ხუთგზის აღინიშნება რომ კარგია, 

ხოლო მეექვსედ, შესაქმის ბოლო დღეს, შექმნილის მთლიანობაში. 

14



მოხილვის შემდეგ, როგორც შეჯამება შემოქმედებითი აქტებისა,. 

აღმატებით ხარისხშია ნათქვამი: „დაინახა ღმერთმა ყოველივე, რაც 
შექმნა, და, აჰა, ძალიან კარგი იყო“. ტობ ნიშნავს „კეთილსაც“ და 

„მშვენიერსაც“ –-– ქართული კარგი მოიცავს ორივე მნიშვნელო– 

ბას. ამრიგად, ღვთის შექმნილ სამყაროში, ბიბლიური კოსმოგონიის 
თანახმად განხორციელებულია ზნეობრივ-ესთეტური პრინციპი, 
რომელიც ანდაზურად გამოხატა რუსთაველმა „ღმერთი კარგსა. 

მოავლინებს და ბოროტსა არ დაბადებს“. 

თუმცა ძველი აღთქმის ენაში არ მოიპოვება ბერძნული „კოს- 

მოს“-ის სემანტიკურად მონათესავე ცნება, მაგრამ ის თვალთახედვა, 

რამაც ჩამოქნა იგი –– კოსმოს „მშვენება“, „სამკაული“, „წესრი– 

გი“, „სამყარო“, –-– არ ყოფილა უცხო ბიბლიურ წიგნთა ავტორები– 

სთვის. განა შორს არის ელინური მსოფლგანცდისგან ეს სიტყვებით 

„გასრულდა ცა და მიწა მთელი მათი მორთულობითურთ“"? 

ადამი 

მიუხედავად იმისა, რომ ბიბლია არსებითად რელიგიური წიგნია. 

და მისი მთავარი მოქმედი პირი, მასში მოთხრობილ ამბავთა და მო– 

ვლენათა წარმმართველი არის ღმერთი, მაინც იგი არის წიგნი ადამია– 
ნის და ხალხის შესახებ –- ამბავი მის წარმოშობაზე, აღზრდაზე,. 

ზნეობრივ ჩამოყალიბებაზე, მის ბედზე ამ წუთისოფელში, მის განსა-- 

ცდელზე, მის ტანჯვა-წვალებაზე და საბოლოო იმედზე. ადამიანის თავ– 

გადასავალი სამყაროს შესაქმეს ებმის უშუალოდ და ამ კონცეფცია- 
ში, რომელიც სიუჟეტურად ცხადდება, მნიშვნელოვანი აზრია ჩაქსო– 

ვილი. თუ რაიმე შექმნილზე ითქვა, რომ კარგია, ეს ადამიანზეც, 

პირველ ყოვლისა, იმ არსებაზე ითქვა, რომელიც ღმერთმა თავისი: 

შემოქმედების დამაგვირგვინებელ, მეექვსე დღეს შექმნა ადამიანი 

ბიბლიის ავტორების ყურადღების შუაგულში მოქცეული და, თამამად 

შეიძლება ითქვას, რომ ეს წიგნები ადამიანით იწყება და ადამიანით- 

ვე სრულდება. , 
ბიბლიური თვალსაზრისით, რაც შექმნა ღმერთმა ყველაფერი: 

ადამიანისათვის შექმნა. „თქვა ღმერთმა: შევქმნათ კაცი ჩვენს ხატად, 

ჩვენს მსგავსებად. ეპატრონოს ზღვაში თევზს, ცაში ფრინველს, პი–- 

რუტყვს მთელს დედამიწაზე და ყველა ქვემძრომს, რაც კი მიწაზე და– 
ხოხავს. შექმნა ღმერთმა კაცი თავის ხატად, ღვთის ხატად შექმნა 

19%



<გი...“ (დაბ. 1,26-–7). ამრიგად, გამზადებულ სამყაროში იქმნება ადა– 
მიანი შექმნილის პატრონად და მეფედ ბუნებისა. მაგრამ, რაც მთა– 
ვარია, პირველად ამ წიგნში და, შესაძლებელია, მხოლოდ აქ, ადამია– 

6ი მიჩნეულია ღვთისდარ არსებად, ხაზგასმულია მისი მაღალი ღირ–- 
სება დაბადებითვე, თუმცა ის, როგორც „დაბადების“ წიგნის. მეორე 

თავიდან ჩანს, მიწის მტვერისაგან არის შექმნილი“. „გამოსახა ღმერ–- 
თმა კაცი (ადამი) მიწის მტვერისაგან და შთაბერა მის ნესტოებს სი- 
ცოცხლის სუნთქვა და იქცა ადამი ცოცხალ არსებად“ (დაბ. 2,7). 

იდეალური ახრით, ადამი შეიქმნა ღვთის „ხატად, მსგავსებად“, მაგრამ 
ის გამოისახა მოკვდავი მატერიისგან, როგორც უკვდავი იდეის ხორც- 
“მესხმა; სიცოცხლის სუნთქვამ (იგივე რუახ ელოჰიმ „სული 
ღვთისა“) ცოცხალ არსებად აქცია ადამი, რომლის სახელი „მიწის“ 

სახელს (ადამაჰ) უკავშირდება. იმავე ს ულმა, რომელიც წყლის 
ბნელ უფსკრულებზე დაბუდრებული „ჩეკავდა“ სამყაროს, შექმნა 

ადამი სულიერ არსებად. 

ღვთის ხატად და მსგავსებად შექმნა, კერძოდ, იმას ნიშნავს, რომ 
ადამი შეიქმნა თავისუფალ არსებად, თავისუფალი ნების მყოფელად 

და შემოქმედად მსგავსად თავისი გამჩენისა. ადამის მაღალ ადგილზე 

ლვთის გაჩენილ სამყაროში მოწმობს მისი ადგილ-სამყოფელი, რომე– 

«ლიც მას გამჩენმა მიუჩინა. „უფალმა ღმერთმა ბაღი გააშენა ედემში, 

აღმოსავლეთში, და დასვა იქ ადამი, რომელიც გამოსახა“ (დაბ. 2,8). 

როგორც მომდევნო აღწერილობიდან ჩანს, ედემის ბაღი, თუმცა ის 

აღმოსავლეთში მდებარეობს, ქვეყნის შუაგულია (მისი წიაღიდან და–- 

საბამს იღებს ოთხი მდინარე, რომლებიც დედამიწის ოთხივე კუთხი- 

საკენ მიედინებიან), ამავე დროს ის უმაღლესი ადგილია დედამიწის 

ზურგზე. „აიყვანა უფალმა ღმერთმა ადამი და დაასახლა ედემის ბაღ- 

ში მის დასამუშავებლად და დასაცავად“ (დაბ. 2,15). ამრიგად, ღმერ– 

თმა ადამი საუკეთესო ადგილზე დაასახლა, ქვეყნიერების წალკოტში, 

“სადაც მას უნდა გაეგრძელებინა სამყაროს შემოქმედისგან დაწყებუ- 

ლი საქმე; აქ უნდა განხორციელებულიყო მისი თავისუფალი შემო–- 

ქმედება. ედემის ბაღში ცხოვრება, როგორც „დაბადების“ წიგნის მე–- 

ორე თავში ჩანს არ მოითხოვდა ადამიანისაგან არსებობისათვის 
ბრძოლას, ოფლის ღვრას თავის გამოსაკვებად. „დაასახლა ედემის 
ბაღში მის დასამუშავებლად და მის დასაცავად“ არ გულისხმობს სა– 

ლუკმაპურო შრომას, იმგვარ მუშაკობას, რომელიც მოუხდა ადამს 

ედემის კარიბჭის გარეთ –-– წუთისოფელში, არამედ შემოქმედებას, 

16



რომლის მიზანი მასშივეა და რომლის განსახორციელებლად შრომა 
მხოლოდ საშუალებაა. ბუნების პატრონობა (და არა ბატონობა მასზე) 
შემოქმედების ტოლფასი უნდა ყოფილიყო. 

„გამოსახა უფალმა ღმერთმა მიწისაგან ველის ყველა ცხოველი 
და ცის ყველა ფრინველი და მიჰგვარა ადამს, რომ ენახა, რას დაარ–- 
ქმევდა. რომელ სულდგმულს რასაც დაარქმევდა ადამი, მისი სახე– 

ლიც ის იქნებოდა. დაარქვა ადამმა სახელი ყველა პირუტყვს, ცის 
ფრინველს და ველის ყველა ცხოველს...“ (დაბ. 2,19-––-20). ადამი აგ– 
რძელებს უფლის შემოქმედებას; თავის, ადამისეულ წვლილს სდებს 

უფლის დაბადებულში; ის თითქოს ხელახლა ქმნის უკვე შექმნილს, 
ადამურს, ადამიანურს ხდის მას, რადგან ძველების რწმენით ს ახე– 

ლის დარქმევა, სახელდება რაიმეს გაჩენის ბადალია. „რასაც 
დაარქმევდა ადამი, მისი სახელიც ის იქნებოდა“. ცხადია, რომ აქ სა–- 

ხელდება უმაღლესი შემოქმედებითი პრინციპია –- განმეორება სიტ- 
ყვით შექმნის ღვთიური აქტისა. სახელთა დარქმევით, სახელდებით, 

ადამს არსებითად შემოქმედებითი სიახლე შემოაქვს მის გაჩენამდე 
არსებულ სამყაროში და ეს სიახლე ადამისეული ბეჭედია უფლის 
ქმნილებაზე, რასაც ვერავინ წაართმევდა ადამს. 

როგორც ვხედავთ, ადამი თავისუფალია თავის შემოქმედებაში, 

რაც არსებათა სახელდებაში გამოიხატა. ღმერთი, აბსოლუტური ნე- 
ბის მჩენელი ელის ადამისგან სიტყვის წარმოთქმას, ის არ ერევა ამ 
აქტში, არ ზღუდავს ადამის თავისუფალ ნებას –- „..რომ ენახა, რას 

დაარქმევდა... რასაც დაარქმევდა, მისი სახელიც ის იქნებოდა“. ადა- 

მისეულ სახელდებას შესწორება და ღვთისგან სრულყოფა არ უნდა 

დასჭირვებოდა. ღმერთი არ ჩარეულა სახელდებაში ცოცხალ არსე- 
ბათა, რომელთაც მისი სამწყსო უნდა შეედგინათ, როგორც არ ჩა- 

ერია მაშინაც კი, როცა საკუთარი ნებით დაჰყვნენ ადამი და ევა გვე– 
ლის. „ყველაზე ცბიერი“ არსების რჩევას ეჭამათ აკრძალული ხის ნა– 
ყოფი, რათა თვალი ახელოდათ და ღმერთებივით გამხდარიყვნენ. 

ედემი ქვეყნიერების შუაგული იყო, ხოლო ამ შუაგულის შუა- 
გულში იზრდებოდა ორი ხე –- „ხე სიცოცხლისა“ (ანუ უკვდავებისა) 

და „ხე კეთილისა და ბოროტის შეცნობისა". მთელი ედემის ბაღი 

მისი ნაქჟოფებითურთ ეკუთვნოდა ადამს და ევას. კაცობრიობის პირ- 

„ველ წყვილს მიცემული ჰქონდა უფლება ყოველი ნაყოფის გემოს 
|ხილვისა, გარდა ერთისა, რომლის ჭამასაც უკრძალავდა ღმერთი... 
„თ გააფრთხილა უფალმა ღმერთმა ადამი და უთხრა: ყველა ხის ნაყოფი 

2. ზ. კიკნაძე 7



გეჭმევა ამ ბაღში. მხოლოდ კეთილისა და ბოროტის შეცნობის ხის 

ნაყოფი არ შეჭამოთ, რადგან, როგორც კი შეჭამ, მოკვდები“ (დაბ. 
2, 16--7). ადამს უნდა შეეჭამა უკვდავების ხის ნაყოფი, რომ უკვდა–- 
ვი ყოფილიყო ედემის ბაღში; უკვდავების ხილი უნდა ყოფილიყო 
მისი ერთადერთი საზრდელი, მისი ფიზიკურ-სულიერი სიმრთელის 
წყარო. მაგრამ ისწრაფა გველმა და მისი შეგონებით მან მეორე ხის 

ნაყოფი აირჩია და მოკვდა. ადამი არა იმდენად იმის მიზეზით მოკვდა, 
რომ „სიკეთისა და ბოროტების შეცნობის ხის“ ნაყოფი შეჭამა, არა- 

მედ უფრო იმ მიზეზით, რომ ვერ მოასწრო უკვდავების ნაყოფის შე–- 
ა, 

„სიკეთისა და ბოროტების“ ნაყოფის გემოსხილვამ არსებითად 
შეცვალა ადამის ბუნება. „დაუძახა უფალმა ღმერთმა ადამს და უთ- 
ხრა: ადამ, სადა ხარ? მიუგო: შენი ხმა შემომესმა ბაღში და შემეშინ- 
და, შიშველი რომ ვარ, და დავიმალე. უთხრა (ღმერთმა): ვინ გითხრა, 
შიშველი რომ ხარ? იმ ხის ნაყოფი ხომ არ გიჭამია, მე რომ აგიკრძა– 
ლე?“ (დაბ. 3,9––-11). ადამს თვალი კი აეხილა, როგორც გველი ჰპირ– 
დებოდა, მაგრამ რა იხილა, გარდა თავისი სიშიშვლისა; ადამმა დაკარ– 
გა უბიწოება, ბუნების უშუალო განცდა. მისმა ახელილმა თვალმა 

იხილა, უფრო სწორად, შექმნა სიკეთედ და ბოროტებად გახლეჩილი 

სინამდვილე, როგორც სურდა ყოფილიყო სამყარო კაცობრიობის 
მტერს, გველის სახით გამოცხადებულს. კიდეც რომ არ განდევნილი- 

ყო ადამი ედემიდან, მას უკვე დაკარგული ჰქონდა ედემში ცხოვრე- 
ბის ძალა. ის უკვე იყო ნაკლოვანი არსება, რომელიც აღარ შეესაბამე– 
ბოდა ედემის სრულყოფილებას. „აეხილათ თვალი ორივეს და მიხ- 

ვდნენ, რომ შიშველნი იყვნენ. შეკერეს ლეღვის ფოთლები და არდა– 
გები გაიკეთეს“ (დაბ. ქ, 7). 

ბიბლია მოგვითხრობს ორი ადამის –– სამოთხეში მყოფის და სა- 

მოთხიდან განდევნილი ადამის ამბავს. სამოთხის ადამს, ერთი არა– 
ბიბლიური თქმულების თანახმად, ნათლის სამოსელი ემოსა, რომე– 
ლიც აეხადა აკრძალული ნაყოფის გემოსხილვის შემდეგ. ამრიგად, 
ის ფიზიკურადაც შეიცვალა, ნათელი მის სხეულში ბნელმა შეცვალა: 
„გაუკეთა უფალმა ადამს და მის დედაკაცს ტყავის სამოსელი და 
შემოსა" (დაბ. 3,21). აქ მინიშნებულია ედემიდან განდევნილი ადამის 
ფიზიკური სახეცვლილება –– ეს ნიშანი მისი „ტყავის სამოსელია“. 

უკვდავის შექმნილი ადამი და ევა თავადაც უკვდავნი უნდა ყო– 
ფილიყვნენ, მაგრამ მათ იმ ნაყოფის გემოსხილვით თავიანთ ბუნე– 

18



ბაში მოკლეს ის, რაც უკვდავების მატარებელი იყო. ამთერიდან, თუ“ 
კი ისინი შექმნიდნენ რასმე ან შობდნენ, მათი გაჩენილი მხოლოდ 

მოკვდავი შეიძლება ყოფილიყო. 

კაენი და აბელი 

სამოთხეში ჩადენილი ცოდვა თავისი დამღუპველი შედეგით გა–- 

მოჩნდა კაენში, ადამის პირმშოში, ედემს გარეთ დაბადებულ პირველ 
ადამიანში (ადამ-იანი ნიშნავს „ადამის ძეს“ –- ბენ ადამ). კაენი 

დაიბადა არა მხოლოდ როგორც მოკვდავი, არამედ შესაძლებელი შე– 
იქნა, რომ ის მკვლელად დაბადებულიყო. ეს იმას ნიშნავს, რომ 
ადამის ძე არა მხოლოდ უნდა მოკვდეს, არამედ შეიძლება მოიკლას, 

ანუ დაიღვაროს მისი სისხლი ბიბლია გვეუბნება რომ პირველი 

მკვდარი იყო მოკლული, ის თავისი ბუნებრივი სიკვდილით არ მო– 
მკვდარა. ბიბლია იმასაც გვეუბნება, რომ პირველი დაღვრილი სისხ- 

ლი ძმის ხელით იქნა დაღვრილი. მოიკლა ძმა ძმის ხელით –- ძმათა 
ომის პირველი თესლი დაითესა ველზე, სადაც კაენმა გაიყვანა თავისი 
უმცროსი ძმა აბელი. „უთხრა კაენმა თავის ძმას, აბელს: გავიდეთ 

ველად. და, როცა ველად იყვნენ დაეცა კაენი აბელს ლდა მოკლა“ 
(დაბ. 4,8). 

დაიღვარა აბელის სისხლი ისევე, როგორც იღვრებოდა იმ მსხვერ- 
პლის სისხლი, რომელსაც აბელი სწირავდა ღმერთს, რადგან აბელი 

მწყემსი იყო. სისხლი სისხლის წილ? კაენი მიწის მუშაკი იყო, „ვეგე- 
ტარიანელი“, და მიწის ნაყოფები მიჰქონდა მსხვერპლად, უსისხლო 

მსხვერპლი. კაენს არასოდეს შეუსვრია ხელი შესაწირავზე, მაგრამ 
ძმის სისხლით კი შეისვარა ხელი და წაბილწა ის მიწაც, რომელიც 

ნაყოფს აძლევდა მას. აბელი –– სისხლიანი მსხვერპლის შემწირველი 

თავად შეიწირა როგორც სისხლიანი მსხვერპლი. რას გვეუბნება ბიბ–- 
ლია ამ ტრაგიკული ეპიზოდით? 

იყო ორი ძმა –– ერთი მწყემსი, მეორე მიწის მუშაკი; იყო მათ 
ზემოთ ღმერთი, რომლისთვისაც თითოეული მათგანს მიჰქონდა თა- 

ვისი შესაწირავი, მიწის მუშაკს –– მიწის ნაყოფები, მწყემსს ––- „თა- 

ვისი ფარის ნათავარი და რჩეული პირუტყვი“. მაგრამ ერთხელ მოხდა 
ისე, რომ „მოჰხედა უფალმა აბელსა და მის ძღვენს, ხოლო კაენსა 

და მის ძღვენს არ მოჰხედა. ძალზე გამწარდა კაენი და თავი ჩაღუნა“ 

(დაბ. 4,4–-–5), როგორც ვხედავთ, აბელ-კაენის ტრაგიკულ ამბავში 

19



ერთმანეთს დაუპირისპირდა არა ორი ძმა, როგორც ძმა –– უმცროს- 

უფროსი, არამედ ორი, ერთმანეთთან შეუთავსებელი კულტურა -- 

მწყემსობა და მიწათმოქმედება. ეს წინააღმდეგობა, რომელიც მკვლე- 
ლობით დასრულდება, ბიბლიური თქმულების თანახმად, დასაბამიე–- 

რია, რადგან ის კაცობრიობის გარიჟრაჟიდანვე დაიწყო, ადამის მეო- 

რე თაობაში. ცხადია, ეს არ იყო უბრალო შურით გამოწვეული მკვლე– 
ლობა; შური აქ მხოლოდ საბაბია ფსიქოლოგიური მოტივი იმის აღ- 

სასრულებლად, რაც უნდა აღსრულებულიყო. 
უფალი უარყოფს მიწათმოქმედს და ირჩევს მწყემსს. მიწათმო- 

ქმედი მიწის მკვიდრია, მწყემსი ––. მოხეტიალე, მიწათმოქმედი მზის 

შემყურეა, მწყემსი –– მთვარისა. ღმერთმა შეიყვარა აბელი მწყემსი 

და, რაკი შეიყვარა, მის საქმიანობას და ცხოვრების ნირსაც დასცა და- 

სტური, კაცობრიობას დაუსახა იგი ყოფის იდეალად. პარადოქსია, 

მაგრამ ფაქტია, რომ ხეტიალი –– მწყემსური მიმოსვლა და არა წრია– 
ლი დედამიწის ზურგზე, რომელიც სასჯელად დაუწესა უფალმა კაენს, 

მიჩნეულია კაცობრიული ცხოვრების იდეალად. უფალი არ სცემს 
დასტურს მკვიდრ ცხოვრებას, თუმცა საბოლოოდ კაცობრიობა ვერ 

ასცდება მიწაზე მყარად დამკვიდრებას. ეს ერთგვარი ანტინომიაა 
ძველი აღთქმის ხალხის ცხოვრებაში. უფალმა რჩეული ერის წინა- 
პრად აირჩია მოხეტიალე აბრაამი, რომელიც გამოიყვანა მან მთვარის 

ქალაქიდან, ახეტიალა ის ქანაანში, არა და არ დაამკვიდრა, მხოლოდ 
მის შთამომავლობას ჰპირდებოდა დამკვიდრებას; ასევე ახეტიალა 

იაკობი ქანაანიდან არამში (სირიაში), სირიიდან ქანაანში, ქანაანიდან 

ეგვიპტეში, მხოლოდ მისი ძვლები დაამკვიდრა აღთქმულ ქვეყანაში. 
დავით მეფეც ახეტიალა, აწრიალა უცხოობაში და დევნილებაში და 

როცა დაამკვიდრა, მაშინ შეექმნა საცთურის საშიშროება, მაშინ და- 

ეცა. ასევე ახეტიალებდა იგი მთელს რჩეულ ერს და ეს ხეტიალი – 
ეს ხანა მისი სიჭაბუკის ხანად იყო შერაცხილი. დაბოლოს, ხეტიალობ- 
და ტომიდან ტომში ისრაელის სიწმიდე რჯულის კიდობანი, ვიდრე 
არ დაამკვიდრეს ერთ ადგილზე, სადაც აუგეს მას ტაძარი და სწორედ 
ამ აგების დღიდანვე გაორდა რწმენა. 

აშკარაა, რომ უფალი უპირატესობას ანიჭებს მოხეტიალე ცხოვ- 

რებას, –-– მეც ხომ კარავში, მუდამ კარავში ვიმყოფებოდიო, პასუ– 

ხობდა უფალი, როცა ტაძრის აგებას ჰპირდებოდნენ, –– აქ ხედავს ის 

თავისუფლების სულს, ასეთი ცხოვრება სხვა სულდგმულთა საზო- 

გადოებაში აურჩია მან და უკურთხა ადამიანს იმ საბედისწერო დღეს, 

20



როცა აბელის მსხვერპლს იწონებდა; მაგრამ იღუპება მწყემსი და კა– 
ცობრიობა ერთხელ კიდევ (სამოთხის ბაღში ადამის არჩევანის შემ– 
დეგ) ირჩევს თავისი ნებით გზას –– მიწათმოქმედებიდან ქალაქთა შე– 

ნებისკენ. „გააშენა კაენმა ქალაქი და უწოდა ამ ქალაქს შვილის სა- 
ხელი –- „ხანოქი“ (დაბ. 4,17). ეს იყო პირველი ქალაქი, რომელსაც 

ახსენებს ბიბლია, და ის მკვლელის ხელით იყო აშენებული. მკვდარია 

რჩეული და კურთხეული აბელი, ცოცხალია უფლისგან დაწყევლილი 
კაენი. აბელი უმემკვიდროდ გადაშენდება მიწის პირისაგან (მისი სა–- 
ხელი ჰაბელ აღნიშნავს „ქროლვას“, „სუნთქვას“, „ამაოებას“; ჰა- 

ბელ ჰაბალიმ „ამაოება ამაოებათა“, ნათქვამია „ეკლესიასტეს“ 
წიგნში), კაენი კი თავისი მთამომავლობით ჩაებღუჯება მიწის პირს 

და, როგორც ნიშანსვეტი მისი მოდგმის დეგრადაციის გზაზე, კვლავ 

მკვლელობაა: „ჰო, მოვკალი კაცი ჩემდა სატკივარად და ყმაწვილი –- 
ჩემდა ჭირად. თუ შვიდგზის მიეზღვებათ კაენის გამო, ლამექის გამო 
სამოცდაჩვიდმეტგზის მიეზღვებათ“ (დაბ. 4,23-–-24). 

საბოლოო საფეხური, რომელსაც ახსენებს ბიბლია კაენიანთა 
მოდგმაში, თუბალ-კაენის ხანაა (აქ აღდგა მკვლელის სახელი!), რო– 
მელიც სახელდებულია „რვალისა და რკინის ყოველგვარ საჭურველ– 

თა მჭედლად“ (დაბ. 4,22). ასე დადგა ტექნიკის საუკუნე და ბიბლია 
დუმს თუბალ-კაენის შთამომავალთა ბედზე. 

წარღვნა 

„დაბადების“ ამ მე-4 თავში ბიბლია კვლავ უბრუნდება ადამის 
ხანას და უშუალოდ ადამისგან გამოჰყავს კაენიანთაგან განსხვავებუ– 

ლი კაცობრიობა. 

„კვლავ შეიცნო ადამმა თავისი ცოლი. შვა ქალმა ვაჟი და უწოდა 

სახელად შეთი, რადგან: მომმადლაო უფალმა სხვა ნაშიერი ნაცვლად 

აბელისა, კაენმა რომ მოკლა“ (4,25). 

შეთი მესამე ადამიანია ანუ ძე ადამისა, რომელიც სამოთხიდან 

განდევნის შემდეგ იშვა. მის მშობლებს იმედი ჰქონდათ, რომ შეთი 
დაღუპული აბელის სანაცვლო იქნებოდა და განახორციელებდა მისი 
ცხოვრების წესს, აღდგებოდა აბელური ცხოვრება, ის ყოფა-ცხოვრე- 

ბა, რომელიც უფალმა მოიწონა. მაგრამ დაღუპული იყო არა, კერძოდ, 

აბელი, არამედ ის დვრიტა, რომელიც აბელურ ცივილიზაციად უნდა 

გაფუებულიყო. იქნებ აბელის გზა იქნებოდა უმოკლესი გზა დაკარ- 

2!



გული ედემის კარიბჭისკენ. მაგრამ აღამის პირველჩადენილი ცოდვა, 
როგორც ჩანს „დაბადების“ მე-6 თავში, მთელი სიძლიერით ამოქმედ– 
და შეთის მოდგმაში, რომელსაც ახალი კაცობრიობა უნდა დაეფუ- 

ძნებინა. ადამიდან მეათე თაობა (ეს იყო თაობა ნოესი) იმკის დასა–- 

ბამში დათესილის მოსავალს. „დაინახა უფალმა ღმერთმა, რომ იმა– 
ტა ადამიანთა უკეთურებამ ამქვეყნად.. ინანა უფალმა, რომ შექმნა 
ადამიანი ამქვეყნად, და შეწუხდა“ (დაბ. 6,5––6). 

კაცობრიობა ხომ დაეცა, –- მასში გაფუებულმა ადამის ცოდვამ 

დასცა იგი, –- მაგრამ მასთან ერთად დაეცა ცხოველთა სამყაროც, 

რომელიც ადამიანისთვის და ადამიანის საპატრონოდ იყო შექმნილი. 

„თქვა უფალმა: მიწის პირისაგან აღვგვი ადამიანს, რომელიც შევქმე– 
ნი, ადამიანიდან მოყოლებული პირუტყვამდე, ქვეწარმავლამდე, ცის 
ფრინველამდე, რადგან ვნანობ, რომ გავაჩინე“ (დაბ. 6,7). ბიბლია 

გვეუბნება, რომ დაეცა და გადაგვარდა არა მხოლოდ სულდგმული, 
არამედ იმასაც, რომ ადამის ცოდვამ ბუნებასაც უწია, რომ მასთან 

ერთად დაეცა მთელი ფიზიკური სამყარო, რომლის მეფე ადამიანი 

უნდა ყოფილიყო. „გადმოხედა ღმერთმა მიწას და, აჰა, წარყვნილი- 

ყო იგი, რადგან გაერყვნა ყოველ ხორციელს თავისი ზნე ამ მიწახე“ 
(დაბ. 6,12). ბიბლია ამბობს, –– როგორი ზნეცა აქვს ხორციელ სულ- 

დგმულს ამ მიწაზე, ისეთივე სახე ექნება მიწას. 

ასეთი განაჩენი გამოუტანა ღმერთმა მიწას და ყველაფერს, რაც 
მას ავსებს; რაკი „წაირყვნა მიწა ღვთის წინაშე“ და ყოველი მისი 

მკვიდრი, ერთადერთი გამოსავალი მისი განადგურება უნდა ყოფი- 
ლიყო, რათა ახალი მიწა და ახალი კაცობრიობა, ახალი ხორციელობა 

აღმოცენებულიყო. ნუთუ სრულიად უნდა მოსპობილიყო ყველაფე–- 

რი, რაც გააჩინა ღმერთმა, ნუთუ ყველაფერი თავიდან უნდა შექმნი–- 

ლიყო, ნუთუ უნდა განმეორებულიყო შესაქმის დღეები და ყოველი 

დღის ბოლოს გაჩენილის ხილვისა თქმულიყო – კარგია? ნუთუ 

ეს კარგი ისე წარიხოცა კაცობრიობიდან, რომ მას ვეღარაფერი გა- 

დაარჩენდა? ბიბლია გვეუბნება, რომ ყოველთვის არის ხსნა და ხსნის 

იმედი შეიძლება ერთ ადამიანზე იყოს დამყარებული. როგორც მა- 

რილის ზოდს შეუძლია ააცილოს ხრწნილება ნივთიერებას, ასევე ერთ 

მართალ ადამიანს ძალუძს იხსნას კაცობრიობის არსებობა. თუნდაც 

ის იყოს ერთადერთი ადამის ძეთა შორის, ის მაინც ხომ ინახაეს 

ღვთის ხატს თავის თავში. ამიტომაც ღირს მისი სახით კაცობრიობის 

თესლის გადარჩენა. 

22



ამ საყოველთაო გადაგვარებაში და გახრწნილებაში ერთადერ- 

თი ნოე იყო, რომელიც გამოარჩია უფალმა. „მხოლოდ ნოეს ეპოვა 

მადლი უფლის თვალში. ეს არის ამბავი ნოესი: მართალი, სრული 
კაცი იყო ნოე თავის თაობაში, ღმერთთან დადიოდა ნოე“ (დაბ. 6, 

8--9). სრული ნოეს დახასიათებაში ნიშნავს, რომ მის ბუნებას არ 

შეხებოდა წუთისოფლის ბიწი, რომ ის იყო შენახული როგორც საღი 

ნაყოფი ამ საყოველთაო ხრწნილებაში, „ღმერთთან დადიოდა“ ნი- 

შნავს, რომ ნოე იქცეოდა ადამიანის დაცემული ბუნების საწინააღ- 
მდეგოდ, რომ ის წუთისოფლის საწინააღმდეგო დინებით მიდიოდა; 

რომ მისი ზნეობა -- გზა (დერეხ) იყო აღმასვლა ღვთისკენ, სრულ-– 

ყოფისკენ, ედემისკენ; „ღმერთთან სიარული“ ნიშნას არსებობას 

განსხვავებულ ზნეობრივ ყოფაში, არა იქ, სადაც „გაერყვნა ყოველ 

ხორციელს თავისი ზნე („გხა"ს დერეხ) მიწაზეს. სიმართლისთვის, 

სისრულისთვის და სწორ გზაზე სიარულისთვის ღმერთმა წარმხოცე–- 
ლი წარღვნის წყლებში ცოცხლად გამოატარა ნოე და შექმნა იგი გა– 

ნახლებული კაცობრიობის მამამთავრად. ამავე დროს, ნოე არის პირ- 

ველი რჩეული უფლისა რომელსაც ხსნის აღთქმა დაუდო 

უფალმა: „შენ კი აღთქმას დაგიდებ და შეხვალ კიდობანში შენ და 

შენი შვილები, შენი ცოლი და შენს ძეთა ცოლები ყოველგვარი 

ცხოველი, ყოველგვარი ხორციელი, ყველა წყვილ-წყვილად შეიყვა- 
ნე კიდობანში, რათა შენთან ერთად გადარჩნენ. დედალ-მამალი იყოს! 

ყოველი გვარის ფრინველი, ყოველი გვარის პირუტყვი ყოველი 
გვარის ქვეწარმავალი, ყველა წყვილ-წყვილად შეიყვანე კიდობანში, 

რათა გადარჩნენ“ (დაბ. 6,18-–20). 

ამრიგად, უფლის რჩევით ნოეს მიერ აშენებული კიდობანი 

უნდა ყოფილიყო ხსნის ჭურჭელი: ამავე დროს, კიდობანი იყო 

ყველაფრის შესაკრებელი, რაც ღმერთმა გააჩინა ცისქვეშეთში; მას–- 

ში უნდა შენახულიყო ადამიანი და ყველაფერი, რაც ადამიანისთვის 

იყო გაჩენილი. როგორც ადამს ედო წილი მათ შექმნაში მათთვის 
სახელების შერქმევით, ახლა ნოე, რომელიც ადამის მონაცვლეა ამ 

საბედისწერო მიჯნაზე, მონაწილეობას იღებს მათ გადარჩენაში. 

კიდობანი ცისქვეშეთის განსახიერებაა; კიდობანი აგრეთვე წარ–- 

მოადგენს საშოს, საიდანაც წარღვნის დამთავრების შემდეგ ხელახ- 
ლა უნდა შობილიყო დაბადებული, ძველი ქმნილება წარღვნის 
წყლები, რომელმაც აატივტივა და ასორმოცდაათი დღის განმავლო–- 
ბაში დაატარებდა კიდობანს, წარმხოცელი წყლები ინარჩუნებენ გან–- 

23



მწმედელ ძალას. წყალმა გარეცხა მიწა, მოაშორა, წარხოცა მისგან 

ყოველი ბიწი და კვლავ, განახლებული, ამოზიდა სამზეოზე წყლე- 
ბის დაკლებისას, რომ შეძლებოდა ნოეს ამ ასორმოცდაათი დღის 

მანძილზე კიდობნიდან გამოხედვა, ის დაინახავდა სამყაროს შესა- 
ქმის სურათს, იმ ქაოსს, რომელიც უძღვოდა წინ უფლის სიტყვას 

„იყოს ნათელი! რის შემდეგაც „იქმნა ნათელი“, როცა „გააჩინა 

ღმერთმა მყარი და გაჰყარა ერთმანეთისგან წყალი, რომელიც არის 
მყარს ქვემოთ, და წყალი, რომელიც არის მყარს ზემოთ“ (დაბ: 1,7). 

ნოე იხილავდა ერთმანეთისგან განუყოფელ წყლებს და მათმი „უსა- 

ხოს“ და „უდაბურს“ რასმე, მომავალი დედამიწის ემბრიონს. ამი- 

ტომ არის, რომ წარღვნის მოვლინება შესაქმემდელი ქაოსის მობ- 
რუნების, ხოლო წარღვნის დასასრული სამყაროს შექმნის სიმბო- 
ლური სახეა. 

ხოლო ის ორი მოვლენა, რისი ხილვაც შეეძლო ნოეს, ასევე 

სიმბოლურ მნიშვნელობას იძენს ძველი აღთქმის ხალხის შეგნება- 
ში -- ზეთისხილის ნედლი რტოთი მობრუნებული მტრედი ნიშანია 

წარღვნის დასრულებისა და მშვიდობის დასადგურებისა ცისქვეშეთ- 
ში, ხოლო ცისარტყელა ნიშანია აღთქმისა, რომელიც დაუდო უფალ- 

მა გადარჩენილ ნოეს, რომ აღარასოდეს მოახდენდა წარღვნას ქვე– 

ყნის დასაღუპად. ცისარტყელა ხომ წვიმის გადაღების ნიშანია და 

რომელ მოვლენას შეეძლო მასზე უკეთ გამოეხატა შინაარსი იმ 

მსასოებელი აღთქმისა, უფლის ბაგეებიდან რომ მოისმინა ნოემ? 

აი, ეს სიტყვები, რომლითაც ბიბლიამ სიმბოლური აზრით დატვირ- 

თა ცისარტყელა –– ეს მანათობელი ხიდი, ცასა და მიწას შორის გა–- 

დებული: 
„ვდებ ჩემს ცისარტყელას ღრუბელში ნიშნად აღთქმისა ჩემსა 

და მიწას შორის. როდესაც მიწას ღრუბლით დავღრუბლავ და გამო- 

ჩნდება ღრუბელში ცისარტყელა, მაშინ გავიხსენებ აღთქმას ჩემსა 

და თქვენს შორის, ყოველ ხორციელ სულდგმულს შორის, და აღარ 

გადიქცევა წყალი წარღვნად ყოველი ხორციელის დასაღუპად. გა- 
მოჩნდება ჩემი ცისარტყელა ღრუბელში, დავინახვ მას და გავი–- 

ხსენებ მარადიულ აღთქმას ღმერთსა და ყოველ ხორციელ სულ- 

დგმულს შორის, რაც კი არის ამქვეყნად“ (დაბ. 9, 13-–-16). 

2



„ბაბილონის გოდოლიძ« 

ბიბლიას შემოუნახავს ხსოვნა ერთიან კაცობრიობაზე, ხსოვნა 

იმ ხანაზე, როცა ადამის მოდგმა ერთ ენაზე მეტყველებდა, ერთად 

ხეტიალობდა, ერთი იმედით საზრდოობდა და ერთი შიშით იყო შე– 
პყრობილი –– არ გაფანტულიყო დედამიწის ზურგზე და არ გამქრა- 
ლიყო, როგორც ქრება უდაბნოში დაღვრილი წყალი. ძენი ადა- 
მისნი, –– ესენი იყვნენ ნოეს “შთამომავალნი, –-– ამ ერთიანობის. 

რღვევის წინათგრძნობით აღძრულნი, ერთიანი ძალით აშენებდნენ 

საერთო სამკვიდრებელს, რათა უსაფრთხოდ და იმედიანად ეგრძნოთ 

თავი. აი, რას მოგვითხრობს „დაბადების“ მე-11 თავი: 

„ერთპირი იყო მთელი ქვეყანა და ერთ ენაზე მეტყველი“. 

როცა დაიძრნენ აღმოსავლეთიდან, ჰპოვეს ველი შინყარის ქვეყანა–- 
ში და იქ დამკვიდრდნენ. უთხრეს ერთმანეთს: მოდი, მოვზილოთ 

თიხა და გამოვწვათ. ქვის ნაცვლად აგური ჰქონდათ, კირის ნაცვლად 
ფისი. თქვეს: აბა, ავაშენოთ ქალაქი და გოდოლი, და ცას მივუ–- 

წვდინოთ მისი თავი. აღვმართოთ ნიშანსვეტი, რომ არ გავიფანტოთ 

დედამიწის ზურგზე“ (11, 1––-4). 

რა იყო იმაზე ბუნებრივი, რასაც ეს ხალხი აკეთებდა? ველზე 
გასულებს, თუკი აქ ისინი დამკვიდრებასს გადაწყვეტდნენ უნდა 
„აღმოეჩინათ“ სამყაროს შუაგული, სადაც ააშენებდნენ ქალაქს და 

აღმართავდნენ წარმოსახვით სვეტს, ცისა და მიწის შემაერთებელს. 
ამგვარი ნიშნის გარეშე განა მათ შეეძლოთ დამაგრებულიყვნენ ამ 
თვალუწვდენელ ტრამალზე? მაგრამ ღმერთს არ მოეწონა ხალხის 
საქმიანობა. მათ საქციელში ღმერთმა იმ ურჩობის გამოვლინება 

დაინახა, რისთვისაც მათი წინაპრები განდევნა სამოთხიდან. ურჩო–- 

ბას აქ, ქალაქისა და გოდოლის შენებისას, კადნიერების სახე აქვს: 
ეს ხალხი ღვთის შემწეობისა და სასოების გარეშე იკაფავს გხას 
ცისკენ, რათა „აიღოს“ ცა და გაუტოლდეს ღმერთს. ამ საქმეზე კი, 
რადგან ეს ჯანყია, ღმერთი არ სცემს დასტურს. ბიბლია გვეუბნება 
ამ თქმულებით, რომ ეს კაცობრიობა ამზადებდა რაღაც მკრეხელურს 
და საშინელს, რაკი უფალი იძულებული შეიქნა დაერღვია მათი ერ–- 
თობა, რომ ვეღარ ეშენებინათ ქალაქი და გოდოლი. „აბა, ჩავალ და 

ენას ავურევ მათ, რომ ვერაფერი გააგებინონ ერთმანეთს. გაფანტა 

ისინი უფალმა იქიდან მთელს დედამიწის ზურგზე და მათაც შე- 

წყვიტეს გოდოლის შენება“ (დაბ. 11,7-–8). 

25



ამრიგად, უფალმა ძირშივე აღკვეთა იმ კულტურის გეზი, რომე- 
ლიც ადამიანურ სიამაყეს და ამპარტავნობას ეფუძნებოდა. მართა- 
ლია, „ენათა აღრევამ, (უფრო სწორად, ენათა გათავთავადებამ) და- 

საბამი მისცა ხალხთა და კულტურათა მრავალფეროვნებას, ბიბლია 

გვეუბნება „ბაბილონის გოდლის" თქმულებით, რომ ეს ადამიანის 

დაცემისა და მასზე დაკისრებული სასჯელის შედეგი იყო და არა გარ– 
დაუვალი მიმართულება კაცობრიობის განვითარებისა. 

ერის სიქრმე 

„მერე დაიძრა აბრაამი...“ 

იმავე თავში, სადაც მოთხრობილია ბაბილონის გოდოლისა და 

უნათა აღრევის ანუ ერთიანი კაცობრიობის დაშლის ამბავი, ვეცნო- 
ბით ნოეს პირველი შვილის შთამომავლობას. სემის მოდგმა კაცო- 

ბრიობის ერთ-ერთი შტოა, რომელზეც ყურადღებას აყოვნებს ბიბ- 
ლია, რადგან აქედან არის წარმოშობილი მისი ავტორების უშუალო 

წინაპარი –- აბრაამი. თუმცა გენეალოგიაში დასახელებულია ვინმე 

ებერი (დაბ. 10, 25), რომელსაც აბრაამი თვლიდა თავისი ტომის – 
ებრაელების წინაპრად, მაგრამ ბიბლიას მისი თავგადასავლის არც 
ერთი ეპიზოდი არ ახსოვს. 

აბრაამი ის ადამიანია, ვინც თავისი განუმეორებელი ინდივიდუა- 
ლობით და ბედით პირველად გამოჩნდა ძველი აღთქმის ისტორიაში, 

როგორც პიროვნება. გაუგებარია, რისთვის გამოარჩია ის ღმერთმა 

მის სანათესაოდან, ან რა იყო უშუალო მიზეზი მისი აყრისა „ქალდე- 
ველთა ურიდან“ და ჩრდილო შუამდინარეთის ქალაქში, ხარანში და- 
სახლებისა (კულტურულ-ისტორიული აზრით კი, აქ ჩანს ძველი აღ- 
თქმის კულტურის კუთვნილება შუამდინარული ცივილიზაციისადმი, 
და, შეიძლება ითქვას, მისგან „ხორციელი“ წარმომავლობა). რა ვი- 

ცით მასზხე იმ ღირსშესანიშნავ და საბედისწერო შემთხვევამდე, 
როცა მოესმა ხმა, რომელმაც ახალი მიმართულება მისცა მის ცხოვ- 
რებას? თითქმის არაფერი. ის ამოდის უცნობობიდან, როგორც ყო- 
გელი დამწყები ახალი დინასტიისა თუ მოდგმის. ცნობილია მხო- 
ლოდ, რომ ის იყო ძე თერახისა, ქალდეველთა ურის მკვიდრისა, რო- 
მლის სახელში შეფარულია მთვარის სახელი (თერახ –- იარეახ 

„მთვარე“). მთვარის თაყვანისმცემელი თერახი სტოვებს ურს, შუა- 

26



მდინარული მთვარის ღვთაების მთავარ ქალაქს და მკვიდრდება ხა– 
'რანში, რომელიც აგრეთვე მთვარის საკულტო ქალაქი იყო. სახელი 
ამ ქალაქის „ხარრან“ აქადურ ენაზე ნიშნავს „გზას“ (აქ გადიოდა სა- 

„კარავნო გზა), მაგრამ თერახისათვის და მისი მონაგრისათვის ეს იყო 
დასასრული გზისა. ამ მონაგარში გამონაკლისი იყო აბრაამი, რომელ- 

საც წინ ედო გზა, გაწყვეტილი მამის მიერ, გზა ქანაანის ქვეყნისაკენ. 
„უთხრა უფალმა აბრამს: წადი შენი ქვეყნიდან, შენი სამშო–- 

·ბლოდან, მამაშენის სახლიდან იმ ქვეყანაში, რომელსაც მე გაჩვენებ. 
გაგხდი დიდ ხალხად, გაკურთხებ და განვადიდებ შენს სახელს და 

კურთხეული იქნები“ (დაბ. 12, 1-–2), ტრანსცენდენტური (მთელი 

სამყაროს გარეთ მყოფი), ჯერეთ გამოუცნობი ღვთის მოწოდებას ის 
თავის შიგნით ისმენდა და მიჰყვებოდა. მას უნდა გამოეცვალა სამ- 
'შობლო და მოეძებნა ახალი ქვეყანა რომელიც მისი მოდგმის სამ- 

შობლო უნდა გამხდარიყო, მას უნდა გამოეცვალა აგრეთვე რჯული, 

“რომელიც მისი მონაგრის რჯული უნდა გამხდარიყო. ღვთის სიტ- 

ყვებზე, რომელიც მას ჩაესმა დაფუძნებულია ერის ისტორია და 

მისი მამამთავრის აბრაამის მნიშვნელობა იუდაურ-ქრისტიანული ეს- 

„ქატოლოგიის (დასასრულის მოძღვრების) სიმბოლიკაში აბრაამიდან 

უნდა გამოსულიყო ურიცხვი ხალხი –- ასეთი იყო აღთქმა ღვთისა –– 

და, ამრიგად, იგი კაცობრიობის წიაღი უნდა შექმნილიყო –- „წია- 

“ღი აბრაჰამისა“, საითკენაც უნდა მიქცეულიყო მიწიერთა მოდგმა. 

როგორც „მრავალი ხალხის“ მამას, მას სახელი «უნდა გამო- 

ცვლოდა. სახელში უნდა ასახულიყო მისი მატარებლის მისია. მამამ 
„აბრამი“ დაარქვა, ღმერთმა კი–-„აბრაამი“, აბ რააჰ ამ „მამა მრავ- 
«ლისა“ (დაბ. 17,5). 

ამრიგად, გამოეყო აბრაამი თერახს ––- თავის მამას და მთვარის 
ხალხს და გაჰყვა უცნობი ღვთის ძახილს უცნობი ქვეყნისაკენ. „...წა- 
ვიდა აბრამი, როგორც უბრძანა მას უფალმა... თან წარიტანა აბრამმა 

“სარა, თავისი ცოლი, ლოტი, თავისი ძმისწული, მთელი დოე- 
ლათი, რაც კი მოხვეჭილი ჰქონდათ და ყოველი ყმა, რომე- 
ლიც კი ხარანმი შეიძინეს; დაადგნენ ქანაანის ქვეყნის გზას და 

მივიდნენ ქანაანის ქვეყანაში“ (დაბ. 12,4--5). აბრაამის ნიშანია უსამ- 

შობლობა: ის მწირობდა იმ მიწახე, რომელიც მისი შორეული შთა- 
'მომავლების სამშობლო უნდა გამხდარიყო. მწირობდა არა მხოლოდ 

„აბრაამი, არამედ მისი უშუალო შთამომავლებიც –-ისაკი და იაკო- 

ბი, ვიდრე რამდენიმე საუკუნის შემდეგ, სხვა თაობაში, რომელმაც 

27



ხელახლა მოიპოვა თუ გაიხსენა მამა-პაპის ღმერთი, საბოლოოდ არ 
დაიმკვიდრებდა აღთქმულ მიწას, რისთვისაც მამამთავარმა დატოვა: 

მთვარის ქვეყანა. აბრაამი მთელი თავისი ცხოვრებით გამოხატავს. 
მწირი და მოხეტიალე ადამიანის სახეს; იმ ქვეყანას, სადაც ის ცხოვ– 
რობს, „მდგმურობის ქვეყანა“ ეწოდება, თუმცა იმედიანი აღთქმა 

აქვს მოცემული: „მოგცემ შენ და შენს შთამომავლობას შენი მდგმუ-. 

რობის ქვეყანას სამარადისო საკუთრებად... (დაბ. 17,8). აბრაამის. 
მდგმურობას ქანაანის ქვეყანაში აშკარად აქვს სიმბოლური სიღრმე: 

ეს ქვეყანა როგორც წუთისოფელი, მისი დროებითი სამყოფელია; 
ქანაანი წუთისოფლის ხატია, აბრაამი კი მისი მდგმურია, ის სტუმა- 
რია, როგორც ყოველი ადამიანი. მაგრამ უფალი ჰპირდება, რომ ამ 
წუთისოფელს, ქანაანში განხორციელებულს, სამარადისო სამკვიდ- 

რებელად შეუქმნის მას. 
ალბათ ბიბლია არის ერთადერთი წიგნი ძველ სამყაროში. სადაც 

გაცნობიერებულა „სამშობლოს“ იდეა. „სამშობლო“ –- მშობელთა 

ქვეყანა, შობის ადგილი, მამის სახლი, „მამული“ –- გარკვეული 
ცნებებია ძველ აღთქმაში, და რაც განსაკუთრებულია, გვხვდება იმ 

ადგილას, სადაც ადამიანს ევალება მიატოვოს ის. „წადი შენი ქვეყ- 
ნიდან, შენნ სამშობლოდან, მამაშენის სახლიდან...“ –- ეუბნება 
უფალი აბრაამს. ეს ხმა განსაკუთრებულ მდგომარეობაში აყენებს 

მას –- მან უნდა გაწყვიტოს „დასაბამიერი“ ტრადიცია და საფუძვე–- 
ლი დაუდოს ახალ ტრადიციას. ის გზაჯვარედინზე დგას როგორც: 
ზღაპრის გმირი, რომელსაც ასევე შინაგანი ხმა ეწევა უცნობი ქვე–- 

ყნისაკენ. აბრაამის ისტორიდან ირკვევა, რომ სამშობლო იწყება არა. 
მაშინ, როცა ადამიანი იბადება, არამედ როცა კვდება სამშობლო. 

დაიწყო ქანაანის ქვეყნის იმ უმცირესი მონაკვეთიდან, სადაც პირ- 
ველად დაიფლა ადამიანი –- წინაპარი. ეს იყო თესლი სამშობლო– 
სი. ბიბლიური წარმოდგენით, რაც აბრაამის ცხოვრების გადამწყვეტ. 
მომენტში აისახა, სამშობლოს განცდა საფლავით იწყება. იმ ადგი- 
ლიდან, რომელიც აბრაამმა ადგილობრივ მკვიდრთაგან იყიდა თავი–- 

სი ცოლის –- სარას დასამარხავად, იწყება ქანაანის გამშობლიურე– 

ბა. 
მას უნდა გაეთხარა პირველი საფლავი უცხო მიწაზე, რომ იქ: 

სამშობლოს თესლი დაეთესა; მკვდარი მიბარებოდა უცხო მიწას, 

როგორც მსხვერპლი, რომელიც მომავლის ქვეყნის საფუძველი გახ- 

დებოდა. აი, რა მისია ეკისრა მკვდარს ამ მდგმურისას, რომელმაც: 

28



შთაგონების ძალით დასტოვა წინაპართა ქვეყანა, რათა თავად სხვა– 
გან გამხდარიყო წინაპარი. მან სთხოვა, იმ ქვეყნის წესისამებრ, ქვე– 

ყნის მკვიდრთ საფლავისთვის ადგილი; მათ თავიანთი სამარხი შეს- 
თავაზეს, –– სადაც გენებოს, იქ დამარხე შენი მკვდარი, უთხრეს, ვინ 
“იქნება, რომ საფლავის მიწა დაგიკავოსო. ისიც უთხრეს, რომ მათ 
მკვდრებს შორის დაემარხა თავისი მკვდარი. მაგრამ მდგმურს ასე 

არ უნდოდა: არ უნდოდა უსასყიდლოდ მიეღო მიწა ან მათ შორის 

ჰქონოდა სამარხი, როგორც ერთ მათგანს. მას უნდა შეეძინა სამარ– 

ხი მიწა საკუთრებად. და შეიძინა კიდეც. იგი მხოლოდ მღვიმეში 
იხდიდა საფასურს, მაგრამ ქვეყნის მკვიდრმა, ვის ადგილზეც მდე– 
ბარეობდა ეს მღვიმე, მინდორიც გაატანა მღვიმესთან ერთად. „არა, 

ბატონო, მომისმინე, –-– ეუბნებოდა ეფრონ ხეთელი აბრაამს, –- 

მინდორიც მომიცია და მღვიმე, იქ რომ არის: ჩემი ხალხის თანდას- 
წრებით მომიცია. დამარხე შენი მკვდარი“ (დაბ. 23, 11) აბრაამი 

ერთ გამოუსადეგარ მღვიმეს ყიდულობდა სამარხად; მღვიმეს მინ- 
დორიც, შესაძლოა, ასევე გამოუსადეგარი მოჰყვა მაგრამ ვერც 

მდგმური და ვერც ქვეყნის მკვიდრნი ვერ იფიქრებდნენ, რა მოჰყვე– 
ბოდა მომავალში ამ უბრალო გარიგებას; აქედან ჩანს, რომ აქ გან- 

გების ხელი იყო ჩარეული. დღევანდელი მინდორი, რომელიც ასე 

ადვილად დათმო პატრონმა (მასში ოფლი ჯერ არ ჩაღვრილიყო) და, 

იქნებ, აბრაამსაც არაფრად სჭირდებოდა, ხვალ შეიძლება, და ასეც 

მოხდა. გადაქცეულიყო ყანად, სადაც ოფლი დაიღვრებოდა. ჩანს, 
მდგმურმა შეიძინა ის მიწა, საიდანაც უნდა წარმოქმნილიყო ქვეყანა, 
რომელშიც წუთისოფლის მანძილზე დაიბადებოდნენ მისი შთამო–- 
მავლები იშრომებდნენ და დაიმარხებოდნენ როგორც ქვეყნის 
მკვიდონი. მანამდე კი აბრაამისთვის სამშობლო ქვეყნის მხოლოდ 
ვიწოო თვალსაწიერი ჩანდა: „... მინდორი მახფელაში, მამრეს წინ 
რომ არის, მინდორი და იქ მდებარე მღვიმე, ყოველი ხე, რომელიც 
კი ამ მინდორზე და მის საზღვრებში დგას ირგვლივ...“ (დაბ. 23,17). 

უფრო ადრე აბრაამს ჰქონდა სხვა ხილვა და სიტყვის გამოცხა- 
დება. კარვიდან გამოსულმა დაინახა ცაში ვარსკვლავები და ჩაესმა 
ხმაც, რომელიც ეუბნებოდა, რომ მისი წიაღიდან ურიცხვი ხალხი 

გამოვიდოდა. ან შეიძლება სწორედ ამ ხმამ გამოიყვანა კარვიდან და 

ვარსკვლავებისკენ აახედა. მაშინ მან დაინახა ის, რასაც კარავში ანუ 

თავის თავში ჯერ ვერ იხილავდა, არამედ უნდა ერწმუნა (ვარსკვლა- 

ვებით სავსე ცის ანალოგია არწმუნებდა) –- ეს იყო საკუთარი წია- 

29



ღი, რომელიც მომავლით იყო სავსე, მაგრამ ამ წიაღიდან უნდა გა– 
მოსულიყო ჯერ ერთი ვინმე. ეს იყო ისაკი –– დაპირებული იმ სამი 
სტუმრის მიერ, რომლებიც ეწვიენ მას მამრეში, მუხასთან როცა. 
„კარვის კართან იჯდა დღის პაპანაქებაში“ (დაბ. 18,1). ეს კაცები, 

რომლებიც უფლის ანგელოზები (ანუ მაცნენი) აღმოჩნდნენ, სოდო– 

მის დასასჯელად მიდიოდნენ. აი, რა დროს აღუთქვეს ხანშიშესულ 

მასპინძელს მემკვიდრის შობა. 

აბრაამის წინაშე დადგა მისთვის დაუძლეველი, როგორც მამის- 

თვის, პრობლემა. ჰყავდა ორი შვილი –- ერთი ძე მხევლისა, ისმაე– 
ლი; მეორე ძე ქალბატონისა, ისაკი „სიბერის შვილი". არჩევანი, 

რომელიც გაუძნელდა მას, ისევ ქალმა სარამ გააკეთებინა. მან უთ- 
ზრა: „გააგდე ეს მხევალი და მისი შვილი„ რადგან ვერ დაიდებს 

წილს ამ მხევლის შვილი ჩემს შვილთან, ისაკთან ერთად“ (დაბ. 21, 

10). აბრაამმა გულისტკივილით გააკეთა არჩევანი: „მეტისმეტად შე– 
აწუხა აბრაამი ამ ამბავმა თავისი შვილის, ისმაელის გამო“ (დაბ: 

21,11). გარდა სარას დედობრივი მიკერძოებისა, აქ მთავარი ის იყო, 

რომ ისაკი ცოლ-ქმრისათვის იყო დანაპირები შვილი, „ძე აღთქმი- 

სა“, რომლის გზითაც უნდა შესრულებულიყო აღთქმა ცის ვარსკვ–- 

ლავებივით ურიცხვი შთამომავლობის მოცემაზე აშკარად იყო თქმუ- 

ლი, რომ აბრაამს –– თუმცა მას ჰყავდა უკვე პირმშო ისმაელი, „ისა– 
კით დაეწყებოდა შთამომავლობა“ (დაბ. 21,12) და არა ისმაელით. 

„შე აღთქმისა“ უნდა ყოფილიყო შვილი დედოფლისა და არა მხევ- 

ლისა; და სარასაც ამიტომ შეეცვალა სახელი –– ერქვა „სარალ", და- 

ერქვა „სარაჰ“, რაც აბრაამის თავდაპირველი სამშობლოს ენახე. ბა– 

ბილონურად, ნიშნავდა „დედოფალს“. ამრიგად, უპირატესობა მიე- 

ნიჭა უმცროსს უფროსის წინაშე, რაც ბედისწერად დაჰყვა აბრაამის 

მოდგმას ყველა თაობაში –– უმრწემესის უპირატესობა თითქოს აუ- 

ცილებელიც შეიქნა. 
ისაკით, „აღთქმული ძით", უნდა შესრულებულიყო აღთქმა, 

ვარსკვლავიან ღამეში მიცემული; მასში, როგორც „სიბერის შვილ- 
ში“, იყო აბრაამის მთელი სასოება, მომავლის იმედი, რადგან ის- 
მაელი განდევნილი და უარყოფილი იყო (თუმცა ითქვა წინასწარ- 
მეტყველება, რომ ისიც გახდებოდა ურიცხვი ხალხი, მაგრამ ეს ხალ–- 

ხი არ იქნებოდა „რჩეული ერის“ ––- ძველი აღთქმის ისტორიის სუ- 

ბიექტი). შიში ამ უკანასკნელი იმედის დაკარგვისა, შეიძლება ით- 

ქვას, „გასაგნებულია“ ერთ საიდუმლოებრივ ეპიზოდში, რომელიც. 

ვი



„დაბადების“ 22-ე თავშია მოთხრობილი უკიდურესი, ბიბლიური 

თხრობისათვის ნიშანდობლივი, „სიმშრალით"“. ამ ეპიზოდში გამოვ- 

ლინდა ერთხელ კიდევ აბრაამის პიროვნება. ისევე უყოყმანოდ, რო- 
გორც მან წინაპართა ქვეყანა მიატოვა უფლის ერთ დაძახილზე და 
გასწია უცნობი ქვეყნისაკენ, ასევე უყოყმანოდ, სიტყვის უთქმე–- 
ლად შეუდგა უფლის სასტიკი ბრძანების მესრულებას. ამბის მთხრო– 

ბელმა იცოდა, რომ უფალს აბრაამის გამოცდა სურდა, აბრაამმა კი 

ეს არ იცოდა. მან გაიარა საშინელი განსაცდელი, როგორიც იშ- 
ვიათად თუ ვისმე გაუვლია. 

„ამ ამბების შემდეგ იყო, რომ გამოსცადა აბრაამი ღმერთმა და 
უთხრა: აბრაამ! მიუგო: აქა ვარ. უთხრა: მოჰკიდე ხელი შენს შვილს, 
შენს მხოლოდშობილს, რომელიც გიყვარს, ისაკს, და წადი მორიას 
ქვეყანაში. იქ შესწირე აღსავლენ მსხვერპლად ერთ მთაზე, რომელ– 
საც მე გიჩვენებ. ადგა დილაადრიან აბრაამი, შეკაზმა სახედარი, თან 
წაიყოლა ორი მსახური ბიჭი და ისაკი, თავისი შვილი; დაჩეხა სამ– 

სხვერპლო შეშა ადგა და წავიდა იმ ადგილისაკენ რომელიც. 

ღმერთმა მიუნიშნა“ (დაბ. 22,1--3), ბიბლიური ავტორი, საზოგა- 
დოდ, არ გამოხატავს ადამიანის შინაგან სამყაროს, მის განცდებს. 

მისი გმირი მდუმარედ დგას ტრაგიკული განსაცდელის წინაშე. არ 

ბობოქრობს აბრაამიც, ის დუმს, მაგრამ მის დუმილში ცხადდება 

წუთისოფლის წარმავალობა, სიმყიფე, რაღაც იდუმალის წინათ- 

გრძნობაც, გაისმის იობისეული „უფალი იძლევა, უფალს მიაქვს“ 

(იობ. 1,21) და ისიც, რომ –– იობისვე სიტყვებით –- „სატანჯველად 

იბადება ადამიანი“. მთელი ტრაგიზმი ამ ეპიზოდისა იმაში მდგომა– 

რეობს, რომ ისაკის სახით ეს ეული მდგმური უცხო ქვეყნისა სწი– 
რავდა არა მხოლოდ საყვარელ შვილს, არამედ მთელი თავისი ცხოვ– 

რების, უფრო, სიცოცხლის სასოს, რისთვისაც, როგორც მემდეჯგ 

გაირკვა, ვარსკვლავიან ღამეში გამოცხადებისას, დასტოვა წინაპარ–- 

თა ქვეყანა; რადგან ეს ნანატრი შვილი აღთქმული ქვეყნის ანუ მო–- 

მავლის ცოცხალი სიმბოლო იყო, რადგან დაპირებული შვილი და 

აღთქმული ქვეყანა ერთი მომავლიდან აფენდა შუქს მის აწმყოში. 

ეს ღირსშესანიშნავი ეპიხოდი უმართებულოდ არის ხოლმე გა- 

მოყენებული უძველესი საკულტო პრაქტიკის –- ადამიანის მსხვერ–- 

პლშეწირვისა და ცხოველთა შეწირვით მისი შეცვლის „ისტორიუ- 

ლი“ მომენტის საილუსტრაციოდ. ასეთი თვალსაზრისი სრულიად 

უგულებელყოფს ამ ეპიზოდის ზნეობრივ აზრს; ამავე დროს, იჩ- 

აL



ჟმალება ის ფაქტი, რომ ეს არის განსაკუთრებული შემთხვევა აბ- 
რაამის ცხოვრებაში –- მისი ინდივიდუალური განსაცდელი. უსიტ- 
ყვო მორჩილება ამ ულმობელი და გაუგებარი მოთხოვნისადმი, ერ- 
თის მხრივ, არის რეაქცია ადამის დამღუპველი ურჩობის მიმართ 

“რაც წითელ ხაზად გასდევს მთელს ბიბლიას) ხოლო, მეორე 
მხრივ, დასტური აბრაამისა და მისი უფლის მჭიდრო ურთიერთობი- 

სა, ღვთისგან მიუტოვებლობისა. ეს ეპიხოდი უნდა გავიაზროთ რო- 

გორც ადამიანისა და მისი ღვთის დიალოგის ახალ ფახაში შესვლი- 
სა, რაც არ შეიძლება არ ყოფილიყო აღნიშნული ტრაგიკული ნიშ- 

ნით. თუ ადრე ღმერთი მას ეჩვენა მწყალობელისა და აღმთქმელის 
სახით, ახლა ევლინება მას თავისი საშინელი სახით, რომელიც თა- 
ვისი მოულოდნელი მოთხოვნით აუქმებს თავის მიერვე მოცემულ 
აღთქმას. მაგრამ აბრაამის რწმენის სიძლიერე (ის ითვლება ქრის- 

ტიანულ მწერლობაში „რწმენის მამად“) იმაში მდგომარეობს, რომ 

ის უშიშრად შედის განსაცდელში, უსიტყვოდ ეცდევინება ღმერთს, 
განიცდის რა ამ საშინელ მოთხოვნას ადრე მიღებული აღთქმის პა- 

რადოქსულ გაგრძელებად და, შესაძლოა, განმტკიცებად. 
აბრაამი დაკლავდა ისაკს, სრულიადდასაწველ მსხვერპლად აღუ- 

ვლენდა უკლებლივ უფალს და დაკარგავდა ყველაფერს –- პირმშო- 
საც. იმ ურიცხვ ხალხსაც, თუმცა მისთვის უცნობს, რომელიც ისა- 
კის მეშვეობით უნდა გამოსულიყო მისი სახარდულიდან; მაგრამ 
სრულიად მარტოდ მყოფი ადამიანთა შორის, ამ არაადამიანური სა- 
ჰმის ჩამდენი, დარჩენოდა უფლის ახლობლად და მეგობრად (რო- 
გორც იწოდა იგი, იხ. მე-2 ნეშტთა, 20,7); დარჩებოდა ღვთის 
ანაბარა, ამ გამოთქმის დასაბამიერი მნიშვნელობით, და თუმცა 

კრინტი არ დაუძრავს დანითა და ცეცხლით ხელში საკურთხევლის 
მთისაკენ მიმავალს, მისი სულის მოძრაობა შეგვიძლია მასავით 

ღმერთს მინდობილი იობის სიტყვებით გამოვხატოთ: „კიდეც რომ 

მომკლას, მისი იმედი მაქვს –– მაინც დავიცავ ჩემს გზებს მის წი- 
ნაშე. ისიც ხსნა იქნება, რომ უღვთო კაცი არ მივა მის წინაშე#“ (იო- 

ბი, 13,15––16). 

დანიელი მოაზროვნე სორენ კირკეგორი, რომელსაც აბრაამის 
ამ საქციელმა შთააგონა პარადოქსული მოძღვრება ადამიანის ტრა- 
გიზმზე და ხსნაზე, მიმართავს „მამას მრავალთა“, თითქოს განუმარ- 

ტავდეს მისი ბედის განუმეორებლობას: ღირსეულო, წინაპარო აბ- 

რაამ, მორიას მთიდან დაბრუნებულს აღარ დაგჭირდა ქება-დიდება, 

32



რათა შენი დანაკარგის გამო ნუგეში გცემოდა: შენ მოიხვეჭე 
ყველაფერი და შეინარჩუნე ისაკიც. განა ასე არ არისო? უფალ- 
მა აღარ მოისურვა შენი გამოცდა და შენც შვებით მიუჯექი სუფ- 
რას მასთან ერთად შენს კარავში, და ასე გრძელდებაო უკუნისამ– 

დე... 

იაკობი და ესავი 

თუ აბრაამი ის მამაა, რომელსაც დანა ჰქონდა აღმართული 
შვილის დასაკლავად, ისაკი არის ის შვილი, რომელმაკ ადრეულ 
ყრმობაში საკუთარი ზურგით ზიდა შეშა, მის დასაწველად რომ 
უნდა დადებულიყო სამსხვერპლოზე. ისაკი უნდა შეწირულიყო 

ისეთი მსხვერპლშეწირვის წესით, რომელიც ითვალისწინებს მსხვერ– 

პლის მთლიანად დაწვას უფლისათვის, როცა მსხვერპლი მთლიანად 
ეკუთვნის უფალს, კვამლად ადის მისკენ. ეს არის ე. წ. „აღსავლე– 

ნი“ (ებრ. „ყოლაჰ“) მსხვერპლი. ისაკი უნდა შეწირულიყო, რო- 
გორც უფლისადმი აღსავლენი მსხვერპლი. გარკვეული აზრით, აღ- 
სავლენი მსხვერპლი ზეგარდმო წყალობის შესატყვისია. შეშაც და- 
იდო და დანაც აღიმართა მის თავზე. თუმცა მსხვერპლად უფლის 

მიერ სასწაულებრივ მოვლენილი ვერძი იქნა შეწირული ისაკის სა- 
ნაცვლოდ, მაგრამ ის ღმერთი, რომელმაც მამას აღარ დაანება შვი- 
ლის დაკვლა, „შიშის“ სახით შთაიბეჭდა მის შეგნებაში და ასე გა- 
დავიდა მომდევნო თაობის ცნობიერებაშიც; ყოველ შემთხვევაში, 

იაკობისთვის მამაპაპეული ღმერთი, რომელიც პირველად აბრაამს გა– 

მოეცხადა, არის „ღმერთი მამაჩემისა, ღმერთი აბრაამისა, შიში ისა– 

კისა“ (დაბ. 31,42). 

როგორც ვხედავთ, ეს განსაცდელი ისაკის ყრმობაზი დაკავშირე– 

ბულია რელიგიურ გამოცდილებასთან. აბრაამს გამოეცხადა ღმერთი 
აღთქმის სიტყვებით, ისაკს კი –-– სიკვდილ-სიცოცხლის ზღურბლზე, 
ბავშვობაში, საშინელი განსაცდელით, როგორიც მხოლოდ მსხვერ- 

პლშეწირვის დროს თუ არის შესაძლებელი. ამ ეპიზოდმა სხვა ბეჭედი 
დაასვა ისაკის პიროვნებას.. ის გამოირჩევა აბრაამისაგან და იაკო- 
ბისაგან პასიურობით, ინიციატივის უქონლობით; მისთვის არ არის 

დამახასიათებელი აბრაამისა და იაკობის ქმედითობა და, შეიძლება ით– 
ქვას, სიცოცხლისუნარიანობა; მის ბედს განაგებენ არა მხოლოდ ღმერ– 
თი, მისი ში ში, არამედ მშობლები და, შეიძლება ითქვას, შვილებიც 

კი. საკმარისია გავიხსენოთ მისი ქორწინებისა (დაბ. 24, მამაპაპის ქვე– 

ვ. ზ. კიკნაძე ვვ



ყნიდან მას მოჰგვრიან ცოლს, ხოლო იაკობი იმავე ქვეყნიდან 
თავად მოიყვანს (ცვლოლებს) და შვილებთან ურთიერთობის ეპი- 

ზოდები. აშკარაა, რომ მამის-––აბრაამის” ავტორიტეტი უპირატესობს 
მასზე. ის იყო იარაღი მის ხელში„ი როგორც მსხვერპლი ღვთისად- 

მი მორჩილებისა და ერთგულების, თვითუარყოფის დასადასტურებ– 

ლად, რითაც აბრაამის პიროვნებამ აიწია ღვთის თვალში, ხოლო ისა– 

კი დაიჩრდილა. თუ ისაკზე გადმოდის აღთქმა და კურთხევა, აბრაამის 
გამო გადმოდის. „გამოეცხადა იმ ღამით უფალი (ისაკს) და უთხრა: 

მე ვარ აბრაამის, მამაშენის ღმერთი. ნუ გეშინია, რადგან შენთანა. 

ვარ. გაკურთხებ, გაგიმრავლებ შთამომავლობას აბრაამის, ჩემი მორ– 

ჩილის გამო“ (26,24). აქედან ჩანს, რომ ისაკი იყო საშუალება, ხიდი, 

რომლის წიაღ გადასვლით აბრაამი უნდა შექმნილიყო ურიცხვი ხალ–- 

ხის მამამთავრად. შეიძლება ითქვას, რომ მას „მიბარებული“ ჰქონდა 

მხოლოდ თესლი აბრაამისგან, რომ შემდეგ თაობაში (როგორც მოხ- 

და) განხორციელებულიყო აღთქმა. ის არის შუალედური, გარდამა–- 

ვალი რგოლი რჩეული მოდგმის გენეალოგიაში, თითქოს არათავისთა– 

ვადი, როგორც ამას წარმოაჩენს დანტე ალიგიერი, როცა ის „ჯოჯო– 

ხეთის“ IV კანტოში ლაპარაკობს ძველი აღთქმის დროს გარდაცვლილ– 

თა სულების ამოყვანაზე ჯოჯოხეთიდან; იქ, სხვათა შორის, ნათქვამია, 

რომ ქრისტემ ამოიყვანა ისრაელი (იგივე იაკობი) თავისი მამით და 

მონაგრით, მამა ისაკი არც არის სახელდებით ხსენებული, ის თით–- 
ქოს „მიწერილია“ იაკობს, თავის შვილს, მის შმშთამომავლობასთან 
ერთად; ამრიგად, თითქოს ისაკი იაკობით არის განსახღლვრული (აქ 

გვახსენდება ვირგილიუსის „ენეიდას“ გმირი ენეასი, რომელსაც მამა 

ანქიზე ზურგზე მოკიდებული გაჰყავს, ალმოდებული ილიონიდან). 

ისაკის არასრულყოფილება, ნაკლულობა გამოიხატა იმაშიც, რომ 

მართებულად ვერ აირჩია მემკვიდრე, რომელშიც უნდა გადასული– 

ყო „აღთქმის ძეობა“ მისი. როგორც აბრაამმა აირჩია მართალია, 

სარას შეგონებით და სწავლებით, ისაკი (უკუაგდო რა მხევლის ძე), 

ასევე ისაკს უნდა აერჩია, მაგრამ მისი არჩევანი გართულებული იყო 
იმით, რომ მისი ორი ძე –– ორივენი კანონიერი ცოლის საშოდან იყე– 
ნენ გამოსულნი, ტყუპები –– ესავი და იაკობი, მაშასადამე, ორივენი 
თავისუფალნი. მაგრამ ჯერ ბუნებამ (ამაში მდგომარეობდა ალბათ ისა- 

კის „ბიოლოგიური“ დანაშაული) დაუშვა შეცდომა, როცა ამ ტყუპ- 

თაგან პირველად დაიბადა ესავი, რომელიც დაბადებიდანვე ტყავ– 

ფუჩით იყო შემოსილი –– ასეთი იყო პირმშო ისაკისა, ხოლო იაკობი 

34



იშვა სრულყოფილ კაცად. „დაბადების“ 25-ე თავში ამგვარად არის 
დახასიათებული ეს ორი ძმა: „წამოიზარდნენ ყმაწვილები, შეიქნა 
ესავი მარჯვე მონადირე, ველების კაცი. იაკობი კი იყო სრული კაცი, 
კარვებში მცხოვრები“ (დაბ. 25,27), როცა იაკობზე, უმცროსზე, ნა- 
თქვამია, რომ ის იყო „სრული“, ამით ისიც არის ნათქვამი, რომ ესა– 

ვი „უსრულოა“, თუმცა მისი პორტრეტი საკმაოდ მეტყველებს მისი, 
როგორც ადამიანის, დაუმთავრებელ ბუნებაზე. ის არის ფაჩვნიერი, 
როგორც ნახევარკაცი ენქიდუ (იხ. „გილგამეშიანი“) და მისდევს 

უძველეს საქმიანობას –– მონადირეობას, მაშინ, როცა მისი მამა-პაპა 

მწყემსები იყვნენ, თითქოს ის აგრძელებს წინაისტორიული ნებრო– 

თის (დაბ. 10,8–-9), არა აბრაამის ხაზს. მის საწინააღმდეგოდ იაკობი 

იშვა როგორც „კარვებში მცხოვრები“ ანუ მკვიდრი კაცი („კარავი“, 
აქ ცხადია, სახლის სინონიმია). სწორედ ასეთი კაცი უნდა ყოფილი- 
ყო პირმშო, პირველშობილი ძე, რათა მას მიეღო რჩეული დინასტიის 
მემკვიდრეობა. მაგრამ, ბუნებამ, როგორც ვხედავთ, შეცდომა დაუ–- 
შვა, რომ პირველად ესავს გამოაღებინა საშოს კარი. განგებამ, რო– 
მელიც ამზადებს „ურიცხვ ხალხს“ ერთი წინაპრისაგან, უნდა გამო- 
ასწოროს ეს შეცდომა. იმის ნათელ დადასტურებად, რომ „ფაჩვნიე- 
რი" ესავი, მონადირე, არ გამოდგებოდა ხალხის ერთ-ერთ წინა- 
პრად, დაბადების 25-ე თავში მოთხრობილია ამბავი, თუ როგორ იყი- 

და იაკობმა პირმშოება ესავისაგან ერთი კერძი შეჭამადის წილ. „მო– 

ამზადა იაკობმა შეჭამადი და ესავიც დაბრუნდა ველიდან დაღლილი. 
უთხრა ესავმა იაკობს: შემახვრეპინე წითელი, ეგ წითელი, რადგან 
დაღლილი ვარ. ამიტომაც ეწოდა სახელად ედომი (წითური). უთხრა 

იაკობმა: ახლავე მომყიდე შენი პირმშოება. თქვა ესავმა: სიკვდილის 
პირას ვარ და რაღად მინდა პირმშოება. უთხრა იაკობმა: ახლავე შე– 
მომფიცე. შეჰფიცა და მიჰყიდა იაკობს პირმშოება. მაშინ მისცა ია- 
კობმა ესავს პური და ცერცვის შეჭამადი. ჭამა; სვა, ადგა და წავიდა. 
არად ჩააგდო ესავმა პირმშოება“ (დაბ. 25,29--34). 

არაბიბლიურ ტრადიციაში ეს ეპიზოდი განსხვავებული, უფრო 
შთამბეჭდავი რედაქციით არის წარმოდგენილი. პირმშოებას აქ ცვლის 
უფლება საფლავზე. იაკობი –– უმცროსი ძმა უცხოობაში მონაგები 
ოქროთი გამოისყიდის უფროსისაგან წინაპართა სამარხს. „რად მინდა 

საფლავი? –– კითხულობს ესავი. –– ყველგან მოიძებნება საფლავის 

ადგილი“, ის მიიღებს ოქროს და დატოვებს წინაპართა ქვეყანას. 

აქ ცხადდება ჭეშმარიტება: ვინც უარს ამბობს წინაპართა საფლავზე, 

35



მას აღარ ეკუთვნის ეს ქვეყანა. კაცი მთელი თავისი ახალგაზრდობის 
ნაჭირნახულევს (ის თოთხმეტი წელიწადი შრომობდა სხვისთვის) გა–- 
იღებს იმისთვის, რათა გამოისყიდოს წინაპართა მიწა, მათ საფლავებ– 

ში განსხეულებული, რომ ეს მიწა მისი საკუთარი მიწა გახდეს, მისი 
სისხლი და ხორცი, როგორც პირველწინაპრის –– ადამის მიწა („ადა–- 

მაჰ“), საიდანაც ის იყო აღებული. 
ამ არჩევანში დადასტურდა, იაკობის თანდაყოლილი (თუმცა 

არაბიოლოგიური) ღირსება პირმშოებისა და მკვიდრობის უნარი. 
როცა „სრული კაცი, კარვებში მცხოვრები“ სამარხის უფლებას ყი- 

დულობდა, ის მომავლისკენ იხედებოდა, მაგრამ სიკვდილის წინ (ის 

უცხო ქვეყანაში კვდებოდა) წარსულში იყო გადასული; ის უანდერ- 

ძებდა თავის შვილებს: „მივდივარ ჩემს ხალხთან; დამმარხეთ ჩემი 

მამა-პაპის გვერდით, მღვიმეში... მახფელას მინდორში რომ არის, მამ– 
რეს პირდაპირ, ქანაანის ქვეყანაში, აბრაამმა რომ იყიდა ეფრონ ხე– 
თელისგან მინდორთან ერთად საკუთარ სამარხად. იქ დამარხეს აბ- 
რაამი და მისი ცოლი სარა, იქ დამარხეს ისაკი და მისი ცოლი რებეკა. 
იქ დავმარხე მე ლეა... ეს მინდორი და მღვიმე...“ (დაბ. 29,29–--32). 
იაკობი ამ სიტყვებით უნებურად განსაზღვრავდა სამშობლოს ცნებას: 
ის იმეორებდა აბრაამის სიტყვას და საქმეს; მასში ერთი თაობის 

წიაღ გადმოვიდა სამშობლოს ცოდნა – „მინდორი და მღვიმე“ –- 
ანუ მინდორი და საფლავი, აი, სამშობლო, ადამიანთა სიკვდილ-სი- 
ცოცხლის ასპარეზი. „იქ დავმარხე“ ამით ეუბნება შთამომავლობას, 

რომ ისინიც იქ დამარხავდნენ თავისიანებს, რომ ისინი იქ იცხოვრებ- 

დნენ და დაიმარხებოდნენ; მახფელას მღვიმე იყო ის აკვანი, სადაც 
ჩაწვებოდა, თუნდაც უცხოობაში მომკვდარიყო შთამომავალი. ასეთი 
იყო ძველი თქმულება ბიბლიის სულისკვეთებით შექმნილი, –– თუნ– 

დაც ათასი წლის შემდეგ, ქვეყნის დასასრულამდე, იგორებდა ქვეყ– 
ნის მკვიდრის თავის ქალა და გორვა-გორვით მაინც მიაღწევდა მახ- 
ფელას მღვიმეს, „მამრეს პირდაპირ რომ არის“, და შეხლებოდა წი– 

ნაპართა ძვლებს. ასეთ შეგნებას ატარებდა უმცროსი იაკობი და არა 
ესავი –- რომელიც, როგორც პირმშო, უნდა ყოფილიყო აღთქმის 
მემკვიდრე. 

იაკობისა და' ესავის ამბავი იმეორებს, ერთის მხრივ, აბელისა 
და კაენის ამბავს, ხოლო მეორე მხრივ, ისაკისა და ისმაილიხ ამბავს. 

ყველგან კურთხეულია უმცროსი ვაქიი რაც ეხმაურება ზღაპრის 

ეთოსს (არ არის გარკვეული, არსებობდა თუ არა ზღაპარი თავისი 

36



კლასიკური სახით ძველი აღთქმის ხანაში. უარყოფილია კაენი, უარ– 
ყოფილია ისმაელი, უარყოფილია ესავი, მაგრამ ესავი-––პირმშო უყ– 

ვარს მამას, ისაკს. „უყვარდა ისაკს ესავი, რადგან ნანადირევი იყო 
მისი საჭმელი...“ (დაბ. 25,28). ეს იყო ისაკის სისუსტე, რითაც მას 
ჰგავს მისი პირმშო ესავი, რომელმაც საყვარელი შეჭამადისთვის და– 

თმო პირმშოება, იმისათვის, რომ იაკობს მიეღო მემკვიდრეობა და 
კურთხევა მამისაგან, განგებამ ქალის ხელი აამოქმედა, „უყვარდა 

ისაკს ესავი.. ხოლო რებეკას იაკობი უყვარდა“. რებეკამ გადაწყვიტა 
რჩეული ხალხის მომავალი, როცა მოტყუებით აკურთხებინა ისაკს 
იაკობი; ისაკის „სისუსტე“ ფიზიკურად თვალის ჩინის დაკლებაში გა- 
მოიხატა: მამა აკურთხებდა თავის შვილს, მაგრამ ვერ ხედავდა მას. 
დედის რჩევით, იაკობმა ხელები და უბანლო კისერი თიკნის ტყავით 
დაიფარა, რომ ესავს დამსგავსებოდა რომელსაც მამისათვის მისი 
საყვარელი კერძი უნდა მიერთმია. „უთხრა ისაკმა იაკობს: მომიახ- 

ლოვდი, ხელი მოგისვა, შვილო, მართლა ჩემი შვილი ხარ თუ არა. 

მიუახლოვდა იაკობი მამამისს, ისაკს, მან ხელი შეავლო და თქვა: 
ხმა იაკობის ხმაა, ხელები კი ესავის ხელებია. ვერ იცნო, რადგან 
ხელები თავისი ძმის, ესავის ხელებივით ბანჯგვლიანი ჰქონდა, და 
აკურთხა იგი“ (დაბ. 27, 21-––23). იაკობი ესავად გარდაისახა, ისა– 
კის საყვარელ შვილად, რომ მიეღო კურთხევა. ამრიგად, აღსრულდა 

ნება არა ისაკისა, არამედ ნება განგებისა, რომელიც ეძებდა რჩეული 
ხალხის უკეთეს წინაპარს და ამ არჩევანში, როგორც აბრაამის დროს, 

დედაკაცს ჰქონდა გადამწყვეტი წვლილი. 
ერთი მნიშვნელოვანი თვისება ჩანს იაკობის პიროვნებაში, რაც 

შემდეგ მის უმრწემეს ძეში –- იოსებში გადადის მემკვიდრეობით. 

მართალია, იაკობი მამისაგან იღებს აუცილებელ კურთხევას (რომე– 

ლიც ფაქტიურად აბრაამისაგან მოდის), მაგრამ ის თავიდან იწყებს 

ყველაფერს, თითქოს არც ჰყოლოდეს წინაპარი. შეიძლება ითქვას, 
ის თავისი აქტივობით სჭედს საკუთარ ბედს, როცა ერთი არგნის ამა– 

რა გადის მამის სახლიდან იმ მიზეზით, რომ გაეცალოს მოტყუებული, 
კურთხევადაკარგული ესავის რისხვას. ის, უპირველეს ყოვლისა, არის 
მსხემი –– უცხო ქვეყანაში დავაჟკაცებული, სახლიდან გასული, მსგავ– 
სად უმცროსი ვაჟიშვილისა, რომელიც გამარჯვებული და დოვლათით 
სავსე ბრუნდება შინ. ის, დედის შვილი უპირატესად, ვიდრე მამისა, 

გააგზავნა დედამ ხარანში თავის ძმასთან, ლაბანთან რათა ესავის 

“შურისძიებისაგან დროებით დაეფარა თავი. მამამ კი იმ მიზნით გაგ– 

37



ზავნა ხარანს, რომ წინაპართა ჩვეულებისამებრ იქაური ქალი –- სა- 

ნათესაოდან მოეყვანა ცოლად. „ადექი და წადი შუამდინარეთში, დე– 

დაშენის მამის ბეთუელის, სახლში და მოიყვანე იქიდან ცოლად დე– 

დაშენის ძმის, ლაბანის ასული, ყოვლადძლიერი ღმერთი გაკურთხებს, 

ნაყოფიერს გაგხდის, გაგამრავლებს და ხალხთა კრებულის მამამთავა– 
რი შეიქნები. მოგვცემს აბრაამის კურთხევას შენ და შენს შთამო- 
მავლობას შენთან ერთად, რათა დაიმკვიდრო შენი მდგმურობის ქვე- 
ყანა, რომელიც აბრაამს მისცა ღმერთმა“ (დაბ. 27,2--4). როგორ ვხე– 
დავთ, იაკობს თან სდევს განსაკუთრებით აბრაამის კურთხევა, მაგრამ 

მას თან ახლავს, როგორც ირკვევა მომავალში, „ღმერთი აბრაამისა 

და შიში ისაკისა“, რომელიც შეუცთომლად წარმართავს მის ნაბი- 

ჯებს. გზად მიმავალს, მას ჰქონდა ისეთი გამოცდილება, როგორიც არ 

შეიძლებოდა ჰქონოდა მის ძმას ესავს, „ველების კაცს“. მართალია, 
არა ცხადში, როგორც ჩვეულებრივ, ღმერთი ეცხადებოდა აბრაამს 
და ესაუბრებოდა, მასაც ჰქონდა ჩვენება ღვთისა სიზმრად, როცა ერთ 

უდაბურ ადგილზე ჩაეძინა. „ესიზმრა, ––- მიწაზე კიბე დგას და თა- 
ვით ცას სწვდება; უფლის ანგელოზები ადი-ჩამოდიან კიბეზე. აჰა, 
უფალი დგას კიბეზე და ეუბნება: მე ვარ უფალი, ღმერთი აბრაამი– 

სა, მამაშენისა, და ღმერთი ისაკისა. ეს მიწა, რომელზედაც წევხარ, 
შენთვისა და შენი მშთამომავლობისათვის მომიცია... აჰა, შენთანა ვარ 

და ყველგან დაგიფარავ, სადაც კი წახვალ. კვლავ დაგაბრუნებ ამ 
მიწაზე, არ მიგატოვებ, ვიდრე არ აგისრულებ ყველაფერს, რაც გით- 

ხარი. გამოიფხიზლა იაკობმა ძილისაგან და თქვა: ნამდვილად უფალია 

ამ ადგილას, მე კი არ ვიცოდი! შეშინდა და თქვა: რა საშიში ყოფილა 

ეს ადგილი! სხვა რა უნდა იყოს, თუ არა უფლის სახლი. ეს ცათა 

კარიბჭეა ადგა დილაადრიანად იაკობი, აიღო ლოდი, სასთუმლად 
რომ ედო, აღმართა სვეტად და ზედ ზეთი დაღვარა... (დაბ. 29,12-– 
18). ასეთი გამოცდილება შეიძლება მხოლოდ მამამთავარს ჰქონოდა, 
ისეთ კაცს, რომელიც აფუძნებს არა მხოლოდ ახალ შთამომავლობას, 
არამედ რელიგიას (ასევე წმიდა მიწაზე მოხვდა სინას მთახე ასული 
მოსე -- მამა-პაპის ღმერთის აღმდგენელი და გამახსენებელი თავისი 
ხალხისათვის). 

მეორე განსაცდელი იაკობს მოევლინა, როცა ის ორი ცოლით, 

ორი მხევლით და თერთმეტი შვილითურთ უკან ბრუნდებოდა. მდი- 

ნარე იაბოკის ფონთან, როცა გაღმა გადაიყვანა თავისი მონაგარი; 

მას შეება უფლის ანგელოზი, რომელსაც სძლია იაკობმა. „მარტო: 

ვ8



დარჩა იაკობი და ერკინებოდა მას კაცი ვინმე გათენებამდე როც» 
შეატყო, რომ ვერ ერეოდა, შეეხო იგი მის თეძოს სახსარს, და ეღრ- 
ძო იაკობს თეძოს სახსარი მასთან შერკინებისას.ს „უთხრა: გამიშვი, 

უკვე თენდება. უთხრა: არ გაგიშვებ, სანამ არ მაკურთხებ. უთხრა: 

რა გქვია? მიუგო: იაკობი. უთხრა: ამიერიდან აღარ ითქვას შენს სა–- 

"ხელად იაკობი, არამედ ისრაელი, რადგან ღმერთს და ადამიანებს შეე– 
ბრძოლე და სძლიე. ჰკითხა იაკობმა: მითხარი შენი სახელი. უთხრა: 

რისთვის მეკითხები სახელს? და იქვე აკურთხა. უწოდა იაკობმა იმ 
ადგილს სახელად ფენუელი, რადგან თქვა: პირისპირ ვიხილე ღმერ- 
თი და გადავრჩი. ამოუვიდა მზე, როგორც კი ფენუელს გასცდა. და 

კოჭლობდა იგი ცალი თეძოთი“ (დაბ. 32,24-–31). 

ძველი აღთქმის, ამ ღირშესანიშნავ ადგილს მიიჩნევენ ღმერთ– 

მებრძოლობის იდეის ერთ-ერთ უძველეს დადასტურებად. მაგრამ ეს 
აზრი არ არის მართებული. ამ ეპიზოდის ავტორს, ან იმას, ვინც ეს 
თქმულება ხალხის პატრიარქზე შეიტანა ერის ისტორიაში, არ ამო- 
ძრავებდა ეს იდეა. იაკობი აქ გადის გამოცდას, ის იცდება როგორც 

ხალხის მამამთავარი. აქ ჩანს იაკობის უშიშროება, „ვითარცა უხორ- 

ცოსი“ (ის ხომ უხორცო ანგელოზს ებრძოდა), შეუპოვრობა, რომ- 

ლის ბადალი სულიერ-ზნეობრივ სფეროში გამოიჩინა მრავალტან- 

ჯულმა იობმა (იხ. იობის წიგნი), როდესაც მან ღმერთს გაუმართა სა- 

სამართლო და გამართლდა, ეს მომენტი გამომდინარეობს ძველი აღ- 
თქმის თეოლოგიიდან, მისი საერთო ღვთისშემეცნებითი იდეოლო–- 
გიიდან, ისევე როგორც იაკობის სიტყვები ბრძოლის ადგილის სა- 
ხელდების შემდეგ: „პირისპირ ვიხილე ღმერთი და გადავრჩი“. 

იაკობს მუდამ ახლავს ღვთის „დავლათი“, ის უფლის ხელშენა- 

ხებია, რისი ნიშანიც არის მისი კოჭლობა. დავლათი ახლავს მას გზა- 

ში, შრომაში, ადამიანებთან ურთიერთობაში, კერძოდ, ანგარიშსწო–- 
რებაში, როცა გონიერებით სძლია თავის ცბიერ სიმამრს ლაბანს, 

რომელიც თოთხმეტი წლის განმავლობაში ატყუებდა მას. ეს თოთ- 
ხმეტი წელიწადი განსაკუთრებულია მის ცხოვრებაში; გარდა იმისა, 
რომ ესენია უცხოობაში გატარებული წლები, ის არის წლები მო- 

თმინებისა და სიყვარულისა. იაკობი ბიბლიის ერთადერთი პერსო- 
ნაჟია (ყოველ შემთხვევაში, ის ამით განსხვავდება სხვა მამამთავრე– 

ბისაგან), რომელიც ავლენს სიყვარულის ძლიერ გრძნობას, თუმცა 

ეს ამბავი –- ამბავი მისი სიყვარულისა რახელისადმიდ, ბიბლიური 

"სსტილისამებრ, საკმაოდ ძუნწად არის მოთხრობილი. 

39



აბრაამიდან იაკობამდე ბიბლია ერთი ოჯახის ისტორიას, თავ- 
გადასავალს მოგვითხრობს. იაკობის ხანა გარდამავალი ხანაა –- მიLი 
თორმეტი შვილი მისი ოჯახის წევრებიც არიან და ამავე დროს მო- 
მავალი ერის სურათია მათში მოცემული. იაკობი ანუ ისრაელი არის 

უმუალო წინაპარი ხალხისა, რადგან სწორედ მისი წიაღიდან („სა- 
ზარდულიდან") გამოსულმა თორმეტმა ძემ შეადგინა ებრაელთა 

ტომი, რომელიც ბიბლიურ მატიანეებში ატარებს „ისრაელის ძეთა“, 

ისრაელიანთა (ბნე ისრაელ) სახელს; ასევე „იაკობის სახლი“ დამ– 

კვირდა მთელი ერის, მისი განუყოფელი და თანაც დანაწილებული 
სხეულის სახელწოდებად („ასე უთხარი იაკობის სახლს და ძეთა 
ისრაელისა..“). იაკობმა არა მხოლოდ შვა ისინი, არამედ დაუსაზ– 
ღვრა მათ –-– თითოეულს საკუთარი ბედი, როცა „თითოეული მისი 
კურთხევით აკურთხა“. ამ კურთხევებში გამოჩნდა მათი წარსულთ 
და გამოისახა მომავალიც, როგორიცკც «უნდა ყოფილიყვნენ ისინი, 

რა ადგილი უნდა სჭეროდა თითოეულს მათგანს თორმეტტომოვანი 
ერის სხეულში. 

ძეთა კურთხევა 

„მოუხმო იაკობმა შვილებს და უთხრა: შეიკრიბეთ, რომ გაგიმ– 

ხილოთ, რა შეგემთხვევათ მომავალ დღეებში. თავი მოიყარეთ დ» 

ისმინეთ, იაკობის ძენო! ისრაელს, მამათქვენს, უსმინეთ! 
რეუბენ!| პირმშო ხარ ჩემი, ძალი ჩემი და სათავე ჩემი კაცო- 

ბისა შეუდრეკელი და შეუპოვარი. ზღვასავით ბობოქრობ, მაგრამ 
არ აღზევდები, რადგან ახვედი მამის საწოლზე, მაშინ შებღალე ჩემი 
სარეცელი. 

სიმონ და ლევი! ღვიძლი ძმები, ძალადობის ჭურჭელია მათი 

გული! მათ თათბირზე ნუმც მისულა სული ჩემი, მათ საკრებულოს. 

ნუმც ზიარებულა ღირსება ჩემის რადგან რისხვით მოკლეს კაცი და 
ბოროტი ნებით გამოძარღვეს ხარი. წყეულიმც იყოს მათი რისხვა, 
რადგან შეუპოვარია, და მათი გულისწყრომა, რადგან სასტიკია! და–- 

ვაქუცმაცებ მათ იაკობში და მიმოვფანტავ ისრაელში. 

იუდა. გადიდებენ ძმები; მტრების ხერხემალს დათრგუნავ ხე- 
ლით. გეთაყვანებიან მამაშენის ნაშიერნი ლომის ბოკვერია იუდა! 
წამომართულხარ, შვილო, ნადავლით ხელში. წაიხარა, გაწვა ლომი–- 

ვით, ვინ გაბედავს მის წამოგდებას? არ წაერთმევა კვერთხი იუდას, 

40



არც არგანი ფერხთა შუიდან, ვიდრე არ მოვა მისი მფლობელი და 
ის იქნება სასო ხალხებისა. ვაზზე უბია თავისი ჩოჩორი, ვენახის 

ლერწზე –- თავისი ვირის ნაშიერი; ღვინოში რეცხავს თავის სამო–- 
სელს და ყურძნის სისხლში –– თავის ტანსაცმელს. თვალები მისი–– 
ღვინის უწითლესი, კბილები მისი –– რძის უთეთრესი. 

ზებულონი ზღვის პირას იმკვიდრებს, ნავსაყუდელთან ექნება 
სადგომი, ციდონს მისწვდება საზღვარი მისი. 

ისაქარი –– ძვალმსხვილი ვირი, ბაკში მწოლარე. ხედავს, კარ– 

გია მოსვენება, მიწა –– საამური. ქედი წაუხრია ტვირთის წასაღე– 

ბად, ხარკისთვის შრომობს. 

დანი –– მსაჯული თავისი ხალხის, როგორც ერთი შტო ისრა- 
ელისა. გველი იქნება დანი გზაზე, უნასი –-– ბილიკზე, დამგესლავი 

ცხენის ქუსლისა, გადაექანება უკან მხედარი... 
გადს მოადგებიან ურდოები, თავადაც კვალში ჩაუდგება. 

აშერისგან –– პური ნოყიერი და გასცემს იგი სამეფო ნუგბარს. 
ნაფთალი ფეხმარდი ირემი, სასიკეთო სიტყვათა მომტანი. 
ნაყოფიერი ნერგი იოსები, ნაყოფიერი ნერგი, წყაროსპირს 

დარგული, რტოებით გალავანზე გასული. გაამწარეს, დაისრეს, მტრო– 
ბდნენ მოისარნი. შეურჩა მშვილდის ძლიერება, არ მოსდუნებია ხე– 

ლის ძარღვები, იაკობის ღმრთისგან ძალამოცემული. აქედან არის 
მწყემსი, კლდე ისრაელის. მამაშენის ღმერთი შეგეწიოს და გაკურ–- 
თხოს ყოვლადძლიერმა ზეცათა კურთხევით ზეგარდამო, უფსკრულის 

კურთხევით, ქვეგანრთხმულის, ძუძუთა და საშოს კურთხევით, მამა– 

შენის კურთხევით, რომელიც უფრო ძლიერია, ვიდრე კურთხევა ჩემი 
მშობლებისა, ვიდრე მადლი საუკუნო მთათა. იყოს ეს იოსების თავ– 
ზე და ძმათაგან გამორჩეულის თხემზე. 

ბენიამინი მგელია მტაცებელი, დილით ჭამს, საღამოთი იყოფს 

ნადავლს. 
ყველა ესენი ისრაელის თორმეტი შტოა. ეს უთხრა მათმა მამამ, 

როცა აკურთხა ისინი, თითოეული მისი კურთხევით აკურთხა“ (დაბ. 
49,1––28). 

გზა უდაბნო “მი, მოსე. 

აბრაამის მოდგმისაგან, საკუთრივ, იაკობის ძეთაგან, შექმნილი 
ერის თავგადასავალში ცენტრალური ადგილი უჭირავს ერთ მნიშვნე– 
ლოვან ეპიზოდს –- ეგვიპტიდან გამოსვლას. ამას მოგვითხრობს ბიბ– 

4



ლიის მეორე წიგნი –– „წიგნი გამოსვლისა". ეგვიპტიდან გამოყვანა 

ხალხისა არის ბიბლიური ღმერთის ძირითადი ქმედება; ეს იგივე 

ღმერთი იყო, რომელმაც სამყარო შექმნა და გამოეცხადა ხალხის მამა- 
პაპას. იგივე ღმერთი, რომელიც იღვწოდა თავდაპირველად, როცა 

„ცას და მიწას ქმნიდა“, აცხადებსს თავს ხალხის ისტორიამი მისი 

ცხოვრების გადამწყვეტ ჟამს, რითაც ის ძირეულად განსხვავდება ქა- 

ნაანელთა ბაალისაგან, რომელიც მხოლოდ და მხოლოდ ბუნებაში მო- 
ქმედებს, ხშირად როგორც მისი ტყვე, დამორჩილებული წელიწადის 
ზრუნვას. 

როგორ მოხვდა ძველი აღთქმის ხალხი ეგვიპტეში? ეს შემთხვე- 
ვა დაკავშირებულია იაკობის უმცროსი ვაჟის –– იოსების განსაკუთ–- 
რებულ ბედთან, რომელიც თავისი უჩვეულობით ამოვარდნილია ბიბ– 

ლიური პატრიარქალური ყოფიდან. მაგრამ, გარკვეული აზრით, ის 
თავისი დაცემისა და აღზევების რიტმით წარმოსახავს იაკობის სახ– 
ლის საერთო ბედს. იოსები იყო იაკობისა და რახელის პირმშო, იმ 
ჟალისა, ვისთვისაც იაკობმა გაწირა საუკეთესო წლები –– თოთხმეტი 
წელი ემსახურა თავის ცბიერ სიმამრს. თუ ისაკი იყო აბრაამის აღ- 
ლ–ქმის შვილი, იოსები იყო იაკობის სიყვარულის შვილი. ეს კი განსა–- 

კუთრებულ მდგომარეობაში აყენებს მას: მამის გადამეტებული სი–- 
ყვარულის გამო ათი ძმა შურით აღიძვრება იოსების მიმართ. ამას 
ისიც ემატება, რომ თაეისი ბუნებითი სიწრფელითა თუ ნორჩი ასაკი- 
'სათვის ჩვეული გულუბრყვილობით ის ყველას გასაგონად ყვება სი–- 
ზმრებს, რომლებიც მეტისმეტად გამჭვირვალე სიმბოლიკით (ისე, რომ 
ახსნაც არ სჭირდება) მოასწავებენ მის განსაკუთრებულ ხვედრს და 
გამორჩეულობას დანარჩენ ძმებს, სხვა დედის შვილებს შორის. 

„დაესიზმრა იოსებს სიზმარი და უამბო თავის ძმებს და კიდევ 

უფრო შეიძულეს ის ძმებმა. უთხრა მათ: მოისმინეთ ეს სიზმარი, 

რომელიც მესიზმრა. აჰა, ძნებს ვკონავთ შუაგულ ყანაში. აჰა, წამო- 

დგა ჩემი ძნა და აღიმართა, გარსშემოადგნენ თქვენი ძნები და თაყვა- 

ნისცეს ჩემს ძნას. უთხრეს ძმებმა: ნუთუ ჩვენხე იმეფებ? ნუთუ 

პატრონად გაგვიხდები? და კიდევ უფრო შეიძულეს იგი მისი სიზმრი–- 
სა და სიტყვების გამო. კვლავ დაესიზმრა სხვა სიზმარი და უამბო 
ძმებს და უთხრა: აჰა, მზე და მთვარე და თერთმეტი ვარსკვლავი მცე– 
8ენ თაყვანს. უამბო მამას და ძმებს და გაკიცხა ის მამამ და უთხრა: 

რა არის ეს სიზმარი, რომ დაგესიზმრა? ნუთუ მე და დედაშენი და 

შენი ძმები უნდა გეახლოთ და თაყვანი გცეთ?..“ (დაბ. 37,5--11). 

42



არ შეიძლება აქ არ გავიხსენოთ ერთი კოლხური მითოსური შინაარ- 
სის ლექსი, რომლის გმირი თითქოს იოსების სიზმარს მღეროდეს: 
„მზე დედაა ჩემი, მთვარე –– მამა ჩემი, მოჩახჩახე ვარსკვლავები და 

·ძმაა ჩემი“. 
ბოლოს ძმებმა სამწყესურში, მამისაგან შორს, მოიხელთეს იო– 

სები და მიჰყიდეს ეგვიპტეში ჩამავალ ვაჭრებს. მისი ჭრელი სამო–- 

სელი, მამის ნაჩუქარი, თხის სისხლში ამოსვარეს და მიუტანეს იაკობს, 

რომელმაც „იცნო კვართი და თქვა: ჩემი შვილის კვართია! ნადირს 
შეუჭამია, ნადირს დაუგლეჯია იოსები! ტანზე შემოიხია იაკობმა, ჯვა– 

ლო შემოირტყა წელზე და დიდხანს გლოვობდა შვილს“ (დაბ. 37,33-– 
4). 

თუ შთამომავალთაგან ვისმე გადაეცა მამა-პაპის დავლათი, –- 
ჯერ აბრაამისა, რადგან ის სვიან კაცად ითვლებოდა (დაბ. 23,60ე და 

მერე თავად იაკობისა, –– ეს იოსები იყო. იოსების დავლათი, პირველ 

ყოვლისა, იმაში გამოვლინდა, რომ ის ბოროტება, რაც ძმებმა უყვეს, 

სასიკეთოდ შემოუტრიალდა მას (როგორც ზღაპრის ობოლს, რომე– 
საც დედინაცვლისგან მიყენებული სატანჯველი სადედოფლოდ ამზა– 
დებს). „უფალი იყო იოსებთან და ყველაფერში ხელი ჰქონდა მო- 

მართული“ (დაბ. 39,2). ის გადაკარგეს შურიანმა ძმებმა შორეულ ქვე– 

ყანაში (ჯერ ჭაში ჩააგდეს, რომ იქიდან ვეღარ ამოსულიყო), რომ 

უკან ვეღარ დაბრუნებულიყო, მკვდრებში აგულებინეს მისი თავი 
მამას, რომელსაც „არ სურდა ნუგეში და ამბობდა: მგლოვიარე ჩავალ 

“ჩემს შვილთა შავეთში“ (დაბ. 37,35). ეგვიპტეშიც თითქოს სამუდა- 

მოდ გამოკეტეს დილეგში უდანაშაულოდ, ცილისწამების მიზეზით, 
რომ დღის სინათლე ვეღარ ეხილა, მაგრამ ის აღდგა მკვდრეთით 
უცხო მხარეში, ეგვიპტეში, აღზევდა და მისი ხელმწიფის (ფარაონის) 

მარჯვენა ხელი შეიქნა. იოსები დავლათმა იხსნა, რომელიც მისი მამა– 
“პაპის ღვთისაგან იყო მასზე გადმოსული; მაგარმ მას ჰქონდა ერთი 

თვისება, რომელიც მხოლოდ მას ეკუთვნოდა. იოსები იყო ერთად- 
ერთი ბიბლიურ ადამიანთა შორის, რომელიც ახორციელებდა მაღალ– 
ზნეობრივ პრინციპს, შემდგომ ქრისტიანობის ქვაკუთხედად ქმნილს–– 

„გიყვარდეს მტერნი თქვენნი და კეთილსა უყოფდღით მოძულეთა 
'თქვენთა“. მსოფლიო შიმშილობის დროს ეგვიპტეში პურის საშოვ- 

-რად ჩასულ ძმებს, რომელთაც ის გაყიდეს, იოსები –– ეგვიპტის გამ- 

გებელი ეუბნება: „ამიერიდან ნუღარ წუხხართ და ნურც რისხავთ 

ლ·ქვენს თავს, რომ აქ გამყიდეთ...“ (დაბ. 45,5). იოსებმა აპატია ძმებს 

43



დანაშაული თავისი პიროვნული გულმოწყალების ძალით, თუმცა ეხ 
პატიება აუცილებელიც იყო, ისევე როგორც აუცილებელი გამოდგა 
მისი ეგვიპტეში გადაკარგვა. „თქვენ ბოროტი განიზრახეთ ჩემთვის,-– 

ეუბნება ძმებს, –– ხოლო ღმერთმა სიკეთედ მოაქცია, რათა ისე მომ– 
ხდარიყო, როგორც მოხდა: მრავალი ხალხის სიცოცხლე გადაერჩი- 

ნა“ (დაბ. 50,20). ასე გადაეჭდო ერთმანეთს იოსების პიროვნული ბედი: 

და იაკობის სახლის ანუ მთელი ხალხის ბედი. „თქვენი სიცოცხლის. 

გადასარჩენად გამომგზავნა ღმერთმა. –-– ეუბნებოდა შეხვედრისას. 
ძმებს, როცა თავი გამოუცხადა. –- ... გამომგზავნის ღმერთმა თქვენს, 
წინაშე, რომ დაგარჩინოთ ამ ქვეყნად, სიცოცხლე შეგინარჩუნოთ და 
მოგიტანოთ დიდი სახსარი...“ (დაბ. 45,5––-7). იოსებმა ჩაახედა ძმებთ 

განგების საიდუმლოში და ამით წარხოცა მათ შეგნებაში ძველი და–- 
ნაშაული და სამომავლო იმედი ჩაუნერგა, სასო იმისა, რომ მამაპა– 

პისადმი ღვთისგან მიცემული აღთქმა არ გაცუდდებოდა. 
ეგვიპტეში ჩასვლით, სადაც ის სიცოცხლის სახსარს ეძებდა, გა– 

მრთელდა იაკობის სახლი: ძმებმა კვლავ ჰპოვეს მათგან განწირული 
ძმა, მამას დაუბრუნდა მკვდრეთით აღმდგარი საყვარელი შვილი. 
ძმების შეხვედრის და შერიგების სცენა უნიკალურია; ის ესქატოლო– 
გიურ ჟღერადობას იძენ,ი როგორც „გილგამეშიანისს აფორიხმი 
„განა სამუდამოდ იყრებიან ძმები?“ ან ფსალმუნის „ეჰე, რა კარგია, 
რა საამურია ძმათა დამკვიდრება ერთად!“ (132,1). 

ბიბლიურ მსოფლგანცდაში პარადოქსულად აისახა ეგვიპტის მო–- 

ვლენა: ეგვიპტე რომ არა, სადაც იოსებმა პურის მარაგი შექმნა, შიმ– 

შილით ამოწყდებოდა იაკობის სახლი; მაგრამ ეგვიპტეში სიცოცხლის 
სახსრის საძიებლად ჩასული იაკობის სახლი, რომელიც რამდენიმე 
თაობის შემდეგ უკვე აღარ იყო ერთი ოჯახი, არამედ მთელი ხალხი, 

თორმეტი ტომისაგან შემდგარი, დაიმონა ეგვიპტემ. თუმცა ის ხომ 

ეგვიპტეში გადაურჩა ფიზიკურ გადაშენებას და აქვე შეიქნა მრავალ– 

რიცხოვან ერად, თანახმად აღთმმისა. 
ზნეობრივ პარადოქსზეა აგებული იოსების თავგადასავალი. მისი 

რჩეულობა, სიკეთე და გულწრფელობა ხდება უცხო მხარეში გადა– 
კარგვისა და ტანჯვის მიზეზი; ეგვიპტის დილეგი (როგორც ზოგადად 
ეგვიპტე) სადაც ის ჩააგდეს, გახდება მისი აღზევების საწყისი, შეი–- 

ძლება ითქვას, მეორედ შობის ადგილი; და რამდენადაც ღრმა იყო 

დაცემა, იმდენადვე მაღალი იყო აღხევება. ეს რიტმი ჰპოულობს რე– 

ლიგიურ-ფილოსოფიურ განზოგადებულ გამოხატულებას ერთ ებრა– 

44



ულ სიმღერაში: „რისთვის, რისთვის ილტვის სული უფსკრულები- 

დან მწვერვალებისკენ? რისთვის, რისთვის ილტვის სული მწვერვა–- 
ლებიდან უფსკრულებისკენ?“ იაკობის სახლი ––- ისრაელი გამრავლ- 
“რდა აღთქმისაებრ, მაგრამ ეს გამრავლება ხდება მიზეზი მისი სატან–- 

ჯეელისა. ეგვიპტელი ჩაგრავს თავის ქვეყანაში გამრავლებულ უც- 
ხოთესლს, „მაგრამ რაც უფრო ჩაგრავდნენ, მით უფრო მრავალრი- 

ცხოვანი ხდებოდა და ვრცელდებოდა ხალხი...“ (გამოსვლ. 1,12). ჩა–- 
გვრამ გააძლიერა გამრავლების იმპულსი ––- გადარჩენის ერთადერთი 
სახსარი ამ უცხო ქვეყანაში. მაგრამ ხალხის ისტორიის ამ მომენტში 

მთავარი ის იყო, რომ ამ დროს აღდგა დაკარგული ღვთისშემეცნე– 
ბა, რაც საერო გააზრებით ერის თვითგამორკვევის შესატყვისია. უკი- 

დურეს გასაჭირში ხალხს აღმოხდა კვნესა და მათი მამა-პაპის ღმერ–- 
თმა მოძებნა ისინი უცხო ქვეყანაში. „მოესმა ღმერთს მათი კვნესა 

და გაიხსენა ღმერთმა აბრაამთან, ისაკთან და იაკობთან დადებული 

აღთქმა. მოხედა ღმერთმა ისრაელიანებს და იცნო ისინი ღმერთმა“ 

(გამოსვლ,. 1,24––5). 

ამ დროს გამოჩნდება ერის წინამძღოლი და სჯულმდებელი მო- 
სე და გაჩნდება ეგვიპტიდან გასვლის იდეა, როგორც ერის გადარ- 
ჩენის ერთადერთი სახსარი. მართალია, ღმერთმა გაიხსენა თავისი 
ხალხი და იცნო უცხო ქვეყანაში, მაგრამ იმისათვის, რომ ხალხს ეცნო 
თავისი ღმერთი, ხალხი უნდა გასულიყო ეგვიპტიდან და მისგარეთ 

უნდა ეცა თაყვანი მისთვის. ეს იქნებოდა ეგვიპტიდან –– ფარაონის 
ხელიდან დაღწევის საბაბი, და, ამავე დროს, ღვთის შემეცნების პი- 
რობაც: თავისი ღმერთი ხალხს უნდა ეხილა წმიდა, ხელუხლებელ, 

ფეხდაუდგმელ მიწაზე და არა ბილწი ღმერთებით აღსავსე ეგვიპტე– 
ში. ასეთი ადგილი იყო უდაბნო. 

„მწყემსავდა მოსე თავისი სიმამრის, მიდიანელი მღვდლის, ით– 
როს ცხვარს. წაასხა ცხვარი შუაგულ უდაბნოში და მიადგა ღვთიურ 

მთას –- ხორებს. გამოეცხადა უფლის. ანგელოზი ცეცხლის ალად 
შუაგულ მაყვლოვანში. ხედავს, ცეცხლი უკიდია მაყვლოვანს, მაგრამ 
არ იწვის მაყვლოვანი. თქვა მოსემ: მივალ, ვნახავ ამ დიდებულ სა– 

ნახავს, რატომ არ იწვის მაყვლის ბუჩქი. დაინახა უფალმა, რომ მო- 

დის მოსე სანახავად და დაუძახა ღმერთმა შუაგულ მაყვლოვანიდან: 

მოსე! მოსე! მიუგო: აქა ვარ. უთხრა (უფალმა): ახლოს ნუ მოხვალ. 

გაიძვრე ფეხსამოსი, რადგან ეს ადგილი, სადაც შენ დგახარ, წმიდა მი– 

წაა...“ (გამოსვლ. 3,1––-5). ასე შემოვიდა უდაბნო ხალხის ცხოვრება- 

45



ში, მის ცნობიერებაში, მის მსოფლგანცდაში, მის რელიგიაში. „გაუ–- 

შვი ჩემი ხალხი, რომ დღესასწაული გამიმართონ უდაბნოში“ (გა- 
მოსვლ. 5,1), მოსეს პირით უთვლიდა ხალხის ღმერთი ფარაონს, რო– 
მელსაც არ უნდოდა ხალხის გაშვება ეგვიპტის ტყვეობიდან. ის და–- 
უპირისპირდა ეგვიპტეს, როგორც სნალახ ადგილს ფეხდაუდგმელი 

მიწა –– ერთადერთი ადგილი ღეთის თაყვანისცემისა. 
ეს უდაბნო, სადაც აღმართული იყო სინაის მწვერვალი ხორე– 

ბი –- ღვთის გამოცხადების ადგილი, აუცილებლად უნდა გაევლო ეგ– 
ვიპტიდან გამოსულ ხალხს; ის უნდა მისულიყო თავის ქვეყანაში არა 

იმ საქარავნო გზით, რომლითაც ჩაიყვანეს ეგვიპტეში გასაყიდად 
ტყვე იოსები ან რომლითაც დამშეული იაკობის სახლი ჩადიოდა, 
არამედ უდაბნოს უკაცრიელი გზით და ამაში დიდი აზრი იყო ჩა- 

მარხული. უდაბნო იყო არა მხოლოდ გზა, რომელიც გაიარა სამშო– 

ბლოსკენ მიმავალმა ხალხმა, არამედ მთელი ეპოქა მის ისტორიაში. 
ხალხის ისტორიულ შეგნებაში ის ჩაბეჭტდილია როგორც ადგილი და 
ხანა, სადაც და როდესაც ხალხი იშვა, ჩამოყალიბდა და შედუღდა 
ერთიან ერად. ეგვიპტიდან ამოვიდა ბრბო, ჭრელი ხალხი, რომელმაც 

არ იცოდა ღმერთი და დავიწყებული ჰქონდა თავისი წარსული, –- 
უდაბნოში „მას ჟამს“ კი იშვა ხალხი თავისი რჯულით და წარსუ- 

ლით; ეგვიპტიდან ამოვიდა დამონებული ხალხი, –-– უდაბნოში კი 
იშვა თავისუფალი ხალხი. ეს პერიოდი, რომელიც უძველეს საგა–- 
ზაფხულო დღესასწაულს შეერწყა, სიყმაწვილის ხანად აისახა ხალ– 
ხის ცნობიერებაში. უდაბნოში გატარებული სიყმაწვილის ხატი ცო- 
ცხლდებოდა წინასწარმეტყველთა ნაქადაგარში, როცა მათ ხალხის 

მომავალ ბედზე უხდებოდათ ქადაგება. „აჰა, დავიყოლიებ მას, უდა- 

ბნოში წავიყვან და მოვინადირებ მის გულს. იქ მივცემ ვენას და 

აქორის (მწუხარების) ველს იმედის კართან. და იქ იმღერებს ის, 

როგორც თავის ყმაწვილქალობისას, როცა ეგვიპტელთა ქვეყნიდან 

გამოდიოდა“ (ოსია, 2,16-7). ღვთისა და მისი რჩეული ერის ურ–- 

თიერთობა უდაბნოში მეფე-დედოფლური საქორწინო ურთიერთო- 

ბით დაიწყო. უფალი –- მეფე პერიოდულად ახსენებს თავის ხალხს-– 

დედოფალს წინასწარმეტყველთა პირით მისი ცხოვრების გაზა- 

ფხულს, როცა პირველად გაინასკვა მათი კავშირი, „მე მახსოვს შენი 

ყმაწვილური ერთგულება, პატარძლური სიყვარული, როცა უდაბ- 

ნოში –- დაუთესველ მიწაზე მომყვებოდი..“ (იერემია, 2,1). 

46



მართალია, უდაბნო მწირი და უკაცრიელი იყო, მაგრამ ის იდე– 
ალური ქვეყნის ხატი შეიქნა, რადგან მასში იმ ხანას ხედავდნენ, 

როდესაც ისრაელი ღვთის წინამძღოლობით შეუცდომლად დადიო– 

და და ცხოვრობდა; ის იყო სასწაულთა ხანა, როდესაც მათ შეეძ– 

ლოთ ეთქვათ, –- მაშინ ჩვენს შორის იყო“ უფალი, რომელმაც ეგ– 

ვიპტიდან ამოგვიყვანა, გვატარებდა უდაბნოში –- შიშველ და დამს– 

კდარ მიწაზე, გვალვიან და პირქუშ ქვეყანაში სადაც. კაციშვილს 
არ გაუვლია სადაც ძეხორციელს არ უცხოვრია“ (იერემია, 2,6). ამ 

დროს უფალს ის „ხელში ჰყავდა აყვანილი და დიდხანს დაატარებდა, 

როგორც შვილს დედა“ (ესაია, 63,9). ამ დროს ხალხს აწვიმდა ზე- 

ციური პური -- მანანა (ებრ. „მანნა“), სახე სულიერი საზრდოსი 

და მაშინ გადმოიცა რჯული და დაიდო ხელახალი აღთქმა განთავი–- 

სუფლებულ ხალხთან. 

მაინც რეალურად უდაბნოში გატარებული ორმოცი წელიწადი 

(ერთი თაობის განმავლობაში) მძიმე, სასტიკი განსაცდელი იყო ხალ– 

ხისათვის, რომელიც მიჩვეოდა „მონობის სახლში“ უსაფრთხო და 

მაძღარ ცხოვრებას. მას ზურგი უნდა შეექცია ასეთი აწმყოსათვის 
იმ უხილავი მომავლის იმედით, რასაც უფალი ჰპირდებოდა მოსეს 

პირით მაგრამ ხალხი ნატრობდა ხორცით სავსე ქვაბებს „ნეტავ 

უფლის ხელით გავმწყდარიყავით ეგვიპტის ქვეყანში, როცა ხორცით 
სავსე ქვაბებს ვუსხედით და გაძღომამდე ვჭამდით პურს! მოგვიყვა- 
ნე ამ უდაბნოში, რომ შიმშილით ამოგვწყვიტო მთელი კრებული!“ 

(გამოსვლ. 16,3). 

ხალხი, რომელმაც სიხარულით და ტრიუმფით დააღწია თავი 
ეგვიპტეს, გზაში მოუთმენლობას და სულმოკლეობას იჩენდა ის 
„ქედფიცხელი“, ჯიუტი და თვითრჯული აღმოჩნდა და მოსე ხშირად 

მზად იყო, სასოწარკვეთილს უარი ეთქვა თავის მისიაზე. „უთხრა 

მოსემ უფალს: რისთვის სტანჯავ შენს მსახურს? რისთვის ვერ ვპო- 

ვე მადლი შენს თვალში, ტვირთად რომ დამაკისრე ეს ხალხიი მე 

ხომ არ მიტარებია მუცლით მთელი ეს ხალხი? მე ხომ არ მიშობია, რომ 

მეუბნები, შენი უბით წაიყვანეო, –– როგორც გამზრდელი ატარებს 

ძუძუთა ბავშვს, –- იმ მიწისკენ, რომელიც მის მამა-პაპას აღუთქვი? 

ფიცით? სადა მაქვს ხორცი, რომ მივცე მთელს ამ ხალხს? რადგან 
“შემომტირიან და ამბობენ: მიგვეცი ხორცი, რომ შევჭამოთ! მარტო 

„მე ვერ წავიყვან მთელ ამ ხალხს, რადგან მძიმეა ჩემთვის. თუ ასე 

47



მექცევი, მომკალი ბარემ, თუ მადლი მიპოვნია შენს თვალში, რომ არ 
ვუყურებდე ჩემს სატანჯველს“ (რიცხვთა წ., 11,11–-–5). 

მოსეს უმძიმდა ამ რჩეული ხალხის წინამძლოლობა და თავისი 
რჩეულობაც. რატომ მაინც და მაინც მოსე აირჩია უფალმა ხალხის 
წინამძღოლად? ის ხომ უცხო იყო თავისი ხალხისათვის, ის ხომ 
ფარაონის კარზე იზრდებოდა, მშობლიური ხალხის წიაღს მოწყვე- 
ტილი? ხალხიც უცხოდ თვლიდა მას, არავინ იცნობდა მას; „ის კაცი 
მოსე“, –– ასე იხსენიებდნენ. შესაძლებელია, მან თავისი ხალხის ენაც 

არ იცოდა სრულყოფილად (ალბათ ამაზე უნდა მიგვანიშნებდეს 
მისი ენაბრგვილობა. ის, შეიძლება სრულიად გათქვეფილიყო ეგ- 

ვიპტელებში, როგორც მთელი მისი ხალხი; მაგრამ მახ დასტოვა ფა- 
რაონის კარი, ფუფუნება, რაც მთელი ხალხის ეგვიპტიდან გამო- 
სვლის საწინდარი უნდა ყოფილიყო. მან თავის თავზე გამოსცადა 
ხალხის სიმდაბლე და გაუტანლობა) თვისტომის გამოსარჩლებისას 
მას ეგვიპტელი შემოაკვდა და თვისტომმავე წამოაძახა ეს მკვლე– 
ლობა. ის მაინც უფლის შთაგონებით ცხვრის ფარასავით მირეკავდა 

მათ საუკეთესო საძოვრებისაკენ ხოლო თვითსტომნი ურჩობდნენ, 
უკან, ეგვიპტისკენ იწევდნენ სულმოკლეობით. ის კი იტანდა მათ 
სიჯიუტესა და ქედფიცხელობას, მზად იყო ხშირად თავიც გაეწირა 
მაი გულისთვი. „ახლა მიუტევე ცოდვა, –– ემუდრებოდა 
უფალს, –– არა და, ამომშალე შენი დაწერილი წიგნიდან“ (გამოსვლ. 
32,31). თუმცა ამბობდა, მე ხომ არ მიშობია ეს ხალხიო, მაგრამ ეს 

ხალხი სწორედ მას უნდა ეშვა სულიერად. 
მოსე იყო მოვლენილი სული, რომელსაც უნდა გაეღვიძებინა 

ამ ხალხში ეროვნული შეგნება და მიეწვდინა მათთვის მათი მამა– 

პაპის ღვთის სიტყვა. აქ იჩენს თავს უდაბნოს ერთი ასპექტი, რომელ- 

მაც განსაზღვრა ხალხის ეთნოგენეზი და მომავალი. უდაბნო იმის- 

თვის იდო მათ გზაზე, რომ მარტო დარჩენილიყვნენ თავის თავთან, 

რომ შეეცნოთ საკუთარი თავი არა სხვა ხალხების გარემოცვის ფონ–- 

ზე, არა მათთან შედარებით, არამედ უშუალოდ, აბსოლუტურად, 

ისევე როგორც აბსოლუტური, შეუდარებელი, ერთადერთი იყო ის 

ღმერთი, რომლის იდეალების მისაღებად უნდა გარდაქმნილიყო მისი 

შეგნება. ის ისევე უნდა დარჩენილიყო მარტოდმარტო უხილავი 

ღვთის წინაშე, როგორც თავის დროზე აბრაამი, რომლის ცხოვრება- 

ში იყო გამოსვლის გადამწყვეტი ეპიზოდი (ოღონდ ინდივიდუალუ- 

48



რი –-- გამოსვლა ქალდეველთა ურიდან), და როგორც მოსე, მათი 

თანამედროვე (განსაცდელი სინას მთაზე, წ. გამოსვლ. თ. 3). 
უდაბნო, როგორც (გზა „ზნეობას“ ნიშნავს ძველი აღთქმის 

უნაში), სულიერებით იყო აღბეჭდილი და უპირისპირდებოდა ხორ- 

ციელ ეგვიპტეს, რომელშიც ქრისტიანულმა ტრადიციამ წუთისო- 
ფლის სიმბოლო დაინახა. „საბრხე შეიმუსრა, ხოლო სირი აღფრინ- 
და, დაუტევა ეგვიპტე, რომელ არს ცხორებაი ესე ნივთიერი.. და 

შევიდა ქუეყანასა მას აღთქუმისასა...“ წერდა ერთი ქართველი ათო–- 
ნელი პაგიოგრაფი ქართველი მოღვაწის გარდაცვალებაზე. ხალხს 
უნდა „ჩამოეფერთხა“ ეგვიპტის ხორცი, რომ შესულიყო აღთქმის 
ქვეყანაში მის დასამკვიდრებლად. 

4. ხზ. კიკნაძე 49



მსაბჯულნი 

„და რაიღა-მე ვთქუაზ რამეთუ დამა–- 

კლებს მე ჟამი ესე მოთხრობად გე– 

დეონისთვის, ბარაკისთვის და სამსონის– 

თვის და იეფთაესთვის...“ (ებრ. 11,32) 

მსაჯულთა ხანა არსებითად განსხვავდება წინამავალი ხანისაგან, 

ძლიერი ხანისაგან, რომელიც მთავრდება მოსეს საქმის განმგრძელე– 

ბლის, იესო ნავეს ძის სიკვდილით. ამ დროს ვეღარ ვხედავთ უფლის 
მაგარ ხელს, რომელიც წინათ ყველას –– მთელი ისრაელის კრებულის 
თვალწინ მოქმედებდა. იმ წინა თაობაში უფლის ხელი განუწყვეტ- 
ლივ, აუღებლივ იყო აღმართული ხალხს ზემოთ და ხალხი, ყოველ 
შემთხვევაში, მისი წინამძღოლნი, განიცდიდნენ ამას. შეიძლება ით–- 

ქვას, რომ მოსეს თაობაში ისრაელის კრებული განიცდიდა უფლის. 

განუწყვეტელ გამოცხადებას: ეს იყო უდაბნოში, იმ ძნელ და უვალ 

გზაზე, და მერე ახლადდასამკვიდრებელ ქვეყანაში; აქ იყო საჭირო 

მუდმივი წინამძღოლობა, როგორც უფლის, ასევე მიწიერი ბელადის 

მხრივ; რომ ეგვიპტიდან დაწყებული საქმე ბოლომდე მიყვანილიყო; 

რომ გათავისუფლებული („ამოსული“) ხალხი გზას არ აცდენოდა, გხა– 

ში არ გამქრალიყო, როგორც ქვიშაში დაღვრილი წყალი. 

დასრულდა მისია მოსესი და მისი მსახურის, მისი გაზრდილის 

იესოსი. ხალხი დამკვიდრდა ქვეყანაში, თითოეულ ტომს თავისი წილ– 
ხვდომილი ერგო, თუმცა ზოგიერთი ტომის ნაწილი მსაჯულობის ხა- 
ნაშიც ეძებდა თავის წილხვდომილს, საიდანაც ჯერ კიდევ არ იყო 

ძირძველი მოსახლეობა აყრილი. ახალ დროში, იორდანეს გაღმა, და– 
სავლეთით დამკვიდრებულ ხალხს უნდა მოეგერიებინა მტერი, რო–- 
მელიც მრავლად ერტყა გარშემო, როგორც მკვიდრი მოსახლეობა, 
ისე მომთაბარენი. 

თუ იმხანად, უდაბნოში მოხეტიალე ხალხი უფლის მუდმივი 

თვალყურის ქვეშ იყო და ნაკლებად ჰქონდა გასაქანი თავის ბუნებრივ; 

50



ურჩობას და გარეშე მტერიც არ ჩანდა, ამ ახალ ხანაში მთელი პე– 
რიოდები ხალხის ცხოვრებისა ისე გადიოდა, რომ არ ჩანდა გამო–- 

ცხადება. ხალხიც მიიდრიკა ბუნების ღმერთების –-– ბაალების თა- 

ყვანსაცემად, და დაივიწყეს უფალი. იესოს შემდგომი ხანა ამგვარად 
არის დახასიათებული „მსაჯულთა წიგნში“: 

„მოკვდა იესო ნავეს ძე, უფლის მორჩილი, ას ათი წლისა... 
მთელი ის თაობაც გადავიდა მამა-პაპასთან; მოვიდა სხვა თაობა, 
რომელსაც არ გაეგონა უფალი, არც მისი საქმენი, ისრაელისთვის 
რომ აღასრულა. უკუღმართად იქცეოდნენ ისრაელიანები უფლის 
თვალში და ემსახურებოდნენ ბაალებს დაივიწყეს უფალი, თავიანთი 
მამა-პაპის ღმერთი, რომელმაც ეგვიპტიდან გამოიყვანა ისინი, მიიქ- 

ცნენ უცხო ღმერთებისაკენ, მეზობელ ხალხთა ღმერთებისაკენ და 
თაყვანს სცემდნენ მათ. დაივიწყეს უფალი და ემსახურებოდნენ ბაა- 
ლებსა და აშთაროთებს. აღიგზნო უფლის რისხვა ისრაელიანთა მი- 

მართ, ხელში ჩაუგდო ისინი მძარცველებს და აძარცვინა. ხელში ჩაუ– 
გდო გარშემორტყმულ მტერს და ვეღარ უმკლავდებოდნენ მათ. სა- 
დაც არ უნდა წასულიყვნენ, ავბედითად წარმართავდა მათ უფლის 
ხელი, როგორც უთხრა მათ უფალმა და დაემუქრა მათ უფალი. დიდად 

შეაჭირვა ისინი. დაუდგინა მათ მსაჯულები, რომლებიც მძარცველები– 
საგან იფარავდნენ მათ. მაგრამ არც მსაჯულებს უჯერებდნენ, უზნეო- 

ბდნენ უცხო ღმერთების კვალზე, თაყვანს სცემდნენ მათ და მალევე 
უხვევდნენ იმ გზიდან, რომლითაც დადიოდა მათი მამა-პაპა, უფლის 

მცნებათა მორჩილი. ესენი იმათ მსგავსად არ იქცეოდნენ. მას შემდეგ, 

რაც მსაჯულები დაუდგინა მათ უფალმა, უფალი იყო მსაჯულთან და 

მტრებისაგან იფარავდა მათ მსაჯულთა სიცოცხლეში, რადგან ებრა- 

ლებოდა ისინი უფალს, როცა ესმოდა, როგორ გმინავდნენ მჩაგვრელ- 

თა და შემავიწროებელთა ხელში. მაგრამ მოკვდებოდა თუ არა მსაჯუ- 
ლი, მამებზე უარესს ჩადიოდნენ, მიიქცეოდნენ ღმერთებისკენ და თა- 
ყვანს სცემდნენ მათ. არ ეშვებოდნენ თავიანთ ბოროტ საქმეს და ურ- 
ჩობის გზას არ სტოვებდნენ“ (მსაჯ., 2,8-–20). 

როგორც ამ ადგილიდან ჩანს, იყო დრო, როდესაც გაწყვეტილი 
იყო კავშირი წინა თაობასთან, იმ თაობასთან, რომელმაც განუწყვე- 
ტელი ტრადიციის ძალით იცოდა უფალი და ის საქმეები, რომლებიც 

მან მოიმოქმედა ხალხის გადასარჩენად უნდა გამრთელებულიყო 

ტრადიციის გაწყვეტილი ჯაჭვი, ამისთვის კი საჭირო იყო ხელახალი 

„გამოცხადება, ხალხისათვის მისი ვინაობის კვლავ გახსენება. შექმნი- 

51



ლი ვითარება არ იყო უნიკალური ისრაელის ცხოვრებაში: ეგვიპტის 
ხანა სწორედ ამ დავიწყების ნიშნით იყო აღბეჭდილი, ხალხი გმინავდა 

ეგვიპტის მონობაში და არ იცოდა, რომ ჰყავდა უზენაესი პატრონი – 
თავისი მამა-პაპის ღმერთი (აბრაამის გამომყვანი ქალდეველთა ური- 

დან); ამ ხალხს, მონობაში მყოფს, დავიწყებული ჰყავდა ზეციური მა- 
მაც და მიწიერი მამა-პაპაც. მაშინ გამოუჩნდა მათ მოსე, მაგრამ მის 

გამოჩენას წინ უძღოდა ხალხის თვითშეგნების, თუნდა მბჟუტავის, გა- 
ღვიძება; რომ არ გაკვესებულიყო მათში ეროვნული თვითშეგნების 

ნაპერწკალი, ხალხი ვერ შეძლებდა იმ უბრალო, ბუნებრივ აქტსაც კი, 
რაც მოიმოქმედა: ხალხმა შეჰღაღადა უფალს და სწორედ ამ დროს 

ჩავარდა მათ წიაღში ხსნის თესლი, უფალმა იცნო ისინი და მოუვლინა 

მათ მოსე. 
ამ ხანაშიც, ახალ ქვეყანაში მოხვედრილი ხალხი, რომელიც ეს-ეს 

არის დამკვიდრდა მიწაზე, როგორც მიწათმოქმედი ხალხი, გარეშე 
მტრებისგან შეწუხებული, მუდმივ შიშში მყოფი, შეჰღაღადებს უფალს 
და ეს იქნება სწორედ გაწყვეტილი ტრადიციის ერთგვარი გამრთე– 
ლება, თითქოს ხელახლა უნდა გამოცხადებულიყო დავიწყებული 
რჯული, რომელსაც გამოუცხადებს მათ მოვლენილი უფლის ანგელო– 

ზი. უფლის მაცნე გამოჩნდა ყველას თვალწინ და ლაკონურად გამო–- 

უკვეთა რჯულის არსებითი მცნებანი. 
„მოვიდა უფლის ანგელოზი გალგალიდან ბოქიმში და ბეთელში 

ისრაელის სახლთან და თქვა: ასე ამბობს უფალი: გამოგიყვანეთ ეგ– 
გიპტიდან და მოგიყვანეთ ამ ქვეყანაში, რომელიც თქვენი მამა-პაპი– 
სთვის მქონდა აღთქმული. ვუთხარი, არ დავარღვევ-მეთქი თქვენთან 

დადებულ აღთქმას უკუნისამდე. ოღონდ ნუ შეკრავთ-მეთქი კავშირს 

ამ ქვეყნის ხალხთან, ნუ იწამებთ მათ ღმერთებს, დაამსხვრიეთ მათი 
კერპები, დაანგრიეთ მათი სამსხვერპლოები. თქვენ კი არ ისმინეთ 
ჩემი.. როცა უფლის ანგელოზი ამ სიტყვებს ეუბნებოდა ისრაელია- 
ნებს, ხმამაღლა ტიროდა ხალხი. ამიტომ უწოდეს ამ ადგილს სახელად 
ბოქიმი („მტირალნი“). მსხვერპლი შეწირეს აქ უფალს“ (მსაჯ., 2,1–-2). 

აი, რა გაახსენა უფლის ანგელოზმა შეშინებულ ხალხს. ეს ტი- 

რილიც, ცხადია, მათი ქვადქცეული გულების სასიკეთოდ შემობრუ- 

ნების ნიშანი უნდა ყოფილიყო. ძველი აღთქმის წიგნებში ხშირად 

ვერ შევხვდებით ტირილს (არ ვგულისხმობ უბრალო დატირებას), 

მაგრამ როცა ვინმე ტირის, უნდა დარწმუნებული ვიყოთ, რომ ადა- 

მიანის სულში იღვიძებს რაღაც ახალი და რომ ის გარდაქმნის ზღვარ– 

წ2



ზე იმყოფება. აქ ატირდა მთელი ხალხი, რადგან მას გაახსენდა ყვე– 
ლაზე სანუკვარი რამ, რაც მოდიოდა მისი წარსული ცხოვრების ყველა- 
ზე ძლიერი ხანიდან, რადგან ის მისი სიყმაწვილის ხანა იყო. იმდენად 
ძლიერი იყო ეს წუთები, ეს განცდა ისტორიული მეხსიერების გაცო– 

ცხლებისა, რომ ის აღიბეჭდა მიწაზე ტოპონიმის სახით –– უსახელო 

ადგილს შეერქვა სახელი. 

უფლის ანგელოზმა ხალხს გაახსენა ეგვიპტიდან ამოსვლა, აღ- 

თქმის რეალური შინაარსი და მცნება, თუ როგორ უნდა მოქცეული- 

ყო და როგორ არ უნდა მოქცეულიყო. ამ ცნებათა შესრულება-არ- 

შესრულებით განისაზღვრა ისრაელის მთელი ისტორიის რიტმი და, 

კერძოდ, მისი ცხოვრება მსაჯულთა ხანაში. 

ვინ იყო მსაჯული, რა ფუნქცია ეკისრა მას ხალხის ისტორიულ 

ბედში? მსაჯული არ იყო არც წინასწარმეტყველი, არც მეფე, მაგრამ 
ის იყო რაღაც მუალედური მათ შორის. ის არ იყო რჯულის მასწავ– 

ლებელი წინასწარმეტყველივით, მაგრამ უფლის სული გადმოსული 
იყო მასზე და ის მოქმედებდა უფლის სულით აღძრული. ის არ იყო 
ცხებული, როგორც მეფე, მაგრამ ის იყო ერის წინამძღოლი უკი- 

დურესი შეჭირვებისას. მსაჯული, რომელსაც ევალებოდა ქვეყნად და 

ხალხში სიმართლისა და სამართლის აღდგენა, იერთებდა თავის თავ– 

ში ფუნქციებს წინასწარმეტყველისას და მეფისას ამ გარდამავალ ხა– 
ნაში. „იმ დროს ისრაელს მეფე არ ჰყავდა...“ ასე იწყება „მსაჯულთა 

წიგნის“ მე-18 თავი, სადაც მოთხრობილია ერთი უსამართლობის ამ- 

ბავი; „იმ დროს, როცა ისრაელს მეფე არ ჰყავდა...“ იწყება მე-19 

თავი, სადაც მოთხრობილია არნახული შემთხვევა ისრაელის ცხოვრე– 

ბაში. 

„იმ დროს ისრაელს მეფე არ ჰყავდა და ვისაც რა უნდოდა, იმას 
სჩადიოდა“ (მსაჯ., 17,6). აი, ფორმულა მსაჯულთა ხანისა. ეს სიტყვე– 

ბი ამგვარადაც შეიძლება გავიგოთ: ისრაელის შეგნება, სინდისი, არ 

ცნობდა მეფეს ან მის ცნობიერებაში გამქრალი იყო მეფის სახელი; 
ცხადია, იგულისხმება უფალი ანუ იაჰვე –- მათი ღმერთი. მკაცრი 

აზრით, მხოლოდ იაჰვე უნდა ყოფილიყო და იყო კიდეც მთელი წარ– 
სული ისტორიის მანძილზე, საბედისწერო თავგადასავალში, ისრაელის 

მეფე; ყველა სხვა მეფე კი მის მიერ დაყენებული, მხოლოდ მისი სა– 

ხელმოდგამი იყო, რომელიც მხოლოდ პიერობითად თუ იწოდებოდა მე– 

ფედ. ის მეფე, რომელიც სინაის მთაზე გამოეცხადა მოსეს ჭექა-ქუ- 

ხილში, ირჩევს ამქვეყნიურ მეფეს, რომელსაც მხოლოდ წარმავალი 

53



არსებობა ჰქონდა, მეფობა მისთვის მიმადლებული იყო მხოლოდ და 
არ იყო მისი შინაგანი ბუნება. 

აქაური მეფე აცხადებს იქაური მეფის ნებას და აძლევს ხალხს 
გზას, მიმართულებას; მუდმივად ახსენებს მცნებას, მიჰყავს ის, დაა- 
ტარებს მას სწორი გზით. როცა ვკითხულობთ ტექსტში, რომ „იმ 

დროს ისრაელს მეფე არ ჰყავდა“, მეფეში არ იგულისხმება მაინც და 
მაინც მეფობის ინსტიტუტი, რომელიც მხოლოდ მსაჯულთა ეპოქის 

დასასრულს გახდა შესაძლებელი თუ აუცილებელი. მეფეში გული- 

სხმობს ყოველ უფლის რჩეულს, რომელსაც გამოარჩევს უფალი თა- 

ვისი ერიდან და დააკისრებს ხალხის ხსნას, რადგან არჩევა მხოლოდ 

მაშინ ხდება, როცა გადასაწყვეტია მნიშვნელოვანი საქმე, ხოლო მნი– 
შვნელოვანი ერის ცხოვრებაში სხვა არაფერია, თუ არა ხსნა. 

ხსნა ძირითადი კატეგორიაა ისრაელის ისტორიისა; მისი რიტმი 

გასდევს მთელს მის თავგადასავალს. ხსნის, გათავისუფლების იმედით 

არის აღვსილი წინასწარმეტყველთა ხილვები და გამოცხადებანი; მაგ- 

რამ ყველაზე თვალსაჩინოდ მისი რიტმი იგრძნობა მსაჯულთა ხანაში. 

„სიკვდილამდე ისრაელის მსაჯული იყო აოდი... მან იხსნა ისრაელი“, 
„დაისვენა ქვეყანამ ორმოცი წელი“, „და მერე დაისვენა ქვეყანამ 
ორმოცი წელი გედეონის სიცოცხლეში“ –– ასეა აღნიშნული ხსნის 

პერიოდები „მსაჯულთა წიგნში“. ხსნის ძალა მემკვიდრეობით არ გა–- 

დადიოდა მსაჯულიდან მსაჯულში, როგორც სამეფო მემკვიდრეობა; 
რადგან წინამძღლოლობის პრინციპი, უნარი არ იყო მოქცეული ფიზი- 
კურ თესლში, რომელსაც ის შეეძლო გადაეტანა მამიდან შვილში. 

პირველცხებული მეფის, დავითის, მადლი გადადიოდა მის თესლში-– 

მოდგმაში, თუმცა ისინი აკნინებდნენ ამ მადლს, რადგან თავად თ ე ს– 

ლი იყო გამოცხადებული მეფური პრინციპის მატარებლად (ასე იყო 

მეფეთა ხანაში), მაგრამ ყოველი მსაჯული უშუალო შთაგონებას იღე– 
ბდა უფლისგან, როგორც ხარიზმას (მადლს), რომლის მემკვიდრეობით 

გადაცემა შეუძლებელი იყო, რადგან ის არ იყო მისი, ასე ვთქვათ, 
სუბსტანციური უნარი; ამავე დროს, ის იყო მისი პიროვნული ნიჭი, 
უფრო ტვირთი, და არ ვრცელდებოდა მის მოდგმაზე. ხარიზმა, ჩვე- 
ნებურად დავლათი, ტოვებდა მას სიკვდილის შემდეგ. დავლათი 
მიებარებოდა მას, როგორც ხსნის იარაღი მის ხელში და წაერთმეო– 

და, როცა ხსნა აღსრულდებოდა. „უფალი იძლევა, უფალსვე მიაქვს“,-– 

აღმოხდება ამოძირკვულ, სახლკარდაქცეულ იობს; ასეთივეა დავლა- 

თიანის განცდა, ტრაგიკულია მისი ბედი. 

51



როგორც ითქვა, მსაჯულის გამოჩენა კრიზისულ ვითარებაში ხდე– 
ბა, როცა ხალხს თავისი ძალით არ შეუძლია იხსნას თავი გარეშე 

მტრისაგან, რადგან მას დავიწყებული ჰყავს მხს ნე ლი. ხოლო თავის 
მხრივ, ეს კრიზისული ვითარება –– მტრის მოძალება სწორედ უფლის 
დავიწყების შედეგია. როგორც სასჯელი ან შედეგი: ხალხმა ზურგი 
შეაქცია თავის უფალს და უცხო ღმერთებს დაუწყო სამსახური. იქ- 
მნება მოჯადოებული წრე, საიდანაც გამოსავალი არ ჩანს; მაგრამ 
უნდა გაირღვეს ეს წრე. ამ წრეს გაარღვევს მსაჯული, რომელიც ერ- 
თიანი აქტით უკუაქცევს ხალხს უცხო ღმერთებისგან მამა-პაპის უფ- 
ლისაკენ და გარეშე მტრებისგანაც იხსნის მას. მაგრამ ვიდრე მსა– 

ჯული გამოჩნდებოდეს, ქვეყნის გასაჭირმა უკიდურეს ზღვარს უნდა 
მიაღწიოს და ხალხმა გაიხსენოს, რომ არის უფალი. პირველი, სა– 
ხელით ცნობილი, მსაჯულის გამოჩენა ასეა აღწერილი „მსაჯულთა 

წიგნის“ მე-3 თავში: „..მაშინ შეჰღაღადეს ისრაელიანებმა უფალს 
და გამოუჩინა მათ მხსნელი, რომელმაც იხსნა ისინი: ღოთონიელი... 

უფლის სული იყო მასზე და შექმნა იგი ისრაელის მსაჯული... დაისვენა 
ქვეყანამ ორმოცი წელი. მერე მოკვდა ღოთონიელი,კენაზის ძე კვლავ 

უკუღმართად იქცეოდნენ ისრაელიანების უფლის წინაშე და ამძლავ– 

რა უფალმა ისრაელზე ეგლონი, მოაბის მეფე, რადგან უკუღმართად 

იქცეოდნენ ისინი უფლის თვალში“. 

როგორც ამ ნაწყვეტიდან ჩანს, ხსნის პერიოდი არა მხოლოდ 

ხალხის ფიზიკურად გადარჩენის და მტრის ძლევის პერიოდია, არა–- 

მედ ის არის უფლის წინამეე სიმართლით ცხოვრების ხანა, რო–- 

მელიც გრძელდება, ვიდრე მსაჯული ცოცხალია. მსაჯულს უჭირავს ეს 

ხანა, ეს არის მისი სიცოცხლის დრო, როდესაც მის მიერ მოხდენილი 

ხსნის სასწაულები ხალხის შეგნებაში ამტკიცებენ რწმენას, რომ უფა– 

ლი მყოფობს მათ შორის, რომ ეგვიპტისდროინდელი მხსნელი და 

ახლანდელი მხსნელი ერთი და იგივე უფალია. ასე რომ, მსაჯული არის 

ერთსა და იმავე დროს გმირიც და რელიგიურ-ზნეობრივი წინამძღო–- 

ლიც, ხალხის ზნეობის გამსწორებელი". ის მოქმედებს უფლის სახე– 

  

ეს კარგად ჩანს შემდეგი ადგილიდან: „დაუდგინა მათ უფალმა მსაჯულები, 
რომლებიც მძარცველებისგან იფარავდნენ მათ მაგრამ არც მსაჯულებს უჯერებ- 
დნენ, უზნეობდნენ უცხო ღმერთების კვალზე, თაყვანს სცემდნენ მათ და მალევე 

«კუხვევდნენ იმ გზიდან რომლითა) დადიოდა მათი მამა-პაპა“ (5,16-–7), 

55



ლით, გრძნობს თავის თავზე მისი სულის ქროლვას და თავის თვის- 
ტომებსაც აგრძნობინებს. 

როგორ ირჩევს უფალი მსაჯულს? რა ნიშნის მიხედვით გამო– 
არჩევს სამსაჯულოდ კაცს თავისი წრიდან? „მსაჯულთა წიგნში“ მსა– 

ჯულად არჩევის ცხრა შემთხვევაა დადასტურებული –-– თითოეულს 
თავისი ინდივიდუალობა აქვს იმისდა მიხედვით, თუ ვინ არის ასარ- 
ჩევი მსაჯულად. მაგრამ მემატიანე არასოდეს ამზადებს მკითხველს ამ 

შემთხვევისათვის: მსჯული მოულოდნელად შემოდის ასპარეზზე 

(ერთადერთი გამონაკლისია სამსონი, რომელიც დაბადებამდე „ნაზო– 
რეველად“, მოწმიდარად იყო შეწირული მშობლებისაგან უფლისად- 

მი); ვინ გამოჩნდება მხსნელად, ყოველთვის გაუთვალისწინებელია, 
არ მოელის ხალხი და არც თავად ის, ვინც აირჩევა. გარკვეული აზ- 
რით, ყოველ ისრაელიანშია შესაძლებლობა მსაჯულად გახდომისა, 

რადგან ამისათვის არ არის აუცილებელი რაღაც განსაკუთრებული 
თვისებები ადამიანში; მსაჯულმა უნდა იმოქმედოს არა თავისი პირა–- 

დი ფიზიკური ძალით, არამედ უფლის სულის მეოხებით, ის უნდ» 
იყოს იარაღი მის ხელში და რაც უფრო „შეუხედავი“ იქნება ეს ია–- 

რაღი, რაც უფრო უძლურ შთაბეჭდილებას სტოვებს იგი, მით უფრო 
აშკარა ხდება უფლის გამარჯვება (აოდი ცაცია იყო, მამგარმა სახ– 
რით გაიმარჯვა გადამწყვეტ შეტაკებაში, სამსონმა შემთხვევით ნაპოვ– 

ნი ვირის თავყბით დახოცა ათასი კაცი); აქამდე სრულიად შეუჩნევ– 

ელ ადამიანს „ასწევს“ უფლის სული, რაც უპირველეს ყოვლისა, 

უაღრესად პირადული განცდაა, უფრო ხშირად ან, როგორც წესი, 

უცაბედი და მოულოდნელი, დაუჯერებელიც კი (როგორც ეს ნაჩვე– 
ნებია გედონის მაგალითზე). ამ ზეგარდამო შთაგონების გამოსახატა– 
ვად შემუშავებულია სტერეოტიპული გამოთქმა: „უფლის სული იყო. 
მასზე და შეიქნა ის ისრაელის მსაჯული“ (3,10). 

„მსაჯულთა წიგნში“ ნახსენებ ცხრა მსაჯულს შორის მხოლოდ. 

ოთხია მკვეთრად გამოკვეთილი ინდივიდუალური ნიშნებით და ბე- 
დით; დანარჩენებზე ან სრულიად არაფერია შემორჩენილი ხსოვნაში 
ან უმნიშვნელო, თითქოს არაფრისმთქმელი ფრაგმენტი: აოდი ცაცია. 
იყო, მაგრამ სწორედ ამ ნაკლმა გაამარჯვებინა მას; მამგარის შესახებ: 
ხსოვნაში შემონახულია მხოლოდ ის ფაქტი, რომ უფლის სულმა მის 
ხელში სახრე ძლევამოსილ იარაღად აქცია: „(აოდის) შემდეგ იყო 

მამგარი, ანათის ძე, რომელმაც სახრით დახოცა ექვსასი ფილისტი– 

მელი, და მანაც იხსნა ისრაელი“ (3,31). 

56



გავეცნოთ იმ ოთხ მსაჯულს, რომელთა ამბავნი საგმირონი კონ–- 
კრეტული ეპიზოდების სახით შემოინახა მატიანემ: 

დებორა 

„იმჟამად ისრაელის მსაჯული იყო წინასწარმეტყველი დებორა, 

ლაფიდოთის ცოლი. დებორას ფინიკის ქვეშ ცხოვრობდა იგი, რამასა 
და ბეთელს შორის, ეფრემის მთაში, და მოდიოდნენ მასთან ისრა– 
ელიანები რჯულის საქმეზე“ (4,4––5). 

დებორა, რომლის სახელი ნიშნავს „ფუტკარს“, იყო ერთადერთი 

ქალი მსაჯულთა შორის; საგულისხმოა, რომ ის თავისი მოწოდებით 

წინასწარმეტყველიც იყო და ალბათ სწორედ ამის გამო ის ოჯახის– 

გან განცალკევებით ცხოვრობდა, როგორც ღვთის მოწმიდარები. მისით 

ღვაწლი შემოინახა სიმღერამ –- პოეზიის ერთ-ერთმა უძველესმა ნი– 

მუშმა, რომელიც ცნობილია „დებორას სიმღერის“ სახელით, და ად–- 

გილის სახელმა –- „დებორას ფინიკმა“ (თომერ დებორაჰ) ამავე 

სიმღერამ შემოინახა მისი წოდება, ერთადერთი მთელს ძველ აღთქმა– 
ში, –– „დედა ისრაელში“, რომელიც, შესაძლებელია, დედა-ფუტკრის. 
ასოციაციით იყოს გაჩენილი: მან, როგორც დედა-ფუტკარმა, შემო– 

იკრიბა თავის გარშემო ისრაელის მთელი სკა და ამ შემოკრებით იხ– 
სნა იგი. მემატიანე არ ლაპარკობს დებორას მსაჯულად არჩევაზე 
უფლის სულის გარდამოსვლით; მისი აღძვრა მსაჯულად და მხსნელად 
გადმოცემულია მისივე სიტყვებით „დებორას სიმღერაში“, რომელიც. 

მას მიეწერება. ის მღერის გადაშენებამდე მისულ ისრაელის სკაზე 

და თავის თავზე: „სიცოცხლე ჩამკვდარი იყო ისრაელის დაბა-სოფ– 

ლებში, ჩამკვდარი იყო, ვიდრე არ აღვდექი მე, „დებორა, ვიდრე არ 

აღვდექი მე, დედა ისრაელში“ (5,7). 

განსხვავებით სხვა მსაჯულთაგან, დებორა არ იბრძვის უშუალოდ, 

არამედ ის აღძრავს სხვას, ვისმა ხელმაც უნდა მოიტანოს ხსნა. ფინი– 
კის ქვეშ მან მიიღო შთაგონება, როგორც. მსაჯულმა და წინასწარმეტ– 
ყველმა, როგორც „დედამ ისრაელში“, და «მის რწმენა, რომ ხსნა 

უსათუოდ იქნება, ვისი ხელითაც არ უნდა აღსრულდეს იგი. დებო- 

რას ჰქონდა უფლის გამოცხადება, რომ ბარაკ აბინოამის ხელით უნდა 
ძლეულიყო მტერი –- ქანაანის მეფის. ლაშქარი მხედართმთავარი სი– 

სარას წინამძღოლობით; მაგრამ ბარაკს არ ჰქონია ამის შინაგანი რწმე– 

ნა, რადგან მას არ ჰქონია უფლის გამოცხადება;ამიტომაც გამართლე– 

57.



ბულია ბარაკის სიტყვები, რომლითაც ის მიმართავს მსაჯულ ქალს: 
„თუ წამომყვები, წავალ; თუ არ წამომყვები, არ წავალ, რაკი არ ვიცი, 

„რა დღეს მომივლენს უფალი თავის ანგელოზს“ (4,8). ბარაკი მართა- 

ლია, მაგრამ მართალია დებორაც, რომელმაც უთხრა: „წამოყოლით 

წამოგყვები, ოღონდ, იცოდე, შენი აღარ იქნება დიდება ამ გზაზე, 

რომლითაც მიდიხარ, რადგან უფალი დიაცის ხელში ჩააგდებს სისა- 

·რას“ (4,9). 

მართლაც ისე მოხდა, როგორც უწინასწარმეტყველა ბარაკს დე- 
ბორამ. მტერი, მართალია, იძლია, მაგრამ საბოლოო გამარჯვება მაინც 

წაუვიდა ხელიდან ბარაკს; ბარაკი დაედევნა ჩამოქვეითებულ მხე- 
დართმთავარ სისარას, სრულიად მარტო დარჩენილს, ედევნებოდა 

მოსაკლავად, რომ მოეხვეჭა დიდება და მისით დაგვირგვინებულიყო 

ეს უფლისმიერი ძლევა მტრისა, მაგრამ სისარა ქალის კერძი გახდა, 
ხებერ კენიელის ცოლის, იაყელისა, რომელმაც სტუმარმასპინძლური 

წმიდა წესის შელახვით მოკლა მის კარავში შემოხვეწილი სისარა, 

დანდობილად შემოხვეწილი, რაკი იცოდა, რომ მის მეფესა და ხებერ 

კენიელის სახლს შორის მშვიდობა და კეთილგანწყობილება სუფევ- 

და. „აჰა, მოდის ბარაკი სისარას კვალზე. გაეგება იაყელი და უთხრა: 
„შემობრძანდი, დაგანახო ის კაცი, შენ რომ ეძებ. „შევიდა და, აჰა, 

მკვდარი აგდია სისარა, პალო აქვს გარჭობილი საფეთქლეში (4,22). 

სასტიკი და, ალბათ, უღვთო იყო ხებურ კენიელის ცოლის მოქ– 

მედება, მაგრამ ამ სისასტიკით შეიძლება გაიზომოს ის უკიდურესი 

“შეჭირვება, რაც ადგა ხალხს იაბინ ქანაანის მეფისგან. ამ ეპიზოდზე 

წყდება დებორას მსაჯულობის ამბავი. ამ ერთმა ბრძოლამ, როგორც 

ჩანს, განუთქვა მას სახელი. მაგრამ დებორა არ იყო მხოლოდ მსაჯუ- 

ლი, არც მხოლოდ წინასწარმეტყველი, არც მხოლოდ მხსნელი, ხალ- 
ხში მეომრული სულის ჩამდგმელი; ის იყო ამასთანავე, ჩვენი სიტ- 

ყვით რომ ვთქვათ, პოეტიც, როგორც ხშირად იყვნენ წინასწარმე– 

ტყველნი, ღვთის სიტყვის ქადაგნი და სწორედ სიტყვიერ-შემოქმედე- 

ბითი უნარით აღწევდნენ მიზანს. იმ ძლევის ამბავი, რომელიც დე– 

ბორას შთაგონებით ღა გამხნევებით მოახდინა ისრაელმა, ორგზის 

არის მოთხრობილი „მსაჯულთა წიგნში“, ერთხელ პროზაულად მეოთ– 

ზე თავში, მეორეგზის სიმღერით მეხუთე თავში; ეს სიმღერა ეკუ- 

თვნის თავად დებორას, 

§8



დებორას სიმღერა 

ასე იმღერა იმ დღეს დებორამ, და ბარაკმა, აბინოამის ძემ: ამ– 

'ხედრდნენ დიდებულნი ისრაელში, თავი გამოიდოო ხალხმა; აკურ–- 

·თხეთ უფალი! ისმინეთ, მეფენო, ყური მომაპყარით, მთავარნო! ეს 

'მე ვარ, მე ვუმღერი უფალს, მე ვუგალობ უფალს, «სრაელის ღმერთს! 

“როცა სეყირიდან გამოხვედი უფალო, როცა ედომის ველზე გაიარე, 

მიწა შეირყა, ცაც კი გადმოიღვარა, ღრუბლებიც კი წყლად იღვრე- 
ბოდნენ: მთები მოიდრიკნენ უფლის წინაშე, თავად ეგ სინაიც კი, 
უფლის წინაშე, ისრაელის ღვთისა. მამგარის ხანაში, ანათის ძისა, ია– 

ყელის ხანაში, დაცარიელდა შარაგზები, სწორზე ვეღარავინ ბედავდა 

სიარულს, მორიდან არჩევდნენ შემოვლას. სიცოცხლე ჩამკვდარიყო 

ისრაელის დაბა-სოფლებში, ჩამკვდარიყო იგი, ვიდრე არ აღვდექი 
მე, დებორა, ვიდრე არ აღვდექი მე, დედა ისრაელში. ახალი ღმერთე– . 
ბი აირჩიეს, ამიტომაც შემოადგნენ კარიბჭეს. თუ უჩანს ფარ-შუბი 

ორმოცი ათასს ისრაელში? ისრაელის მთავრებს ჩემი გული, ხალხში 

თავგამოდებულებს! აკურთხეთ უფალი! თეთრ სახედრებზე ამხედრე- 
ბულნო, ხალიჩებზე ფეხმორთხმულნო, გზებზე ქვეითად დამავალნო, 

თქვით საგალობელი! იქ, სადაც დასარწყულებლად თავს უყრიან ნა- 

ხირს, უფლის სიმართლეს იმღერებენ, ისრაელის წინამძღოლთა სიმარ– 

·თლეს! კარბიჭესთან მოზღვავდა მაშინ უფლის ერი. 
აღიძარ6„ აღიძარ, დებორა! აღიძარ, აღიძარ, თქვი საგალობელი! 

აღდექ, ბარაკ, დაატყვევე შენი დამატყვევარი, აბინოამის ძეო! მაშინ 
ძლიერთა ნატამალს დაუმორჩილა მან ხალხი; უფალმა დამიმორჩილა 

ვაჟკაცები. ეფრემიდან მოვიდნენ ამალეკში დამკვიდრებულნი, ბენია– 
მინიც შენთანაა, შენს ხალხს შორის. მაქირიდან მოვიდნენ თავკაცები, 

'ზაბულონიდან –– წინამძღოლთა კვერთხის მპყრობელნი. ისაქარის 
მთავარნიც დებორასთან არიან; ბარაკის კვალდაკვალ მოიჭრა ველზე 
ისაქარი; რეუბენის წყაროებთან დიდი თათბირია. რას დამჯდარხარ 
საჩიხეთა მორის და უსმენ ნახირის ბღავილს? რეუბენის წყაროებ- 
თან დიდი თათბირია. გალაადი იორდანეს გაღმა დავანებულა; რატომ 
შეყუჟულა დანი ხომალდებში? ზღვისპირას დამჯდარა აშერი და თა- 

ვის სანაოებთან დავანებულა. არად მიაჩნია სიკვდილი ზაბულონის 

·ხალხს, ტრამალის ზეგნებზე ნეფთალია. 

მოვიდნენ მეფენი, შეიბნენ. მაშინ შეიბნენ ქანაანის მეფენი თა– 

'ნაახში, მეგიდოს წყდებთან, მაგრამ მცირედი ვერცხლიც ვერ ჩაიგდეს 

59



ხელში. ციდან ებრძოდნენ, თავიანთი გზებიდან ებრძოდნენ ვარსკვლა– 
ვები სისარას. კიშონის ხევმა წაიღო ისინი, ძველმა ხევმ:, კიშონის 
ხევმა. დათრგუნე, სულო ჩემო, მძლავრობა! მაშინ სრბოლისაგან იმ– 

სხვრეოდნენ ცხენთა ფლოქევები, მისი ვაჟკაცების სრბოლისაგან! „და- 

წყევლეთ, მეროზი“, ამბობს ანგელოზი უფლისა, დაწყევლეთ მისი. 
მკვიდრნი, რადგან არ გამოვიდნენ უფლის საშველად, უფლის საშვე– 

ლად ვაჟკაცებთან ერთად! 
კურთხეულ იყოს დიაცთა შორის იაყელი, ხებერ კენიელის 

ცოლი კარავში მცხოვრებთა შორის კურთხეულ იყოს! წყალი მოს–- 
თხოვა და რძე მიართვა, სეფეთასით მიართვა მოუხდელი რძე. მარცხე– 
ნა ხელით პალოს დასწვდა, მარჯვენით –- უროს; მოუქნია სისარას» 

თავში დაჰკრა, გაუპო, საფეთქელი შეულეწა. მის ფეხებთან ჩაიკეცა, 
დაეცა, ვეღარ ადგა, მის ფეხებთან ჩაიკეცა; სადაც ჩაიკეცა, იქვე 
დაეცა განგმირული. სარკმლიდან იყურება, კანკლედიდან გაჰკივის სი–- 
სარას დედა: „რატომ იგვიანებს მისი მხედრობა, ბორბლები მისი ეტ– 
ლისა რამ შეაფერხა?“. პასუხობენ გონიერი სეფექალები, და თავად– 

ვე ამბობს თავისივე სიტყვების პასუხად „ნადავლს იშოვნიდნენ. 
და იყოფენ: თითო მხევალი, ორ-ორი მხევალი თითო მეომარს; ნაა– 

ლაფარი ფერადი სამოსელი –- სისარას, ნაალაფარი ფერადი სამოსე– 
ლი, ორხოულად ნაქსოვი, მტრის ტანზე შემოძარცვული!“. 

ყველა მტერი ასე დაგელიოს, უფალო! უფლის მოყვარულნი ამო– 
მავალ მზესავით გაძლიერდნენ!“ 

და დაისვენა ქვეყანამ ორმოცი წელი. 

გედეონი 

გედეონის მსაჯულობა ხარიზმატული რჩეულობის მკაფიო მაგალი– 

თია. ეჭვი არ უნდა იყოს, ისრაელში ბევრი იქნებოდა მაგარი ვაჟკა– 

ცი, პიროვნული მამაცობითა და სიმხნით სავსე; მაგრამ უფალმა მო– 

ისურვა ერთი უჩინარი და სხვათაგან გამოურჩეველი კაცის ხელით. 

მოეხდინა ხსნა. 

„მოვიდა უფლის ანგელოზი და დაჯდა აბი-ყეზრელი იოაშის მუ- 

ხის ქვეშ, ყოფრაში, როცა მისი ვაჟი გედეონი საწნახელში ცეხვავ–. 

და ხორბალს მიდიანელთაგან ფარულად. გამოეცხადა უფლის ანგე– 

ლოხზი და უთხრა: უფალი შენთანაა, მაგარო ვაჟკაცო!“ (6,11––12). 

60



ეს ის დრო იყო, როცა მიდიანელთა და სხვა მომთაბარე ტომების 
შიშით დაბეჩავებულ ისრაელს ვერ გაებედა სააშკაროდ მშვიდობიანი 

შრომა. მსაჯულის გამოჩენას, როგორც წესი, წინ უძღვის უკიდურესი 

ძნელბედობა, რაც თავის მხრივ გამოწვეული იყო უფლის სარწმუნოე- 

ბის დაცემით ხალხში: „უკუღმართად იქცეოდნენ ისრაელიანები 

“უფლის წინაშე და უფალმა მიდიანის ხელში ამყოფა ისინი შვიდ წელი– 
“'წადს. დამძიმდა მიდიანის ხელი ისრაელზე, იხიხნებოდნენ ისრაელია– 
ნები მიდიანისაგან მთებში, გამოქვაბულებში და მიუვალ ადგილებში. 
როგორც კი მოამთავრებდა ისრაელი ხვნა-თესვას, მოვიდოდნენ მიდია– 
ნი, ყამალეკი და კედემი და მოედებოდნენ ისრაელს. ჩამოსახლდებოდ– 
ნენ მათ მიწაზე, გააჩანაგებდნენ მთელს მოსავალს ღაზამდე, აღარა– 
ფერს უტოვებდნენ ისრაელს თავის სარჩენად –-– არც ცხვარს, არც 

ძროხას, არც სახედარს. მოდიოდნენ ჯოგებიან-კარვებიანად, მოდიოდ– 

'ნენ კალიასავით ურიცხვნი, თვლა არ ჰქონდათ არც მათ და არც მათ 

აქლემებს. შეესეოდნენ და აჩანაგებდნენ ისრაელის ქვეყანას“ (6,1––- 
5). 

ამ დროს ეს „მაგარი ვაჟკაცი“ (გიბორ ხაილ), როგორც მას უწო–- 

და უფლის ანგელოზმა, მტრის თვალს მოფარებული შრომობდა თა- 

ვისთვის და ფიქრადაც არ მოსდიოდა, რომ შესაძლებელი იყო ხსნა; 

მითუმეტეს, ვერ წარმოიდგენდა, თუ ხს ნ ა მისი ხელით უნდა აღსრუ- 
ლებულიყო; არც იმის, რა თქმა უნდა, რომ მისი ხელით უნდა დან–- 

გრეულიყო ბაალის საკურთხეველი და ხალხი უფლისკენ შემოებრუ- 
ნებინა უფლის ანგელოზის გამოცხადებამდე გედეონი ვერ გრძნობდა 

თავის თავში განსაკუთრებულ ფიზიკურ ძალას. ვერც უჩვეულო რე- 
-ლიგიურ მოწოდებას და ვერც თავის საგვარეულოში ხედავდა რაიმე 

განსაკუთრებულ ღირსებას. უფლის ანგელოზის სიტყვებზე „წადი 

მაგ შენი ძალით და იხსენი ისრაელი მიდიანისს ხელიდან, მთელი 

გულწრფელობით, და ალბათ, სინანულის გრძნობით პასუხობს: „ვაგ- 
ლახ, ბატონო, მე როგორ უნდა ვიხსნა ისრაელი? ჩემი საგვარეულო 
ყველაზე მცირეა მენაშეს ტომში, მე კი მამაჩემის სახლში ყველაზე 

“უმცროსი ვარ“ (6,14--15). აქ უნდა დავძინოთ, რომ თავად მენაშე 

ყველაზე უმცროსი ტომია ისრაელში. 
გედეონისთვის სრულიად დაუჯერებელია, რომ ესოდენ კნინი 

„კაცი, როგორადაც თავი მიაჩნდა აქამდე, „გუშინ და გუშიწინ«, რომე– 

-ლიც არაფერს განსაკუთრებულს არ გრძნობს თავის თავში, აირჩია 

“უფალმა. გედეონი ითხოვს უფლის ანგელოზისგან, რომელიც ვერ იცნო 

- 61



მან უფლის ანგელოზად, ნიშანს იმის დამადასტურებელს, რომ' ეს. კაცი 
ნამდვილს ლაპარაკობს, რომ ის ნამდვილად უფლის გამოგზავნილია. 
მას ესაჭიროება შინაგანი დარწმუნებლობისათვის უხილავი წოდების 
ხილული ნიშანი. ნიშნის მოლოდინით აღსავსე გედეონი ძღვენს გამო–- 
უტანს სტუმარს -- ასრულებს სტუმარმასპინძლობის საყოველთაო 

ჩვეულებას (როგორც აბრაამი იმ სამი სტუმრის მიმართ): გამოაქვს 
მისთვის ხორცი და ხმიადები, რასაც ტექსტში ეწოდება „ძღვენი“ 
(მინჰა –– საკულტო ტერმინი), რადგან ეს სასტუმარ-მასპინძლო „პურ- 

მარილი“ სტუმრისაგან, რომელიც ნამდვილად უფლის ანგელოზია და 
უფლის ნებით მოქმედებს, შეიწირება როგორც ძღვენი, შესაწირავი. 

ეს მოხდება გედეონის თვალწინ. ის, რაც უხილავად ხდება მსხვერპლ– 

შეწირვისას, ხილულ სახეს იღებს გედეონის წინაშე. „გაიშვირა უფ- 
ლის ანგელოხმა კვერთხი, რომელიც ხელთ ეპყრა, და მისი წვერი 
ხორცსა და ხმიადებს შეახო, ავარდა ქვიდან ცეცხლის ალი და ”შმთან–- 
თქა ხორცი და ხმიადები. მერე თვალს მიეფერა უფლის ანგელოზი“ 
(6,21). ამრიგად, გედეონის თვალწინ გაცხადდა მსხვერპლშეწირვის სა– 

იდუმლო, რომელიც არცერთ მღვდელმთავარს აარონიანთაგან არ გა–- 
ცხადებია; ამ სასწაულმა დაუდასტურა მას არა მხოლოდ ეჭვმიუტან– 
ლობა სტუმრის მისიისა, არამედ შეაცნობინა თავის თავში რელიგიუ– 
რი წინამძღოლობის უნარი, რომელსაც დასაბამი მოსეს პიროვნება- 

ში აქვს. სასტუმრო სუფრა გადაიქცა სამსხვერპლო ტრაპეზად და გე– 

დეონი მოევლინა თავის ტომს და მთელს ისრაელს დავიწყებული მა- 
მაპაპეული კულტის აღმდგენელად, იმ დიდი მოსეს ხატად ამ დაკნი–- 
ნებულ ხანაში. გედეონმა გაბედა, შეიქნა „მკადრე“ იმისა, რასაც სხვა 
დროს, „გუშინ და გუშინწინ“, ვერ იკადრებდა –– მან დაანგრია ბაა- 
ლის სამსხვერპლო და ააშენა უფლის სამსხვერპლ., რომელზედაც 

შესწირა კურატი ალბათ დიდ ხნის დავიწყებულ აღსავლენ (სრულად- 

დასაწველ) მსხვერპლად. ეს უჩვეულო ამბავი იყო, უკიდურეს კად- 
ნიერებად აღიქვეს გედეონის მოქმედება მისმა თვისტომებმა: 

„ადგნენ დილით ქალაქის მკვიდრნი და რას ხედავენ: ბაალის სამ– 

სხვერპლო დანგრეულია, გვერდით რომ ხემხვივანი იდგა, მოჭრილია 

და აღსავლენი კურატი იწვის ახლადაგებულ სამსხვერპლოზე. უთხრეს 

ერთმანეთს ვინ ჩაიდინა ეს საქმე? მიმოდგნენ, გამოიკითხეს და თქვეს: 

„»ბედეონს ჩაუდენია, იოაშის ძეს“. უთხრეს ქალაქის მკვიდრებმა 

იოაშს: 

62



„გამოგვიყვანე შენი ვაჟი, სიკვდილით უნდა დაისაჯოს, რადგან. 

დაუნგრევია ბაალის სამსხვერპლო და გვერდით რომ ხემხვივანი იდგა,. 
მოუჭრია“. უთხრა იოაშმა ყველას, ვინც მას მიუხდა: რა თქვენი და–- 
საცავია ბაალი, რა თქვენი საპატრონოა? მისი დამცველი ამ დილით-- 

ვე სიკვდილით დაისჯება. თუ ღმერთია, თავად დაიცვას თავი, რად– 

გან გედეონის დანგრეულია მისი სამსხვერპლო. უწოდეს იმ დღიდან. 
(გედეონს) იერობაალი, რადგან თქვეს: თავად გაუსწორდეს ბაალი თა– 
ვისი სამსხვერპლოს დანგრევისათვის“ (6,28-–32). 

გედეონის ახალი სახელი, რა აზრიც არ უნდა იდოს მასში (თით– 

ქოს: „ბაალი დავობს“), მისი ფერისცვალების გამოხატულებაა, ახალი 

სახლი ყოველთვის ნიშნავს ადამიანის ახალ დაბადებას ამ 

კერძო შემთხვევაში იმასაც მოწმობს, რომ ხალხმა დაა– 

დასტურა მისი განახლება; ანუ გედეონის შინაგანი რწმენა, დარწმუ-- 

ნებულობა, განცდა რჩეულობისა, ობიექტურ აღიარებას ჰპოულობს. 

ახალი სახელი, რომელიც თუმცა ხალხმა შეარქვა მას და არა უფალ– 
მა, დაგვირგვინებაა ყველაფრის იმისა, რაც მოხდა მანამდე საწნა– 
ხელთან და რაც ჩაიდინა, გაბედა გედეონმა, როცა იტვირთავდა. 

რჯულმდებლის ფუნქციას. აქ ისიც ნიშანდობლივია და განსაკუთრე– 
ბით მნიშვნელოვანი ძველი აღთქმის კონცეფციით, რომ ხსნა მხო– 

ლოდ მაშინ მოხდება, როდესაც ხალხი ზურგს შეაქცევს ბაალს რწმე– 

ნა-წარმოდგენათა და საკულტო წესთა თუ ზნე-ჩვეულებათა მთელს. 
ერთობლივობას, რაც ბაალის ქანაანურ კულტშია დაუნჯებელი, და 

როცა, რაც მთავარია, გამოჩნდება, „აღდგება“, როგორც გამოთქვამს. 
ტექსტი, კაცი, უფლის სულით აღძრული და, დარაზმავს ხალხს ბაა–- 

ლისა და მომხდარი მტრის წინააღმდეგ. 

ხარიზმატული ბელადი მხოლოდ მაშინ გადის ბრძოლაში, როცა 

ის შინაგანად გრძნობს უფლის სულის მყოფობას თავის თავში; როცა. 

უფალი იძლევა ისეთ ნიშანს, რომელიც თავისი დამარწმუნებლობით 

აღემატება ყოველგვარ სასწაულს ფიზიკურ პლანში. „უფლის სულმა. 
მოიცვა“ (ანუ „შეიმოსა“) გედეონი, ბუკსა ჰკრეს და გამოვიდნენ აბი– 

ყეზერელნი მის დაძახილზე“ (6,34). აქ უნდა ითქვას, რომ ხსნის 
ბელადის ხარიზმატულობის პირობა მისი ბუნებრივ-ადამიანური უძ- 
ლურებაა, ისევე როგორც გარეშეთა თვალში გამოურჩევლობა აპი– 

რობებს უფლის რჩეულობას, რაც შეადგენს ძველი აღთქმის სამხსნე– 

ლო მოძღვრების თავისებურებას. ეს ამგვარად გამოიხატება: უფალს 

სურს მოახდინოს ხსნა უძლურის ხელით ან მცირერიცხოვანი მხედ- 

წვ.



რობით, ზოგჯერ სრულიად უმნიშვნელო რაზმით, რისთვისაც მას სა- 
კმარისი საფუძველი აქვს. მას შემდეგ, რაც გედეონი „მოიცვა უფლის 
სულმა“ და ოთხი ტომის ხალხი ––- მებრძოლები, ოცდათორმეტი ათა- 
სი კაცი, დაბანაკებული იყო ბრძოლის მოლოდინში, უფალი გამო- 

ეცხადა გედეონს და ეუბნება: „ძალზე ბევრი ხალხი გყავს. არ ჩავა- 
გდებ ამათ ხელში მიდიანს, რომ არ გამიდიდგულდეს ისრაელი, არ 

«თქვას, ჩემმა ხელმა მიხსნაო“ (7,2). 

წარმატებისგან თვითგანდიდების არაერთი მაგალითი შეიძლება 
დავადასტუროთ ძველ აღთქმაში. განსაკუთრებული წარმატება, რაც 

ხშირად სასწაულს უდრის, ქმნის გამოჩენილი პიროვნების ტრაგიზმს. 
გამონაკლისი არც მსაჯულები არიან, მათ შორის არც გედეონი, მაგრამ 

მის პიროვნებაში დაძლეული თუ მიჩქმალული თვიგანდიდება მის 
შმთამომავლობაში გადადის და იქ ქმნის ტრაგიზმს, ამ კერძო შემთხვე–- 

ვაში, რაც გედეონის მისიას შეეხება, უფალს სურს, რომ ისრაელმა 
უმნიშვნელო მხედრობით სძლიოს მიდიანს, რათა გამოჩნდეს უფლის 
დიდება და მისდამი რწმენა გამყარდეს ხალხში. ასე რომ, ეს ბრძოლა 
ფაქტიურად თავისი მნიშვნელობით რელიგიური ომია, რომლის აღ–- 

სასრულმა რელიგიურ-ზნეობრივი აღმავლობა უნდა მოუტანოს ხალხს. 

ხსნა გულისხმობს არა მხოლოდ და არა იმდენად ხალხის ფიზიკურ 
გადარჩენას, არამედ ზნეობრივ გადახალისება. ამიტომაც ხსნა, 

თუნდაც ასეთი ეფემერული და უმნიშვნელო მასშტაბში აღსრულე– 
ზული, ესქატოლოგიურია თავისი არსით; სხვანაირად თუ ვიტყვით, 

უს ხსნა მიდიანელთა ხელიდან იმ საყოველთაო ხსნის ანარეკლია 
«მ წუთისოფლად, ისტორიულ ხანაში. 

საბოლოოდ გედეონი, თუმცა უფლის რჩეულია, მაგრა მისი 
ხელი, როგორც კერძო კაცისა, არ არის გამმარჯვებელი: ის მხოლოდ 
იარაღია უფლის ხე ლში, იმავე „მაგარ ხელში“, რომელმაც ეგვი- 

პტიდან იხსნა ხალხი; „ხელი“ უფლის სულის მეორე სახელია, იმ 
სულისა, რომელმაც „მოიცვა გედეონი“. გედეონის მხრივ აქ არ უნდა 
ყოფილიყო გაუგებრობა, რომ უფლის სული თავის საკუთარ სულად, 
მასში დაბადებულ მხნეობად მოჩვენებოდა; რადგან მხნეობა თან- 
დათანობით არ წარმოიშვებოდა მისი გულის სიღრმეში, არამედ ეს 

იქნებოდა როგორც მოვარდნილი ტალღა ან ძლიერად მობერილი ნიავ– 

ქარი, რომლის წინაღდგომა შეუძლებელია. გედეონი მინდობილია 

მასში მობერილ სულს, ხალხი კი დანდობილია მასზე და თითქმის 

აიგივებს მას უფალთან; გედეონის სახით ის ხედავს უფალს, უფლის 

.«



„მაგარ ხელს“, ამიტომაც არის შესაძლებელი თითქოსდა მკრეხელური 
ძველი აღთქმის რელიგიის ფონზე სიტყვები „უფლისათვის და გედე– 

ონისთვის!“, რომელთაც გაიძახის საბრძოლო ყიჟინად ის მცირე რაზ- 

მი, უფალმა რომ გამოარჩევინა და დაუტოვა გედეონს. 
იმდენად მცირეა ადამიანის ფიხიკური ძალის წვლილი უფლის- 

მიერ ხსნაში, რომ მტერზე გამარჯვებას გროტესკული სახე აქვს მიცე- 

მული: გედეონის ლაშქარი იმარჯვებს ბუკისცემით და ანთებული კვა- 

რებით, რომლებიც დოქებში ჰქონდა დამალული სამას მებრძოლს. 

სამასი ანთებული ჩირაღდნის მოულოდნელმა გამოჩენამ სამასი ბუ- 

კის ხმასე იმდენად დააბნია მიდიანის ბანაკი, რომ მათ ერთმანეთზე 

აღმართეს მახვილი და მერე უწესრიგოდ გაიფანტნენ სხვადასხვა მხა– 

რეს. გროტესკულია ის ნიშანიც, რომლითაც შეირჩა სამასი მებრძო– 

ლი საომრად შეკრებილი ათი ათასამდე ისრაელიანიდან. თავის მხრივ, 

ეს ათი ათასი კაცი ოცდაორი ათასიდან დარჩა, როცა უფლის სიტ- 

ყვამ გამოაცხადა, რომ ვისაც ომის შიში ჰქონდა, უკან გაბრუნებული- 

ყო. ასე რომ, ეს ათი ათასი რჩეული, გულადი მეომრები იყვნენ. 

მაგრამ ათი ათასიც ბევრი იყო უფლის თვალში. „მაინც ბევრია ხალ– 

ხი, ეუბნება უფალი გედეონს; წყალზე ჩაიყვანე და იქ გამოგირჩევ 

მათ. ვისზეც მე გეტყვი გამოგყვეს-მეთქი, ის გამოგვყვეს; ვისზეც 

გეტყვი, ნუ გამოგყვება-მეთქი, ნუ გამოგყვება“ (7,4). 
როგორც ვხედავთ, საბოლო არჩევანი უფლის არის; მან უნდა 

ამოარჩიოს საუკეთესო, ის ნარჩევი, რომლის საშუალებით უნდა გან– 

ხორციელდეს ხსნა. მაგრამ ირჩევს კი უფალი თავის საყმოდან საუ- 

კეთესოს, როცა მას სურს უძლურში გააცხადოს თავისი დიდება? 

იყო თუ არა საუკეთესო არჩევანი, როცა მან აირჩია გედეონი, რო- 
მელიც თავადვე ადასტურებდა თავის უღირსობას და უმნიშვნელო- 
ბას; ან როცა აირჩია მოსე, რომლისთვისაც ასევე მოულოდნელი იყო 

ეს არჩევანი და ისიც უღირსად გრძნობდა თავს (ასეთი იყო მათი ში– 

ნაგანი განცდა და არ უნდა მივაწეროთ ის თავმდაბლობას ან ყალბ 

თავპატიჟს მათი მხრიდან)? ნიშანდობლივია რომ როგორც წინა- 

მძღოლს არ ირჩევს საკუთარი არჩევანით ხალხი, ასევე მებრძოლე– 

ბიც არ არიან მისი არჩეულნი: გედეონიც უფლის კაცია და ის სა- 

მასიც, რომელიც უცნაურად გამოარჩია ათიათასიდან უფალმა. 

უფლის სიტყვისამებრ, გედეონმა „ჩაიყვანა ხალხი წყალზხე. უთ- 

ხრა, უფალმა გედეონს: ვინც ენით შესვლეპს წყალს, როგორც ძაღ- 

ლები სვლეპენ, ცალკე დააყენე, აგრეთვე ისინიც, ვინც“ ჩაიმუხლებს 

5. ზ%ზ. კიკნაძე 65.



და ისე დალევს. ენით მსვლეპელთა რიცხვი სამასი იყო, დანარჩენმა 

ხალხმა ჩაიმუხლა და ისე დალია წყალი. უთხრა უფალმა გედეონს: 
სამასი მსვლეპელით გიხსნით და ხელში ჩაგაგდებინებთ მიდიანს; 

დანარჩენი ხალხი შინ წავიდეს“ (7,5-–7). , 

ათი ათასი კაციდან სამასი კაცი –- ისიც მსვლეპელი! რა მოტი–- 
ვით? იქნებ იმის გამო, რომ მსვლეპელში ნაკლებად ივარაუდება ადა– 
მიანური (გავიხსენოთ ველური, ნახევარკაცი ენქიდუ, რომელიც გა–- 
რეულ მხეცებთან ერთად პირით ეწაფება წყალს) და უფრო მეტად. 

მხეცური, რაც თითქოს სამკვდრო-სასიცოცხლო ბრძოლაში წარმატე- 
ბის საწინდარი უნდა ყოფილიყო. მაგრამ ეს სამასი ხომ თავისი ძა- 
ლით და მხეცური გაბედულებით (რომელსაც სოკრატე განარჩევს. 

ნამდვილადამიანური სიმამაცისაგან) არ იმარჯვებს; არამედ ბუკისცე–- 
მით, დალეწილი ქოთნების გრიალით და მოულოდნელად გამოჩენი- 

ლი ცეცხლით; ყველაფერს ამას ისინი ––- ეს მსვლეპელნი ასრულა- 

ბენ გედეონის დარიგებით; აქ არც მათი ძალა ჩანს, არც მხედრული. 

სული, არც განსაკუთრებული სიმამაცე; მით ნაკლებ, არც გონიერე– 

ბა და არც ბრძოლაში გამოსადეგი გამჭრიახობა. ისინი მხოლოდ 
მსვლეპელნი არიან და მეტი არაფერი, შესაძლოა, უარესი ნარჩევი 
ანუ უნარჩევესი იმ ოთხი ტომიდან ისრაელისა, რომლებიც შეკრე- 

ბილნი იყვნენ გალაადის მთახზე. 

მიდიანის ძლევამ, რომელიც გედეონის ხელით მოხდა –– თუმცა 
მეტისმეტად კურიოზული, სრულიად არა მეომრული საშუალებით, 
თითქოს ზღაპრული ხერხით (როგორც ზღაპრებში ხდება, როგორც. 
ნაცარქექია ამარცხებს დევს ნაცრის ბუქით), –- დიდი შთაბეჭდილე- 

ბა დასტოვა ხალხის ხსოვნაში. ეს ისტორიული მოვლენა, რომელიც. 

შემონახულია მთელი თავისი კონკრეტულობით, წინასწარმეტყველთა 
ქადაგებებში იგავურ მნიშვნელობას იძენს. წინასწარმეტყველ ესაიას 
ხანაში (ძვ. წ. VIII ს.) მიდიანელთა მტრობა, ცხადია, არ იქნებოდა 

აქტუალური, სამაგიეროდ, „მიდიანის დღე“ (ესაია, 9,3). „მიდია5ის 
ძლევა“ (10,26), გაარღვევს რა ვიწრო სივრცულ-დროჟამულ ფარ- 

გლებს და ისტორიულ კერძოობას, ესქატოლოგიურ მომავლის სიმ- 
ბოლო ხდება -–– საბოლოო მტრის უკანასკნელი ძლევის ნიშანი. ამა– 
ვე დროს, „მიდიანის დღე“, როგორც დღე ხსნისა, გათანაბრებულია. 

ხალხის ეგვიპტიდან გამოხსნის გენეზისურ დღესთან, როცა მხსნე- 

ლმა „კვერთხის მოღერებით“ გააპო მეწამული ზღვა, როგორც ღა– 

საბამიერი ურჩხული, და გზა-სავალი გაუხსნა ხალხს. ამ აზრით „მი– 

66



დიანის ძლევას“ ესაიას წინასწარმეტყველებაში კოსმოგონიური შე–- 

ფერილობაც აქვს. 

როდესაც ისრაელიანები ეუბნებიან გედეონს, „შენ გვიხსენი მი–- 

დიანის ხელიდან“, ამ ნათქვამში უფრო მეტია ნაგულისხმევი, ვიდრე 

დღევანდელმა მკითხველმა შეიძლება დაინახოს. საქმე ის არის, რომ, 

ხსნა, როგორც ვიცით, ისრაელის ღმერთის, როგორც სამყაროსა და 

ისტორიის შემოქმედის, მთავარი ატრიბუტია: ის არის მხსნელი-– 
„მოშიაყ! -- უპირატესად, ამ წოდებაშია მოქცეული მთელი მისი 

ღვაწლის შინაარსი. ის არის მხსნელი კაცთა მოდგმისა ურჩხული- 

საგან –– კოსმოსის მტრისგან და ისრაელისა მისი ისტორიის გარი- 

ჟრაჟზე ეგვიპტის ტყვეობიდან. ამგვარი შეგნებით და „მოშიაყის“ ამ– 

გვარი გაახრებით, გედეონის როგორც მხსნელის, პიროვნება 

ხალხის თვალში ზეადამიანური ღირსებით უნდა შემოსილიყო. ამ შე– 

გნებას გამოხატავდა სავსებით საომარი ყიჟინა, რომელითაც სამასი 

მსვლეპელი ჩაება ბრძოლაში: „უფლისათვის და გედეონისათვის!“ 

ხალხი არ იქნებოდა კმაყოფილი, რომ მისი მხსნელი ჩვეულებრივ 

ადამიანად (რიგით ისრაელიანად) დარჩენილიყო, საკუთარი ხელით 

მომკილი პურის მცეხველად საწნახელში, ან ეფემერულ მსაჯულად, 

რომლის ფუნქცია მხოლოდ უკიდურეს გასაჭირში თუ იჩენდა თავს. 

გედეონი მათ თვალში ერთი თავით უნდა ამაღლებულიყო. ხალხი ფი- 
ქრობდა, რომ მან ეს დაიმსახურა მიდიანის ძლევით. ის მეფე უნდა 

გამხდარიყო. ამავე დროს, ხალხს სურდა მისი მეფედ ცხებით მო- 

ეპოვებინა მუდმივი მხსნელი ეფემერული მსაჯულის ნაცვლად, რაც 
მას მუდმივ უსაფრთხოების გარანტიას შეუქმნიდა. მაშინ მის პიროვ– 
ნებაში შეერთდებოდა ორი პრინციპი წინამძღოლობისა: ერთი, რასაც 

გულისხმობს „მოშიაყ“ (მხსნელი) და მეორე, რასაცკ გულისხმობს 

„მაშიახ“ (მესია, ცხებული). ხალხს სურდა ერთ პიროვნებაში ეხილა 
ამ ორი ფუნქციის დამთხვევა, რომელიც ისედაც არსებობდა ამ ორი 

სიტყვის ფონეტიკაში. 

გედეონი განსაცდელის, უფრო საცთურის, წინაშე იდგა და მან 

სძლია საცთურს. „უთხრეს ისრაელიანებმა გედეონს: იბატონე ჩვენზე 

შენც და შენმა შვილმაც და შენმა შვილთაშვილმაც, რადგან შენ გვი– 
ხსენი მიდიანის ხელიდან. გედეონმა უთხრა: მე ვერ ვიბატონებ 

თქვენზე და ვერც ჩემი შვილი იბატონებს თქვენზე. უფალი ბატო- 

ნობს თქვენზე“ (8,22--23). ამ პასუხში გამოჩნდა გედეონის სიმტკი- 

ცე და ერთგულება უფლისადმი, პირდაპირ უნდა ითქვას, მისი თეო– 

67



ლოგიური მრწამსი, ღვთისშემეცნება. საქმე ის არის, რომ მეფობის 
ინსტიტუტი, რომელიც ისრაელიანებმა გარშემო ხალხების წაბაძვით 
შემოიღეს, ჩათვლილია მათ ეროვნულ ცოდვად, ღალატად უხზენაესი 
პატრონისადმი, რადგან მათი ერთადერთი მეფე (მელეხ) “უფალი 

ღმერთი უნდა ყოფილიყო. გედეონის პასუხში მეფობის უარყოფით 

დადასტურდა მისი სიწრფელე, მაგრამ მას ჰქონდა მეორე განსაცდე- 
ლი და ცთუნება, მან ჩაიდინა საქციელი, რომელზეც ნათქვამია, რომ 

ის „მახედ ექცა გედეონს და მის სახლს“. გედეონის მოქმედება, რა- 
ზეც ახლა გვექნება საუბარი, ამკარად მოგვაგონებს „ოქროს ხბოს“ 
შექმნის ეპიზოდს, რომელიც მოუშორებელ წყევლად გასდევს ერის 

რელიგიურ შეგნებას აარონის ხანიდან მოყოლებული. მაშინ სტიქიუ- 
რი რელიგიური შურით აღვსილმა ხალხმა, რომელსაც სურდა ეხილა 
ეგვიპტიდან გამომყვანი ღმერთის სახე, აიძულა აარონი ხალხში მო–- 

კრებილი ოქროულობისაგან ჩამოესხა მათთვის ხბოს ქანდაკება. ცხა- 

დია, ეს იყო უკანგადადგმული ნაბიჯი იმ გზაზე, რომელზეც მოსეს 
მიჰყავდა ხალხი. ამ ხალხს სურდა ეხილა უხილავი ღმერთი და იხილა 
ის ხბოს სახით. მართალია, გედეონს ხალხისთვის არ მიუცია მათი 

ღვთის ზოომორფული სახე, მაგრამ უფლის ხატის შექმნა მასაც ცოდ– 
გად ჩაეთვალა და არა მხოლოდ პიროვნულად მას. 

როდესაც გედეონმა უარი თქვა მეფობაზე იმ სიმართლით, რომ 
„უფალი ბატონობს მათზე“, მას გაუჩნდა იდეა უფლის რაღაც ნიშანი 
მიეცა ხალხისათვის. ეს ნიშანი ოქროსი უნდა ყოფილიყო უდაბნოდან 
გამოყოლილი ტრადიციით. აარონის კვალზე გედეონმა აკრიფა ხა- 

ლხში ნადავლად ჩაგდებული მიდიანელთა ოქროულობა, გააკეთა მის– 
გან ეფოდი და თავის ქალაქში, ყოფრაში, გამოფინა (8,24-––27). გე– 

დეონს არ გაუკეთებია ოქროს ხბო, არც სხვა სახის რამ კერპი, რომ 
ხალხისათვის ღვთის სახე დაენახვებინა, მან შექმნა ეფოდი, საღ– 

ვდელმთავრო შესამოსელი –– ოქრომკედით, ლურჯი ძოწეული და 
მეწამული ძაფებით მოქსოვილი (თითოეულ ფერს თავისი სიმბო- 

ლური მნიშვნელობა ჰქონდა), რომელიც მღვდელმთავრის ღვთის- 
მსახურებას გამოარჩევდა ჩვეულებრივი კულტმსახურებისაგან. ეს 

იყო ყველაზე წმიდა სამოსელი, თავისი ოქროს ბრწყინვალებით უფ- 

ლის დიდების გამომხატველი, ურომლისოდაც მღვდელმთავარი წმი- 

დათა წმიდაში ვერ შევიდოდა. გედეონს არ ჩამოუსხამს კერპი აარო- 

ნივით, მაგარმ მან ეფოდი –– წმიდა საგანი შექმნა კერპად, როცა გა- 
მოფინა ის თავის ქალაქში, რომ გამარჯვებულ ისრაელიანებს თაყვანი 

68 :



ეცათ მისთვის. ეს, ცხადია, კერპთაყვანისმცემლურ მოქმედებას ჰგავ- 

და: „უზნეობდა იქ მთელი ისრაელი მის (გედეონის) კვალზე და მა– 

ხედ ექცა ეს გედეონსა და მის სახლს“. 

გედეონს არ შეუმოსავს ეფოდი, არ გამოუყენებია ის თავისი 

პირდაპირი დანიშნულებით, რაც უთუოდ მღვდელმთავრის ფუნქციის 

უზურპაცია იქნებოდა: მაგრამ დანაშაული ეფოდის კერპადქცევაში 
მდგომარეობდა; ის, რაც დაფარული იყო ერის თვალთაგან, გარეშე- 

თაგან, და მხოლოდ წმიდათა წმიდაში სანთლების შუქზე იხილეებო- 

და უფლის მიერ, ახლა საყოველთაოდ იქნა მზის შუქზე გამოფენილი, 
გამოქვეყნებული. ამ სახით არსებული ეფოდი დაუპირისპირდა ის- 
რაელის ერთადერთ სიწმიდეს –-– რჯულის კიდობანს ანუ ღვთის კი- 
დობანს, რომელიც უტაძრობის ხანაში (ასეთი იყო მსაჯულთა ხანა) 

სილოამში, იმ ჟამად ისრაელიანთა ერთადერთ საღვთო საკრებულო 

ადგილზე იმყოფებოდა. გედეონის სამშობლო ქალაქი ყოფრა, სადაც 
მან ეფოდი გამოფინა სათაყვანოდ, დაუპირისპირდა სილოამს, რო- 

გორც საღვთო ადგილი; გაჩნდა ორი საღვთო ადგილი, რომელთაგან 

ერთ-ერთი ყალბი უნდა ყოფილიყო, სახელდობრ, ის, რომელიც არ 

იყო ხარიზმატული არჩევის შედეგი. საღვთო ადგილი საფუძველს აც- 

ლიდა მოსეს რჯულს და მონოთეიზმს, რომელიც არა მხოლოდ ერთ- 

ღმერთიანობაში არამედ ერთი წმიდა ადგილის აღიარებაში მდგომა- 
რეობდა. საბოლოოდ, ეს იყო ერთი რელიგიური შუაგულიდან გან- 

დგომა და თვითნებური შუაგულის შექმნა, ძველი აღთქმის ენით 

„უზნეობა“, „გარყვნილება“ (ზონაჰ), რაც მახედ ექცა გედეონს და 
მთელს მის სახლს. 

„მსაჯულთა წიგნი“ არაფერს ამბობს იმის თაობაზე, თუ რა კონ- 

კრეტული გამოხატულება ჰქონდა ამ „მახეს“ გედეონისთვის, ყოველ 

შემთხვევაში, გედეონზე ნათქვამია, რომ ის მოკვდა „კეთილ სიბერე- 
ში“, რაც იმას მოწმობს, რომ მას სამაგიერო არ მიზღვია ეფოდის გა– 

კერპებისთვის. მაგრამ მისი სახლის ბეღი კი უკუღმა დატრიალდა: 

იერუბაალ-გედეონის სამოცდაათი (რიცხვი ალბათ გაზვიადებულია, 

თუ მასში მხოლოდ ღვიძლი შვილები არ იგულისხმება) კანონიერი 

ვაჟიშვილი „ერთ ქვაზე“ დახოცა მისი ხარჭის ნაშობმა აბიმელექმა, 
რომელიც ამის შემდეგ მეფედ დასეეს ისრაელზე, არა მსაჯულად, 

როგორც მამამისი, არამედ მეფედ. შესაძლებელია, მეფობის უზურ- 

პაცია, ღვთის ნების გარეშე გამეფება, იყო მისთვის მახე, რადგან აბი– 

მელექი კვდება არა როგორც მეფეს შეშვენის, არამედ როგორც 

69



ერთი ვინმე უკანასკნელი მდაბიოთაგანი: ერთ-ერთი ქალაქის ალყის 
დროს, ვიღაც ქალმა გალავნიდან დოლაბის ნატეხით თავისქალა ჩა- 
უმტვრია მას (9,53). 

იფთახი 

გედეონის ხანიდან რამდენიმე თაობის შემდეგ მსაჯულად გამო- 
ჩნდა იფთახი (ძვ. ქართ. იეფთაე), გალაადელი, როგორც ჩანს, იმავე 
მენაშეს ტომიდან, რადგან გალაადის მხარეში ჰქონდა სამკვიდრო ის- 

რაელიანთა ამ შტოს. თუ გედეონს ერცხვინებოდა მენაშესტომობა და 
თავისი საგვარეულო ყველაზე კნინად მიაჩნდა ამ ტომში, რა უნდა 

უთქვა საეჭვო წარმომავლობის იფთახს, რომელიც როგორც მეძავის 

შვილი, სამშობლოდან განდევნეს მისი მამის შვილებმა, რათა მემკვი–- 

დრის წილი არ ჰქონოდა მამისეულ ქონებაში. არც მამა იყო ცნობი- 

ლი კაცი, რომლის სახელიც კი არ ახსოვს მატიანეს, –– იწოდება გა- 

ლაადად, იმ ვრცელი მხარის სახელით, რომლის მკვიდრი იყო. 
მართალია, იფთახი ამბის დასაწყისმივე იხსენიება როგორც 

„მაგარი ვაჟკაცი“ (გიბბორ ხაილ), მაგრამ მის სიმაგრეს ხელი არ შე– 
უშლია ნახევარძმებისათვის, მოეშორებინათ იგი თავიდან. იფთახმა 

დაკარგა ყველაფერი, რაც შეიძლება მას მამისაგან გადმოცემოდა; არ 
შერჩა არც მამული, არც მამული რჯული, რადგან იძულებული შეი- 
ქნა გალაადის განაპირა მხარეში გადასახლებულიყო და თარეშით ერ- 
ჩინა თავი. მატიანეში ნათქვამია, რომ მის გარშემო თავი მოიყარა 

„ცარიელმა ხალხმა“ და იწყეს მასთან ერთად სათარეშოდ გასვლა გა- 
ლაადის საზღვრებს გარეთ. „ცარიელი“ კარგად გამოხატავს ამ უმ- 
კვიდრო, მამულიდან ალბათ სხვადასხვა მიზეზით დევნილი ხალხის 
მდგომარეობას. ამ ხალხს არაფერი ებადა ამქვეყანაზე გარდა საკუთა- 

რი მკლავისა და დავლათისა, რომელსაც ხანგამოშვებით უფალი უწ- 
ყალობებდა მათ. ტრადიციულ საზოგადოებაში წარმოუდგენელი იქ- 
ნებოდა უფრო დაბალი დონე დაცემისა, როგორც დაცემულნი იყვნენ, 
ცხადია, სოციალურად, ეს „ცარიელი ხალხი“ –- ანაშიმ რეკიმ. 
მარტოობისა და სახოგადოებისგა მოწყვეტილობის წყევლა იყო 
მათზე და მათ, შესაძლოა, გაურბოდნენ კიდეც როგორც კეთრო- 

ვანს. ეს სიტყვა „ცარიელი“ –– რეკ –– საგინებელი სიტყვა უნდა 

ყოფილიყო იმხანად, რომლის კვალმა ჩვენი წელთაღრიცხვის პირველ 

საუკუნემდე მოაღწია, ყოველ შემთხვევაში, სახარება იცნობს სიტ- 

70



ყვას რაკა სალანძღავ სიტყვად: „რომელმან ჰრქუას ძმასა თვისსა 

„რაკა+“ (რომელ არს საძაგელ), თანა-მდებ არს იგი კრებულისგან გან– 

სლვად“ (მ. 5,22). 

მაგრამ მაშინ, მსაჯულთა ხანაში, განიდევნა არა ის, ვინც თავის 

მოყვასს უთხრა „რაკა“, არამედ ის, ვისაც უთხრეს, რომ უმემკვიდრო 
ყოფილიყო მამისეული ქონებისგან. ამ კაცს თავიდან უნდა დაეწყო 
სახლის შენება, თუმცა უდაბნოში, სადაც ის სათარეშოდ გადიოდა, 

სახლს ვერ ააშენებდა; ის თავს ირჩენდა, როგორც ველური კანჯარი, 

რომელიც ადრე თუ გვიან უნდა დაღუპულიყო (შუამდინარული იგა- 

ვის თანახმად, კანჯარი ადამიანური ცხოვრების ანტიპოდია). (არი- 

ელ-ტარიელად დარჩენილი იფთახისთვის ნამდვილად ხსნა იყო გა- 

ლაადის უხუცესთა წინადადება –- გამხდარიყო ისრაელის მხსნელი 

ყამონელთაგან, რომლებიც იმხანად პრეტენზიას აცხადებდნენ გალაა- 

დის ებრაელთა მიწა-წყალზე. გალაადის უხუცესებმა წინასწარ იგრ- 
ძნეს, რომ იფთახი, ეს „ცარიელი კაცი“, რომლის გარშემო თავს იყ- 
რიდა იმ არემარის ყველა „ცარიელი“ (ანაშიმ რეკიმ), უფლის სულით 

უნდა ავსებულიყო; ამაში დარწმუნებულობის საფუძველს იძლეოდა 
იფთახის დავლათი, რომელიც აშკარად შეეწეოდა მას, თავის „კანჯა– 

რულ" ცხოვრებაში; ის უკვე იყო თავკაცი, თუნდაც მის მიერ გაძღო- 
ლილნი მასავით ცარიელნი ყოფილიყვნენ; ხოლო თავკაცი, წინამძღო– 

ლი, როგორც მსაჯული, აკლდა ისრაელს, არ ჩანდა იმხანად ხალხში. 

იფთახის დავლათი და წინამძღოლობა ისრაელის ხსნის საქმეს უნდა 
მოხმარებოდა. ასეთი იყო გალაადის უხუცესთა გეგმა, როცა ისინი 

ეწვიენ იფთახს წინადადებით: „მოდი, გახდი ჩვენი წინამძღოლი და 

შევებრძოლოთ ყამონელებს“ (11,6). ამ სიტყვებიდან ჩანს, რომ გა- 

ლადის უხუცესობა სრულიად დაჯერებულია, რომ იფთახის წინა- 

მძღოლობა გამარჯვების უეჭველი გარანტია იქნება; წინააღმდეგ შემ– 
თხვევაში, ცხადია, ისინი არ დაიმცირებდნენ თავს და თხოვნით არ 

მიმართავდნენ იმ კაცს, რომლის განდევნაში მათაც ბრალი მიუძღო– 

“დათ, რადგან იფთახის ნახევარძმები მათი დასტურის გარეშე ვერ 
განდევნიდნენ ძმას („აკი მომიძულეთ და გამაგდეთ მამაჩემის სახლი– 

დან?...“). 

უფრო მეტად, ცხადია, თავად იფთახია დაჯერებული გამარჯვება– 

“ში, რომ მისი მეშვეობით უნდა აღსრულდეს ხსნა. ეს არის მისი ში- 

ნაგანი დარწმუნებულობა, რადგან მას ჰქონია დავლათის მოსვლის 

გამოცდილება. მაგრამ იფთახს სურს დარწმუნებული იყოს იმაშიც, 

71



რომ გამარჯვების შემდეგ ის გალაადის მცხოვრებთა წინამძღოლადვე 

დარჩება ანუ მუდმივად შეასრულებს მსაჯულობას. იფთახმა უკეთ 

უწყის, რომ ხარისმა –- უფლის სულის გადმოსვლა ეფემერულია;, 
სული მოქმედებს მასში მხოლოდ ბრძოლის დროს და გამარჯვების 

შემდეგ ტოვებს მას, მუდამჟამ არ არის მასხე დადგრომილი. ამიტომ 

ის იმ პირობით თანხმდება გალაადში დაბრუნებაზე და ყამონელთა 

წინააღმდეგ წინამძლოლობაზე, თუ მას მაშინაც აღიარებენ წინამძღო– 
ლად, როცა უფლის სული არ იქნება მასთან და მხოლოდ საკუთარი 
მხნეობისა და მკლავის იმედი ექნება. „თუ დამაბრუნეთ ყამონელებ- 

თან საბრძოლველად და უფალმა მომცა მათი თავი, კიდევ ვიქნები 

თქვენი წინამძღოლი??? გამოსთხოვს იფთახი გალაადის უხუცესებს 

პირობას. ისინი პასუხობენ: „უფალი იყოს მოწმე ჩვენს შორის. რომ 

შენის სიტყვისაებრ მოვიქცევით“ (11,9-–10). 

მართალია, იფთახი უხუცესობამ და ხალხმა თავის წინამძღოლად 
და მსაჯულად დაადგინა და ეს, როგორც ჩანს, რიტუალურად გაფორ- 
მდა უფლის წინაშე ფიცის წარმოთქმით გალაადის ქალაქ მიცფაში, 

მაგრამ ის მსაჯულისგან განსხვავებით პოლიტიკურ ბელადად და დი– 

პლომატად ევლინება ისრაელს. პირველი მისი მოქმედება წინამძღო– 

ლად დადგინების შემდეგ ქვეყნის მეფის მოქმედებაა და არა მსაჯუ– 

ლისა: იფთახი მოლაპარაკებას გამართავს ყამონელთა მეფესთან, რო– 

გორც ტოლი ტოლთან, ის ლაპარაკობს არა როგორც მსაჯული ან კერ– 

ძო კაცი, მეომარი, არამედ წარმოადგენს მთელს ისრაელს, მთელს 

მის ისტორიას ეგვიპტიდან გამოსვლის დროიდან მის ხანამდე. იფთა–- 

ხი ავტორიტეტულად იწყებს, თითქოს მასში თავად ისტორიის სუ- 

ლია გადმოსული, თითქოს მისი პირით მეტყველებს ისტორიული ჭე– 

შმარიტება: „უთხრა: ასე ამბობს იფთახი: ისრაელს არ მიუტაცებია 

მოაბელთა ქვეყანა და ყამონელთა ქვეყანა. როცა ეგვიპტიდან გამო– 

სულმა უდაბნოში იარა მეწამულ ზღვამდე და კადეშს მიადგა...“ (11, 
15–-16), ამას მოჰყვება მოკლე გადმოცემა ისრაელის მოძრაობისა 
ადგილიდან ადგილზე, მისი მარშრუტისა იმ ტერიტორიამდე, რასაც 
ყამონელთა მეფე ედავება მას. ისტორიული ფაქტების მოშველიებით 
იფთახი უმტკიცებს ყამონელთა მეფეს ისრაელის სიმართლეს, მაგ– 
რამ, როგორც ამ დიპლომატიური დოკუმენტის დასკვნაში ჩანს, ეს 

სიმართლე არ არის ადამიანური სიმართლე, არამედ ღვთაებრივია: 

„ხომ ფლობ იმას, რაც დაგიმკვიდრა ქამოშმა, შენმა ღმერთმა? 

ჩვენც ვფლობთ ყველაფერს, რაც უფალს, ჩვენს ღმერთს, დაუმკვი– 
72



დრებია ჩვენთვის“ (11,24). ეს არის უკანასკნელი ძლიერი არგუმენ–- 

ტი: ისრაელს საკუთარი ნება-სურვილით არ აურჩევია თავისი ტე– 

რიტორია, ისევე როგორც ყამონელები არ დასახლებულან საკუთა-. 
რი ნებით თავიანთ ქვეყანაში. ერთს იაჰვემ აურჩია სამკვიდრებელი,. 

მეორეს –– ქამოშმა. ეს ერთადერთი ადგილი უნდა იყოს მთელს ძველ 

აღთქმაში, როცა ისრაელის ღმერთი თანაბრი უფლებით არის ნახ-- 

სენები სხვა ღმერთის გვერდით. მით უმეტეს, თუ ეს სხვა ღმერთი 
მტრული ქვეყნის მფარველია. არავითარი უპირატესობა აქ არ ჩანს; 

არ ჩანს იფთახის განცხადებაში, რომ იაჰვეს ნების წინაშე უნდა და-. 

იხიოს ქამოშმა რომ იაჰვე ერთადერთია. ქამოში ისევე თავგამო- 
დებულია თავისი ხალხისათვის, როგორც იაჰვე. იფთახი ვერო მოი– 

ტანს თავისი სიმართლის დასადასტურებლად იაჰვეს ერთადერთობას, 

მის ძლევამოსილებას. იფთახი მტერს დიპლომატიის ენაზე ელაპა-. 

რაკება –– მისი არგუმენტები ისტორიული ხასიათისაა. იფთახმა უნდა. 
გაიხსენოს ის ვითარება, თუ როგორ მოხდა, რომ ისრაელს უჭი- 

რავს სადავო ტერიტორია. იფთახმა უნდა გაიხსენოს გამოსვლათა 
ხანა, როცა ისრაელის ერი შემოდიოდა ქვეყანაში. იფთახი დღეს 

ვერ შეაშინებს იაჰვეთი ყამონის ქვეყანას. მაგრა ის მაინც იმო- 

წმებს იაჰვეს: ის ტერიტორია, რომელიც სადავო გამხდარა ყამონელთა. 

და ისრაელიანთა შორის, იაჰვემ დაუმკვიდრა ისრაელს, აჰყარა რა იქი-- 
დან ამორეველები, რომელთაც ისრაელი არ გაატარეს თავიანთ მიწაზე. 
იფთახი არ ამბობს, ჩვენ ისრაელის ხალხმა დავიპყარითო ეს ტერი- 

ტორია; არა, ის ამბობს, იაჰვემ დაგვიმკვიდრაო. გარდა ღვთაებრივი: 

ავტორიტეტისა, აქ მოქმედებს დროის ავტორიტეტიც, სიძველის ავ-· 
ტორიტეტი: „სამასი წელია, რაც ცხოვრობს ისრაელი ხეშბონში და. 

მის სოფლებში, ყაროყერში და მის სოფლებში, ყველა ქალაქში არ- 

ნონის გაღმა-გამოღმა რატომ იმთავითვე არ დაიბრუნე ისინი?“ 

(11,26). აი, როგორ პასუხობს იფთახი ყამონელთა ულტიმატუმზე 

და, აი, როგორ აბოლოებს თავის დიპლომატიურ სიტყვას: „უფალი 
(იაჰვე) იყოს ახლა მსაჯული ისრაელიანებსა და ყამონელებს შო– 

რის!“ (11,27). 
ამიტომაც ბრძოლა ამ ორ, მონათესავე, თუმცა სულისკვეთებით 

განსხვავებულ ტომს შორის, რომელთაც ასევე განსხვავებული სუ– 

ლისკვეთების ღმერთები მფარველობენ, საბოლოოდ წარმოდგენილია 

ბრძოლად ორ ღმერთს შორის –- იაჰვესა და ქამოშს შორის. იფთა- 

ხი იარაღია იაჰვეს ხელში, რომლის მეშვეობითაც მან უნდა დაამ- 

73:



ტკიცოს თავისი ძლევამოსილება და, ამ კერძო შემთხვევაში, უპირა- 
ტესობა ქამოშს წინაშე. იაჰვემ თავისი ქვეყნიდან განდევნილი, მო- 

ძულებული კაცის ხელით უნდა მოუტანოს გამარჯვება თავის ხალხს. 
მაგრამ იფთახი არ ყოფილა ცარიელ-ტარიელი ამ ქვეყანაზე, 

როგორც ირკვევა ცნობილ ტრაგიკულ ეპიზოდში, მას ჰქონდა რა- 

ღაც თავის ქვეყანაში, რომელიც ყველაფერს ერჩია. მართალია, იფ- 

თახი გრძნობდა, რომ უფლის სული გადმოვიდოდა მასზე, როცა 
მცირე რაზმით შეებრძოლებოდა ქამოშის ხალხს –- ყამონელებს, -– 

„გადმოვიდა უფლის სული იფთახზე და მან გაიარა გალაადი და მე– 
'ნაშე, გაიარა გალაადის მიცფა და გალაადის მიცფადან წავიდა ყა- 

'მონელებზე...“ (11,29), მაინც იფთახი დგამს საბედისწერო ნაბიჯს -– 

გამარჯვების შემთხვევაში, თუ მას გაამარჯვებინებს უფალი, აღუთ- 

ქვამს უფალს აღსავლენ მსხვერპლად იმას, ვინც პირველი გამოეგე– 
·ბება სახლის ჭიშკრიდან ბრძოლიდან დაბრუნებულს. „უფლისა 
იყოს, ამბობს იფთახი, და შევწირავ აღსავლენ მსხვერპლად“ (11,31). 

რატომ აღუთქვა იფთახმა უფალს ასეთი უცნაური აღთქმა? რას 

· გულისხმობდა პირველ შემხვედრში? ვინ უნდა გამოგებებოდა იფ– 

თახს, რომელსაც არავინ ჰყავდა გარდა ერთადერთი ასულისა? 

უფრო ნაკლებ მსხვერპლს არც აკადრებდა იფთახი უფალს გამარ–- 

ჯვების საზღაურად, თუმცა ალბათ მას ფიქრადაც არ მოუვიდოდა, 

რომ ერთადერთი ასულის შეწირვას აღუთქვამდა ულფალს. მაინც 
ვინ უნდა ყოფილიყო შეწირული, ვინ იქნებოდა ასულზე ძვირფა- 

“სიმ მაინც ხომ ყველაზე ძვირფასი და ერთადერთი, როგორც ისაკი, 

უნდა შეეწირა უფლისათვის, სხვანაირად, რა გამართლება ექნებო- 

დღა აღთქმას და მსხვერპლს? გულის სიღრმეში იცოდა იფთახმა გა- 
-მარჯვების სახღაურის ფასი, მაგარმ მთელი ტრაგიზმი ამ მსხვერ–- 

„პლის: მაშინ გაიაზრა, როცა, თითქოს ახდენილ სიზმარში ყოფილი- 

ყო, შინმობრუნებულს „როკვით გამოეგება თავისი ასული დაირით 
· ხელში“ (11,34). 

მაგრამ სიდიადე ამ ეპიზოდისა არ მდგომარეობს მხოლოდ იმა- 
ში, რომ იფთახმა არ გადათქვა უფლისადმი კრიზისულ წუთებში 
"მიცემული აღთქმა („ბაგე გავხსენი უფლის წინაშე და ვერ გადავალ 

სიტყვას“), არამედ თავად განწირული ასულის მზადყოფნაში აღსრუ- 

+«ლებულიყო აღთქმა დადებული მამის მიერ, და იმის შეგნებაში, რომ 
არის რაღაც მეტი თავისი ღირებულებით, ვიდრე ადამიანის სიცო- 

ცხლე)ა: 
“74



მამა ჩემო, რაკი ბაგე გახსენი უფლის წინაშე, მიყავი ის, რაც 
“-შენმა ბაგემ წარმოთქვა, როცა უფალმა სამაგიერო მიაგო შენი ხელით 
'შენს მტრებს, ყამონელებს“ (11,36). 

ყოველი უჩვეულო, პირველქმნილი საქციელი ანდრეზის ძალი- 
"საა, ის აფუძნებს, დასაბამს აძლევს ჩვეულებას, რომელიც რიტუა- 
ლით არის განმტკიცებული თაობების ხსოვნაში. თუმცა სახელი იფ–- 

„თახის სახელგანთქმული ასულისა არ შემოინახა ხალხის ხსოვნამ, 
·მაგრამ ისრაელის ასულნი თავიანთი მოქმედებით ინახავენ მის 

ხსოვნას. „წესად დაიდო ისრაელში, რომ წელიწადში ერთხელ, ყო– 
ველ წლისთავზე, წავიდოდნენ ისრაელიანი ქალიშვილები და ოთხი 

«დღე დასტიროდნენ იფთახ გალაადელის ასულს“ (11,40). 

სამსონი 

სახელგანთქმული სამსონი უკანასკნელია იმ მსაჯულთა შორის, 

-რომელთა საქმენი საგმირონი შემოინახა „მსაჯულთა წიგნმა“. იგი 

უკანასკნელია, და თითქოს აბოლოებს მსაჯულთა რიგს, მაგრამ მისი 

პიროვნება, მისი ცხოვრება და ბედი ფოლკლორული ნიშნებით არის 

შეთხხული. ის თითქოს არც არის ისტორიული პირი, არ არის გან– 

საზღვრული რომელიმე კონკრეტული ისტორიული დროით და ის 

ბრძოლები, რომლებიც მან გადაიხადა თავისი ხალხის ხსნისთვის 

ფილისტიმელთა მძლავრობისგან, ზღაპრული ბუმბერაზების ბრძო- 

ლებს უფრო ჰგავს, ვიდრე რეალურ გალაშქრებებს მტრის წინააღ– 

მდეგ. თავად ჩასახვა მისი დედის მუცელში როგორც აღთქმული 

შვილისა (ასეთები იყვნენ, როგორც ვიცით, ძველ დროში ისაკი და 

სამუელი) გამოარჩევს მას სხვა ძსაჯულებისგან რომლებიც მოწი- 

ფულ ასაკში სრულიად მოულოდნელად იღებდნენ მხსაელის ხარი– 

“ხმას, სამსონის ჩასახვა და მხსნელად მოწოდება კი ერთდროული 

აქტი იყო. 
მის ბერწ დედას (დედის ხანგრძლივი სიბერწე, როგორც წესი, 

'მოასწავებს შობილის დიდებას და განსაკუთრებულობას) გამოეცხა- 

დება უფლის ანგელოზი და აღუთქვამს: „აჰა, დაორსულდები და 
ვაჟი შეგეძინება; სამართებელი არ უნდა მიეკაროს მის ოავს, რად- 

გან ღვთის მოწმიდარი იქნება დედის მუცლიდანვე და შეუდგება 
-ისრაელის დახსნას ფილისტიმელთა ხელიდან“ (13,5), რომ დაერ– 

წმუნებინა უფლის ანგელოზს აღთქმის ჭეშმარიტებაში ცოლ-ქმა– 

75



რა –- მანოახი და მისი ბერწი ცოლი, რომლის სახელს არ ახსე- 

ნებს „მსაჯულთა წიგნის“ ავტორი, მან სასწაული მოახდინა მათ 

თვალწინ“ სამსხვერპლო ცეცხლი თავისთავად აიგზნო საკურთხე- 
ველზე და შთანთქა ბეწირული მსხვე-ბპლი და, რაც ყველაზე 

უფრო შთამბეჭდავი და ზარდამცემი იყო, „უფლის ანგელოზი ზეა- 
ჰყვა სამსხვერპლოს ალს“ და ცაში გაუჩინარდა. აი, ასეთ ვითარე- 

ბაში ემცნო მათ, რომ მათი შვილი უფლის მოწმიდარი უნდა ყო- 

ფილიყო დედის მუცლიდანვე. 
უფლის მოწმიდარობა, ჩვეულებრივ, თავად ადამიანის ნებაზეა. 

მისი რჯული ანუ წესები „რიცხვთა წიგნშია“ განმარტებული: „თუ 

კაცმა ან ქალმა აღთქმა დადო, რომ უფლის მოწმიდარი გახდება,. 

ღვინისგან და თაფლუჭისგან უნდა იწმიდოს; არც ღვინის ძმარი და. 

არც თაფლუჭის ძმარი არ დალიოს, არც ყურძნის წვენი არ და- 
ლიოს, არც ახლადმოკრეფილი ყურძენი და არც ჩამიჩი არ ჭამოს. 

თავისი მოწმიდარობის მთელ დროს ყურძნისგან დამზადებული არა– 

ფერი ჭამოს –- წიპწიდან კანამდე. მოწმიდარობის აღთქმის მთელ 

დროს სამართებელი არ უნდა შეეხოს მის თავს. ვიდრე უფლის მო– 

წმიდარობის ვადა არ გაუვა, წმიდაა იგი. თმა უნდა მოიზარდოს თავგ–- 
ზე. უფლის მოწმიდარობის მთელ დროს მკვდარს არ მიეკაროს. არ- 

უნდა გაუწმიდურდეს მამის, დედის, ძმისა და დის გამო –- მათ გა–. 

მოც კი მათი სიკვდილის შემთხვევაში, რადგან მისი ღმერთის მოწმი– 
დარობაა მის თავზე. თავისი მოწმიდარობის მთელ დროს უფლის. 

წმიდაა იგი“ (6,2-–8). 
მოწმიდარობა ისრაელიანის შინაგანი მოთხოვნილებაა –– აღთქმა, 

დადებული შეგნებულად მოწიფულობის ასაკში. ადამიანი გრძნობს, 
რომ რაღაც მნიშვნელოვანი საქმის აღსასრულებლად არ არის საკ– 
მარისი სულიერი და ფიზიკური მონაცემები, უნარები; რომ აუცი- 

ლებელია თავის მოზღუდვა უფლის მიერ მომადლებული (რაკი ყვე– 
ლაფერი უფლისგან მოდის) უნარების შესანარჩუნებლად. მოწმიდა– 

რობა ისრაელიანის რჩეულობის გარეგანი გამოხატულებაა. როგორც 
მთელი ისრაელი, ერთიანი ერი არის გამორჩეული მის გარშემო. 

ხალხებში, ასევე ერთი კერძო ისრაელიანი, როცა ის მოწმიდარო– 
ბის აღთქმას დებს, გამორჩეული ხდება თავის წრეში, თავის ხალხში. 

მოწმიდარი თავისი ცხოვრებით ცოცხლად ატარებს და ახორციე-- 

ლებს იმ პრინციპს, რითაც ისრაელი განსხვავდება იმ ხალხებისგან,. 

რომლებიც მას დახვდა აღთქმულ ,ქვეყანაში, ქანაანში, ეგვიპტიდან, 

76



გამოსვლისას, თუმცა ეს ხალხები მისი მონათესავენი იყვნენ დამის 
მონათესავე ენაზე ლაპარაკობდნენ. შემთხვევითი და ნებისმიერი არ 
არის მცენარეული საკვების, განსაკუთრებით კი, ღვინისა და სხვა 

·მაგარი სასმელების აკრძალვა. უდაბნოში შობილი ისრაელი მოწოდე– 

ბით მწყემსი იყო და ქანაანმი შესვლისას უნდა დაპირისპირებოდა 

ქვეყნის მკვიდრთა სამიწათმოქმედო კულტურას, რათა თავისთავა- 

დობა შეენარჩუნებინა უდაბნოში შეცნობილი ტრანსცენდენტული 

ღმერთის იდეა არ უნდა შებღალულიყო ორგიასტული კულტით, რო- 

მელიც ბუნებაში განხავებული ღვთაებების თაყვანისცემასს გულის- 

ხმობდა, მართალია, ისტორიულ ხანაში ისრაელი მიწას ამუშავებდა, 

თესდა, ვენახს აშენებდა, –– მისი სიმბოლოც კი იყო ვაზი, უდაბნოში 

ნაპოვნი (იერემია, 2,21), –– ღვინოს სწურავდა, სვამდა, მაგრამ მაინც 

მწყემსობა იყო მისი იდეალური ყოფა, ამიტომაც უფლის მოწმიდა- 

რი -- როგორც ისრაელიანის უმაღლესი ტიპიი რჩეულთა რჩეული, 

ამ საწყისს უნდა ახორციელებდეს. 

სამსონის ბედი, როგორც მოწმიდარისა, განსაკუთრებულია: მისი 

მოწმიდარობა არ არის მისი ნებით არჩეული, არამედ თანდაყოლილია; 

შობითგანვე მას თან დაჰყვება საიდუმლო, რომელსაც ისევე ესაჭი- 

როებოდა შენახვა, როგორც მოწმიდარობას მარხვა. თმის მოზრდა 
მოწმიდარობის ერთ-ერთი პირობაა, მაგრამ სამსონისთვის ეს უფრო 

მეტია, ვიდრე პირობა: მის თმაშია განივთებული მისი ფიხიკური 
ძალა, რომელიც უფალმა მისცა მას ფილისტიმელთა დასამარცხებ- 
ლად. საიდუმლო მისი ძალისა რომელიც მის თმაშია დამარხული, 

იციან მისმა მშობლებმა, იცის მანაც და სწორედ ეს ცოდნა შეიქნა სა- 

ბედისწერო მისთვის. ცოდნის ანუ საიდუმლოს გაცემა, როცა არსე–- 

ბობს აკრძალვა, აუცილებელი ეპიზოდია ზღაპრული გმირის ცხოვრე- 

ბამი. ზღაპრული გმირი არღვევს აკრძალვას, რათა დაკარგოს ძალა, 

მაგრამ კვლავ დაიბრუნოს იგი. ეს არის მისი გამოცდილება, სამსონიც 

კარგავს ძალას და კვლავ იბრუნებს, რათა ამ ძალით საბოლოოდ მტერ- 

თან ერთად საკუთარი თავიც გაანადგუროს. მას უსათუოდ –– ეს იყო 

მისი ბედისწერა –– უნდა გაეცა საიდუმლო, ჩასახული ჯერ კიდევ მის 

დაბადებამდე დედის საშოში; დედამ აღთქმული ძის ჩასახვამდე იცო–- 

და ეს, საიდუმლო და წილიც კი ჰქონდა მის შექმნაში, რაკი მუცლად–- 

ღებულს თავი მოწმიდარად უნდა შეენახა. „.. ვაჟი შეგეძინება, –- 

უთხრა მას უფლის ანგელოზმა, რომელმაც სახელის გაცხადება არ 

ინება, –– ოღონდ ფრთხილად იყავი, არ დალიო ღვინო და თაფლუპჭი, 

77



უწმიდურიც არაფერი ჭამო“ (13,3–-4). დედა ფრთხილად იყო, მაგრამ! 

ვაჟი არ იყო ფრთხილად და ეს შეიქნა მისი ტრაგიკული აღსასრულის. 
მიზეზი: რამდენადაც მაღალი უნდა ყოფილიყო მოწმიდარის დიდება,. 
იმდენად ღრმა იყო მისი დაცემა (თუმცა მან საკუთარი სიცოცხლის 

ფასად მაინც შეძლო თავისი ადამიანური ღირსების დაცვა). 

სამსონის ცხოვრებაში საბედისწერო როლი ითამაშეს ქალებმა. 
თიმნა, ღაზა, სორეკისხევი –– აი, ადგილები, საითკენაც ის მიისწრა- 

ფოდა როგორც ნადირი ხაფანგისკენ;„ აქ ჰქონდა მას განსაცდელი,. 

ცთუნება, რომელიც უნდა დაეძლია, მაგრამ ვერ დაძლია. 

როდესაც ის მიდის თიმნაში, ფილისტიმელთა ქალაქმი ცოლის. 
სათხოვად, ის სრულიადაც არ იქცევა ისე, როგორც შეეფერება მსა- 

ჯულს, რომელიც „უფალმა აკურთხა“ (13,24): ის მიდის როგორც კერ- 

ძო კაცი, თაგისუფალი თავის არჩევანში, რომელსაც მოეწონა ფილის– 

ტიმელი ქალი. მშობლები უშლიან („ქალი დაილია შენს საგეარტომო–- 

ში და მთელს შენს ერში, წინდაუცვეთელ ფილისტიმელთაგან რომ 

თხოულობ ცოლს?"), მაგრამ ავტორი ამართლებს სამსონის არჩევანს, 

თითქოს ეს „უფლისგან იყო“, თითქოს ამ ქორწინებით უნდა შეეღწია 

სამსონს ფილისტიმელთა წიაღში და გაემარჯვა; მაგრამ აქ ვხედავთ 
(ეს იყო მისი პირველი გასვლა) დამარცხებულ სამსონს: აქ. თიმნაში, 

განიცადა მან პირველი ხელის მოცარვა, აქ პირველად გამოჩნდა, რომ 

მას არ შეეძლო საიდუმლოს შენახვა. რა იყო ეს საიდუმლო? ეს იყო 
იგავი, რომელიც სამსონს თიმნასკენ მიმავალ გზაზე შეემთხვა. 

ქალის დასანიშნად მიმავალს გზად ლომი შემოეყრება. უიარაღო 
სამსონი, უფლის სულით მოცული, შუაზე გახლეჩს ლომს. რამდენიმე 
ხუის შემდეგ იმავე გზაზე გავლისას, ამჯერად უკვე საქორწინოდ მიმა– 
ვალი, გაუხვევს იმ ადგილისკენ, სადაც ლომი მოკლა; ხედავს, ლომის 
გვამში ფუტკარი დაბინავებულა და თაფლი გაუკეთებია. სამსონმა შე– 
ჭამა თაფლი და მშობლებსაც აჭამა, რომლებმაც არ იცოდნენ საიდან 
იყო გამოღებული თაფლი. ამ შემთხვევამ სამსონის გონებაში დაბადა. 
იგავი-გამოცანა, რომელიც მას, როგორც სასიძოს, უნდა მიეტანა გა- 

მოსაცნობად, წესისამებრ, ქალის მაყრებისთვის. „მჭამელიდან საჭმე–-. 

ლი გამოვიდა, ძლიერიდან ტკბილი გამოვიდა“ –- ასე ენიგმატურად 
გარდაისახა ეს საკვირველი შემთხვევაა რომლის შემსწრე მხოლოდ. 

სამსონი იყო. გამოცანა თავისებური ორთაბრძოლა იყო, რომელიც: 

სამსონმა შესთავაზა ფილისტიმელ მაყრებს. მისი ამოცნობა ოცდაათი 

ხელი ტანისამოსით იყო შეფასებული ქალის მაყართა რიცხვის მიხე-- 

78



დვით, თუმცა ამოცნობა უფრო ღირსების საქმე უნდა ყოფილიყო –– 

აქ ებრძოდა ერთმანეთს ორი მოშუღარი ტომი, ისრაელი და ფილის– 
ტიმელი, და რა უნდა ყოფილიყო უფრო შესაფერი სარბიელი ამ 

ბრძოლისა, ვიდრე ქორწილი? სამსონმა მაყრებს შვიდი დღე მისცა 
გამოცანის ამოსაცნობად, შვიდი დღე ქორწილისა. ეს შვიდი დღე სამ–- 
სონისთვის ლხინის დღეები უდნა ყოფილიყო, მაგრამ მას, როგორც. 

გამოცანის შემთავაზებელს და ამ შეთავაზებით ფილისტიმელთა გა- 

მომწვევს, განსაცდელად ექცა. 
ოცდაათი მაყარი ქალს აიძულებდა გამოეტყუებინა სამსონისთვის 

იგავის საიდუმლო, ქალი კი, თავის მხრივ, „შვიდი დღე შესტიროდა 

სამსონს, რამდენ ხანსაც ლხინი” გრძელდებოდა“. ბოლოს, მეშვიდე 

დღეს სამსონმა გაუმხილა პასუხი; მზის ჩასვლამდე კი ეს უკვე იცო- 

დნენ ფილისტიმელმა მოყმეებმა. ასეთი იყო გამოცანის პასუხი: „რა. 

არის თაფლზე ტკბილი და ლომზე ძლიერი?“ დამარცხდა სამსონი და. 

ეს თავისი მარცხი კვლავ იგავურად გამოთქვა: „ჩემი ფურით რომ არ 

გეხნათ, ვერ გამოიცნობდით ჩემს გამოცანასო“. „ფური“ სამსონის 

საცთური იყო, მისი ფურით ამოთხარეს ფილისტიმელებმა მისი საი–- 

დუმლო. 
ღირსების შესანარჩუნებლად სამსონს ისღა დარჩენოდა, რომ სა- 

ნაძლეო გადაეხადა მაყრებისთვის –– ჩამოერიგებინა ოცდაათი კაცი- 
სთვის თითო ხელი ტანისამოსი. ქორწინება კი ჩაიშალა, მაგრამ სამ– 

სონმა გადაწყვიტა შური ეძია ფილისტიმელებზე ––- სამასი მელა ერთ– 

მანეთს გადააბა კუდით, თითო მაშხალა მიაბა და მიუშვა ფილისტი–- 

მელთა სავარგულებზე, გადაუბუგა ძნები, სამკალი, ვენახები, ზეთის– 

ხილის ბაღები. აქედან დაიწყო აშკარა მტრობა სამსონსა და ფილის– 

ტიმელებს შორის. ისინი უკვე სდევნიან სამსონს და ცდილობენ მის 

ხელში ჩაგდებას, რადგან უფლის ძალას ხედავენ მასში. სამსონი იმა– 

ლება იუდას ტომის მიწა-წყალზე, ეტამის ეხში, ხოლო ფილისტიმლე– 

ბი შეესევიან იუდაელებს და აწიოკებენ, მოითხოვენ სამსონს. სამასი 

ი«უდაველი მივიდა ეტამის ეხთან და სამსონი ჩაბარდა მათ, რათა მი–- 

სით გამოესყიდათ ფილისტიმელთაგან მშვიდობა. 

აუხსნელია, რატომ მოხდა ასე, რატომ გახდა აუცილებელი სამ–- 
სონის გაცემა. სამასი კაცით, სამასი „მსვლეპელით“, როგორც გვახ– 

სოვს, გაიმარჯვა მსაჯულმა გედეონმა მიდიანელებზე, რომლებიც ჭარ– 

ბობდნენ მათ რიცხვით. ესენიც სამასნი იყვნენ, იუდას ხალხი, და ჰყავ– 

დათ მსაჯულად დაუოკებელი ფიზიკური ძალის მქონე კაცი, დედის 

79



მუცლიდანვე მოწმიდარი, რომლის „დავლათიანობა“ არ შეიძლება არ 

ჰქონოდათ გაგებული იუდას ტომში, რომლის მეზობლადაც ესახლა 
დანის ტომი; როგორ არ უნდა მისწვდენოდა იუდას ყურს მისი ამბავი, 

როცა „უფლის სულმა იწყო მისი აღძვრა დანის ბანაკში, ცორასა და 

ეშთაოლს შორის“ (13,25), როცა დაიწყო ჩენა მისმა ხარიზმამ. სამასი 

კაცი ერთი მსაჯულის წინამძღოლობით მოუტანდა მშვიდობას იუდას 
მხარეს, მაგრამ ამ სამასმა კაცმა ორმაგი ახალი თოკით შეკრა სამსონი 

და მიუგდეს ფილისტიმელებს. · 
აქ ისმის კითხვა: როგორ მოახერხეს იუდაელებმა შეებოჭათ სამ- 

სონი, რომლის ძალა დაუსაზღვრელი იყო, რადგან ის უფლის წყარო- 
დან მოედინებოდა? ან რა აუცილებელი იყო მისი შებორკვა, როცა მას 
შეეძლო თამამად წასულიყო ფილისტიმელთა წინააღმდეგ –– ერთი 
ათასზე, როგორც მოხდა შემდეგ? პასუხად შეიძლება ითქვას, რომ სამ– 
სონი გამუდმებით ვერ გრძნობდა ზებუნებრივ ძალას თავის თავში; 
ძალა უფლისა იყო და უფალი მაშინ აამოქმედებდა მას, როცა საჭი- 
როდ დაინახავდა; ძალა თითქოს ყოფილიყო დენთი, რომლის აფეთქე- 
ბას ნაპერწკალი სჭირდება; ეს ნაპერწკალი კი უფლისგან მოდის და 
არავინ იცის, როდის მოვა. ამ ნაპერწკლის გარეშე სამსონი ჩვეულებ- 
რივი ადამიანია, რომელიც არაფრით განსხვავდება თითოეულისგან იმ 
სამასში, რომელიც მას ბორკავდა. უიმნაპერწკლოდ რომ თავის დაცვა 
არ შეეძლო სამსონს, ეს მათ შორის გამართული მოკლე დიალოგიდა- 

ნაც ჩანს: „უთხრეს (იუდაელებმა): მოვედით, რომ შეგიპყროთ და მი– 

გცეთ ფილისტიმელებს. სამსონმა უთხრა: შემომფიცეთ, რომ არ მომ- 
კლავთ“ (15,12). ეს არ არის იმ კაცის სიტყვები, რომელიც აქტუა- 
ლურადღ გრძნობს ძალას. მართალია, მას განუცდია „აღძვრა“ უფლის 

სულისაგან, ძალის მოწოლა, მაგრამ ახლა ამ განცდის ნატამალიც კი 
არ იყო მასში, შესაძლოა, არც მოლოდინი; შესაძლოა, განწირულადაც 

თვლიდა თავს; მზად იყო, შებოჭილს გაეტარებინა მთელი სიცოცხლე 
ტყვეობაში, ოღონდ არ მოეკლათ. 

აი, დგას უძლური სამსონი მარტოდმარტო გამძვინვარებული, შუ- 
რისგებით აღძრული მტრის წინაშე. უფლის განგება მოაწყო. ისე, 
რომ ის მარტო აღმოჩენილიყო ათასის წინ; მარტოს –– არა სამასი 
კაცის წაძღოლით, როგორც იქცეოდა მისი წინამორბედი მსაჯული – 
მოეტანა ხსნა. მაგრამ ჯერ თავად უნდა გადარჩენილიყო, ჯერ მას 
უხდა მოვლენოდა ხსნა, რომელსაც არ ელოდა (ეს განსაცდელიც – 

განცდა უმწეობისა უნდა გადაეტანა); უნდა დახსნილიყო საგულდაგუ- 

80



ლოდ დაგრეხილი თოკები, მისმა სულმოკლე თანამემამულეებმა რომ 
შემოახვიეს. უფალი არ მიატოვებდა, სიკვდილ-სიცოცხლის ზღვარზე 
მიუსწრებდა თავის მოწმიდარს. 

„ლეხთან რომ მივიდა (სამსონი), ყიჟინით შემოეხვივნენ ფილის–- 

ტიმელები, უფლის სული გადმოვიდა მასზე, თოკები, 
რომლებითაც ხელები ჰქონდა შეკრული, დამწვარი სელივით შეიქნა, 
და დასცვივდა საკვრელები ხელებიდან ვირის ახალი ყბა იპოვა, ხე– 

ლით დასწვდა, აიღო და ათასი კაცი დახოცა იმით“ (15, 14–-15). 
ეს გამარჯვება, რომელიც უფრო ზღაპრული გმირის გამარჯვებას 

გვაგონებს, როცა უბრალო საგანი რამ სასწაულებრივ საბრძოლო ია- 

რაღად იქცევა მის ხელში, ასეთი სიტყვებით უკვდავყო სამსონმა: 

ბილეხი ჰახამორ ხამორ ჰახამორათაიმ 

ბილეხი ჰაზამორ ჰიქეთი ელეფ იშ (15, 16). 

რომლის ქართული თარგმანი დაახლოებით ასეთი იქნება „ვირის 
ყბით ვირთა დასი, ვირის ყბით ვხოცე ათასი“. ეს სიტყვები რომელი– 

ღაც ძველისძველი, დაკარგული პოემის ფრაგმენტად მიაჩნიათ; მაგრამ 

ისინი მას აღმოხდა როგორც საკუთარი შემოქმედება, როგორც თიმ- 

ნასკენ მიმავალ გზაზე გამოცანა და მისი პასუხი; და როცა აღმოხდა 

როგორც დასკვნა გადახდილი ბრძოლისა, ხელიდან გააგდო „ნამუშე– 

ვარი“ ყბა –– ლეხი და უწოდა იმ ადგილს რამათლეხი („ბორცვი 
ყბისა“ ან, ხალხური ეტიმოლოგიით, „ნაგდები ყბა“, რაკი აქ დააგ–ო 

სამსონმა ყბა). ასე აღიბეჭდა მისი ღვაწლის კვალი იუდას მიწა-, „ალ– 
ზე. 

ამ გამარჯვების შემდეგ სამსონს კვლავ ფილისტიმელთა ქალაქში 

ვხედავთ. ეს არის ღაზა, ხალხმრავალი ქალაქი და საკულტო ცენტრი, 
სადაც სამსონი ერთი მეძავის სახლში ათევს ღამეს. შურისმაძიებელი 
ღაზელები ქალაქის გარეთ, კარიბჭესთან უდღარაჯებენ სამსონს, დი– 
ლით ვარაუდობენ მის გამოსვლას. სამსონი კი შუაღამისას გამოვიდა 
ქალაქიდან, მაგრამ თან გაიყოლა კარი თავისი ბჭეებითურთ და ერთ 
მაღალ მთაზე აიტანა, ღაზიდან შორს, იუდაელთა ქალაქ ხებრონს იქით. 
რაღაც საარაკო და გაგონარი უნდა ჩაედინა სამსონს, რომ ასეთი დაუ– 
ჯერებელი ეპიზოდით შემორჩენილიყო მისი გმირობის ამბავი. ფიქრო- 
ბენ, თითქოს აქ სამსონი მზის როლში გვევლინებოდეს (მისი სახელი 
შიმშონ ხომ „მცირე მზეს“ ნიშნავს): ის იმეორებს თითქოს მზის 
მითოსურ გზას ქვესკნელიდან( რომლის განსახიერება ღაზაა, მტრის 

ნ. ზ%. კიკნაძე 81



ქალაქი), როცა მზე გამოლეწავს შიგნიდან შავეთის კარიბჭეებს და სამ– 

შვიდობოზე გავა ქვეყნის გასანათლებლად. 
ღაზხაში აჩვენა სამსონმა ქვეყანას –– თავისას და მტრისას საარა- 

კო ძალა და ღახაშივე მიიყვანა იგი საბბოლოოდ ბედისწერამ, რათა 

ტრაგიკულად გასრულებულიყო მისი დაუოკებელი სიცოცხლე. ღაზა– 

ში ელოდა მას საპყრობილე, შავეთი –– აქ წაართმევდნენ თვალისჩინს 

და აქვე გაბრწყინდებოდა საბოლოოდ მისი დიდება. 
„ამის შემდეგ ერთი ქალი შეუყვარდა (სამსონს) სორეკის ხევში, 

სახელად დალილა“ (16,4), ფილისტიმელებს შეეძლოთ დარწმუნებით 
ეფიქრათ, რომ სამსონი უკვე მათ ხელში იყო; ოღონდ მათ უნდა „ეხ– 
ნათ მისი ფურით“, რომლის ტყვეობიდან ის თავს ვერ აღწევდა. რო–- 
გორც მაშინ, ქორწილის დღეებში ქალის ხელით გამოსტყუეს სამსონს 

მისმა მაყრებმა იგავის პასუხი, რომლის ამოცნობა მხოლოდ ღირსების 

საქმე იყო, ახლაც ამავე გზას დაადგნენ ფილისტიმელი მთაერები: ათას– 

ათას ვერცხლს დაჰპირდა თითოეული მის ფურს –- დალილას, რომ 
გამოეტყუებინა მათთვის სამსონის ძალის საიდუმლო, რათა შეეკრათ 

კაცი და დაემორჩილებინათ. საიდუმლოს გამოტყუების პროცესი პირ– 
წმიდად ზღაპრულია. ასე გამოსტყუებენ გულუბრყვილო დევებს ადა– 
მიანთაგან მოტაცებული ცოლები მისი სასიცოცხლო სულის ადგილსამ– 

ყოფელს. დევი სამგზის ტყუის, მეოთხეგზის წამოსცდება სიმართლე. 
შეუჩნდა სამსონს დალილა და მოსვენება არ მისცა, სანამ სწორი პა– 

სუხი არ მიიღო. გაიმართა ძნელი ბრძოლა, უფრო ძნელი, ვიდრე ოდეს– 
მე გადაეხადა სამსონს, ორთაბრძოლა, როცა ადამიანს აიძულებენ 
„სხვათა მსგავსი“ გახდეს, ადამიანი კი ცდილობს შეინარჩუნოს გან– 
საკუთრებულობა, სხვათაგან გამორჩეულობა; ჯერ არ ტყდება, არ სურს 
გასცეს მიბარებული, არ უღალატოს საკუთარ თავს, მაგრამ... უმჯო– 
ბესია წავიკითხოთ ეს საბედისწერო ეპიზოდი. 

„უთხრა სამსონს დალილამ: მითხარი, საიდან გაქვს ეს დიდი ძა– 
ლა? რითი უნდა შეგკრას კაცმა, რომ დაგიმორჩილოს? უთხრა სამსონ– 
მა: შვიდი ახალთახალი, გამოუმშრაელი ლარით რომ შემკრან, დავ– 
ძაბუნდები და სხვათა მსგავსი შევიქმნები. მოატანინა ფილისტიმელთა: 
მთავრებს შვიდი ახალთახალი, გამოუმშრალი ლარი და იმით შეკრა 
დალილამ სამსონი. ოთახში კი ხალხი ჰყავდა ჩასაფრებული. უთხრა. 
სამსონს დალილამ: სამსონ, ფილისტიმელები მოდიან შენზე! ისე და– 

წყვიტა სამსონმა ლარები, როგორც ძენძის ძაფი წყდება ხოლმე, ცეც“ 

ხლი რომ დაყნოსავს. და ვერ ამოიცნეს მისი ძალა. უთხრა. სამსონს 
ზე



დალილამ: აჰა, ხომ მომატყუე და გამაბრიყვე. ახლა მაინც მითხარი, 

რითი შეიძლება შენი შეკვრა? უთხრა სამსონმა: ახალთახალი, უხმარი 
თოკებით რომ შემკრან, დავძაბუნდები და სხვათა მსგავსი შევიქმნე– 
ბი. ააღო დალილამ ახალთახალი თოკები, შეკრა იგი და უთხრა: სამ- 
სონ, ფილისტიმელები მოდიან შენზე! ოთახში ეს ხალხი იყო ჩასაფრე– 

ბული. ძაფებივით შემოიწყვიტა მკლავებზე. უთხრა სამსონს დალი- 
ლამ: აქამდე ხომ მატყუე და მაბრიყვე. მითხარი, რითი შეიძლება შენი 

შეკვრა? მიუგო: თუ ჩემი თმის შვიდ კოწოლს საძახველში ჩაგრეხ. 

პალო დაასო და უთხრა: ფილისტიმელები მოდიან შენზე, სამსონ! 
გამოეღვიძა სამსონს და ამოგლიჯა საძახველის პალო ნაძახვიანად. 

უთხრა დალილამ: როგორღა მეუბნები, მიყვარხარო, თუ გულით არა 

ხარ ჩემთან? აჰა, სამჯერ მომატყუე და არ გამიმხილე, საიდან გაქვს 
ეგ დიდი ძალა. რაკი ყოველდღე ამ სიტყვებს ჩასჩიჩინებდა და საშ– 
ველს არ აძლევდა, სიცოცხლე მოსძულდა სამსონს. გამოუტყდა და 
უთხრა: სამართებელი არ გაჰკარებია ჩემს თავს, რადგან დედის მუც–- 

ლიდან ღვთის მოწმიდარი ვარ. თავი რომ გადამპარსონ, ძალა გამომე– 

ცლება, დავძაბუნდები და სხვათა მსგავსი შევიქნები. დაინახა დალი- 
ლამ, რომ გული გადაუხსნა მან. შეუთვალა ფილისტიმელთა მთავ- 

რებს: ახლა კი ამოდით, გამომიტყდა. ამოვიდნენ ფილისტიმელთა მთავ– 

რები და ვერცხლიც ამოუტანეს. კალთაში ჩააძინა იგი დალილამ, კაცი 
იხმო და მისი თმის შვიდივე კოწოლი მოაპარსვინა. იწყო სამსონმა და– 

სუსტება, გამოეცვალა თავისი დიდი ძალა. უთხრა დალილამ: ფილის– 

ტიმელები მოდიან შენზე, სამსონ! გამოეღვიძა და იფიქრა: ავდგები 

და წინანდებურად დავიხსნიო თავს, მაგრამ არ იცოდა, რომ ღმერთმა 

პირი იბრუნა მისგან...“ (16,6-–-20). 

გულისხმობდა თუ არა სამოწმიდარო „რეჟიმი“ ამ საიდუმლოს 
შენახვას? ამის თაობაზე გარკვევით არაფერია ნათქვამი. მაგრამ, რო– 

გორც ამ დრამატული ეპიზოდის ბოლოში გამოჩნდა, სწორედ ეს დუ- 

მილი საიდუმლოს შესახებ უნდა ყოფილიყო საფუძველი მოწმიდარო– 
ბისა, მისი თავი და თავი, რადგან ეს იყო ღვთის საიდუმლო ადამიან– 

ში, რომელიც უნდა შენახულიყო როგორც თვალისჩინი. „ღმერთმა 

პირი იბრუნა მისგან“, ამიტომ არის ნათქვამი, თმა კი მხოლოდ ნიშანი 

იყო ამ საიდუმლოსი. ღმერთმა სახე შეაქცია მას არა იმის გამო, რომ 

თმა აღარ ჰქონოდა, არამედ იმ მიზეზით, რომ საიდუმლო გასცა. 

დაუძლურებელი, „სხვათა მსგავსად“ შექმნილი სამსონი „შეი– 

პყრეს ფილისტიმელებმა და თვალები დასთხარეს, ჩაიყვანეს ღახაში, 

83



სპილენძის ხუნდები დაადეს და იყო სატუსაღოში მეხელსაფქვავედ“ 
(16,21) თვალისჩინი წაართვეს მას, ვინც ატარებდა მზიურ სახელს 
(შიმშონ); მტრული ქალაქი ღახა შავეთად ექცა და, მართლაც, 

განასახიერებდა ქვესკნელში ჩამავალ, ჩამქრალ მნათობს. ბორკილდა- 
დებული უფლის მოწმიდარი მონად ემსახურებოდა ფილისტიმელებს, 
რომელთა ხელიდან ქვეყნის ხსნისთვის დედის საშოშივე იყო მოწო- 
დებული. მაგრამ უფალმა არ მიატოვა თავისი მოწმიდარი: 

„ამასობაში იწყო თმამ წამოზრდა მის გადაპარსულ თავზე“ 

(16,22) –– ავტორს ამ ფრაზით მხოლოდ იმ უბრალო ფაქტის აღნიშვნა 

როდის სურს, რაც თმის მოზრდაში მდგომარეობს. თმა, ცხადია, ბუ–- 
ნებრივად მოიზრდებოდა. მას იმის თქმაც სურს ამ ტევადი ფრაზით, 

რომ სამსონი იკრებს ძალას; ავტორს კიდევ იმის თქმაც სურს და, შე– 

საძლოა, ეს იყოს მისი ძირითადი სათქმელი, –– რომ უფალმა მოინა– 

ხულა უსინათლო მოზა მის შავეთში, რომ მან შეუნდო შე”კოდება, ღალატი, 

დაცე?ა; რომ მისცემს სახსარს გამოსყიდვისა, ამის ნიშანია თმის 7მოზრდა. 
სამსონის აღსასრული –– ტრაგიკული ტრიუმფი დაემთხვა ფილი– 

სტიმელთა მთავარი ღვთაების დაგონის დღესასწაულს. გამოიყვანეს 

სამსონი ტაძართან შეკრებილი ხალხის წინაშე გასამასხრებლად და 

დაგონის სადიდებლად, რომელმაც მათი ფიქრით ხელში ჩაუდო მათი 
ქვეყნის ამაოხრებელი. სამსონი ორ სვეტს შუა იდგა, სახლი კი სავსე 
იყო ფილისტიმელებით და ელოდნენ მის გაპამპულებას. ახლა მის ძა– 
ლას მტრების ხელში ჩავარდნილი და სამასხროდ აგდებული კაცის 
ღირსება უნდა დაეცვა, ღირსება ისრაელიანისა, მით უმეტეს, მოწმი– 

დარისა, წინდაუცვეთელი ფილისტიმელის წინაშე; რადგან სამსონის 
ორი დავსებული თვალი მხოლოდ მის საკუთარ უბედურებას არ გამო–- 
ხატავდა, ისინი ისრაელისა და მისი უფლის დამცირებისა და სირცხვი–- 
ლის ნიშანიც იყო. სამსონმა განიცადა, შეიცნო წამის განუმეორებლობა 

და შეჰღაღადა უფალს, რომ ამ ერთხელაც და უკანასკნელად გაეძლი– 
ერებინა იგი. უფალმაც არ დააყოვნა და, როცა სამსონმა იგრძნო თა- 
ვის თავში ძალა, ხელგანპყრობით მოსინჯა ორი სვეტი, რომლებზედაც 
სახლი იყო დაყრდნობილი, და განწირული ძახილით „მოკვდი, სულო 

ჩემო, ფილისტიმელებთან ერთად!“ მიაწვა მათ. სახლი ჩამოიქცა და 

ქვეშ მოიყოლა სამსონი და შიგმყოფი ხალხი. 
„იგი ოცი წელი იყო ისრაელის მსაჯული“. -–– ამ სიტყვებით მთა- 

ვრდება სამსონის ამბავი. ის იყო უკანასკნელი მსაჯული, რომლის 

ხსოვნა შემოინახა „მსაჯულთა წიგნმა“. 

84



მეფენი 

წინასწარმეტყველი სამუელი 

მსაჯულობა არ იყო შთამომაგლობითი, ვერც იქნებოდა იმ მიზე– 

ზით, რომ იგი ხარიზმატული იყო, დამოკიდებული იყო დავლათზე, 
რომელიც უფლისგან მოდიოდა: დავლათი შვილზე არ გადადიოდა 

ისევე, როგორც ყოველი პირადი თვისება, თუ უფალი ამას არ მოი– 

სურვებდა. გედეონმა უარი თქვა ერის წინადადებაზე, მათი მეფე გამ– 
ხდარიყო: არა, მე ვერ ვიმეფებ თქვენზე, უფალმა უნდა იმეფოსო 
თქვენზე. ეს იყო ჭეშმარიტი ისრაელიანის სიტყვები, რომელიც გა- 
ნიცდის ციურ წინამძღოლობას თავის ერზე და გამსჭვალულია იმ სუ– 
ლისკვეთებით, რომ მისი ერი გამორჩეული ერია და არ უნდა ჰგავ– 
დეს არაფერში სხვა ხალხებს. იმ ხალხებს, რომლებიც ქანაანში, ისრა– 

ელის დასამკვიდრებელ ქვეყანაში, ცხოვრობდნენ, ყველას ჰყავდა 

მეფე –– მელეხ, რომელიც მართავდა მათ. თავს სირთულესთან 
ერთად, რაც მეფის ცნების განსაზღვრაში მდგომარეობს, ყველაზე 

ცხადი ნიშანი მეფისა ის არის, რომ იგი შთამომავლობითია, ის გა– 

დადის მამიდან შვილზე; ასე რომ, ის არ ჰგავს არც ერთ წინამძღოლო– 

ბას, რომელიც კი განუცდია ისრაელის ტომს. მას ახსოვდა, რომ უდა– 

ბნოში, იმ დინამიური ცხოვრების დროს, როცა იგი დადიოდა, მას 
ჰყავდა მოსე და მერე იესო (იეშუა), რომელმაც გადმოიყვანა ისინი 
იორდანეზე და დაამკვიდრა ქვეყანაში; მაგრამ არც მოსე, არც იესო, 
მეფეებად არ იწოდებოდნენ. როცა ხალხი იქმნებოდა, მისი წინამძღო– 

ლი იყო წინასწარმეტყველიც, იყო მსაჯულიც, იყო ღვთისმსახურიც 
(შუაკაცი ღმერთსა და ხალხს შორის), იყო სარდალიც, მაგრამ არ იყო 
მეფე, რომელიც გულისხმობს მემკვიდრეობით გარდამავალ ძალაუფ- 

ლებას და მოითხოვს პირად პატივს. 

უმეფობა თითქოს ამ ხალხისს განსაკუთრებული, თანდაყოლი- 

ლი თვისება უნდა ყოფილიყო; როცა ის იქმნებოდა, თითქოს იმგვა- 

85



რად იქმნებოდა, რომ მთელი თავისი ისტორიის მანძილზე არ უნდა 
დასჭირვებოდა მეფე, რადგან ის ღმერთი, რომელმაც ისინი ეგვიპტი- 
დან გამოიყვანა, მათი ერთადერთი მეფე უნდა ყოფილიყო. სწორედ 
ამ შეგნებით გასცა პასუხი მეფის მოსურნე ხალხს მსაჯულმა გედეონ– 
მა, მიაჩნდა რა თავისი თავი ხარიზმის დროებით მატარებლად, ქვეყ- 

ყნის დროებით მსაჯულად. გასაგებია ხალხის სულისკვეთება: მას 

სურს, რომ ჰყავდეს მუდმივი წინამძღოლი და არ იყოს დამოკიდებუ- 
ლი ხარიზმაზე, დავლათზე, რომელიც მსგავსად სულისა თუ ქარისა 

არავინ იცის საიდან და როდის ჰქრის. ხალხს სურდა დამსგავსებოდა 

სხვა ხალხებს, რომ დამშვიდებული ყოფილიყო, რადგან მისთვის აუ- 

ტანელი იყო სხვათაგან გამორჩეულის მარტოობა. 

გედეონმა უარი თქვა მეფობაზე, მაგრამ მისმა შვილმა აბიმელექ– 

მა მამის სიკვდილის შემდეგ თვითნებურად გამოაცხადა თავი მეფედ; 

შუამავალი არ ყოფილა, არც წინასწარმეტყველი, არც სხვა ვინმე, 
რომ ყოფილიყო უფლის თანხმობა; ამიტომაც მისი მცდელობა გამე– 

ფებისა კრახით დამთავრდა: მან ვერ დაადგინა დინასტია. თუ უფალი 

არ იქნებოდა მომხრე მისი მეფობისა, რა იმედი ჰქონდა გედეონის 

ძეს, გარდა მამის ავტორიტეტისა, მეფედ გამოეცხადებინა თავი? ამას 

გაბედვა სჭირდებოდა და აბიმელექმაც გაბედა: მან ამოხოცა თავისი 

სამოცდაათი (I) ნახევარძმა და ამით „დაამტკიცა“, რომ მეფეა. სისხ- 

ლი იყო ის მირონი, რომელიც მან იცხო, რათა მეფის უფლებები მო–- 

ეპოვებინა. მაგრამ მასზე გადმოვიდა არა კურთხევა, არამედ მხოლოდ 

წყევლა. სამი წლის მკრეხელური უზურპატორობის შემდეგ ის დე– 

დაკაცის ხელით გადმოგორებულმა დოლაბმა მოკლა (მსაჯ. 9). 

აბიმელექის გამეფებაში უფლის ხელი არ ერია, ამიტომაც ასე 

სამარცხვინოდ დაასრულა მან სიცოცხლე. და კვლავ, როცა ისრაელ- 

მა იგრძნო გადაუდებელი საჭიროება მუდმივი წინამძღოლობისა, მან 

მიმართა წინასწარმეტყველს, დაესვა მათთვის მეფე. „დაგვიდგინე 

ახლა მეფე, რომ სხვა ხალხების წესისამებრ განგვსჯიდესო“ (1 მეფ. 

8,5). 
ვინ იყო ეს წინასწარმეტყველი, რომელსაც ისრაელის უხუცე- 

სობამ ასეთი თხოვნით მიმართა? 
როგორც ყოველთვის, ასეთი კაცი კრიზისულ ხანაში იბადება, 

ის, შეიძლება არც გაჩენილიყო ამქვეყნად, რომ მის უნაყოფო დედას, 
ხანას (ანას, წლიდან წლამდე მხურვალე ლოცვა-ვედრება არ აღევ“ 

ლინებინა იმის წინაშე, ვინც იძლევა პირმშოს. ჯერ დედას სურდა 

86



ჰყოლოდა თავისი საშოს ნაშიერი: მერე მას შვილი იმისთვისაც სურდა 

გასჩენოდა, რომ არ დაეკარგა ქმრის სიყვარული და ამავე დროს აე–- 

ცილებინა წყევა უნაყოფობისა და სირცხვილი თავის ქმრის მეორე 
ცოლის წინაშე, რომელიც ამცირებდა მას მისი სიბერწის გამო. შე– 
საძლოა, ხანას რაღაც სასო გასჩენოდა სარასა და რახელის გახსენე–- 
ბისას, რადგან ეს ორთავენი ქმრების საყვარელი ცოლები იყვნენ, 

თუმცაღა ბერწნი გარკვეული დრომდე. სარამ სამი სტუმარი ანგე–- 
ლოზის დაპირებისამებრ შვა ისაკი –– აღთქმის შვილი, ხოლო რახელ– 

მა იოსები –– ისრაელის ტომის მხსნელი ეგვიპტეში. 

სამუელიც –- ასე ერქვა იმ წინასწარმეტყველს, მეფობის დაწე– 

სება რომ სთხოვა ხალხმა –– აღთქმის შვილ იყო. ის ჩაისახა სასო- 
წარკვეთილი ქალის საშოში, როგორც უფლის წყალობა, და ამიტო- 

მაც დედამ, როგორც კი მოსხლიტა იგი, უფლის საწმიდარს დაუტო- 

ვა ანუ შესწირა სილოამში, სადაც იმხანად მღვდელმთავრობდა წმიდა 

კაცი, სახელად ელი, და მღვდელებად იყვნენ მისი გარყვნილი შვილე– 
ბი, რომლებმაც „არც უფალი იცოდნენ და არც მღვდლობის მოვა– 

ლეობა ხალხის წინაშე“ (1 მეფ. 2,12––13). 

რაც დრო გადიოდა, ნათქვამია მატიანეში, უფრო და უფრო 

სცოდავდნენ ელი მღვდელმთავრის შვილები უფლისა და ერის წინა- 

შე, –- მათი საქმე უკვე გადაწყვეტილი იყო ცაში, –- „ყრმა სამუე–- 

ლი კი იზრდებოდა და მშვენდებოდა, უფლისა და ერის თვალში“ 

(1 მეფ. 2,26). 

ამ ზნეობრივი დაცემისა და პოლიტიკური გასაჭირის ხანაში, –- 
ფილისტიმელები კვლავ მძლავრობდნენ ქვეყანაზე და, როგორც ჩანს, 

მსაჯულიც არ ჰყავდა ხალხს, –– როცა თითქოს ცაც დახურული იყო 

ბერწი ქალივით –-– „უფლის სიტყვა იშვიათი იყო იმ ხანებში, ხილ– 
ვები არ იყო ხშირი“ (1 მეფ. 3,1), გამოჩნდა სამუელი, ჯერ კიდევ 

ყრმა, რომლის მეშვეობით უფალმა დაიწყო გამოცხადება და მხილე– 
ბა, და წინასწარმეტყველება და „ფუჭად არ ჩაუვლია არც-ერთ მის 

სიტყვას, და შეიტყო მთელმა ისრაელმა, დანიდან ბერ-შებამდე, რომ 

ე თელი, უფლის წინასწარმეტყველად იქნა დამტკიცებული“ (1 მეფ. 
,19––20). 

სამუელის პიროვნებაში შეერთდა წინასწარმეტყველი და მსაჯუ– 

ლი –-- მისი მსაჯჯულობით ისრაელმა საბოლოო გამარჯვება მოიპოვა 

ფილისტიმელებზე, დაიბრუნა წართმეული ქალაქები და „უფლის ხელი 

იყო ფილისტიმელებზე სამუელის სიცოცხლეში“ (1 მეფ. 7,13). მაგ– 

87



რამ ის იყო უკანასკნელი მსაჯული, რომლის სიცოცხლეშივე გადაგვარ– 

და მსაჯულობის ინსტიტუტი. ჯერ ერთი, იმიტომ რომ მან მოინდომა 
მსაჯულობა მემკვიდრეობით გადასულიყო მისსავე სიცოცხლეში: როცა 

მოხუცდა, „ისრაელის მსაჯულებად თავისი შვილები დაადგინა“ (1 
მეფ. 8,1); მეორეც ის, რომ ისეთი ღირსეული კაცის შვილები, რო– 
გორიც იყო სამუელი, არ გამოდგნენ მსაჯულებად: „არ გაჰყვნენ შვი- 
ლები მამის გზას, ანგარებას მისდევდნენ, ქრთამს იღებდნენ და სამარ– 
თალს ამრუდებდნენ“ (8,3). 

მისი შვილების უღირსი მსაჯულობა იყო საბაბი იმისა, რომ ხალ– 
ხმა სამუელს მოსთხოვა მეფე. ხალხს არ შეეძლო თავისი საკუთარი 
არჩევანით გამოერჩია მეფე თავისი წრიდან; ხალხი არც სამუელის- 

გან მოელოდა, რომ ის თავისი ნებით აირჩევდა ისრაელიანთაგან მე– 
ფეს; სამუელი ღმერთს უნდა დაჰკითხოდა ან ხილვაში უნდა მიეღო 
ნიშანი იმ ისრაელიანზე, რომლის გამეფებასაც ღმერთი ინებებდა. 

მაინც რას წარმოადგენდა მეფე ძველი აღთქმის იდეოლოგიის 
თანახმად, როგორ ესახებოდა მეფობის ინსტიტუტის არსი ძველი აღ– 
თქმის სახოგადოების იდეოლოგს? 

პირველ რიგში, რამდენადაც უფალი იყო ერთადერთი ჭეშმარი- 

ტი მეფე, რომლის მორჩილება მართებდა ყველას, ვინც ეგვიპტიდან 
იყო ამოყვანილი და ახლადმოპოვებულ ქვეყანაში ჰქონდა წილი, ყო–- 

ველი ხორციელი მეფე უნდა შერაცხულიყო იმ უხილავი, ტრანსცენ– 

დენტული მეფის ხილულ და ამქვეყნიურ გამოხატულებად; ეს კი სხვა 
არაფერი იქნებოდა, თუ არა კერპთაყვანისცემა იმავე „ოქროს ხბოსი“, 
რომელიც უდაბნოში მყოფმა ხალხმა თავისი უფლის ხატად იგულვა. 
რჯული ამბობდა, რომ ხალხს არ უნდა ჰყოლოდა კერპები და მხო- 
ლოდ ზეციურ უფალს უნდა დამორჩილებოდა. ამიერიდან კი ხალხი 
უნდა დამორჩილებოდა ხორციელ მეფეს. ამას გულისხმობდა უფ- 
ლის პასუხი სამუელისადმი, რომელმაც ჩივილითა და გულისწყოომით 

აცნობა მას ხალხის სურვილი: „შეისმინე ხალხის ყოველი სიტყვა, 
რასაც გეტყვის, რადგან შენ კი არ უარგყვეს, არამედ მე უარმყვეს 
თავიანთ მეფედ“ (8,7). ეს მოთხოვნა უარყოფა თუ არა, უგულებელ– 
ყოფა მაინც იყო თეოკრატიისა, როცა ხალხი უშუალოდ ღვთის სიტ- 
ყვას უნდა დამორჩილებოდა და არა იმას, ვინც ამ სიტყვას უცხა- 

დებდა მას. მაგრამ უფალმა მიიღო ხალხის სურვილი, არ წინაღუდგ» 

მის ნებას, რადგან თავისუფალ ხალხად ჰყავდა შექმნილი და გამო– 

ზრდილი თავისი უნჯი ერი. ოღონდ ხალხს უნდა სცოდნოდა, რომ 

88



უღელში ებმებოდა მეფობის დაწესებით. სამუელის პირით ძველი აღ– 
თქმა როგორც ყოველთვის, დაუფარავად ამხილებს მეფობის უარ- 

ყოფით მხარეებს. აი, მეფობის რა საიდუმლო განუცხადა ხალხს სა– 

მუელმა: 
„უთხრა: აი, რა უფლებები ექნება მეფეს რომელიც იმეფებს 

თქვენზე: წაიყვანს თქვენს შვილებს და თავის ეტლებთან და ცხენებ- 

თან დააყენებს; ირბენენ ისინი მისი ეტლის წინ. დანიშნავს მათ ათა– 
სისთავებად და ორმოცდაათისთავებად, თავის ყანის მხვნელებად და 
თავისი სამკალის მოსამკელად, თავისი საბრძოლო საჭურველისა და 

ეტლების მკეთებლებად. აიყვანს თქვენს ასულებს მენელსაცხებლებად, 

მზარეულებად და პურის მცხობლებად. წაგართმევთ საუკეთესო ყანებს, 
ვენახებსა და ზეთისხილის ბაღებს და თავის მსახურებს დაურიგებს. 
მეათედს აიღებს თქვენი ნათესებიდან და ვენახებიდან და თავის კა– 
რისკაცებსა და მსახურებს უწყალობებს წაგართმევთ საუკეთესო 

ყმებს, მხევლებს, მსახურ ბიჭებს, სახედრებს და თავის საქმეზე ამ– 

სახურებს. წაიღებს მეათედს თქვენი ფარიდან და თქვენს მისი ყმები 

გახდებით. მაშინ მოჰყვებით წუწუნს თქვენს არჩეულ მეფეზე, მაგრამ 

არ მოგისმენთ უფალი“ (1 მეფ. 8,11––18). 

ხალხმა მოისმინა ეს სიტყვები, მაგრამ ყველაფრის ფასად მოი- 

თხოვა მეფე; მთავარი მაინც ის იყო, რომ მას სურდა სხვა ხალხებს 

დამსგავსებოდა: 
„არა და არა, მეფე უნდა გვესვას; ჩვენც ისეთები უნდა ვიყოთ, 

როგორც სხვა ხალხები არიან; ჩვენი მეფე განგვსჯის ჩვენ, წინ წაგვი– 

ძღვება და ჩვენი გულისთვის იბრძოლებს“ (8,19-–-20). 

ახლა გადასაწყვეტი იყო, ვინ უნდა ყოფილიყო ისრაელის მეფე. 

ანუ უფლის ხორციელი ნაცვალი ქვეყანაზე. მაგრამ განა შეიძლებოდა 

ადამიანის ნებით გადაწყვეტილიყო, თუ ვინ იქნებოდა კონკრეტულად 
მეფე? საიდან, რომელი ტომიდან, რა ჩამომავლობისა? ან ჰქონდა თუ 

არა მნიშვნელობა შთამომავლობას, წინაპრებს, სიმდიდრეს ან პირად 

თვისებებს, ფიზიკურ ძალას თუ სულიერ სიმამაცეს? რაც უნდა ბრძე– 

ნი და შორსმჭვრეტელი ყოფილიყო სამუელი, ის თავისი საკუთარი არ– 

ჩევანით ვერ გამოძებნიდა მეფეს. აქ კვლავ უფლის ხმისთვის უნდა ეს– 
მინა მას. 

უფლის შთაგონებით სამუელმა სამეფოდ გამოარჩია ისრაელიან– 

თაგან ის შტო, სახელდობრ, ბენიამინისა, რომელიც ყველაზე ნაკლებად 

ელოდა ამ ღირსებას. თუმცა ის, ვინც არჩეულ იქნა, ობიექტურად – 

89



არა მხოლოდ სამუელის ფიქრით –- საუკეთესო ნიშნებით არის წარ- 
დგენილი ძველი აღთქმის მკითხველის წინაშე: „... ჰყავდა ვაჟი, გამო– 
რჩეული და მშვენიერი, სახელად საული. ისრაელიანთა შორის მასზე 
უკეთესი არავინ იყო: ერთი თავით მაღალი იყო მთელხაღლხზე“ (1 მეფ. 

9,2), მაინც არჩეულს, როცა გარკვევით ეცნობა მას ზეგარდმო მონი- 

ჭებული მისიის შესახებ, თავი არ შეურაცხავს მეფობის ღირსად. მისი 
პასუხი ისეთივე იყო სამუელისადმი, როგორიც პასუხი გედეონისა 

უფლის ანგელოზისადმი, რომელმაც მსაჯულობა მიულოცა მას. სამუე- 

ლის სიტყვებზე, „ვის ეკუთვნის ისრაელის მთელი საუნჯე, თუ არა 

შენ და მამაშენის მთელს სახლსო“, ყრმა საული უპასუხებს: „მე ხომ 
ბენიამინელი ვარ, ისრაელის უმცირესი ტომის კაცი? ჩემის საგვარეუ- 

ლოც ხომ უმცირესია ბენიამინის ტომის საგვარეულოთა შორის? რის- 

თვის მეუბნები ამასო“ (1 მეფ. 9,20-–21). სამუელს აღარ დაუზუსტე- 
ბია. აღარ გაუმხნევებია, არ გაუხსენებია მისთვის მისი საგვარეულოს 
ღირსებანი კნინი ბენიამინის ტომში; ცხადია, არც არსებობდა რაიმე 

ღირსება, რომლის გულისთვისაც უფალი ირჩევდა კიშის ძეს. რა ჰქონ– 
და მას გარდა სილამაზისა (რაც ასე იშვიათია ღირსებათა შორის ძველი 

აღთქმის ავტორთათვის) და გამორჩეული სიმაღლისა. საულის პასუხ- 

ში უნდა დავიმახსოვროთ მხოლოდ სრული იგნორირება საკუთარი ღირ- 
სებებისა (თუკი რაიმე გააჩნდა) –- სიმდაბლე ყრმა საულისა, რომე- 
ლიც შემდეგ როგორც დავინახავთ, გამოიწვევს მასში არასრულყასოვ– 

ნობის გრძნობა, დაბადებს ეჭვსა და შურს თავისი ერთგული ადამიანის 
მიმართ, რაც საბოლოოდ მისი დაღუპვის მიზეზი შეიქნება, 

საული 

ახლა კი ეს ყრმა, რომელიც უფლის მისწავლებით უნდა გამოეძებ– 

ნა სამუელს და ზეთი ეცხო მისთვის, რამდენიმე დღე მსახურ ბიჭთან 

ერთად დაეძებდა მამამისის დაკარგულ ვირებს. განგებამ ისე მოაწყო, 

რომ ნაცვლად იმისა, რომ ვირები ეპოვა, საული შეხვდა წინასწარმეტ- 

ყველ სამუელს, რომელმაც მეფობა „აპოვნინა“ მას. საულს სურდა 

მისგან, როგორც მისნისგან, გამოეკითხა დაკარგული ვირების ამბავი, 

მისანს კი ერთი დღით აღრე ჰქონდა გამოცხადებული უფლისგან: 

„ხვალ ამდროს კაცს გამოგიგზავნი ბენიამინის მხარიდან და სცხებ მას 

ჩემი ერის, ისრაელის მეფედ...“ (1 მეფ. 9,16). 

90



აუცილებელი იყო, რომ ისინი –– წინასწარმეტყველი და მეფედ 

ზეგარდამო განწესებული ერთმანეთს შეხვედროდნენ (ამისთვის ჯერ 

საჭირო იყო ვირები დაჰკარგოდა მამამისს, კიშს) იმ ადგილას, საიდა– 

ნაც წინასწარმეტყველი არაფრის მომლოდინე ყრმას წაიყოლებდა გო– 

რაკზე, სახალხო მსხვერპლშეწირვის ადგილზე და საკლავის საუკეთესო 
ნაჭერს მიაწოდებდა, მერე კი, დაიმარტოხელებდა თუ არა, ზეთს დაა– 
სხამდა თავზე, აკოცებდა და ეტყოდა: „აჰა, გცხო უფალმა თავისი სამ–- 

კვიდროს მთავრად“ (1 მეფ. 10,1). ყველაფერი წინასწარ არის გამზა- 

დებული ან, ყოველ შემთხვევაში, სამუელი ხედავს, რომ რაც საულის 
თავს ხდება, ყველაფერი წინასწარ არის გადაწყვეტილი. მისგან წასულ 

საულს, ვინც შეხვდება, ყველა, შეგნებულად თუ შეუგნებლად, მონა– 
წილეობს მის უჩვეულო თავგადასავალში: ის ორი კაციც, რომელიც 

რახელის საფლავთან ეტყვის მას, ნაპოვნია შენი ვირები, რომელთაც 

ეძებდიო, და ის სამი კაციც, რომელთაგან ერთი ორ პურს მისცემს და 

ისიც გამოართმევს; და, რაც მთავარია, ქალაქის შესასვლელთან” გო- 

რაკიდან დაშვებული გუნდი წინასწარმეტყველთა ანუ ქადაგთა, რომ- 

ლებსაც შეერევა საული, რათა მასზეც გადავიდეს ღვთის სული და 

მათთან ერთად ისიც აქადაგდეს (1 მეფ. 10,2-–6). 

ეს შეხვედრები, რომელთაც სამუელი უწინასწარმეტყველებს 

საულს, იყო ნიშნები, რომელთაც უნდა დაედასტურებინა საულისთვის, 

რომ რაც მის თავზე ხდება, უბრალოდ არ ხდება, რომ ეს შეხვედრები 

სასწაულებია მის გზაზე, რომელიც საბედისწერო აღმოჩნდა მისთვის. 

ცხადია, ქადაგებთან შეხვედრის შემდეგ საული ისეთივე არ დაუბრუნ- 

დებოდა მამას, როგორიც მან გამოისტუმრა ვირების საძებნელად. 

„ღვთის სული გადმოვა შენზე, უთხრა სამუელმა, და მათან ერთად აქა– 

დაგდები, სხვა კაცად გარდაიქმნები“ (1 მეფ. 12,6). 

აქედან, ამ გარდაქმნიდან იწყება საულის დრამა, რომელიც ტრა– 

გიკული აღსასრულით ბოლოვდება. მართალია, ის უკვე ცხებული იყო 

სამუელის ხელით და მეფედაც გამოცხადებული ისრაელის ყველა ტო– 

მის წინაშე, მაგრამ პირველ გამარჯვებამდე ანუ პირველ ხსნამდე, 

რომელიც მან, როგორც მეფემ, მოუტანა ხალხს, საული რიგითი ის–- 

რაელიანის ცხოვრებას მისდევდა; ჯერ კიდევ არ იყო მასზე ხარიზმა, 
რადგან მადლი კრიზისულ წუთებში უნდა გადმოსულიყო მასზე. ხა–- 

რიზმა არ ახლდა მას, ყანაში მხვნელ-მთესველს, როგორც კერძო 

კაცს, მაგრამ ის ყველასათვის მოულოდნელად იცვლება, როცა შეი- 

ტყობს ყამონელთა თავდასხმას ქვეყანაზე, სახელდობრ ქალაქ იაბეშზე, 

91



რომელიც გალადის მხარეში მდებარეობდა და ნაპირის ადგილი იყო, 
მტრისგან ნაკლებად დაცული. როცა მოციქულები მოვიდნენ გიბყაში, 
სადაც საულის საგვარეულო ცხოვრობდა, და იქაურმა ხალხმა მათგან 
მოტანილ ამბავზე ტირილი მორთო, საული ამ დროს ხარებს მოჰყვე– 

ბოდა ყანიდან. „ამ სიტყვების გაგონებაზე ღვთის სული გადმოვიდა სა–- 

ულზე და ძლიერ განრისხდა იგი. ადგა და აკუწა ორივე ხარი და მო–- 
ციქულების ხელით დაგზავნა მთელს ისრაელში, შეუთვალა: ვინც საუ- 

ლსა და სამუელს არ გაჰყვება, ასე მოუვა მის ხარებსო“ (1 მეფ. 
11,6––7). 

ეს იყო ძველისძველი ნიშანი, რომელსაც კაცი უკიდურეს ვითა- 
რებაში იყენებს, როცა სიტყვა ისე ვერ გაჭრის, როგორც მოქმედე– 
ბა. ეს არ არის მსხვერპლშეწირვა და მითუმეტეს შთამბეჭდავია, რომ 

ხარები მსხვერპლად კი არ იწირება, კი არ იკვლის, არამედ იკუწება; 
ეს სიმწრის გამომხატველია. ამის ჩამდენი გამბედავია, შესაძლოა, ის 
თავისი ნებითაც არ მოქმედებდეს; საულის შემთხვევაში კი აშკარა 
იყო, რომ მას ღვთის სული ამოქმედებდა, ამიტომაც „უფლის შიში 

დაეცა ხალხს და გამოვიდნენ როგორც ერთი კაცი“ (1 მეფ. 11,7). 
ეს შიში, საღვთო შიში იმის გამოხატულება იყო, რომ ხალხმა 

ირწმუნა მისი მეფობა, იმათაც კი, რომლებიც ამბობდნენ, „ეგ ჩვენ 
როგორ გვიხსნისო, და შეიძულეს იგი და ძღვენი არ მიართვეს“ (1 
მეფ. 10,27), ანუ არ აღიარეს იგი თავიანთ მეფედ. საულმა მოიმო- 

ქმედა, აღასრულა პირველი ხსნა და ჩაიდინა პირველი მეფური 

დიდსულოვნება, როცა არ დასაჯა ის ხალხი, ვინც ეჭვის თვალით უყუ- 
რებდა მის მეფობას, თუმცა მისი ერთგულები მოითხოვდნენ მათ 

დასჯას. საულის პასუხი კი ასეთი იყო: „ერთი კაციც არ მოკვდება 

დღეს, რადგან ხსნა მოავლინა უფალმა დღეს ისრაელში“ (1 მეფ. 10, 

13), ამ სიტყვებში გამოჩნდა არა მხოლოდ სულგრძელობა ახლად- 

დადგენილი მეფისა, არამედ იმის შეგნებაც, რაც ჭეშმარიტი მსაჯუ– 
ლებისთვის იყო ნიშანდობლივი, რომ ხსნა უფლისგან არის, წინა- 
მძღოლი კი მხოლოდ იარაღია მის ხელში. საგულისხმოა, რომ სწო– 
რედ ამ სიტყვების შემდეგ იყო, რომ სამუელმა შეჰყარა ხალხი გილ– 
გალში, ისრაელის ისტორიის ღირსშესანიშნავ ადგილას (აქ დაიბანაკა 
ხალხმა პირველად, როცა იორდანე გადალახა ქვეყნის დასამკვიდრებ- 

ლად), რათა განემტკიცებინა საულის მეფობა „უთხრა სამუელმა 

ხალხს: წამოდით წავიდეთ გილგალში და განვაახლოთ იქ მეფობა. წა- 
ვიდა მთელი ხალხი გილგალს და გაამეფეს საული უფლის წინაშე იქ, 

92



გილგალში. შესწირეს სამადლობელი მსხვერპლი უფლის წინაშე და 

ფერ გაიხარეს იქ საულმა და ყველა ისრაელიანმა“ (1 მეფ. 11,14-– 

მაგრამ სწორედ გილგალშივე მიიღო საულმა უფლისგან პირვე– 

ლი, საყვედური, აქედან დაიწყო უფალმა მისი მოძულება: „ინანა 

უფალმა, საული რომ გაამეფა ისრაელში“ (1 მეფ. 15,35). საულმა ორი 

დანაშაული ჩაიდინა, რისთვისაც დაიმსახურა რისხვა სამუელისა და 

უფლისა, თუმცა თანამედროვე მკითხველისთვის ძნელი განსაცდელია 

მათი სიმძიმე. მაგრამ საული საღვთო სამართალით იქნა განსჯილი. 

ეს მოხდა მისი მეფობის მეორე წელს, გილგალში, საული მასთან 

შემოკრებილ ხალხთან ერთად სამუელს ელოდებოდა, რათა ბრძო– 

ლის წინ მსხვერპლი შეწირულიყო და ვედრება აღვლენილიყო უფ- 
ლის მიმართ. სამუელი დათქმულ დროზე არ მოდიოდა, საულს კი 

ხალხი ეფანტებოდა და ფილისტიმელებიც, სადა არის, უნდა დას– 

ხმოდნენ თავს. საულმაც გაბედა, რისი უფლებაც არ ჰქონდა მიღებუ– 

ლი უფლისგან –-– აღავლინა აღსავლენი, რათა ხალხი გაემხნევებინა 

და დაეკავებინა ბანაკში. „თავს ვიკავებდი, მაგრამ მაინც აღვავლინე 

აღსავლენი მსხვერპლიო"“, ასე იმართლა თავი საულმა დაგვიანებით 

მოსული სამუელის წინაშე. ძნელი სათქმელია, შემთხვევით დაიგვიანა 

სამუელმა თუ გამოსაცდელად, რაკი განწირული იყო საული, გაუძლებ– 

და თუ არა განსაცდელს, მაგრამ ფაქტია, რომ ღვთისმსახურების 

უზურპაცია (გავიხსენოთ ალუდა ქეთელაურის განსაცდელი, როცა 

მან თვითნებურად შესწირა კურატი, რის გამოც მოიკვეთა კიდეც სა– 

ზოგადოებიდან) გახდა საბაბი მისი მოძულებისა. „უგუნურად მოი– 

ქეცი, რომ არ დაიცავი უფლის, შენი ღმერთის ნაბრძანები. ეს რომ 

არ გექნა, სამარადისოდ განამტკიცებდა უფალი შენს მეფობას ის- 

რაელზე. ამიერიდან ვეღარ იმყარებს შენი მეფობა. გამოძებნის უფა–- 

ლი თავის სასურველ კაცს და თავისი ერის წინამძღოლობას უბრძა– 

ნებს...“ (1 მეფ. 13,13--14). 
მაგრამ უფალი აქ არ განდგომია საბოლოოდ თავისს ც„ცხებულს. 

აქედან მხოლოდ დაიწყო განდგომა. 
იყო ტომი ყამალეკი, რომელთა წინაპრები ერთ დროს აბრკო- 

ლებდნენ გზაზე ეგვიპტიდან აღთქმული ქვეყნისკენ მომავალ ისრა– 

ელს. ახლა მოადგა ყამალეკი იუდაელთა ერთ-ერთ ქალაქს ასაოხრებ–- 

ლად და გასაძარცვავად. უფალმა საულს უბრძანა სამუელის პირით, 

გაენადგურებინა ყამალეკის მთელი საბადებელი, როცა დაამარცხებ– 

93



და, არ დაენდო არც ადამიანი, არც პირუტყვი (1 მეფ. 15,1––3). დე– 
დანში გამოყენებული სიტყვა „განადგურების“ გამოსახატავად (ხ ე– 

რემ) გულისხმობს მტრის ქონებისა თუ ცოცხალი ძალის მთლიანად 

განადგურებას, როცა ადამიანს არაფერი არ უნდა დარჩეს ნადავლად 

ანუ ეკრძალება ხელი ახლოს მტრის საბადებელს, რადგან ტოტალუ– 

რი განადგურებით უფლისადმია შეწირული. მისგან არაფერი არ უნდა 
დარჩეს, იგი განწირულია დასაღუპად და ამ განწირულობით ის გა– 

მორიდებულია ჩვეულებრივ, ყოფით სფეროს და საკრალიზებულია; 

ამიტომაც მისი ხელყოფა დანაშაულია; ისევე, როგორც დანაშაულია 

აღსავლენი ანუ, სხვანაირად, მთლიანად დასაწველი მსხვერპლის გემო– 

სხილვა საღვთო ტრაპეზზე. 
საულმა კი ხალხის შიშით, რადგან გამარჯვებულ ხალხს დაუოკე– 

ბელი სურვილი ჰქონდა დაპატრონებოდა მტრის დოვლათს, გასანად- 

გურებლად არ გაიმეტა საუკეთესო საქონელი, სურსათ-სანოვაგე, 

ბაღ-ვენახები, ხოლო უვარგისი რაც იყო, გაანადგურა. დაინდო აგ- 

რეთვე ყამალეკის მეფე აგაგი. ტექსტი არ ამბობს, რატომ დაინდო სა– 

ულმა ყამალეკის მეფე; მაგრამ მან დაინდო იგი როგორც ადამიანმა 

და არა მეფემ, რომელიც უსიტყვოდ უნდა დამორჩილებოდა უფლის 

განკარგულებას. უფალი მეფისგან მოითხოვს მორჩილებას, რადგან 

მეფეზეა დამოკიდებული ქვეყნის კეთილდღეობა და ბედი და, რაც 
მთავარია, ხ ს ნ ა. საული მოიქცა როგორც კერძო კაცი მოიქცეოდა, 

საკუთარ გულისპასუხს მინდობილი. 

მღვდლობის ფუნქციის ხელყოფას ახლა დაერთო აკრძალულის 

ანუ ხერემის ხელყოფა და ამან, გადაწყვიტა მისი, როგორც მეფის, 

ბედი. მას ზურგი შეაქცია სამუელმაც, მისმა მოყვარულმა, და, როცა 

მოსასხამის კალთაზე მოეჭიდა მას ვედრებით, „დაბრუნდი ჩემთან 

ერთად, რომ თაყვანი ვცეო უფალს“, რადგან სრულიად მარტო რჩე– 

ბოდა, კალთა გაიგლიჯა, რაზედაც სიმბოლური სიტყვები მოესმა მო– 

სასხამის პატრონისგან: „გამოგგლიჯა დღეს უფალმა ისრაელის მეფო– 

ბა და მისცა იგი შენს თვისტომს, შენზე უკეთესს (1 მეფ. 15,26-– 

28). 

დავითი 

საული წინასწარმეტყველისგან უკვე მეორედ ისმენს, რომ ის 

მოძულებულია უფლისგან, და რომ ისრაელის რომელიღაც ტომში, 

94



რომელიღაც საგვარეულოში, უკვე ამორჩეულია ღირსეული სამეფო 
კაცი. 

მაგრამ ეს ამბავი მხოლოდ მან იცის და სამუელმა. საულმა არ 

შეიძლება იცოდეს, ვინ იქნება კონკრეტულად ის რჩეული. ამის ცოდ– 

ნა მხოლოდ სამუელს შეუძლია, რადგან კვლავ მისი ხელით უნდა მო– 

ხღეს ცხება და კურთხევა მეფისა. არჩევანი კვლავ უჩინო საგვარეუ- 

ლოზე მიდგა, თუმცა იუდას ტომი, რომელსაც ეკუთვნოდა იესეს –- 

დავითის მამის გვარი, არც ისე უჩინო იყო. მაგრამ ბეთლემს სწორედ 

დავითის მეფობის გამო ელოდა დიდება მომავალში „ბეთლემელ 

იესესთან გგზავნი, რადგან მის შვილთა შორის დავიგულე ჩემთვის 

მეფე“, –– ესმის სამუელს უფლის სიტყვები (1 მეფ. 16,1). წინასწარ– 

მეტყველი და მღვდელმთავარი უნდა სტუმრებოდა ბეთლემში იესეს. 

ოჯახს, შეეწირა მსხვერპლი და საღვთო ტრაპეზზე მოეწვია ყველანი. 

იესეს კი რვა შვილი ჰყავდა, რვავე ვაჟი. „ჩამოატარა იესემ თავისი 

შვიდი ვაჟიშვილი სამუელის წინ“, მაგრამ არც ერთი მათგანი არ იყო 

უფლის რჩეული. მოგვიანო გადმოცემით, როცა სამუელმა იესეს ერთ– 

ერთ ვაჟს, ელიაბს, დაუპირა ცხება, ზეთი არ გადმოიღვარა რქიდან, 

იგივე განმეორდა სხვა ძმების მიმართაც; მაგრამ, როცა ჯერი დავითზე 

მიდგა, ზეთი თავისუფლად გადმოიღვარა და თავზე დაესხა ჭაბუკს. 

თუმცა სამუელი წინასწარმეტყველი იყო და მისანი (ხო ზე „მხე– 

დველი'), მაგრამ ის მაინც ადამიანი იყო და, როგორც ადამიანს სჩვე– 

ვია, გარეგნობით არჩევდა სამეფო კაცს. პირველად მას თვალში 

მოხვდა ელიაბი –– მაღალი, ტანადი, თანაც ყველაზე უფროსი ძმებ– 
ში. როცა სამუელის თვალი მასზე შეჩერდა, მან ასეთი შეგონება 

მოისმინა უფლისგან: „ნუ უყურებ მის გარეგნობას და ტანის სიმაღ– 

ლეს, რადგან მე განვაყენე იგი...“ უფალი გულისხმობს განყენებას 

საულისას, რომელიც ერთი თავით მაღალი იყო მთელს ხალხში. მერე 

კიდევ ჩაესმის ხმა სამუელს: „რადგან ისე არ არის, როგორც კაცი 

ხედავს. რადგან კაცი მხოლოდ იმას ხედავს, რაც თვალში ხეღება, 
ხოლო უფალი გულს ხედავს“ (1 მეფ. 16,7). 

შინაც რომ ყოფილიყო ამ დროს დავითი, 

ზედაც არ შეხედავდა, არც იესე წარუდგენდა უმრწემეს ძეს –– ნა– 

ბოლარას, ამ დროს დავითი ცხვარში იყო და ეს გარემოება ორმაგად 

სიმბოლური შეიქნა: მეფე უნდა აღზევებულიყო იმ ადგილიდან. სა– 

იდანაც არავინ ელოდა მეფეს; და მეფე უნდა გამოსულიყო მწყემ- 

სობიდან უფლის ერის დასამწყესავად. ეს იდეა მკაფიოდ არის გამო– 

95 

ალბთ სამუელი



თქმული ფსალმუნში და ეზეკიელის წინასწარმეტყველებაში. 78-ე 
ფსალმუნში ვკითხულობთ: 

„გამოარჩია დავითი, თავისი მორჩილი, და გამოიყვანა ცხვრის 

ფარეხიდან. მწველავთაგან მოიყვანა იგი თავისი ერის, იაკობის, და 
თავისი სამკვიდროს, ისრაელის, დასამწყესავად. და მწყემსავდა მათ 
წრფელი გულით და თავისი მარჯვე ხელით მიუძღვოდა მათ“ (78,70-– 
72). 

დავითი ბოლომდე ინარჩუნებს მწყემსობის სახელს -- თავად 
სახელი „დავით“ და ტიტული „მწყემსი“ ესქატოლოგიური შინაარ- 
სით იტვირთება: ესენია მესიის საკუთარი სახელი და ზედწოდება, 
როგორც წინასწარმეტყველებს ეზეკიელი: 

„მე დავიხსნი ჩემს ცხვარს და აღარ იქნებიან დატაცებულნი... 

ერთ მწყემსს დავუყენებთ მათ და ის დამწყესავს მათ; დავითი, ჩემი 
მორჩილი, დამწყესავს მათ: ის იქნება მათი მწყემსი. მე –– უფალი 
მათი ღმერთი ვიქნები, ხოლო დავითი, ჩემი მორჩილი, წინამძღოლი 
იქნება მათი“ (ეზეკ. 34,22-–24). 

ამრიგად, შვიდში არ აღმოჩნდა ის, რომელსაც ეძებდა სამუე– 

ლი, მაშინ იესემ საძოვრებიდან დაიბარა უმცროსი ვაჟი, ნაბოლარა, 

რომელხედაც დამყარებული იყო ხსნის იმედი და, უფრო ფართო 
მასშტაბით, ესქატოლოგიური იმედი. მაგრამ არც ამ შემთხვევაში არა– 
ფერია ნათქვამი რჩეულის ღირსებებზე, თითქოს ერთადერთი მისი 
ღირსება უმრწემესობა ყოფილიყო. ერის ისტორიაში, გენეალოგიურ 
თქმულებებში ძლიერად იყო ჩაბეჭდილი უმცროსობის უპირატესო- 
ბა. ეს უპირატეხობა იმდენად ნამდვილი იყო მისი ისტორიაში განა- 
ღდების ძალით, რომ ესაია წინასწარმეტყველის ბაგეებში ანდაზურ 

ჭეშმარიტებადაც კი ჟღერს: „მცირე ათასად გადაიქცევა და უმრწე- 

მესი –– დიდ ხალხად“ (60,22). 

გარეგანი დამკვირვებლისთვის გაუგებარია ეს არჩევანი –- არა- 
ვითარი ხილული ნიშანი ღირსებისა, არც რაიმე მინიშნება შინაგანი 
თვისებისა, რომლის მატარებელი უნდა იმსახურებდეს მეფობას თუ 
ხალხის წინამძლოლობას. იქმნება შთაბეჭდილება, რომ უფალი ირჩევს 
მას ისეთს, როგორიც არის იგი; საულიც ისეთივე აირჩია, როგორიც 
იყო იგი თავისი ხილული და უხილავი ნაკლოვანებებით, რომლებიც 

შემდეგ გამოვლინდებოდა ან, შეიძლება არც კი გამოვლენილიყო. 
უფალს არ გარდაუქმნია იგი, არ შეუცვლია მისი პიროვნება, არ შე– 

ხებია მის შინაგან ბირთვს, რომელიც ყოველ კერძო შემთხვევაში 

96



წარმოშობს საქციელს, უფალმა მასში დატოვა ხელუხლებლად თა- 
ვისუფალი ნება, მორჩილებისკენ თუ ურჩობისკენ ადამიანის მიმდრე– 
კელი. ყველა პოტენცია, რომელიც მერე იჩენს თავს საულის ცხოვ–- 

რებაში, იმთავითვე იყო მასში. მეფედ ცხებამ, რაც მდგომარეობდა 
წმიდა ზეთის მეოხებით ღვთის სულის მასზე გადმოსვლაში, მას 
მხოლოდ ხარიზმა, დავლათი მისცა დასაზღვრული ვადით, რათა სა– 

სიკეთოდ წარემართა თავისი მოქმედება და მორჩილი ყოფილიყო 

უფლის ხმისა, რომელმაც უბოძა ეს სული, როგორც მეფეს და არა 

კერძო ადამიანს. 
ასევე დავითიც არ იყო სრულყოფილი ადამიანი; იგი რჩება ისე- 

თად, როგორიც იშვა იესესგა0” დციდვისკენ მიდრეკილი, როგორც 

ყოველი ადამიანი; ღვთის სული, რომელიც გადმოვიდა მასხიე სა- 

მუელის ხელით ზეთისცხებისას, კი არ გარდაქმნის მას ახალ ადამია– 

ნად, სხვა ბუნების კაცად, არამედ აძლევს ძალას ხალხის გასაძღო- 

ლად, მეფობის წარსამართავად. ღვთის სული არ ეძლევა კერძო ადა– 

მიანს, არამედ მეფეს და ამიტომაც ეკრძალება მას მისი გამოყენება 

პირადი მიზნებისთვის. 

დავითის ბედი, განსაკუთრებით მისი ცხოვრების პირველ პე–- 

რიოდში. გადაჯაჭვულია საულის ბედთან. მათ ურთიერთობაში ვლინ– 

დება ორი განსხვავებული ტიპი ადამიანისა. ეს ურთიერთობა, რომე– 

ლიც დრამატულია და სახიფათო ორივესთვის, გამოაჩენს თითოეულ 

მათგანში ისეთ თვისებებს, როგორიც არასოდეს გამოვლინდებოდა, 

რომ მათი ეს შეხვედრა არ მომხდარიყო. დავითი და საული ერთმა- 

ნეთს ქმნიან, შეიძლება ითქვას; ეს ურთიერთობა ერთს აღახევებს მა– 

ღალ ზნეობაში, რომლისთვისაც არც ერთ პიროვნებას ძველი აღ- 

თქმის განმავლობაში არ მიუღწევია, და მეორეს ისე გასტანჯავს შუ- 

რით და ეჭვით, ისე დასცემს, როგორც მცირენი თუ დაცემულან 

შეფეთაგან. 
დავითისა და საულის შეხვედრის ორი ვარიანტი შემოინახა ძვე– 

ლი აღთქმის ტრადიციამ. დავითი უნდა მოხვდეს საულის კარზე, 

მაგრამ როგორ? კანონიკური ტექსტი (სხვა ტექსტი კი არ არსებობს) 

საულის ცნობილ შავნაღვლიანობას ხსნის იმით, რომ „განეშორა სა- 

ულს უფლის სული და დაუწყო მას წვალება ბოროტმა სულმა უფ- 
ლისაგან“ (1 მეფ. 16,14). მისგან უფლის სულის განშორება კი უშუა- 

ლოდ დაკავშირებულია დავითის მეფედ ცხებასთან ბეთლემში, რო– 

მელიც საიდუმლოდ უნდა მომხდარიყო, როგორც საულის მეფედ- 

7. ზ. კიკნაძე 97



ცხება მოხდა. „აიღო სამუელმა რქა და სცხო მას მისი ძმების თან– 
დასწრებით. ამ დღიდან და მერეც უფლის სული წარუმართავდა, 
დავითს... განეშორა საულს უფლის სული...“ (16,13-–-14). ხომ არ. 
შეიძლებოდა, რომ ღვთის სული ერთდროულად ყოფილიყო დავანე– 
ბული რჩეულზე და განყენებულზე? უფალმა მიატოვა საული და 
ბოროტ სულს გაუხსნა გზა მის ბუნებაში. ჩანს, ეს იყო ღვთის სას–- 

ჯელი, მაგრამ საბედისწერო ის იყო, რომ საულის გვემული სულის 
შემსუბუქება დაევალა ახლადცხებულ დავითს: 

„უთხრეს მისმა მორჩილებმა საულს: აჰა, ბოროტი სული ღვთი– 

საგან გაშფოთებს შენ. უბრძანოს ჩვენმა ბატონმა შენს ჰორჩილთ, 
მოძებნონ კაცი, ქნარზე დამკვრელი, და, როცა შემოგაწვება ბორო– 

ტი სული ღვთისგან, დაუკრავს და შვება მოგეცემა. უთხრა საულმა» 
თავის მორჩილთ: მომიძებნეთ კაცი, კარგად რომ უკრავდეს ქნარზე, 
და მომიყვანეთ. მიუგო ერთმა მსახურთაგანმა და უთხრა: ბეთლემე– 
ლი იესეს შვილი მეგულება, იცის ქნარზე დაკვრა, ქველი და მამაცი 
კაცია, სიტყვაგონიერი და ლამაზი. უფალია მასთან... (1 მეფ. 16, 

15–-18). 
ასე მოხვდა დავითი საულთან და „როცა კი შემოაწვებოდა ბო– 

როტი სული ღვთისგან საულს, აიღებდა დავითი ქნარს და უკრავდა. 
ამოისუნთქავდა საული, უკეთ ხდებოდა, გაეცლებოდა ბოროტი 

სული“ (1 მეფ. 16,23). მაგრამ ყოველთვის ასე მშვიდობიანდ არ 
მთავრდებოდა ბოროტი სულის შემოწოლა: უფრო ხშირად საულის 
შუბი განსაგმირავად ემუქრებოდა დავითს, რისთვისაც საულს საბა– 
ბად პქონდა ჯერ ეჭვი, რაკი ახსოვდა სამუელისგან მასზე უკეთესი: 

რჩეულის არსებობის შესახებ ისრაელში, და შური. რაც შურს შეე- 

ხება, საამისო საბაბიც ჰქონდა საულს. ამ მოტივზეა აგებული მათით 

შეხვედრის, უფრო სწორად, დავითის საულის კარზე მოხვედრის, 

მეორე ვერსია. 

ეს არის ცნობილი ეპიზოდი, სადაც დავითი ამარცხებს ფილის–- 

ტიმელთა ბუმბერაზს სახელად გოლიათს, და იხსნის ისრაელის 

ლაშქარს სირცხვილისგან და გადაწყვეტს ბრძოლის ბედს. ეს ეპი–- 

ზოდი მოთხრობილია მე-17 თავში, რომელიც “უშუალოდ მოსდევს. 

დავითის მეფედცხებისა და საულთან მისი მიყვანის ამბავს. მე-16 

თავში ჩვენ ვეცნობით დავითს, როგორც. ფარულ ცხებულს და მე– 
მუსიკეს. ახლა კი დავითმა როგორც: მხს.ნ ე ლმ-ა გამოიჩინა თავი. 

98 :



არის აშკარად ზღაპრული ელემენტი ამ ეპიზოდში, თუმცა ექვს 
არ უნდა იწვევდეს ამის გამო მე-17 თავში გადმოცემული ამბავი. 
ყრმა, დარწმუნებული თავის დავლათში (ის, ცხადია, გრძნობდა უფ–- 
ლის სულს თავის თავში), გაბედულად ჩაება ორთაბრძოლაში, რომ- 

ლის შედეგს უნდა გადაეწყვიტა ბედი ბრძოლისა ისრაელსა და ფი- 
ლისტიმელთა შორის. აქ არაფერია დაუჯერებელი (მსგავსი ასპარე- 

ზობა „ბამი-აჩუკშიც“ არის მოთხრობილი) ოღონდ ყრმა დავითი 

გვაგონებს ზღაპრის გმირს, ხშირად გლეხის ბიჭს, გოლიათი – სა– 

მეფოზე მიჩენილ, მოურეველ ძალას, ხშირად: გველეშაპს, საული 

კი –– ქვეყნის მეფეს, რომელიც თავის ასულს ჰპირდება იმ გმირს, 

ვინც იხსნის ქვეყანას გველე შაპისგან. ამ გმირს, რომელსაც ხშირად 

ძმებიც ჰყავს და, თუ ჰყავს თავად უმცროსია და უფროსნი ვერ 

უყურებენ მას მაინც და მაინც ძმურად, აქვს რაღაც ჯადოსნური სა- 

განი, რაღაც გაღებული მსხვერპლის სანაცვლოდ მოპოვებული, ან 

როგორც ჯილდო კეთილი სამსახურისა თუ მისი ბუნებრივი სიკეთი- 

სათვის, რაც არ ჩანს და, შესაძლოა, არც არასოდეს გამოჩნდეს; საგა– 

ნი, რომლითაც ის ძლევს მასზე ათასწილად აღმატებულ ფიზიკურ 

ძალას, –– ზღაპრის სიმბოლიკით, ეს საგანი ზღაპრის გმირის სწორედ 

ამ დაფარული, მისი მფლობელისთვის გაუცნობიერებელი სიკეთის 

გამოხატულებაა –– გასაგნებული სიკეთე. 

რა იმედით გადიოდა აშკარად უთანასწორო ორთაბრძოლაში და- 

ვითი, ეს მხოლოდ ერთმა ღმერთმა იცოდა. 

გოლიათის ეპიზოდში ავტორს ისე შემოჰყავს დავითი, თითქოს ის 

მკითხველისთვის უცნობი იყოს, თითქოს პირველად აცნობდეს მას; 

„დავითი იყო შვილი იმ ეფრათელისა, იუდას ბეთლემიდან, რო– 

მელსაც სახელად ერქვა იესე და რვა შვილი ჰყავდა. საულის დროს 

მოხუცებული იყო ეს კაცი, ხანდაზმული. წაჰყვა საულს ბრძოლაში 

იესეს სამი უფროსი ვაჟიშვილი; ომში წასული მისი ვაჟიშვილის სა– 

ხელები იყო: პირმშოსი ელიაბი, მომდევნოსი ამინადაბი, მესამესი შამა. 

დავითი კი მათზე უმცროსი იყო. წაჰყვა სამი უფროსი 

საულს...“ (1 მეფ. 17,12––14). 

მამა აგზავნის ძმებთან უმცროსს, რომელიც უნდა იყოს მისი სა– 

ყვარელი შვილი; მამა მოხუცებულია –– ამას ხაზს უსვამს ტექსტი. 

უფროსი ძმები მაინც და მაინც არ უნდა იყვნენ კეთილად განწყობილ- 

ნი უმცროსისადმი, რადგან სწორედ მათ თვალწინ გამოარჩია სამუელ- 
მა უმცროსი, როცა ზეთი სცხო მას, თუმცა ეს რიტუალი საიდუმლოდ 

99



უნდა შესრულებულიყო; მოხუცებული მამა კი, როგორც იაკობი იო– 
სებს, აგზავნის ძმებთან –– მათ მოსაკითხად და მათი ამბის მოსატანად 

სახლში. უფროსი ძმები –– სამნი ორმოცი დღის განმავლობაში შემ– 
სწრენი არიან განლაღებული გოლიათის საქციელისა –– როგორ არ- 

ცხვენს იგი და სასაცილოდ იგდებს უფლის რჩეულ ხალხს –– და მათი 

მეფის უმწეობისა. ბანაკში მოსული დავითი ისმენს გოლიათის თავხე– 

დურ სიტყვებს, მეფის პირობას, რომ გოლიათის მძლეველს აძლევს 

იგი თავის ასულს; და ისმენს აგრეთვე უფროსი ძმის გესლიან საყვე– 

დურს, დაუფარავი სიძულვილით ნათქვამს: „რისთვის ჩამოხვედი აქ? 

გის დაუტოვე ის მცირე ფარა უდაბნოში? ვიცი შენი ამპარტავნებისა 

და შენი ავგულობის ამბავი; მხოლოდ ბრძოლის საყურებლად ხარ ჩა– 

მოსული“ (1 მეფ. 17,28). 

საულის ყურამდე მიიტანეს სიტყვა, რომ დადის ბანაკში ტანმორ– 
ჩილი ყრმა და კითხულობს ყველასგან, თუ რა ბედი მოელის კაცს, 
ვინც იმ ფილისტიმელს დაამარცხებს და სირცხვილს მოხოცავს ისრა– 

ელს; და კიდევ ამბობს მუქარით და დარწმუნდებით: „ვინ არის ეგ წინ– 

დაუცვეთელი ფილისტიმელი, ასეთ სირცხვილში რომ აგდებს დღეს 
ღვთის რაზმებსო?“ (1 მეფ. 17,26). და, როცა წარუდგინეს საულს ეს 
უცნობი ყმაწვილი, რომელიც გაწვეულიც კი არ იყო ჯარში, მეფეს 
ესმის მისგან ეს სიტყვები: 

„ნურავის გული ნუ შედრკება მის წინაშე. წავა შენი მორჩილი და 
შეებრძოლება ამ ფილისტიმელს“ (1 მეფ. 17,32). 

არც მახვილით ან შუბით (ისრაელიანი ჯარისკაცის ჩვეულებრივი 

იარაღით), არც ჯავშანში ჩამჯდარი და არც თავმუზარადიანბი (მან 

უარი თქვა მეფის შემოთავახებულ სრულ აღჭურვილობაზე) არ გა- 

სულა გოლიათის წინაშე დავითი. გავიდა ის გარეგნულად სრულიად 

დაუცავი, როგორც დადიოდა თავის სამწყესურში. რა იყო მისი იარა– 
ღი? კომბალი –- მისი მწყემსობის ნიშანი და ხუთიოდე რიყის ქვა, 
და შურდული. ასეთმა აღჭურვილობამ მოულოდნელად გამოარჩია და- 

ვითი მთელი ისრაელობიდან. თუ საული ერთი თავით მაღალი იყო 
ყველა დანარჩენ თავის თვისტომზე, დავითის სიქველე დაფარულია 
ყველასგან, როგორც მწყემსის გუდაში ჩაწყობილი საშურდულე ქვე– 
ბი. ერთადერთი საჩინო საგანი –– კომბალიც (თუმცა მას კვერთხის 

ღირსება უნდა მინიჭებოდა მომავალში) არ აღიქმებოდა საბრძოლო 

იარაღად, „ძაღლი ხომ არა ვარ, ჯოხით რომ გამოდიხარ ჩემთანო“, მო– 

ესმა დავითს შეურაცხყოფილი ბუმბერაზის სიტყვები. 

100



შურდული დავითის ხელში ის ჯადოსნური იარაღია, რომელსაც 

ზღაპრის გმირი იპოვებს თავისი შინაგანი ღირსების ჯილდოდ; ამავე 

დროს, შურდული გამოხატვს ადამიანური გონების ძლევამოსილებას, 

მის უპირატესობას ბრმა და უსახური ფიზიკური ძალის წინაშე. დავი- 
თი იმავე გზით –- გამჭრიახობით და მახვილი გონებით –- იმარჯვებს, 

როგორც იმარჯვებენ ჩვენთვის ნაცნობი ოდისევსი (ცალთვალა ბუმბე- 
რაზის მძლეველი), დევთა მებრძოლნი ჩვენი ჯვარ-ხატები (ღვთის–- 

შეილნი), ან თუნდაც ნაცარქექია, ამოუწურავ შესაძლებლობათა და– 

მმარხველი, რომელიც გადამწყვეტ წამებში არადჩასაგდებ, ყოფით სა– 

გნებს ძლევამოსილ იარაღებად აქცევს. 
„ჩაყო ხელი დავითმა გუდაში და ამოიღო იქიდან ქვა, სტყორ–- 

ცნა შურდული და შიგ შუბლში მოარტყა ფილისტიმელს; შუბლში ჩა- 
ეჭედა ქვა და პირქვე დაემხო ფილისტიმელი“ (1 მეფ. 17,49). 

ამ ორთაბრძოლამ დასაბამი მისცა საულის ლაშქრის გამარჯვებებს 

ფილისტიმელებზე. 
აი, მაშინ იკითხა საულმა (ეს არის მეორე ვერსია საულისა და 

დავითის დაახლოებისა) დავითის ვინაობა და ის მეორედ წარუდგი- 

ნეს მეფეს, ამჯერად უკვე არა როგორც მემუსიკე –-– ქნარზე დამკვრე– 
ლი, არამედ როგორც გმირი. მათი შეხვედრა გადმოცემულია უკიდუ– 

რესი დაწურვით, თითქოს მხოლოდ და მხოლოდ როგორც ცნობა, მაგ- 

რამ ამ სიმშრალეში და სიტყვიერ სიძუნწეში ჩანს საულის მეფური, 
თან მამაშვილური ღირსება, ხოლო გამარჯვებული ყრმის თავმდაბ- 

ლობა და მორჩილება. 
„როცა დაინახა საულმა ფილისტიმელთა წინააღმდეგ გამავალი 

დავითი, ჰკითხა აბნერს, მხედართმთავარს: ვისი შვილია ეს ყმაწვილი, 
აბნერ? მიუგო აბნერმა: შენს თავს გეფიცები, არ ვიცი, მეფეო. თქვა 
მეფემ: იკითხე, ვისი შვილია ეს ჭაბუკი. როცა დაბრუნდა დავითი ფი– 

ლისტიმელის დამარცხების შემდეგ, ხელი მოჰკიდა მას აბნერმა და 
წარუდგინა საულს; ხელში ფილისტიმელის თავი ეჭირა. უთხრა საულ- 
მა: ვისი შვილი ხარ, ყმაწვილო? მიუგო დავითმა. შენი მორჩილის, 
იესეს შვილი ვარ, ბეთლემელის“ (1 მეფ. 17,55––58). 
ცუ „ 'აულის კარზე გამოსცადა პირველად დავითმა საკუთარ თავზე 

ურისა და ეჭვის დაუძლეველი ძალა საულისგან და ასევე დაუძლე– 
მელი მეგობრული სიყვარული მეფის ძის, იონათანისა. „შეეკრა იონა– 
თანის სული დავითის სულს და შეიყვარა იგი იონათანმა,ა როგორც 

საკუთარი თავი... შეკრა იონათანმა დავითთან კავშირი, რადგან შეი– 

101



ყვარა იგი როგორც საკუთარი თავი. გაიძრო მოსასხამი ტონათანმა, 
თან რომ ჰქონდა, და მისცა დავითს, აგრეთვე შესამოსელი, მახვილი, 

მშვილდი და სარტყელი“ (1 მეფ. 18.1-–-4). 

ძმადშეფიცვის ამ აქტმა, თითქმის რიტუალურმა და სიმბოლურმა 
მოქმედებამ, განსახღვრა დავითის შემდგომი ბედი –– მისი ურთიერ- 

თობა არა მხოლოდ იონათანთან, არამედ გააძლიერა მისი მოწიწება 

საულის წინაშე, არა როგორც მხოლოდ მეფის, არამედ ძმადნაფიცის 
მამის წინაშეც. 

ერთგულობდა დავითი საულს სიცოცხლეშიც და მისი სიკვდი- 

ლის შემდეგაც პატრონობდა მის შთამომავლებს, ერთი სიტყვაც არ 
დასცდენია მის მიმართ სააუგო და არც საქმით ცდილა გაესწორებინა 

მისთვის ანგარიში, თუმცა საამისო შემთხვევა ბევრჯერ მიეცა მას; სა– 

ულის სიცოცხლეში დავითი ავლენდა პატიოსნების, სიქველის, რაინ–- 
დობის, მორჩილების და შვილობრივი სიყვარულის მაგალითს მეფისად– 

მი, რომელიც თითქმის დღიდან გოლიათის დამარცხებისა მოსისხლე 

მტრად გადაეკიდა მას. საულში იძალა შურმა ჭაბუკი ქვეშევრდომის 
მიმართ, როცა ბრძოლიდან დაბრუნებულს მოესმა ქალების გუნდის 

მიერ სახელდახელოდ შეთხზული სიმღერა: „შემუსრა საულმა თავი- 

სი ათასი, ხოლო დავითმა თავისი ათი ათასიო!“ ეს სიტყვები საკმა- 

რისი იყო შურის აღძვრისთვის და საულმა თითქოს იწინასწარმეტ- 

ყველა: „მეფობაღა აკლია!“ ეს ეჭვი, ცხადია, არ იყო უსაფუძვლო, 
მხოლოდ მისი ავადმყოფური გონების ნაყოფი. ხომ ნამდვილად ცხე– 
ბული იყო დავითი და, ამგვარად, მისი მეტოქე, თუმცა საულს ეს ამ- 
ბავი არ შეიძლება დაბეჯითებით სცოდნოდა; ის მხოლოდ გრძნობდა 
შინაგანად, რომ უფალს ჰყავდა იგი მიტოვებული, და სამუელიც, მისი 
მცხებელიც, აღარ ეკარებოდა იმ შეხვედრის შემდეგ გილგალში, სა– 

დაც სამუელმა ამხილა იგი უფლის ურჩობაში და უფლის ნებაც გა- 

მოუცხადა, რომ „გამოგლეჯდა“ მეფობას, რომ უფალს ამორჩეული 

ჰყავს სამეფოდ მასზე ღირსეული. 
ნება უფლისა, რომელიც მას გამოუცხადა სამუელმა, უკვე აღ- 

სრულებული იყო: სამეფო, მეფობა, უკვე წართმეული ჰქონდა მას, 
ხოლო უფლის სულის ნაცვლად ბოროტი სული იყო მასზე მოვლენი– 
ლი უფლისგანავე. ის სამეფო დავლათი, რომელსაც იგი ვეღარ განი–- 

ცდიდა საკუთარ თავში, ახლადმოვლენილ ყრმაში იყო გადასული. 

ამას გრძნობდა საული: „შეშინდა საული, რადგან უფალი იყო და- 

ვითთან, საულს კი განეშორა“ (1 მეფ. 18,12). 

102



საულის წინაშე სრულიად უდანაშაულო დავითს ჰქონდა ერთი 
«დანაშაული: ის გულის სიღრმეში გრძნობდა –- ეს არასოდეს არ ყო– 

ფილა გარკვევით გამოთქმული, –-– რომ ის ისრაელის მეფედ იყო 

მოწოდებული, ყოველ შემთხვევაში, სუბიექტურად განიცდიდა უფ- 
ლის სულის შემწეობას არა მხოლოდ ცხების შემდეგ, არამედ მანა– 

მდეც, როცა მამამისის ფარას მწყემსავდა, რადგან მწემსსაც ესაჭი–- 
როებოდა ღვთის შეწევნა. დავითის შინაგანი დარწმუნებულობა თა- 

ვის დავლათში, რომ ეს ნამდვილად ღვთისგან მობერილი ხარიზმა 

იყო, გამოჩნდა იმ სიტყვებში, რომლებიც საულმა მოისმინა მისგან. 

"საული აკავებდა მას ფილისტიმელ ბუმბერაზხზთან ბრძოლისგან, „რად–- 

გან ჯერ ბავშვი ხარ, ის კი მებრძოლია სიყრმითგანვეო“, მაგრამ რო–- 

გორ პასუხობს დავითი? რა ჩანს დავითის პასუხში, რა მომავალი გა– 

მოკრთა მის პასუხში მეფის მამაშვილურ რჩევაზე? 
„უთხრა დავითმა საულს: მწყემსავდა შენი მორჩილი თავისი მა–- 

მის ფარას და, როცა დაეცემოდა ლომი ან დათვი და გაიტაცებდა 
ფარიდან ცხვარს, გავეკიდებოდი, ვკლავდი და პირიდან გამოვგლეჯ- 

დი ხოლმე.. ლომსაც და დათვსაც ამარცხებდა შენი მორჩილი. ამ 

წინდაუცვეთელ ფილისტიმელსაც იგივე დაემართება, რადგან სირ- 

„ცხვილში აგდებს იგი ცოცხალი ღვთის რაზმებს. თქვა დავითმა: უფა– 

ლი, რომელიც დამიხსნიდა ხოლმე ლომისაგან ან დათვისაგან, ახლაც 
·დამიხსნის ფილისტიმელისგან...“ (1 მეფ. 17,34––37). 

ამ სიტყვებში ჩანს გამოუცდელი ჭაბუკის დარწმუნებულობა 
იმაში, რომ მწყემსობა მისთვის მოსამზადებელი საფეხურია ხალხის 

წინამძღოლობისკენ. თუ წინათ ის მამის ფარას მწყემსავდა და უგე– 

რიებდა მტაცებელ მხეცებს, ახლა მას შეუძლია, შესაძლებელია, ვალ– 
დებულიც არის, დამწყესოს უფლის, თავისი ზეციური მამის სამ- 

წყსო -- ისრაელი. დავითისთვის ეს ერთი და იგივე საქმიანობაა, 

ოღონდ სხვადასხვა ასპარეზზე განხორციელებული. მწყემსობის ღირ–- 

სება მისი ხალხის ისტორიაშია დადასტურებული: მწყემსი იყო მოსე, 

სანამ იგი ხალხს გამოიყვანდა ეგვიპტიდან: ის ჯერ თავისი სიმამრის 
ფარას მწყემსავდა უდაბნოში (სწორედ ამ სამწყესურში აღმოაჩინა 

მან ღვთის გამოცხადების მთა) და მერე შეუდგა თავისი ხალხის მწყემ– 
ვას. როგორც მოსესთვის, ასევე დავითისთვის ხალხის წინამძღოლო– 

ბა იყო იგივე მწყემსობა, მაღალ რანგში აყვანილი. წინასწარმეტყველ–- 

თა ესქატოლოგიურ სიმბოლიზმში მწყემსი მეფის სინონიმია და ამ 

სიმბოლიკას ფესვი რეალურ ნიადაგში უდგას. ასე იყო მთელს ახლო 

103



აღმოსავლეთში: ჯერ კიდევ შუმერის და შემდეგ ბაბილონისა თფუ 
აშურის მეფეები ატარებდნენ მწყემსის ტიტულს, რომლის შინაარსი 
დაფუძნებული იყო ხალხის წინამძღლოლობისა და პატრონობის იდეა– 
ზე. „რა არის ხალხი თვინიერ მეფისა? მხოლოდ ცხვრის ფარა, უმ–- 

წყემსოდ შთენილი!“ –– ამბობს ერთი შუმერული ანდაზა. 

ხალხი უფლის ერია, ხოლო მისი წინამძღოლი -– მეფე უფლის 

ნებით დაყენებული მწყემსი. ის პერიოდი დავითის ცხოვრებისა, როცა 

დავითი მწყემსავდა თავისი ხორციელი მამის ფარას, უნდა გავიგოთ 
როგორც სიმბოლური წინასწარმოსწავება იმ პერიოდისა, როცა და–- 
ვითი კვერთხით ხელში ჩაუდგება სათავეში თავისი ზეციერი მამის 
ფარას, როგორც ცხვრის პატრონი ეძებს ერთგულ მწყემსს, ასევე. 
უფალი -–- რჩეული ხალხის პატრონი ეძებს ერთგულ წინამძღოლს. 
ეს სულისკვეთება გამოხატული ზემომოყვანილ ესქატოლოგიურ 
ნაწყვეტში ეზეკიელის წინასწარმეტყველებიდან: „მე დავიხსნი ჩემს 

ცხვარს და აღარ იქნებიან დატაცებულნი...ერთ მწყემსს დავუყენებ 
მათ და ის დამწყემსავს მათ; დავითი, ჩემი მორჩილი, დამწყესავს მათ, 

ის იქნება მათი მწყემსი...“. 
ამრიგად, გულმართალი ყრმის სიტყვებში მეფისადმი, გამოსჭვი– 

ვოდა, რომ მისი კომბალი ერთ მშვენიერ დღეს სამეფო კვერთხად 
გარდაიქმნებოდა. საულის სასმენელნი დახშული არ ყოფილა ამ სი– 
ტყვების მიმართ. 

როცა საულისთვის ცხადი გახდა, რომ დავითია მისი მეტოქე 

სამეფო ტახტზე –-– თუმცა დავითი არც აპირებდა რაიმე ეღონა ზე–- 
თისცხების მეოხებით მიღებული პოტენციური მეფობის გასანაღ- 
დებლად, –– ის უკვე აღარ მალავდა თავის მტრობას მის მიმართ და 
ხელსაყრელ შემთხვევას ეძებდა მის მოსაკლავად, რისხავდა შვილს, 
იონათანს, ჩააგონებდა მას: „ვიდრე ცოცხალია იესეს ძე ამქვეყნად, 

ვერც შენ განმტკიცდები და ვერც შენი მეფობა განმტკიცდებაო“ 
(1 მეფ. 20,31); იონათანი კი, მისი მეგობარი, რომელსაც საკუთარ 

თავზე მეტად უყვარდა იგი, ესარჩლებოდა მას მეფის წინაშე, თუმ– 
ცა მანაც იცოდა, რომ სამომავლოდ ტახტი დავითისა და მისი შთა– 
მომავლების უნდა ყოფილიყო. დავითი ორჯერ დაუსხლტა საულის 
ნასროლ შუბს მისი გაშმაგებისას, როცა ბოროტმა სულმა შეიპყრო 

იგი, დავითი კი ქნარს უკრავდა დასამშვიდებლად; მაგრამ ამაო იყო 

ქნარის ხმა, „უნდოდა საულს კედელზე მიეგმირა შუბით, მაგრამ 

გაუსხლტა დავითი და კედელს მოხვდა შუბი. დავითი კი გაიქცა და 

104



ასე გადარჩა სიკვდილს იმ ღამით“ (1 მეფ. 19,10). მეორედ დავითთ 

მისმა ცოლმა, საულის ასულმა მიქალმა, რომელსაც უყვარდა, იხსნა; 

ბოლოს, იონათანმა, რომელმაც ხელი შეუწყო საბოლოოდ გარიდე– 
ბოდა საულს და სამეფო კარს, და დაეტოვებინა ქვეყანა, გადახვეწი– 
ლიყო უცხო მხარეში, სადაც საულის შუბი ვერ მისწვდებოდა. 

ორი ხანაა დავითის ცხოვრებაში –-- ხეტიალისა და დამკვიდრე– 
ბისა ის ხეტიალობს როგორც კაენისგან დევნილი მწყემსი აბელი; 
თავისი ცხოვრების ამ პერიოდში ის ახორციელებს იდეალს იმ და–- 
ღუპული აბელისა, რომელსაც სწყალობდა ღმერთი. ღმერთი დავით– 

თან არისს და არა საულთან, რომელიც დამკვიდრებულია მიწათ– 

მოქმედი კაენივით, მაგრამ შინაგანად ხეტიალობს, ძრწის, იტანჯება. 
ბოროტი სულისგან, როგორც კაენი, რომელიც გადაიხვეწა „ძრწო–- 

ლისა“ და „ხეტიალის“, „წრიალის“ მხარეში (ასე ითარგმანება ქვე– 

ყანა ნოდისსა, სადაც დამკვიდრდა კაენი). 

დავითის დევხილება და გასვლა ქვეყნიდან გამოხატავს ისრაე– 

ლის წარსულს, როცა ის უდაბნოს გზით მოდიოდა ქვეყნისკენ, და. 

მიმავალსაც, როცა დადგა დიდი განფანტვის ხანა. ჭეშმარიტ მეფეს 

თითქოს უნდა გაემეორებინა თავისი ხალხის ისტორია, როგორც, 

ძველ მითოსში მწყემსი იმეორებს, ანუ, უფრო სწორად, იზიარებს- 

თავისი სამწყსოს ბედ-იღბალს; თითქოს ხეტიალი უნდა ყოფილიყო 

დავითისთვის სამეფოდ მზადება, უდაბნოს ქრონოტოპულ ვითარე– 

ბაში უნდა დაბადებულიყო ის მეფედ, როგორც ისრაელი იშვა ხელ– 

ახლა, როგორც უფლის ერი, უდაბნოში ორმოცი წლის ხეტიალისას. 

მაგრამ ეს გასვლა ქვეყნიდან, რამაც განსაკუთრებული როლით 

შეასრულა დავითის, როგორც პიროვნების და როგორც მეფის ჩა– 

მოყალიბებაში, სამძიმო ვითარებას უქმნიდა დავითს, როგორც ერთ 

კერძო ისრაელიანს, უფრო შორს რომ წავიდეთ ერის გენეზისისკენ,. 

აბრაამის წიაღიდან გამოსულს. ამ განდევნით დავითი წყდებოდა იმ? 

მიწას, რომელიც უფლისგან მიეცა მის მამა-პაპას და პირადად მასაც, 

როგორც წილის მქონებელს ამ მემკვიდრეობაში. იგი მოიკვეთა ქვე– 

ყნიდან არა მხოლოდ როგორც საცხოვრებელი ადგილიდან, არამედ. 

საწმიდარიდან და ღვთის თაყვანისცემისგან, რადგან სხვაგან, ამ ქვე– 

ყნს გარეშე ისრაელიანისთვის წარმოუდგენელი იყო ერო- 

ვნული ღმერთის მსახურება; რადგან უფალი (იაჰვე) ღმერთი ჯერ 

კიდევ არ იყო მათ შეგნებაში უნივერსალური ღმერთი, რომ მისი 

სამსხვერპლო აღთქმული ქვეყნის გარდა სხვაგან სადმე აშენებუ–- 

109



ილიყო. ამ განდევნით საულმა დავითს ფეხი ამოუკვეთა არა მხოლოდ 

"სამკვიდროდან, არამედ საწმიდარიდან. ის უნდა დარჩენილიყო თა- 

-ვისოი ღმერთის პატრონობის გარეშე და სხვა, უცხოთა ღმერთებს, 

უნდა შეხიზნებოდა. 
„ახლა ისმინოს მეფე ბატონმა თავისი მორჩილის სიტყვები: 

“თუ უფალმა წაგაქეზა ჩემს წინააღმდეგ, სურნელოვანი იყოს ეს 
მსხვერპლი; თუ ადამიანებმა –– წყეულიმც არიან ისინი უფლის წი– 

ჩნაშე, რადგან მათ განმდევნეს მე დღეს, რომ წილი არ მქონოდა უფ- 
ლის სამკვიდროში, და მითხრეს, წადი, უცხო ღმერთებს ემსახურეო4“ 

%1 მეფ. 26,19). 

ეს სიტყვები გადასძახა,” შორიდან საულს უდაბნოში, ბორცვი- 
“რან მას შემდეგ, რაც საულის ბანაკში იდუმალ შეღწეულმა შუბი 
'და მათარა აართვა მძინარე მეფეს და წაიღო იმის ნიმხად, რომ იგი 

არასოდეს აღმართავდა ხელს უფლის ცხებულზე უდაბნომ, რო–- 

გორც განსაცდელმა, წარმოაჩინა დავითის საუკეთესო ზნეობრივი 

თვისებები, მაგრამ ავიდა თუ არა ტახტზე, დაკარგა სიმაღლე. ტახტ- 
ზე ასვლის შემდეგაც, როცა ის მყარად დამკვიდრდა იერუსალიმში, 

"რომელიც მან პირველმა აქცია დედაქალაქად, განიცადა დევნილება, 
ამჯერად უკვე მოჯანყე შვილისგან, და ესეც განსაცდელი იყო. ხე- 
ტიალსა და უმკვიდრობაში, რომლითაც ის თითქოს ახორციელებს 
«ღვთის სათნო აბელის იდეალს თავისი ცხოვრების პირველ პერიოდ- 
ში, დავითი თანაზიარია ისრაელის უდიდესი სიწმიდის –-– უფლის 
კიდობნის ბედისა, რომელიც იესეს ძესავით უცხო ქვეყანაში იმყო- 
'ფებოდა როგორც ტყვე და ტყვეობიდან თავდახსნის შემდგომ მიმო– 
დიოდა, იცვლიდა ადგილ-სამყოფელს, ვიდრე საბოლოოდ იერუსა- 
ლიმში არ დამკვიდრდა გამეფებულ დავითთან ერთად. 

საულის აღსასრული 

“ყველა თავისი ბედისწერით კვდება, ყველას თავისი განსაკუთ- 
რებული სიკვდილი აქვს. იაკობი მოკვდა ხანსრული, წლებით მაძღა– 

რი, ტკბილ სიბერეში, ვაჟიშვილებით და შვილთაშვილებით გარშე- 
მორტყმული, იმ შვილის ხელში, რომლის გამო ამბობდა, მგლოვიარე 
ჩავალო ჩემს შვილთან შავეთში, აბრაამი, ისაკი, იაკობი, –– ერის მა- 

მათავრები, მწყემსები, მშვიდობიანი ხალხი იყო და მშვიდად დატო- 

უეს წუთისოფელი. როგორ მოკვდა საული, რომელმაც ბრძოლაში 

9ყ06



გაატარა მთელი ცხოვრება და ლხინის დროსაც კი, თავისი ერთგული 

ხალხით გარშემორტყმულს, შუბი ჰქონდა ხელში ჩაბღუჯული? თით- 
ქოს ელოდა ბოროტი სულის მობერვას, რომ ეჭვებით გასენილს თა–- 
ვისი მოყვასი გაეგმირა. შეიქნებოდა თუ არა მისთვის ეს შუბი სა- 

ბედისწერო? 

„მეფეთა წიგნებმა“ საულის სიკვდილის ორი ვერსია შემოინახა, 

ორივე ჩაწერილ იქნა ერთმანეთის მიყოლებით: ბიბლია არ უფრთხის 
გარეგან წინააღმდეგობებს; ის არ ფიქრობს, რომ რაც მოხდა, სწორედ 

ისე მოხდა როგორც უნდა მომხდარიყო. ბიბლია უტოვებს შემ- 

თხვევას სხვა შესაძლებლობასაც, რომ უფრო ამომწურავად გამო- 
ჩნდეს შემთხვევის მნიშვნელობა და იქ მოხვედრილი ადამიანის უკა– 
ნასკნელი საქციელი. 

პირველი ვერსია. 

„მიაეწივნენ ფილისტიმელები საულს და მის ვაჟებს და დახოცეს 

ფილისტიმელებმა იონათანი, აბინადაბი და მალქი-შუაყი -- საულის 

შვილები. გაუძნელდა ბრძოლა საულს. ნიშანში ამოიღეს იგი მშვილ– 

დოსნებმა და მძიმედ დაჭრეს იგი მშვილდოსნებმა. უთხრა საულმა თა– 

ვის საჭურველთმტვირთველს: იშიშვლე მახვილი და გამიყარე, რომ 

წინდაუცვეთელებმა არ მომკლან და არ შეურაცხმყონ. ვერ გაბედა 
საჭურველთმტვირთველმა, რადგან ძალიან ეშინოდა. მაშინ აიღო სა- 

ულმა მახვილი და ზედ დაეგო. როცა დაინახა საჭურველთმტვირთველ- 

მა, რომ მოკვდა საული, ისიც ზედ დაეგო მახვილს და მოკვდა მას– 

„თან ერთად“ (IL მეფ., 31,2––-5). 

ვინ უნდა ყოფილიყო შემსწრე ამ ტრაგიკული სცენისა? ვის 

“უნდა მოესმინა პატრონისა და მისი მორჩილის უკანასკნელი დიალო– 

-გი? როცა მეფისწულნი და მისი თანამდგომნი დახოცილნი ეყარნენ 

მათ წინ? ვინ მოიტანა ეს ამბავი, რომ ყმამ არ შეასრულა მეფის უკა– 

'ნასკნელი ბრძანება, როცა არავინ იყო მის მეტი ბრძანების შემსრუ- 

ლებელი? ვინ ჩახედა მას სახეში, როცა მახვილჩაბღუჯული ხელი აუ– 

კანკალდა და ვერ აღმართა იგი ცხებულზე, „რადგან ძალიან ეშინო- 

და"? მაშინ ხომ არ აუკანკალდა ხელი, როცა მეფის კვალზე გულში 

იყრიდა მახვილს იმის დასადასტურებლად, –– ვის წინაშე? მისი პატ–- 

რონი მკვდარი იყო უკვე, –– რომ საკუთარი სიცოცხლე არ ენანებო– 

და? 

მოდარაჯე თვალი დაჰყურებდა მათ ზემოდან; ამ თვალით დანა– 

·ხულს აგვიწერს ბიბლია მეფეთა პირველი წიგნის დასასრულს. 

107



მეფეთა მეორე წიგნი უბრუნდება ამავე ამბავს, არ ცნობს მას 
ამოწურულად. ეს ვერსია უნდა ავსებდეს წინამავალს, თუმცა სრუ– 
ლიად განსხვავებულად გვიხატავს საულის აღსასრულს. 

„მოვიდა მესამე დღეს საულის ბანაკიდან კაცი, სამოსელი შე– 

მოგლეჯოდა და თავზე ნაცარი ეყარა. მივიდა დავითთან, მიწაზე და–- 
ვარდა და თაყვანი სცა. უთხრა დავითმა: საიდან მოდიხარ? მიუგო: 
ისრაელის ბანაკიდან გამოვიქეცი. უთხრა დავითმა: რა ამბავი მოხდა, 

მიამბე. თქვა კაცმა: ხალხი გაიქცა ბრძოლის ველიდან; ბევრი ჩვე– 
ნიანიც დაეცა და დაიხოცა, საულიც და მისი ვაჟიც, იონათანიც, დაი–- 

ხოცნენ. უთხრა დავითმა ყმაწვილკაცს, ამბის მომტანს: როგორ გაი– 

გე, რომ დახოცილან საული და მისი ვაჟი იონათანი? მიუგო ყმაწვილ– 
მა კაცმა, ამბის მომტანმა: გილბოაყის მთაზე მოვხვდი და, ვხედავ, 

შუბზეა საული დაყრდნობილი და, აჰა, ეტლები და მხედრები უახ–- 
ლოვდებიან მას. უკან მოიხედა, დამინახა და დამიძახა, მივუგე: გის- 

მენ, ბატონო-მეთქი. მითხრა: ვინა ხარ? მივუგე: ყამალეკელი ვარ-მეთ– 
ქი. მითხრა: დამეცი თავს და მომკალი, რადგან საშინელ ტანჯვაში ვარ, 
ჯერ კიდევ მიდგას სული. მივედი და მოვკალი, რადგან ვიცოდი, რომ 
მაინც არ იცოცხლებდა დამარცხების შემდეგ. მოვხადე გვირგვინი, 
თავზე რომ ეხურა, ავართვი სამაჯური, ხელზე რომ ეკეთა, და აქ მო– 
ვუტანე ჩემს ბატონს...“ (მე-2 მეფ., 1,2––10). 

ჭეშმარიტად ტრაგიკული სურათის შემსწრე შეიქნა ეს ყამალეკე– 

ლი ყმაწვილი: ცასა და მიწას შორის, ყველასგან მიტოვებული, –- 
უფლის დავლათმა ხომ მიატოვა, მაგრამ სად იყო მისი საჭურველთ– 
მტვირთველი? –– განწირული მეფე სასოწარკვეთილებით დაბჯენია. 

თავის შუბს და ღონემიხდილს საკუთარ თავხე ვერ აღუმართავს. 
ხელი, უცხოტომელი, ყამალეკელი, შეესწრო მეფეს არა დაჭრილს, 
დაისრულს მშვილდოსანთაგან, არამად სულიერად დაცემულს, სრუ– 

ლიად სასომიხდილს, გასენილს იმ ბოროტი სულისგან, რომელიც. 

მშვიდობიან დღეებშიც თრგუნავდა მას. ამას მოწმობს მისი უკანას–- 
კნელი სიტყვები „საშინელ ტანჯვაში ვარ, რადგან ჯერ კიდევ მიდგას 
სული“. მას არ აშინებს მოსალოდნელი შეურაცხყოფა ფილისტიმელ– 
თაგან, რომელთა ეტლები და მხედრები გრიალით უახლოვდებიან; მას 
აშინებს საკუთარი სული, რომლისგანაც თავი ვერ დაუღწევია. ეს მისი 

სულია მისი უკანასკნელი გამტანჯველი. ყმაწვილ ყამალეკელს ნამდვი– 

ლად საულისგან უნდა მოესმინა ეს სიტყვები, რომლებიც გამარჯვე– 

ბულ დავით მოახსენა; მან მოისმინა საულის შინაგანი: ხმა, არა მეფუ– 

108



რი, არამედ ადამიანური. რა პასუხი უნდა გაეცა უცხო ყამალეკელს 

მეფის გულის ამოძახილზე? მართალია, ყმაწვილი, ისრაელს შეხიზნუ– 

ლი ყამალეკელი, საულის მორჩილი იყო, მაგრამ მას არ შეშინებია 

მასზე ხელის აღმართვისა თუ საჭურველთმტვირთველი დაძლევდა 

შიშს და ხელს აღმართავდა ცხებულზე, ეს ხელი ხომ მასაც მოუღებ– 

და ბოლოს, როგორც მოხდა. ყმაწვილი ცივი გონებით სჯიდა, შეუ- 

ცდომლად გაერკვა ვითარებაში. „მივედი და მოვკალი, –– თქვა მან,– 

ვიცოდი, რომ დამარცხების შემდეგ არ იცოცხლებდა“, ასე თქვა მან, 
ვიდრე ერთი წამისყოფის შემდეგ მკვლელი გახდებოდა. საული, მარ– 

თალია, არ იცოცხლებდა დაცემის შემდეგ, ის განწირული იყო, მაგ– 

რამ ვაი მას, ვინც პირველი აძგერებდა მახვილს. ყმაწვილი შეუცდო– 

მლად იქცეოდა –– სწორად ფიქრობდა და უტყუარი ალღოთი მოქმე–- 

დებდა, როცა მოკლული მეფეს აართვა გვირგვინი და სამაჯური––სა–- 

მეფო ნიშნები და დავითს მიართვა; ამით მან ხილული სახე მისცა 

იმას, რაც სამუელმა საიდუმლო ზეთისცხებით მოიმოქმედა. საულიც 

დაიღუპებოდა, დავითიც მიიღებდა გვირგვინს, მაგრამ ვაი მას, ვინც 

სისხლიანი ხელით მიართმევდა გვირგვინს. 

ჰკითხა. დავითმა ყმაწვილკაცს, ამბის მომტანს: სადაური ხარ? 

მიუგო. ხიზანის შვილის ვარ, ყავმალეკელი. უთხრა მას დავითმა: რო–- 

გორ გაბედე და აღმართე ხელი უფლის ცხებულის დასაღუპად? დაუ- 

ძახა დავითმა ერთ მსახურთაგანს და უთხრა: აქ მოდი და მოკალი ეს 

კაცი. მანაც დაჰკრა და მოკვდა იგი. უთხრა მას დავითმა: შენს თავ- 

ზეა შენი სისხლი, რადგან შენმავე ბაგემ გამხილა, როცა თქვი, მე 

მოვკალიო უფლის ცხებული“ (მე-2 მეფ., 1,13-–16). 
დავითს მიეცა შემთხვევა თავისი მოსისხლის სისხლი აეღო და 

ეგლოვა იგი ომში დაღუპულთა გოდებით, სადაც ასეთი სიტყვებიც 

ისმის: „გილბოაყის მთებო! არ გეღირსოს ცვარი და წვიმა, ნაყოფიე– 

რი მინდვრები, რადგან მანდ გაცუდდა ვაჟკაცთა ფარი, საულის 
ფარი, თითქოს არ ყოფილიყო ზეთით ცხებული! განგმირულთა სი- 
'სხლისგან, ვაჟკაცთა გულ-ღვიძლისგან უკან არ ბრუნდებოდა იონა- 

თანის მშვილდი, საულის ხმალი ფუჭად არ ბრუნდებოდა! საულ და 

იონათან! საყვარელნი და სანატრელნი სიცოცხლეში„ სიკვდილშიც 
განუყრელნი არიან.. ისრაელის ასულნო, იტირეთ საული, თქვენი შე– 

მმოსველი ძოწეულით და ძეირფასეულით, ოქროს სამკაულებით რომ 

გიმშვენებდათ შესამოსელს, როგორ დაეცნენ ვაჟკაცები ბრძოლაში...“ 

«41,21––25). 

109



დავითის ბზანსაცდელი 

ბიბლიურ ადამიანს თან სდევს განსაცდელი. შეიძლება ითქვას, 
ჩასაფრებულია და ელის მის ნაბიჯს. რომელი ასცდა თავის ცხოვრე- 

ბაში განსაცდელს, ვინ იყო მისგან თავისუფალი? განსაცდელის მეო–- 
ხებით არიან, როგორნიც არიან, რომ არაფერი ვთქვათ ადამზე, პირ- 

ველკაცზე, რომელმაც გზა გაუსხნა მას კაცობრიობაში, აბრაამი, ია-. 
კობი, იოსები და სხვანი. განსაცდელი სასინჯი ქვაა, რომელიც გამო-.- 
აჩენს ადამიანის დიდებას და სიმდაბლეს; ქურაა, რომელშიც უნდა. 

გადადნეს კაცი და გამოვიდეს მისი ხინჯი. განსაცდელიდან ადამიანი 
შეიძლება არნახულ სიმაღლეზე ავიდეს ან ისე დაეცეს, როგორც არა-- 

სოდეს დაცემულა. 
იყო დრო, როცა დავითზე შეიძლება თქმულიყო: „სულ მაღლა. 

და მაღლა მიდიოდა დავითი და უფალი, ცაბაოთ ღმერთი, მასთან 
იყო“ (მე-2 მეფ., 5,10). მაგრამ თუ შეინარჩუნა ტახტზე გამტკიცე-. 

ბულმა ის სიმაღლე, რომელსაც ის დევნილებაში –- ესეც ხომ გან-. 
საცდელი იყო –- ატარებდა? შესაძლოა ამ ხანაში თავისი ცხოვრე–- 

ბისა უფრო ძნელი განსაცდელი მოელოდა, ვიდრე მაშინ, როცა სა-. 

ულის შუბი ჰქონდა დამიზნებული. მაშინ დავითი აბელი იყო, თით- 
ქოს დასაღუპად განწირული; მაგრამ მასთან იყო უფალი, როგორც, 
იოსებთან, და დევნილი იოსებივით, ისიც მასზე იყო მინდობილი. შე–. 
საძლოა, მას ტახტზე ასვლამდე, როგორც კერძო კაცს, ბევრი რამ 

ეპატიებოდა; მაგრამ ტახტზე მჯდომი მთელ ქვეყანაში ხელისგულივით 

ჩანდა თავისი სიავკარგით. მაშინ, როცა უდაბნოს მიწაზე და გამო-. 

ქვაბულებში ათევდა ღამეებს, მისი ერთადერთი მამხილებელი საკუ- 

თარივე თავი იყო; სინიდისს –- „მამხილებელ გონებას“ მისას არ 
ეძინა, მაგრამ ტახტზე აღზევებულისთვის, როცა სასახლეში დაიდო. 
ბინა, საჭირო შეიქმნა გარეშე მამხილებელი. ეს იყო ნათანი, მისი 
პირადი მოძღვარი თუ წინასწარმეტყველი, რომელიც მოწოდებული 

იყო ღვთის ცხებულში სინანულის გასაღვიძებლად. მაგრამ ნათანი,. 

რაკი მეფესთან ჰქონდა საქმე, იგავებით გამოთქვამდა სამხილებელს. 
და არა პირდაპირ, რადგან ასეთი იყო აღმოსავლეთში მიღებული წესი 
მხილებისა. 

როცა დავითმა ბრძოლაში ღალატით მოაკვლევინა ურია ხეთელი, 

თავისი ერთგული ყმა და ცოლად შეირთო მისი ცოლი ბერსაბე 

(ბათ-შებაყ „ასული შვიდისა“ თუ „ასული ფიცისა"), „არ მოეწო– 

110



ნა უფალს ეს საქმე“ და „მიუგზავნა უფალმა დავითს ნათანი და ისიცა 

მივიდა მასთან და უამბო: ორი კაცი ცხოვრობდა ერთ ქალაქში, მდი– 

დარი და ღარიბი. მდიდარს უამრავი ცხვარი და ძროხა ჰყავდა, ღარიბს. 
კი არაფერი ებადა ერთი პატარა ბატკნის გარდა, რომელიც ნაყიდი. 

ჰყავდა, და კვებავდა და ზრდიდა თავისთან, თავის ბავშვებთან ერ– 

თად. მის ლუკმას ჭამდა, მისი თასიდან სვამდა, მის უბეში ეძინა; 
როგორც ქალიშვილი, ისე ჰყავდა. ეწვია ერთხელ ვინმე მგზავრი მდი– 

დარ კაცს. ვერაფერი გაიმეტა თავისი ცხვარ-ძროხიდან დასაკლავად, 

რომ გამასპინძლებოდა თავის სტუმარს, წამოიყვანა ღარიბი კაცის ბა– 

ტკანი და გაუმზადა სტუმრებულ კაცს. დიდად განრისხდა დავითი ამ: 

კაცხზხე და უთხრა ნათანს: უფალს ვფიცავ, სიკვდილის ღირსია ამის. 

ჩამდენი! ბატკანი ოთხმაგად უნდა ზღოს, ასეთი საქმე რომ ჩაიდინა». 

და შეუბრალებლად მოიქცა, უთხრა ნათანმა დავითს: შენ ხარ ის. 

კაცი..“4 (მე –– 2 მეფ. 12,1––7). 

ისე მოაწყო ბრძენმა ნათანმა, რომ მეფემ მანამდე გამოუტანა გა– 
ნაჩენი იმ უსამართლო მდიდარს, სანამ მასში თავის თავს ამოიცნობ– 

და. ამ იგავმა გამოაფხიზლა მეფე თავისი ცოდვისაგან, თითქოს ავ. 

სიზმარში ყოფილიყო. ცოდვა ჩადენილია: ბატკანი წართმეულია, მისი 

საბრალო პატრონი მოკლულია. დავითი არ ისჯება, ცოცხალი რჩება,, 

მაგრამ ცოდვის შეგნება არ წამშლილა მისი ცნობიერებიდან, სამუდა– 

მო სინანულად შერჩა მას, როგორც გამოითქვა ამ შემთხვევის გამო- 

შეთხზულ ფსალმუნში: „ვიცი ჩემი დანაშაული და ჩემი ცოდვა მუ–- 

დამ თვალწინ მიდგას“ (51,5). 
დავითის დანაშაული კიდევ უფრო ღრმავდება ურია ხეთელის, 

ზნეობრივი სიმაღლის ფონზე. რაც უფრო დაცემულია მეფე, მით. 

უფრო ამაღლებულია მისი ყმა. აი, როგორ მოხდა, რომ დაეცა მეფე, 

მისი მორჩილი კი ამაღლდა. 

ბანზე მოსეირნე დავითი მობანავე ქალს დაინახავს, მოეწონება, 

დაიბარებს და დაუახლოვდება. ქალის ქმარი –– ურია ხეთელი კი ამ 

დროს უფლისთვის და დავითისთვის იბრძვის ყამონიანთა, ისრაელის 

ძველი მტრების წინააღმდეგ. როცა ქალი დაორსულდა, დავითმა ბრძო– 

ლის ველიდან თავისთან გამოიხმო მისი ქმარი. 

მეფე მოწმე ხდება იმ კაცის გამორჩეული სულიერი ღირსებისა, 

რომლის მიმართ ასეთი მუხანათობა ჰქონდა ჩადენილი. ბრძოლის ამ– 

ბის გამოკითხვის შემდეგ მეფისგან დასაჩუქრებული და შინ გასტუმ– 

რებული ურია ხეთელი შინ არ წასულა, არამედ მეფის სახლის კარ– 

11L



«თან გაათია ღამე. არც მეორე, არც მესამე ღამე სახლში არ გაუთე- 
უია მეფის მოყმეს, არ უნახავს თავისი ლამაზი ცოლი. ეს საქციე- 
'ლი –– ღამის გათევა თითქოს ბრძოლის ველხე, ცის ქვეშ –- მისი 
ბუნებრივი მოთხოვნილება იყო, რომელიც ამგვარად გამოიხატა სიტ–- 

ყვიერად მეფისადმი პასუხში: „როცა უფლის კიდობანი, ისრაელი და 

იუდა კარვებში არიან, ჩემი ბატონი იოაბი (ჯარის სარდალი) და ჩემი 
ბატონის ხალხი ველზე დგანან, როგორ წავიდე ჩემს სახლში, როგორ 

ვჭამო და ვსვა, როგორ დავწვე ცოლთან? შენ თავს ვფიცავ, ვერ ვი– 
“ზამ ამ საქმეს!“ (2 მეფ. 11, 11). 

ბაბლიური ავტორი ირასოდეს იძლევა შეფასებას ადამიანის სა- 
ქციელისას; იგი ალაპარაკებს გმირს ახ აჩვენებს მის საქციელს. აქ 

ის არ გამოთქვამს აღტაცებას მეფის მორჩილის სიტყვების გამო, არა– 

მედ უპირისპირებს მას მეფის საქციელს, რისი განმსჯელიც აგრეთვე 
არ არის. „დილით დაწერა დავითმა წერილი იოაბისთვის და ურიას 

ხელით გაუგხავნა. წერილში ასე დაწერა: დააყენეთ ურია იქ, სადაც 

სასტიკი ბრძოლა მოგელით, და მერე მიატოვეთ, რომ გაიგმიროს და 
მოკვდეს“ (11,14-––15). ეს იყო პასუხი ერთგული მოყმის ქცევაზე, 
თითქოს სხვა გამოსავალი არ იყო. შესაძლოა, მართლაც არ იყო სხვა 
„გამოსავალი: ბერსაბეს სირცხვილი ალბათ სხვაგვარად ვერ ჩამოირეც- 
ხებოდა. როცა ბერსაბემ დაიტირა ქმარი წესის მიხედვით, როცა გა–- 
ვიდა გლოვის დაწესებული დღეები, დავითმა შეირთო ბერსაბე და 

დავითის სახლში მას შეეძინა ვაჟი. ავტორი არ ტვირთულობს მსა- 

ჯულის როლს, არ აძლევს თავს უფლებას გაკიცხოს მეფე, ის მხო- 
ლოდ გადმოგვცემს ღვთის განაჩენს: „არ მოეწონა უფალს ეს საქმე, 

რაც დავითმა ჩაიდინა“ (11,27). თუმცა უფლის თვალსაზრისი ადამია–- 

ნის საქციელზე ადამიანისავე უმაღლესი შეგნების გამომხატველია. და 

ბიბლიური მთხრობელის შეგნებაში იმდენად მძიმედ ჩანს დავითის 

ეს ცოდვა, რომელიც მიუტევებლობის შემთხვევაში სასიკვდილოა 

(„უფალმა მოგიტევა ცოდვა, არ მოკვდები“, ეუბნება მეფეს მისი მო– 

ძღვარი ნათანი), რომ შემდგომი ტრაგიკული ამბები, რაც თავს დაა– 

„ტყდა დავითს, ამ ცოდვის შედეგად არის გააზრებული. თუმცა ცოდ- 

ვა მიტევებულია, დავითი არ მოკედება, მაგრამ მას ერთხელ და მეო– 

რეჯერაც შეემთხვევა ისეთი რამ, რომ სიკვდილიც კი სანატრელი გა– 

უხდება კაენივით, რომელიც „ცოცხლივ იხდიდა სიკვდილზე უარეს 

სასჯელს. 

1.12



კაცი, რომელიც თავის მოსისხლე მტერს პატიობდა, ერთგულობ– 

და მას მის სიცოცხლეში და მისი სიკვდილის შემდეგაც, არ აღმარ–- 
თავდა ხელს არც მასზე, არც მის შთამომავლობაზე; არათუ შურის- 

გების სურვილიც არ ჰქონია მის მიმართ, პირიქით, სიკვდილთაც კი 
დასაჯა საულის მკვლელი, რომელმაც ახარა ეს ამბავი დავითს; კაცი, 

რომელსაც თავის ვალად მიაჩნდა საულის დანაშთომზე ზრუნვა, მი- 

აგებდა კეთილს იმ ბოროტების წილ, რაც სიჭაბუკეში მისგან ჰქონ–- 

და ნაწვნევი, –– ეს კაცი სჩადის სასიკვდილო ცოდვას უფლის თვალ–- 
ში, რომელიც მუდამ მასთან იყო და მხარში ედგა განა უფლის 

წყალობით არ იყო იგი გადარჩენილი მრავალგზის საულის შუბისგან 
თუ მის მორჩილთა მახვილისგან? სინაის მთაზე მიღებული მცნებები 

„არა კაც კლა“ და „არა იმრუშო“ დაარღვია დავითმა, და მით უფრო 

მძიმე იყო მისი შეცოდება, რომ მან რჯული დაარღვია როგორც მე– 

ფემ, რომლის ყოველი საქციელი რჯულით უნდა ყოფილიყო გამტკი– 

ცუბული. 
მართლაც მძიმე იყო ჩადენილი ცოდვის საზღაური, უფრო მძი- 

მე, ვიდრე საკუთარი სიკვდილი. ნათანმა უწინასწარმეტყველა ბერ– 
საბესგან შეძენილი ძის, ცოდვის შვილის, სიკვდილი: „უფალმა მო- 

გიტევა ცოდვა, არ მოკვდები. ოღონდ, რაკი ამ საქციელით ალან- 

ძღვინე უფალი მის მტრებს, შვილი მოგიკვდება, რომელიც შეგეძინა“ 

(მე-2 მეფ., 12, 13––-14). შვილი მოკვდა და მწარე იყო მისი სიკვდი- 

ლი დავითისთვის. ეს იყო მისი სასჯელი. უნდა ვიფიქროთ, რომ პირ- 

მშოს სიკვდილით თითქოს განიწმიდა დავითისა და ბერსაბეს ცოლ– 

ქმოული კავშირი, თითქოს უფალმა აკურთხა მათი შეუღლება, თით- 

ქოს წარიხოცა ცოდვა, რადგან მეორე ვაჟი –- სოლომონი, რომე– 

ლიც უშვა მას ბერსაბემ, „შეიყვარა უფალმა“ (12,24), ეს კი იმას 
მოასწავებდა, რომ დავითის ძეთა შორის უპირატესობა მას მიენიჭე– 

ბოდა და ტახტის ერთადერთი მემკვიდრე ის იქნებოდა. 

დავითს კვლავ შეხვდა სიმწარე და კვლავ შვილისგან. მამამ გა–- 
ნიცადა შვილის ღალატი, შვილი აუჯანყდა მამას, უფლისწულმა მეფის 
სიცოცხლეში მოინდომა გამეფება, როგორც იმ სხივოსანმა, უფლის 
უპირველესმა ანგელოსმა, უფლის ტახტს რომ შეჰბედა. ეს იყო აბე–- 
სალომი –-– აბ შალომ „მამა მშვიდობისა“, თუმცა კი იყო მამა 

ჯანყისა, მაგრამ „არავინ იყო მთელს ისრაელში ისეთი ნაქები კაცი 

სილამაზით, როგორც აბესალომი: თხემით ტერფამდე უნაკლო იყო. 

როცა თავს მოიკრეჭდა ხოლმე (წლიდან წლამდე იკრეჭდა თმას, რად– 

8. ზ%. კიკნაძე 113



გან ამძიმებდა), თმის მონაკრეჭჰი ორას შეკელს იწონიდა სამეფო სა- 
წონით“ (მე-2 მეფ. 14,25--26). ასეთი იყო აბესალომი, რომელიც 

გამორჩევით უყვარდა მეფეს, მსგავსი უფლის წინაშე მდგარი იმ ან–- 
გელოზისა. 

ჯანყი შინაგანად განცდილი დამოუკიდებლობის, თავისთავადობის 
გარეგანი გამოხატულებაა და, ამდენად, ალბათ აქვს მას თავისი სი- 

მართლე. აქ ვლინდება ადამიანის თავისუფალი ნება და გაბედვა იმი– 
სა, რომ გზა მიეცეს თავისუფალ ნებას. და, აი, აბესალომმა იგრძნო, 

რომ მას შეუძლია ჰყავდეს საკუთარი ეტლი (საომარი ეტლი) და ორ- 

მოცდაათი მალემსრბოლი ანუ მოყმე –- პირადი გვარდია: აბესა- 
ლომმა იგრძნო, რომ მას შეეძლო განეკითხა სამართალი ანუ აღე- 
სრულებინა მეფის უპირველესი ფუნქცია, ჯერ კიდევ მსაჯულთა ხა– 
ნიდან წარმომავალი. „თაყვანის საცემად მოსულ კაცს ხელს გაუ- 

წვდიდა ხოლმე, ისიც მოეჭიდებოდა და აკოცებდა. ამგვარად ექცეო- 
და აბესალომი ყველა ისრაელიანს, ვინც კი მეფესთან მიდიოდა სა– 
მართლისთვის. ასე მოიგო აბესალომმა ისრაელიანთა გული“ (15,5-- 

6) 
ბოლოს, როცა დარწმუნდა, რომ ისრაელის ყველა შტო მხარს 

დაუჭერდა, ხებრონში წასვლა გამოსთხოვა მეფეს იმ საბაბით, რომ 

უფლისათვის აღთქმული მსხვერპლი შეეწირა. ხებრონი ის ქალაქი 

იყო, სადაც დავითი გამეფდა, სადაც მეფედ ცხეს იგი, და რაოდენი- 

მე ხანს მეფობდა, ვიდრე იერუსალიმში დამკვიდრდებოდა საბო– 

ლოოდ. ახლა დავითი იერუსალიმში იჯდა, აბესალომს კი სურდა გა- 

ემეორებინა მამის გზა -- ხებრონიდან მიეღწია იერუსალიმამღე. 

როგორც ჩანს, ეტლი, ორმოცდათი მოყმე, სამართლის სჯა და 

ხებრონი –– აუცილებელი პირობა უნდა ყოფილიყო გასამეფებლად. 
და კიდევ ერთი რამ. ერთი ასეთი მუხლია ნათანის წინასწარმეტყვე- 
ლებაში შემცოდე დავითის მიმართ: „ასე თქვა უფალმა: აჰა, უბე- 

დურებას დაგათევ შენივე სახლიდან; ავიყვან შენს თვალწინ შენს 
ცოლებს და შენს მოყვასებს მივცემ; მზისით დაწვებიან შენს ცოლებ– 
თან. თუმცა შენ ჩუმად გააკეთე, მე მთელი ისრაელის წინაშე და 
მზის წინაშე გავაკეთებ ამ საქმეს“ (მე-2 მეფ., 12,11––12). 

ნათანი სიმბოლური ენით წინასწარმეტყველებდა, როგორც შეე– 

ფერება ქადაგს. დავითი უნდა მიმხვდარიყო ნათქვამს, როგორც წი- 

ნასწარმეტყველი. დღეს შეიძლება პარადოქსად მოეჩვენოს ადამიანს, 

მაგრამ ძველ აღმოსავლეთში მეფის ცოლი –– დედოფალი განასახიე– 

114



რებდა მეფობას, მეფე ფლობდა დედოფალს და ამ ფლობით ის 
ფლობდა სამეფოსაც. 

როცა აბესალომმა რჩევა ჰკითხა თავის მხარდამჭერს, ახითო- 
ფელს, თუ რა უნდა მოემოქმედა პირველ რიგში, პასუხად მიიღო: 

„შედი მამაშენის ხარჭებთან“ (მე-2 მეფ., 16,21). აი, სად ახდა ნათა- 

ნის წინასწარმეტყველება, როგორც პირდაპირი აზრით, ასევე სიმ- 

ბოლურად: 

„გაშალა კარავი აბესალომმა ბანზე და შევიდა აბესალომი მამის 

ხარჭებთან მთელი ისრაელის თვალწინ“ (16,22). ამ აქტით აბესალო– 

მმა საბოლოოდ გააცხადა თავისი განზრახვა. ცხადია, ეს სიმბოლუ– 

რი მოქმედება იყო, როგორც წესი, როგორც ნიშანი, რომლის აზრსაც 

მთელი ქვეყანა უნდა მიმხვდარიყო და ეღიარებინა ახალი მეფე. 

(დავითის ხარჭაზე კიდევ სხვა მისმა ძემ გააცხადა პრეტენზია, 

ოღონდ ეს მისი სიკვდილის შემდეგ მოხდა, როცა ტახტზე უკვე სო–- 
ლომონი იჯდა. როცა ადონიას, აბესალომის მომდევნოს, გამეფებაზე 

ხელი მოეცარა, დაებადა იმედიანი აზრი, გამოეთხოვა სოლომონისთ- 

ვის დავითის ხარჯვა აბიშაგა სუნამელი. ეს იყო დავითის უკანასკნე–- 

ლი ხარჭა, რომელიც მას მიჰგვარეს მოხუცებულობაში გასათბობად 

და სანუგეშებლად (და მეფეს იგი არ შეუცვნია). ადონიამ ამ თხოვ- 

ნით გასცა თავისი ფარული ზრახვები, რომ არ დაუკარგავს გამეფე– 
ბის იმედი. ამას მიხვდა სოლომონი, ამოიკითხა რა ამ თხოვნაში ადო–- 
ნიას პრეტენზია: რისთვის ითხოვს აბეშაგას ადონია? ბარემ მეფობაც 

მოითხოვოს, ხომ ჩემი უფროსი ძმა არისო? ამ თხოვნას შეეწირა 

ადონია, სოლომონმა დასაჯა იგი სიკვდილით, როგორც ტახტის მო– 

ჯანყე). 
აბესალომი შევიდა დავითის ხარჭებთან. ამით ყველაფერი იყო 

თქმული: საფრთხეში ჩაიგდო თავი აბესალომმა და დავითის სიცო- 

ცხლეც საფრთხეში აღმოჩნდა. 

როგორც ჩანს, დევნილება, ხეტიალი, გაქცევა ჩაწერილი იყო 

დავითის ბედში. როცა გაიგო მან, რომ „განმტკიცდა შეთქმულება და 

უამრავმა ხალხმა იწყო დენა აბესალომისკენ,, დატოვა ტახტი, 

რომლის შეურყევლობა აღუთქვა მას უფალმა, და იერუსალიმი, რო– 

მელიც სატახტოდ და უფლის კიდობნის დასავანებელ ქალაქად იყო 

განწესებული. „გადალახა მეფემ კედრონის ხევი და დაადგა მთელი 

ხალხი უდაბნოს გზას“. 

115



ღირსშესანიშნავი ამ ეპიხოდში ის არის, რომ დავითის გზხა სიმ– 

ბოლურ მნიშვნელობას იძენს. თუმცა ეს გზხა სავსებით რეალურია: 

რეალურია კედრონის ხევი, რომელიც იერუსალიმს ჰყოფს ზეთის- 
ხილის მთისგა,” რომელზეც გადის გზა უდღაბნოსკენი რეალურია 

უდაბნო, საითაც თავგანწირვით, ღვთის ანაბარა მიტოვებული დავი- 

თი მიდის. ეს უდაბნო არ გამოიწვევდა მასში ხატს იმ ისტორიული 

უდაბნოსი, რომლის წიაღ ერის ქმნადობის ხანაში გამოატარა ხალხი 

მოსემ, –– ის უდაბნო მუდამ ერთგვარ ნოსტალგიას ბადებდა ისრა- 
ელიანის გულში. დავითს უნდა გადაელახა ხევი, საზღვარი, ასული- 

ყო ზეთისხილის მთაზე, თითქოს თავისი სიცოცხლის მწვერვალზე, 

და მერე შერთვოდა უდღაბნოს უსაზღეროებას –- „თოჰუ-ვა-ბო- 

ჰუს“, ადგილს, რომელსაც უფლის ხელი არ შეჰხებია. 

ამ განსაცდელში დავითმა არ ისურვა თან წაეყოლა ღვთის კი- 
დობანი ისრაელიანთა უდიდესი სიწმიდე, რომელიც “უდაბნოში 
სვლისას ახლდა ხალხს. დავითმა არ ინდომა, რომ კიდობანს გაეზია- 
რებინა მისი ბედი –– გადასახლება. მან გზიდან გააბრუნა კიდობანი 

დღა თავის სიტყვებში მღვდელმთავრისადმი გამოაჩინა მორჩილება 
თავისი ბედის წინაშე: „დააბრუნე ქალაქში ღვთის კიდობანი.ი თუ 

მადლი მიპოვნია უფლის თვალში, მეც დამაბრუნებს და მახილვი- 
ნებს მას და მის სამყოფელს. თუ ბრძანებს, აღარ მინდიხარო, სად- 

ღა წავალ; მიყოს, რაც ენებოს“ (15,25-–-6). 
მემატიანეს საშუალება მიეცა გამოეხატა დამცირებული და და- 

მდაბლებული მეფის შინაგანი სიდიადე, მისი აღმასვლა ამ დამდაბ- 
ლებაში. „ხოლო დავითი შეუდგა ხეთისხილის მთას, ადიოდა და 
ტიროდა, თავდაფარული და ფეხშიშველი“ (15,30). ჩანს, დავითმა 
დასტოვა მეფობა იერუსალიმში უფლის კიდობანთან ერთად, უარ- 
ყო, უკუაგდო რა სამეფო ღირსების გარეგანი ნიშნები და დარჩა 
ცასა და მიწას შორის შინაგანი ღირსებით, როგორც ცხებული უფ- 

ლისა; მხოლოდ ეს –– ცხებულობა –– თუ გადაარჩენდა იმის წინაშე, 
ვისაც ეს მადლი არ ჰქონდა მინიჭებული. ფეხშიშველობა –- შეუ- 
რაცხების უკიდურესი ნიშანი, განძარცულობა არა მხოლოდ სამეფო 
ღირსებებისგან, არამედ, საერთოდ, ადამიანობის გარეგანი ატრიბუ- 
ტებისგან, სავსებით გამოხატავს განსაცდელში ჩავარდნილი დავითის 

შინაგან სულისკვეთებას, რომელიც შემდეგ სამონანულო საგალობ- 

ლებად (ფსალმუნებად, გამოიკვეთა (მაგ. „ფსალმუნი დავითისი, 

რაჟამს იელტოდა იგი პირისაგან აბესალომისა, ძისა თვისისა“, 

116



ფს. 3). განძარცულობა არ არის მხოლოდ რიტუალური მოქმედება 
დავიოის მხრიდან, ეს არის მისი შინაგანი მდგომარეობის გამოხატუ- 

ლება, რაც არა მხოლოდ ქცევაში, არამედ მის სიტყვებშიც მჟღავნ–- 
დება. როცა ზეთისხილის მთას გამცდარს ბახურიმთან საულის სახლის 
ნათესავი კაცი, ვინმე შიმყი შემოხვდა ქვების სროლითა და წყევ- 
ლა-კრულვით, მხლებლის აბიშაი ცერუიას ძის სიტყვაზე, „რისთვის 

აგინებს ეს მკვდარი ძაღლი ჩემს მეფე-ბატონს, წავალ და თავს წავა– 

ცლიო“, მეფემ მიუგო: „თუ იწყევლება, იქნება უფალმა უბრძანა, 

დასწყევლეო დავითი.. ხომ ხედავთ, ჩემი ღვიძლი შვილი მოსაკლავად 
მომდევს და ამ ბენიამინელს რაღა მოვკითხო? თავი დაანებეთ, იწყევ– 

ლებოდეს. უფალს ასე უბრძანებია“ (16,11––12). 

ჭირთა. თმენით, ბედისადმი მორჩილებით სურდა დავითს, რო- 
გორც საულის დროს, გადაეტანა ეს განსაცდელი; მაშინ მას სდევნი–- 

და მისთვის მ-ყად მიღებული კაცი, ახლა კი სდევნის შვილი ისევე 

სამკვდროდ, როგორც საული. აქაც გამოჩნდა დავითის სიმაღლე: 

თუმცა აჯანყებული აბესალომი ემუქრებოდა არა მხოლოდ მის ტახტს, 

არამედ მის სიცოცხლესაც, დავითს არ სურდა გამარჯვება შვილის 

სისხლის ფასად. მაგრამ ვითარება ისე გამწვავდა, ისე საბედისწე– 
როდ დაუპირისპირდა დავითს აბესალომი, რომ იგი ან უნდა დაქცე- 

მულიყო, ან უფლის ცხებულის ტახტზე ასულიყო. დავითის შინაგანი 
სულიერი ბრძოლა და გულისტკივილი სამი სიტყვით გამოითქვა ხალ– 

ხის წინაშე, ყველას გასაგონად, რათა ყველას სცოდნოდა მისი სურ- 

ვილი და რაიმე გაუგებრობა არ მომხდარიყო. „დამიზოგეთ ყმაწვილი, 

აბესალომი, უთხრა დავითმა სარდლებს, ვიდრე ისინი გადამწყვეტ 

ბრძოლაში გავიდოდნენ. და მთელმა ხალხმა მოისმინა, რაც აბესა- 
ლომის გამო უბრძანა მეფემ თავის სარდლებს“ (მე-2 მეფ., 18,5). 

შვილის დანდობას მამა ითხოვდა, არა მბრძანებელი მეფე, თუმ–- 

ცა, უნდა ვიფიქროთ, რომ ამ დროს დავითში ლაპარაკობდა ჭეშმარი- 
ტი მეფე, ხელმწიფე, „სახითა მ ის მიერითა“, მრავალმოწყალე და 

სულგრძელი. მაგრამ ამქვეყნიური მეფის მორჩილი მეფის მტრის შუ– 

რისმგებელია და მას არ ესმის ნამდვილი ძალა სიტყვებისა „დამი- 

ზოგე ყმაწვილი, აბესალომი“, –– ლმობილი გულის ამოძახილი, რო– 

მელშიც მამობრივი და ღვთიურია შეზავებული. შეზავებულია ერთ- 

მანეთთან გულისპასუხი მიწიერი და ზეციური მეფისა. რამდენადაც 

არატრადიციულია და უჩვეულო დავითის განწყობილება დინასტიური 

თვალთახედვით, იმდენად გამართლებულია მხედართმთავარ იოაბის 

117



მოქმედება, მიმართული ჯანყის ფესვის აღმოსაფხვრელად. აბესალომის 
მოკვლით სარდალი გადავიდა დავითის ნებას, როგორც მამისა, მაგ– 

რამ აღასრულა სასჯელი, რომელსაც ტახტის მოჯანყე იმსახურებდა, 
თუნდაც იგი მამის საყვარელი შვილი ყოფილიყო. 

დავითის მრავალრიცხოვან მონაგარში აბესალომი გამორჩეული 
იყო; მისი იყო პირმშოება, მაშასადამე, მამის კურთხევაც, ესოდენ 

სასურველი დავლათი ისრაელიანთა მამროვანისთვის, დავითის სი- 
ყვარული მისდამი მხოლოდ იაკობის იოსებისადმი სიყვარულს თუ 
გაუტოლდება. მშვენებით სავსე პირმშოს მამობრივი სიყვარული გუ- 
ლისხმობდა აგრეთვე იმას, რომ მამა აბესალომში მემკვიდრეს ხედავ- 
და. „დამიხზოგეთ ყმაწვილი, აბესალომი“ ალბათ უნდა გავიგოთ რო- 
გორც „დამიზოგეთ მემკვიდრე“. ერთგულმა სარდალმა არ დაუზოგა 
პირმშო და, ბოლოს, დაუწერელი წესისამებრ, დავითის ტახტზე უმრ- 

წემესი ძე –– სოლომონი გამეფდა. 

ჩვეულებრივ, ბიბლიური წიგნების ავტორი მეტისმეტ სიძუნწეს 
იჩენს პერსონაჟის გარეგნობის აღწერაში. მკითხველმა არ იცის აბ- 

რაამის, იაკობის და ისაკის გარეგნობის ერთი ნიშანიც კი: საულზხე 

მხოლოდ ის ვიცით, რომ ის ერთი თავით მაღალი იყო ხალხზე; და- 
ვითს წითური თმა ჰქონდა და ახოვანი არ იყო; ლეას, იაკობის პირ- 

ველ ცოლს, სუსტი თვალები ჰქონდა, ხოლო რახელი, მისი და, რო–- 

მელიც უყვარდა იაკობს, ლამაზი შესახედავი იყო; როცა მოსე დაიბა- 
და, თქვეს კარგიაო (როგორც ღმერთმა თქვა თავის შექმნილ სამყა- 
როზე) და გადამალეს, რომ გადარჩენილიყო. არც აბესალომის გარე- 
გნობის აღწერაშია მეფეთა წიგნების ავტორი სიტყვაუხვი მაგრამ 

ის გვიმხელს აბესალომის კონკრეტულ ნიშანს, თუმცა არა იმდენად 
მისი სილამაზის მარადსახსენებლად. ავტორი საგანგებოდ ლაპარა- 

კობს აბესალომის თმაზე, მის უჩვეულო სიუხვეზე, მკითხველს ამ- 
ცნობს მისი მონაკრეჭის წონასაც კი. თუმცა ეს სავსებით „საერო“ 

თმაა, არა სამსონის თმასავით სამოწმიდარო, რომელშიც იყო მისი 

ძალა, სწორედ ამ სიუხვით შეიქნა მისი დამღუპველი, თმაში იყო აბე– 

სალომის ბედისწერა. ბიბლიური ავტორი შემთხვევით არცერთ ნი- 
შანს არ ახსენებს; თხრობაში აბესალომის შემოსვლისას ნახსენები 
მისი თმა გამოჩნდება მისი აღსასრულის ჟამს: „შეეჯახა აბესალომი 

დავითის მორჩილთ, ჯორზე ამხედრებული. როცა ჯორი ტოტებგა- 

ბარჯღული დიდი მუხის ქვეშ გადიოდა, თმებით გამოედო აბესალომი 

მუხას და ცასა და ხმელს შორის გამოეკიდა. ჯორი კი გამოეცალა და 

118



გაიქცა“, უფლისწულის უმწეობით ისარგებლა სარდალმა იოაბმა და 

განგმირა იგი და აჯანყებაც ჩაქრა. : 
ძველ აღთქმაში მოთხრობილ აღსასრულთა შორის ეს არის ერთი 

აბსურდული აღსასრული ადამიანისა, ყოველი მშვენებით, შესაძლოა, 
გარდამეტებული მშვენებით შემკული უფლისწულის, რომელიც მო–- 

წოდებული იყო სამეფოდ და ალბათ შესწევდა კიდეც ქვეყნის მარ– 

თვის უნარი. მაგრამ მეფე კარგავს მემკვიდრეს და შვილს ერთდრო- 

ულად –- ორკეცია მისი მწუხარება. შვილზე გლოვის მხოლოდ ორად 

ორი შემთხვევაა ძველ აღთქმაში: იაკობი მოთქვამს იოსებზე, მო- 

თქვამს არა მხოლოდ როგორც შვილზე, –-– მის გარდა მას კიდევ 
თერთმეტი ჰყავს, –- არამედ რჩეულ შვილზე, რომელიც მან დაა- 
მშვენა „ჭრელი სამოსელით“; ეს „ჭრელი სამოსელი“ (ქეთონეთ 

ფასსიმ) გახდა ძმების შურის მიზეზი და ძმებმა დაღუპეს იგი, ჩაა– 

გდეს ჭაში, 'მშესვარეს რა მისი სამოსელი თხის სისხლით, რათა მამას 

დაეჯერებინა საყვარელი მვილის სიკვდილი. ხომ უზომო იყო მამის 

მწუხარება, მაგრამ ბიბლიური ავტორი აქაც ერთგულია მოვლენათა 

აღწერის მისებური წესისა –– იაკობის მოთქმა სამი ფრაზით არის გა- 

დმოცემული, იმ მნიშვნელოვანი, -რთადერთი სიტყვებით, რომლებიც 

უთუოდ უნდა წარმოეთქვა სასოწარკვეთილს: „ჩემი შვილის კვარ– 
თია ნადირს შეუჭამია, ნადირს დაუგლეჯია იოსები!“ მერე სიტყვე- 

ბია, რომელთაც ალბათ მრავალგზის იმეორებდა: „მგლოვიარე ჩავალ 

ჩემს შვილთან შავეთში“ ხომ განუზომელია დავითის მწუხარება, 

მაგრამ მხოლოდ ორმა სიტყვამ, ინდივიდუალური რიტმით წარმო- 

თქმულპა, დაიტია იგი: „შვილო, აბესალომ, დვილო, შვილო აბესა- 

ლომ! (ბენი აბშალომ ბენი ბენი აბშალომ) ნეტავ შენს მაგივრად მე 

მოვმკვდარიყავი, აბესალომ, შვილო, შვილო!“ (მე-2 მეფ., 18,33). და 

ისევ და ისევ სხვა რიგით: „შვილო, აბესალომ, აბესალომ, შვილო, 

შვილო!“ (ბენი აბშალომ აბშალომ ბენი ბენი). 

ხოლომონი 

სოლომონი არის ისრაელის პირველი მეფე, რომელიც უფლის- 
წულად დაიბადა. დავითმა ის თავის სიცოცხლეშივე დასვა მეფედ იმ 
პირობის თანახმად, რომელიც მისცა მან ბერსაბეს; უარყო კანონიერი 

მემკვიდრე ადონია და გაამეფა უმრწემესი თავის ძეთა შმორის, ფუ–- 

ფუნებაში აღზრდილი და ნაფერები სოლომონი, რომლის სახელის 

119



(შელომო) თანაჟღერადობა „მშვიდობასთან (შალომ) არ შეი- 

ძლება მის თანამედროვეთა თვალში განგებისეულად არ აღქმულიყო: 
მისი მეფობა ქვეყანაში მშვიდობის სუფევით აღინიშნა. მან დაასად- 
გურა ქვეყანაში ოქროს ხანა, სამოთხისდარი, უზრუნველი ცხოვრება 
მთელს ისრაელში, „ჭამდნენ, სვამდნენ მხიარულობდნენ...“ (მე-3 
მეფ., 4,20), „უმიშრად ისხდნენ სოლომონის დროს იუდა და ისრაე– 

ლი, თითოეული თავისი ვენახის ძირას და თავისი ლეღვის ძირას და– 

ნიდან ვიდრე ბერშებამდე“ (4,25). 

გადამწყვეტი განსაცდელი სოლომონის ცხოვრებაში, რამაც გან– 
საზღვრა მისი მომავალი და მისი სახე თაობათა ხსოვნაში, იყო სიზ- 
მარი, სადაც მან ყველა ამქვეყნიურ სიკეთეს ამჯობინა სიბოძნე. სიზ- 
მრად გამოცხადებულმა უფალმა მისცა არჩევანის შესაძლებლობა: 
„მთხოვე, რა გინდა, რომ მოგცე“ და მანაც ქვეყნის სამართავად აირ–- 

ჩია „ბრძენი და გონიერი გული“; უფალს მოეწონა მისი არჩევანი და 

ისიც მისცა, რაც არ უთხოვია მისთვის სოლომონს: სიმდიდრე და 

დიდება. მართალია, ის სიბრძნე, რომლითაც სახელი გაითქვა მან, 

უფლის მიერ მომადლებულად არის მიჩნეული, მაგრამ სიბრძნის არ– 
ჩევანი ხომ თავისთავად გულისხმობდა თანდაყოლილ სიბრძნეს. სო- 

ლომონის პასუხში უფლის კითხვაზე, „მთხოვე, რა გინდა, რომ მოგცე“, 

უკვე ჩანს სიბრძნე და საღი ახრი. „უასაკო ყმაწვილი“, როგორც იგი 

უწოდებს თავს, აცნობიერებს იმ ჭეშმარიტებას, რომ მეფობა მიეცა 
მას როგორც დაუმსახურებელი მადლი, რომ იგი დავითისადმი უფ- 
ლის კეთილგანწყობილების გამო ზის ტახტზე, და თუ უფალი მოი- 
თმენს მის მეფობას, მხოლოდ დავითის გულისთვის მოითმენს, რადგან 

დავითი „წრფელი გულით დადიოდა მის წინაშე“, –– წრფელი იყო 

მაშინაც კი, როცა ცოდვას სჩადიოდა. და რასაც მას აპატიებდა, დავი- 

თის გულისთვის აპატიებდა. ყმაწვილს შეგნებული ჰქონდა, რომ იგი 
იჯდა არა თავის ტახტზე, არამედ დავითის განმტკიცებულ ტახტზე და 

მის აშენებულ ქვეყანაში, რომლის შესანარჩუნებლად მას სჭირდებო– 
და „გამგები გული“. ყმაწვილის არჩევანში და უფლის დასტურში ამ 

არჩევანზე გამოჩნდა მთელი ღირსება სიბრძნისა, რომ სიბრძნე ერთი 

საფეხურით მაღლა დგას ამქვეყნიურ ღირებულებათა კიბეზე, რომ 
ყოველი დოვლათის დასაბამია გულის სიბრძნე. რა შეიძლება ყოფი- 

ლიყო ყმაწვილი მეფისთვის იმახე მეტი ჯილდო, რაც მას ჩაესმა სი– 

ზმრად უფლისაგან? „უთხრა მას ღმერთმა: იმის გამო, რომ მთხოვე ეს 

და არ მოითხოვე შენთვის ხანგრძლივი სიცოცხლე, არ მოითხოვე სი– 

120



მდიდრე, არ მოითხოვე შენი მტრების სული, არამედ გონიერება 

მთხოვე სამართლის გასაჩენად, ––- აჰა, მომინიჭებია შენთვის ბრძენი 
და გონიერი გული, ისე რომ შენი მსგავსი არც შენამდე იქნებოდა 

სადმე და არც შენს შემდეგ გამოჩნდება შენი მსგავსი. რაც არ გით- 
ხოვია, იმასაც მოგცემ: სიმდიდრესაც, დიდებასაც, ისე რომ, ვიდრე 

ცოცხალი ხარ, არავინ იქნება მეფეთა შორის შენი მსგავსი“ (მე-3 
მეფ., 3,11––13). 

რა არის ეს სიბრძნე, რომელიც სოლომონმა უფლისაგან მიიღო 
და რამაც მას სახელი განუთქვა საქვეყნოდ და სამარადისოდ? რო– 
გორც „იგავთა წიგნიდან“ ჩანს, რომლის ავტორობა მას მიეწერება, 
ეს არის უნარი წუთისოფლის ორომტრიალში გარკვევისა და მისი მრა– 

ვალსახოვანი, ყოფითი ჭეშმარიტებების შეცნობისა; ეს არ არის მიღ–- 

მიერი გამოცხადების სიბრძნე, რომელიც როგორც საიდუმლო რამ 
დაფარულია ჩვეულებრივი ადამიანისთვის; ეს არ არის წინასწარმეტ– 

ყველთა ნაქადაგარი მცნებანი, რომლებიც იმარხავენ საბედისწერო 

საიდუმლოებებს წუთისოფლის მომავალზე, ქვეყნისა და ადამის მოდ– 
გმის ბედზე. სოლომონის სიბრძნე ხშირად პრაქტიკული ცოდნაა. იგა– 

ვებში განსხეულებული და თუმცა ის ცდისეულია, ცხოვრების გამო- 

ცდილებაა მისი წყარო, მაგრამ ის მაინც ღვთიური წარმომავლობი– 

სად არის მიჩნეული. რადგან „უფლის შიში, ამბობს ერთი იგავი. სი– 
ბრძნის სათავეა“ (9,19). და კიდევ: „უფალმა შემიძინა თავისი გზის 
დასაწყისში, თავის ქმნილებებამდე დასაბამით“ (8,22). ეს სიბრძნე 

ყველასათვის უნდა იყოს მისაწვდომი, ის არ არის რჩეულთა პრივი- 

ლეგია. „ნეტარია კაცი, ამბობს სიბრძნე, მე რომ მისმენს, ჩემს კა– 

რებთან ფხიზლობს დღენიადაგ და ჩემი კარის წყრთილებს იცავს“ 

(8,34). სიბრძნე წარმოდგენილია გვირგვინოსან დედაკაცად, დედოფ- 

ლად, რომელიც დღენიადაგ უნდა ახლდეს მეფეს, როგორც მეფობის 
პრინციპის განსახიერება. ის არის მისი ზეციერი სასძლო, რომელიც 

ჩააგონებს მას: „ჩემით მეფობენ მეფენი და ჩემით აწესებენ სამარ– 

თალს მთავარნი; ჩემით მთავრობენ მთავარნი და დიდებულნი –– ქვე– 

ყნის ყველა მსაჯული“ (8,15––16). 
სოლომონი სრულიად განკერძოებული მოვლენაა ისრაელის ის–- 

ტორიაში; მას არ ჰყოლია წინამორბედი და არც შთამომავალი, რო– 

მელიც იქნებოდა სიბრძნის მატარებელი. თუ რაიმეში ან ვინმეში 

ჰპოვა განივთება მისმა სულმა, ეს. არის „იგავთა წიგნი“, რომელიც 

ცხრაასთხუთმეტი შეგონებისგან შედგება; თუმცა მრავალი მათგანი 

121



მოარული ანდახაა, ე. წ. „ხალხური სიბრძნის“ ნაწილი, მაგრამ ტრა- 

დიციამ მთელი ეს სიტყვიერი დოვლათი მის შემოქმედებად დასახა; 
მის ბაგეს მიეწერება უფრო მეტი იგავი, ვიდრე ბიბლიის „იგავთა 

წიგნშია, შემონახული. „წარმოთქვა სამი ათასი იგავი, ამბობს მა- 

ტიანე, და შეთხზა ხუთი ათასი საგალობელი“ (მე-3 მეფ., 4,32). 
რა მიიღო სოლომონმა დავითისგან გარდა სხეულის. და გამ- 

ზადებული სამეფოსი? დავითი სრულიად მოკლებული იყო სიბრ- 
ძნის იმ სახეობას, რომელიც იგავებშია გაკალთული. სოლომონი 
თხზავს ამ იგავებს და მათი მეშვეობით გაიკითხავდა ქვეყნის სამარ- 

ფთალს. დავითი არც თხზავდა იგავებს და არც სჯიდა, პირადად არ გა- 

იკითხავდა თავის მორჩილთა სამართალს, –– ალბათ, ამით ისარგებ- 

ლა მეფობის მოსურნე აბესალომმა, მეფის კარზე სამართლის საძიე– 

ბლად მომსვლელთ რომ ეუბნებოდა: „კარგია და სამართლიანი შენი 

სიტყვები, მაგრამ ვინ მოგისმენს მეფის კარზეო?“ და თან რომ ოც- 
ნებობდა, „ნეტავ მსაჯულად დამადგინონ ამ ქვეყანაში, ყველა მე მო– 

მაკითხავდა, ვისაც კი სადაო საქმე და საჩივარი ექნებოდა, და მეც 

სამართალს გავუჩენდიო“ (მე-2 მეფ., 15,3--4), –-– არამედ თავად 

ისმენდა მხილების იგავს, რათა ამოეცნო ამ იგავში საკუთარი თავი 
და საკუთარი შეცოდების ამბავი. მაგრამ დავითს ჰქონდა უნარი სხვა- 
გვარი შემოქმედებისა და შემეცნების; თუ სოლომონი იგავებს 

თხზავდა და ადამიანებს დასაყრდნობელ არგანს აძლევდა წუთისო- 
ფელში ან მის ბნელში უნათებდა გზას, რომ გზა-კვალი არ არეოდა, 
ბოროტთან ბრძოლაში სამართალი ენახა და გაემარჯვა, დავითი ქმნი- 

და ფსალმუნებს, რომლებიც მისი ცოდვილობის განცდაში იღებდნენ 
დასაბამს; ფსალმუნი იბადებოდა მისი შემუსვრილი და მონანიე გუ- 

ლიდან, რადგან მასში მუდამ ცოცხლობდა შეგნება ჩადენილი ცოდ- 
ვისა და იმ ჩაუდენელ ცოდვათა, რის შესაძლებლობასაც მეფის გა- 
ნუსაზღვრელი ძალაუფლება იძლეოდა. სოლომონი ზემოდან სჯიდა 
ქვეყანას როგორც წარმომადგენელი ზეციერი მსაჯულისა, დავითი 

კი, დაცემული, არა ტახტის სიმაღლიდან და არა ხამეფო სამოსელით 

შემოსილი, არამედ უხამლო და განძარცული შეღაღადებდა უფალს, 
თავს კი არ იმართლებდა, უფლის განუსაზღვრელ მადლსა და წყა– 
ლობას აღიარებდა, 

სოლომონი თავის ვალად თვლიდა თავის მეფობაში განეხორ- 

ციელებინა დავითის სურვილი –-– უფლისათვისს სახლის აშენება. 

უფალმა არ მოისურვა დავითი ყოფილიყო მისი სახლის აღმშენებე– 

122



ლი; ასეთი იყო არა მხოლოდ ნება ღვთისა, არამედ ობიექტური პირო– 

ბაც: დავითი ჯერ კიდევ არ იჯდა მყარად ქვეყანაში –- ახალი დას- 
რულებული იყო ხეტიალი, დევნილება; დავითი არ იყო სავსებით 
მკვიდრი, ის ჯერ კიდევ აბელი იყო, რომელსაც არ შეეძლო სახლის 

აშენება; მას შეეძლო მხოლოდ ერთ, მყარ ადგილზე დაემკვიდრები–- 

ნა რჯულის კიდობანი –– ტაძრის თესლი, ისრაელიანთა უდიდესი სი- 

წმიდე. დავითი თავის ხალხს წარმოუდგა როგორც მროკველი დასა– 

უანებლად მიმავალი, ამოძრავებული კიდობნის ირგვლივ –– ეს იყო 

მისი ღვთისმოსავობის უშუალო გამოვლინება. 
სოლომონის ხანაში საბოლოოდ დადგინდა ისრაელის ტომთა 

სახღვრები, და ერთიანმა ტერიტორიამაც გაიჩინა შუაგული იერუ–- 

სალიმის სახით, როგორც სამეფოს ცენტრი, ასევე რელიგიური ცეზ- 

ტრი, რაკი უფლის კიდობანი მასში დამკვიდრდა სამუდამოდ. სო–- 

ლომონი, როგორც სატახტო ქალაქში მობილი, სიმყარესა და სიმ- 

კვიდრეს ატარებს თავის თავში და ამიტომაც ის უნდა გამხდარიყო 

მშენებელი ტაძრისა, რომლის წიაღშიც მოექცეოდა უფლის კიდო- 

ბანი, მანამდე დროებით კარავში შეფარებული, დასადგურდებოდა 
წმიდათა წმიდაში, რათა კვლავ აღარ დაძრულიყო. ტაძრის აშენე– 
ბით სრულიად უნდა შეცვლილიყო ისრაელის საკულტო ცხოვრება, 

ამიერიდან ტაძარში, როგორც შუაგულში, თავი უნდა მოეყარა ის- 

რაელის თორმეტ შტოს, რათა აქ, მის წინაშე დაედასტურებინა რე– 

ლიგიური და ეროვნული ერთობა, ხალხმა შეიძინა ისეთი რამ, რაც 

არასოდეს ჰქონია შეგნებული ეროვნული ცხოვრების მანძილზე –- 

ერთი განსაზღვრული ადგილი იმ ღმერთის თაყვანისსაცემად, რო- 

მელმაც ისინი ეგვიპტიდან გამოიყვანა და აღთქმულ ქვეყანაში დაა– 

სახლა. ეს ადგილი არ იყო ჩვეულებრივი ადგილი; ის ამორჩეული 

იყო ჯერ კიდევ მაშინ, როცა ხალხის წინაპარი ამ ქვეყანაში თავის 

ფთამომავლობას სამშობლოს უმზადებდა გადმოცემით, ტაძარი 

იმ მაღლობზე იქნა აგებული, იმ „მორიას მთაზე“, სადაც აბრაამს თა- 

ვასი სიბერის ძე ისაკი უნდა შეეწირა უფლისთვის. სხვაგან სად უნდა 
აშენებულიყო ტაძარი, თუ არა იმ ადგილას, სადაც ხალხის მამამთა– 

ვარმა ღვთის მორჩილებისა და სამსახურის არნახული მაგალითი აჩვე– 

ნა, 
ტაძრის მშენებლობა, რომლის მასშტაბები, აღწერილობის მი–- 

ხედვით, მხოლოდ ბაბილონის ტაძრებისა ან ზიკურათების მასშტა- 

ბებს თუ შეედრება, მართალია, მონუმენტურობას ანიჭებს სოლო– 

123



მონის მეფობის ხანას, მაგრამ ისიც ფაქტია, რომ ამავე ხანაში გა- 
უჩნდა ბზარი სამეფოს; სოლომონის პიროვნულმა დიდებამ, რომელ- 

მაც სახელი გაუთქვა მის სამეფოსაც, და ღვთისმოსავურმა ძალის- 
ხმევამ, რომელმაც ტაძრის შენობაში ჰპოვა განივთება უმაღლეს 

მწვერვალს მიაღწია და დაიწყო დაცემა, თუმცა დიდების ნაყოფები 

კი დარჩა. პარადოქსია, რომ ტაძრის ამშენებელი, ქვეყანაში ღვთის 
დასადგურების ისტორიული მისიის აღმსრულებელი, დროებითი, 

რღვევადი კარვიდან გამძლე შენობაში მისი დამამკვიდრებელი, 

მტკიცედ ვეღარ დადგა მამაპაპის რჯულზე. კაცი, რომელიც ტაძრის 
აშენების შემდეგ ღვთის ტრანსცენდენტულობისა და სიდიადით შეძ– 

რული ამბობდა „ნუთუ ნამდვილად იმკვიდრებს მიწახე ღმერთი? 

აჰა, ვერ იტევენ მას ცანი და ცანი ცათანი, როგორ დაიტევს ეს ჩემი 
აშენებული ტაძარი?“ (მე-3 მეფ., 8,27). კაცი, რომელიც „იდგა და 

ხმამაღლა აკურთხებდა ისრაელის მთელს კრებულს“ ამ სიტყვებით, 
რომლებიც მხოლოდ რჯულის ნამდვილი მოძღვრის ბაგეებიდან შეი- 
ძლება გამოსულიყო: „კურთხეულ იყოს უფალი, რომელმაც სიმშვი–- 
დე მიანიჭა თავის ერს, ისრაელს, როგორც დაპირებული იყო. ერთი 
სიტყვაც არ დარჩენილა აღუსრულებელი იმ სასიკეთო სიტყვებიდან, 

თავისი მორჩილის, მოსეს პირით რომ ბრძანა. ჩვენთან იყოს უფალი, 

ჩვენი ღმერთი, როგორც ჩვენს მამა-პაპასთან იყო; არ მიგვატოვოს, 

არ გაგვწიროს. მიიზიდოს თავისკენ ჩვენი გულები, რომ მის გზახე 
ვიაროთ და დავიცვათ მისი შეგონებები, წესები და მცნებები, რო– 

მელნიც ჩვენი მამა-პაპისთვის დაუწესებია. იყოს ეს ჩემი სიტყვები, 

რომლებითაც უფალს ვევედრები, ახლოს უფალთან, ღმერთთან, დღი– 

თა და ღამით, რომ მარადღე აჩენდეს სამართალს მისი მსახურისათვის 

და მისი ერისთვის, ისრაელისთვის, რათა გაიგოს დედამიწის ყოველმა 

ხალხმა, რომ ღმერთია უფალი და სხვა არავინაა მის მეტი. იყავით 

გულწრფელნი უფლისადმი, ჩვენი ღმერთისადმი, როგორც დღესა 
ხართ, რომ იაროთ მის წესზე და დაიცვათ მისი შეგონებანი“ (8, 56–– 

61), ამ სიტყვათა წარმომთქმელი აღარ იყო წრფელი უფლისადმი და 
აღარ იარა მისი გზებით. ნიშანდობლივი და საბედისწერო იყო ის- 
ტორიულ პერსპექტივაში, რომ სოლომონის „ოქროს ხანას“ არ ეწერა 
ხანგრძლივი არსებობა და რომ ამქვეყნიური დიდების მწვერვალზე 

ასული სოლომონისთვის არ ჩანდა სხვა უფრო მაღალი მწვერვალი –– 

წუთისოფლის წესის თანახმად მხოლოდ დაცემა იყო მოსალოდნელი. 

„სიბერის ხანს მიდრიკეს სოლომონის გული მისმა ცოლებმა 

124



უცბო ღმერთებისკენ. ისე წრფელი არ იყო მისი გული უფლისაღმი, 
როგორც დავითის, მამამისის გული. დადიოდა სოლომონი ციდონელთა 

„ღმერთის, ამთორეთის და ყამონელთა სიბილწის, მილქომის კვალზე, 
უკათურებას სჩადიოდა სოლომონი უფლის თვალში და ისე არ ერთ- 

გულებდა უფალს, როგორც მამამისი დავითი. მაშინ აუგო სოლომონ- 
-მა სამსხვერპლო ქამოშს, მოაბის სიბილწეს, მთაზე, იერუსალიმის პირ- 
დაპირ, და მოლოხს, ყამონიანთა სიბილწეს. ასევე მოიქცა თავის ყვე– 

ლა უცხოელი ცოლის გულისთვის რომელნიც უკმევდნენ და 

მსხვერპლს სწირავდნენ თავ-თავიანთ ღმერთებს... (11,4-–8). 

ჯერ კიდევ ქანაანში ცხოვრებისას, სანამ ეგვიპტეში გადასახლდე- 

ბოდა ისრაელის თორმეტი შვილი, უცხოელი ცოლები დიდი საცთური 

იყო ერთი უფლის, უხილავი და ტრანსცენდენტული ღმერთის აღ–- 

მსარებელთათვის. ებრაელთა წინაპარი მამები უკრძალავდნენ თავიანთ 

შვილებს ქანაანელი ცოლების მოყვანას. „გაფიცებ უფალს, ღმერთს 

ცისას და ღმერთს მიწისას, –- ასე ეუბნებოდა აბრაამი თავის მსა– 

ხურს, –– არ მოუყვანო ცოლი ჩემს ძეს ქანაანელთაგან, რომელთა შო– 

რისაც მე ვცხოვრობ; არამედ წახვიდე ჩემს ქვეყანაში, ჩემს სამშო- 

ბლოში და იქიდან მოუყვანო ცოლი ჩემს ძეს, ისაკს“ (დაბ., 24,3-–4); 

თავის მხრივ ისაკიც ამგვარ ანდერძს უტოვებდა იაკობს: „ნუ მოიყვან 

„ცოლს ქანაანელთაგან. ადექი და წადი შუამდინარეთში, დედაშენის მა– 

მის, ბეთუელის სახლში და იქიდან მოიყვანე ცოლად დედაშენის ძმის, 

-ლაბანის ასული...“ (28,1-–-2). ამ ენდოგამიას ხალხის გენეზისში ღრმა 

'საფუძველი ჰქონდა: უნდა დაცულიყო ამ ხალხის სხეული და სული, 

უფრო სული, რათა მისგან შექმნილიყო რჩეული და წმიდა ერი, რათა 

მისი სული არ შემღვრეულიყო, არ დატყვევებულიყო ქანაანელთა 

-ორგიასტულ დღესასწაულებში. „ამ ქალებმა სული შეუწუხეს ისაკს 

და რებეკას“ (დაბ., 26,35) –- ნათქვამია ესავის ქანაანელ ცოლებზე, 

რომელთაც განსაზღვრეს საბოლოოდ ესავის ანუ ედომის სულიერე- 
ბა; იაკობის ტყუპისცალი უსასრულოდ დაშორდა თავის ძმას, რომლის 
წიაღიდან უნდა გამოსულიყო უფლის რჩეული ერი. „მიატოვებს კაცი 
დედ-მამას და მიეწებება თავის ცოლს (დედაკაცს)“ (დაბ., 2,24) –– ამ–- 

ბობს ადამიანის შესაქმის მითოსი; ქალი შემოდის მამაკაცში თავისი 

·რჯულით და შესწევს უნარი შეუცვალოს მას რჯული; მამაკაცის რე–- 

ლიგია შეიძლება იძლიოს დედაკაცის რელიგიით, როგორც იძლია ადა– 

ში ევას რჩევით, როცა აკრძალული ხილის გემოსხილვას ურჩევდა, რის 

"შედეგადაც ადამმა დაკარგა მამის რელიგია. 

125



სოლომონმა ააშენა ტაძარი და შეუქმნა თავის ხალხს და ქვე– 
ყანს ეროვნულ-რელიგიური შუაგული, მაგრამ სიცოცხლის მიწუ– 
რულზე თავად უღალატა მასში დავანებულ უფალს: მის გვერდით ქვე– 
ყანაში შემოიყვანა და დაასადგურა ცოლეურობის უცხო ღმერთები. 

ეს იყო უფრო მძიმე ცოდვა, ვიდრე ის ცოდვა, რომელიც დავითმა. 

ჩაიდინა –– ერთადერთი ცთუნება თავის ცხოვრებაში; რადგან ურია. 
ხეთელისთვის ცოლის წართმევა და მერე მისი მუხანათური მოკვლა-– 

ეს საზარელი საქციელი მხოლოდ მისი ჩამდენის სულსა და ხორცს. 
ვნებდა (დავითმა, მხილებულმა ცოდვაში, მოინანია და იკისრა სასჯე-- 
ლი), სოლომონის მოქმედებამ კი, რაც მამაპაპეული ერთღმერთობის 

(მონოთეიზმის) ღალატი იყო („რადგან გული აიცრუა მან უფალზე"),. 

აცთუნა მთელი ერი. 

„უთხრა უფალმა სოლომონს: იმის გამო, რომ ასე იქცევი, არ: 

ასრულებ აღთქმას და წესებს, რომლებიც დამიწესებია შენთვის, გა-- 
მოგგლეჯ სამეფოს და მივცემ შენს მორჩილს. ოღონდ შენს სიცო- 
ცხლეში არ გავაკეთებ ამას მამაშენის, დავითის გულისთვის, შენს. 
შვილს კი გამოვგლეჯ ხელიდან. მაგრამ მთელს სამეფოს როდი გამო–- 

ვგლეჯ; ერთ შტოს შენს შვილს დავუტოვებ დავითის, ჩემი მორჩილის, 
გულისთვის და იერუსალიმის გულისთვის რომელიც მე ავირჩიე“ 

(11,11––13), 
ასე რომ, მამის ჩრდილი ეფინა სოლომონს და არ დაისაჯა გან–- 

დგომისთვის, რაც არც ერთ მის შემდგომ მეფეს არ ეპატია. მაგრამ ის 

პირველი იყო, რომელზეც შეითხზა უფლისგან გამდგარი მეფეების. 
გამკიცხველი ფორმულა. –– „უკუღმართად იქცეოდა სოლომონი უფ–- 
ლის თვალში“.



წინასწარმეტყველნი 

„რადგან არაფერს მოიმოქმედებს 
უფალი ღმერთი, თუ არ გაუცხადა თა- 

გისი საიდუმლო თავის მორჩილთ, წინა–- 

სწარმეტყველთ: ლომი ბრდღვინავს –- 

ვინ არ შეშინდება! უფალი ღმერთი ლა- 

პარაკობს –- ვინ არ გაქადაგდება!“ (ამო– 
სი, 3,7–-8). 

„წინასწარმეტყველი“ –– ეს სახელწოდება ძველი აღთქმის სუ–- 
ლიერი მოღვაწისა ახალ ენებში მოდის ბერძნული სიტყვიდან „პრო– 
ფეტეს“, რაც გულისხმობს იმის წინასწარმთქმელს, წინასწარგამცხა– 

დებელს, რაც ჯერ არ მომხდარა და რაც მოსახდენია აუცილებლობით. 

წინასწარმეტყველის ცნობიერება წინ უსწრებს ყოფიერებას, სინამ– 

დვილის ფაქტებს და მოვლენებს. ეს ერთი ასპექტია ძველი აღთქმის 
წინასწარმეტყველობისა, მაგრამ არა ძირითადი, არა არსებითი. თუ 

ბიბლიური წინასწარმეტყველის არსს მხოლოდ ამ ფუნქციით შემო- 

ვგზღუდავთ, მისი ბუნება საგრძნობლად გაღარიბებული გამოჩნდება-- 
მას დააკლდება ის სპეციფიკა, რაც ეკუთვნის მხოლოდ მას, რაც არ 

ახასიათებს სხვა ხალხებისა და სხვა კულტურათა წინასწარმეტყველთ, 
მისანთ, ნათელმხედველთ და სხვ. ძველ აღთქმაში ხსენებულნი არიან, 
მონაწილეობენ ქანაანური ღვთაებების ბაალების წინასწარმეტყველ– 
ნი, მაგრამ საეჭვოა, რომ მათი მოღვაწეობა სულიერ ასპექტში ისე– 

თივე ღირებული ყოფილიყო, როგორიც უფლის წინასწარმეტყველთა 
მოღვაწეობა იყო. მაინც რაში მდგომარეობს ძველი აღთქმის წინას- 
წარმეტყველთა განსაკუთრებულობა? 

უპირველეს ყოვლისა, რას გვეუბნება თავად ტერმინი, რომლი– 
თაც აღინიშნება წინასწარმეტყველობის ფუნქცია? ეს არის ნაბი და 
ნიშნავს „გამომთქმელს“, „გამომცხადებელს“; ეტიმოლოგიურად ეს 
ძირი დაკავშირებულია ებრაული ენისა და სხვა სემიტური ენების 
იმავე ფონეტიკური აღნაგობის ძირებთან, რომლებიც ნიშნავს „გარეთ 

127



გასვლას“, „გადმოღვრას“ და სხვ. ამრიგად, ნ აბი-ს გარეთ გამოაქვს 

სიტყვა რომელიც დაფარულია სხვებისათვის; მისი შემოქმედება, 
რომელიც უპირატესად სიტყვასთან არის დაკავშირებული, აპოკალი- 

ფსურია თავისი არსით: ეს არის დაფარულის გამოცხადება. ამ დაფა- 
რულს აბსოლუტური ღირებულება აქვს; ის ისეთი რამ არის, რაც 
აუცილებლად უნდა გამოცხადდეს, აუცილებლად უნდა ისმინოს ხალ- 

ხმა, რადგან ის შეადგენს მათი ქცევებისა და ზრახვების პროგრამას. 

საკუთარი აზრების გამოცხადება რომ დაეწყო წინასწარმეტყველს, მას 

არავინ მოუსმენდა. ის არ „ამბობს: „მე გეუბნებით“, არამედ: „ასე 

ამბობს უფალი“ ანუ ის აცხადებს ობიექტურ ჭეშმარიტებას და არასა- 

კუთარ წარმოდგენებს. მისი წინასწარმეტყველობის ავტორიტეტი 

განმტკიცებულია იმ წყაროთი, საიდანაც იღებს იგი გამოცხადების 

შინაარსს და თავად გამოცხადების, როგორც აქტივობის, უფლებას. 

ნაბი –-– გამომცხადებელი, როგორც წესი, უზენაესი ნების გამო- 
მცხადებელია; ის არის უფლის ბაგე, რომლის მეშვეობით “უფალი 

აცხადებს თავის ჭეშმარიტებას. ღვთის სიტყვას იგი გარდათქვამს კა- 
ცთათვის გასაგებ ენაზე, თუმცა ეს ენა ხშირად სიმბოლურია, მაგრამ 

ის გასაგებია იმ საზოგადოებისთვის, სადაც იგხავნება წინასწარმეტ- 

ყველი. : 
ამგვარად, წინასწარმეტყველება მოწოდებაა; მოწოდებაა იმ აზ- 

რით, რომ იგი მოწოდებულია, ამ სიტყვის პირდაპირი გაგებით, საწი- 

ნასწარმეტყველოდ; წინასწარმეტყველება ზეგარდმო დავალებაა, სა- 
უფლო ტვირთია, რომელიც უნდა ატაროს კაცმა მთელი თავისი სი- 
ცოცხლე; და ტვირთი, როგორც ტვირთი, თავისი ნამდვილი მნიშვნე– 
ლობით, ყოველთვის მძიმეა. „მე ცა მნიშნავს..“ შეუძლია თქვას წი- 

ნასწარმეტყველმა ასეთი სიტყვები; ამ სიტყვებში გამოხატული გან- 

ცდა მხოლოდ პირველ პირში თუ გამოითქმის, რადგან ეს არის წი- 

ნასწარმეტყველის შინაგანი გამოცდილება. ვინ იტყვის მასზე უკეთ, 

თუ რა ხდება იმ ადამიანის გულში, არა მხოლოდ გულში -–-–- მთელს 

მის არსებაში, მის ფიზიკურ სხეულშიც კი, როდესაც მას მოესმება 

მოწოდება, როცა ის „ორსულდება“ სიტყვით და მას არ შეუძლია 

საშო გადაუკეტოს სიტყვას. სიტყვა მოდის, როგორც სტიქიონი, რო- 

გორც ბუნების ძალა, როგორც ნიაღვარი, რომელმაც უნდა წარხოცოს 

ყოველივე წარმავალი თავის გხახე. სიტყვა წმედს, ასუფთავებს ადა- 

მიანს მისი ზედაპირული, შემთხვევითი „მე“-სგან. 

(28



„შენ გადამიბირე, უფალო, და მეც დაგყევი, –– აღიარებს იერე– 
მია წინასწარმეტყველი,-––ჩამიჭირე და დამძალე... ვიფიქრე, დავივი– 

წყებ მას და აღარ ვილაპარაკებ-მეთქი მისი სახელით. მაგრამ ცეც- 
ხლივით ამიგიზგიზდა გულში, ძვლებამდე გამატან; ვცდილობდი 
გამეძლო, მაგრამ ვერ შევძელი“ (იერემია, 20,7–-–-8). აქ ჩანს, რომ 
წოდებული განიცდის ამ მოწოდებას, როგორც თავის ბედისწერას, 

როგორც გარდუვალობას; ის გრძნობს, რომ მაგარ ხელს უჭირავს 
იგი, რომ იგივე ხელი დევს მასზე, რომელსაც ხალხი გამოჰყავდა მო–- 
ნობის სახლიდან, ხელს, რომელიც იდო რჩეულ ერზე; წინასწარმეტ- 

ყველიც ასეთივე რჩეულია რჩეულ ხალხში –- რჩეულზე რჩეული, 
იმ ხალხში, რომელიც საუფლო ერად უნდა შექმნილიყო, ამიტომ პო– 
ტენციურად შეიძლება ყოველი მათგანი უფლის წინასწარმეტყველი 
ყოფილიყო. „რიცხვთა“ წიგნში ასეთი ამბავია მოთხრობილი: წინას– 

წარმეტყველების ტვირთი რომ შეემსუბუქებინა მოსესთვის, ––- გა- 

ძნელდა უდაბნოში ხალხის მწყესვა, –– უფალმა მოსეზე გაღმოსული 

სული გაუნაწილა სამოცდათ კაცს, ისრაელიანთა უხუცესებს რომ 
შეშველებოდნენ მას ხალხის ტვირთის ტარებაში, როცა მათზეც 

გადმოვიდა სული და სამოცდაათივე გაქადაგდა მცირეხნით, მოსეს 

ერთგულ მსახურს, იესო ნავეს ძეს, არ მოეწონა ეს და უთხრა თავის 
მოძღვარს, ნუ მისცემ მათ წინასწარმეტყველების ნებასო, ხოლო 

მოსემ თქვა: „ნეტავ მთელი უფლის ხალხი წინასწარმეტყველი იყოს! 

რომ უფალმა თავისი სული მოაფინოს მათზე!“ (11,16-–-29). 

იბადება თუ იქმნება წინასწარმეტყველი? რომაელები ამბობდ- 

ნენ: პოეტები იბადებიან ორატორები იქმნებიანო. წინასწარმეტყვე- 
ლი პოეტიც არის და ორატორიც, მაგრამ იგი არც იბადება და არც 
იქმნება ჩეულებრივი ყოფითი ახრით. უფრო სწორად, მისი ასაკი არ 
განისახღვრება ფიზიკური დაბადებით; წინასწარმეტყველმა შეიძლება 
იგრძნოს მოწოდების ჟამი, რადგან ეს არის მისი ცხოვრების რომე- 
ლიღაც ცნობიერი მონაკვეთი; მაგრამ მას არასოდეს არ ეცოდინება, 
როდის აირჩია იგი უფალმა თავის წინასწარმეტყველად; ეს მხოლოდ 
უფლისგან შეიძლება გაიგოს, როგორც იერემიამ. „ვიდრე მუცელში 
გამოგსახავდი, გამოგარჩიე, –– ჰქონდა უფლის სიტყვა იერემიას თა- 
ვისი წინასწარმეტყველების დასაწყისში, –– ვიდრე საშოდან -გამო–- 

ხვიდოდი, წმიდა გყავი, ხალხების ქადაგად დაგადგინე“ (იერემია, 
1,5), სრულიად გაუგებარია, რა ღირსებისთვის იქნა წინასწარმე- 

ტყველი არჩეული უფლის სიტყვის ქადაგად. იერემია ვერც ერთ ნი- 
- 

9. %, კიკნაძე 199



შანს ვერ გრძნობის თავის თავში, რომ: თავი უფლის ქადაგის ღირსად 

მიიჩნიოს. „ეჰ, უფალო ღმერთო! მე ხომ ლაპარაკი არ ვიცი, რადგან. 

ბალღი ვარ“, პასუხობს ის. „ბალღი“ არ ნიშნავს მხოლოდ „უასაკოს“ 
და არც „ლაპარაკი არ ვიცი“ –-– არცოდნას ჩვეულებრივი ადამიანუ– 
რი მეტყველებისა, რომელიც. გარკვეული ასაკიდან იწყება. ბალღი 
გამოუცდელია და არ იცის, რა ილაპარაკოს და როგორ ილაპარაკოს; 
იერემია თავის თავში ვერ ხედავს წინასწარმეტყველების რაიმე უნარს, 
მაგრამ თურმე ის დედის საშოდანვე ყოფილა მოწოდებული. 

არც მოსეს, თუმცა მისი სიცოცხლის ადრეული ხანა –- დაბა- 
დება და ბავშვობა სასწაულებრივად შობილ და აღზრდილ ჩვილთა მი– 
თოსს იმეორებს, მოწიფულ ასაკამდე არ შეუცვნია წინასწარმეტყვე– 
ლების ნიჭი და მოწოდება; მაინც მას გამძაფრებული ჰქონდა სამარ- 
თლიანობის გრძნობა და განიცდიდა ეროვნულ განსაკუთრებულობას, 
რის გამო კაცისმკვლელიც კი გახდა და კარგა ხანს მოშორებული იყო 
თავის ხალხს, რომლის ენა, შესაძლოა, კარგადაც არ იცოდა. ალბათ 
ასე უნდა გავიგოთ მისი სიტყვები უფლის მოწოდებაზე „ეწინასწარ– 

მეტყველა“ ანუ დაემწყესა თავისი ერი და ეგვიპტიდან გამოეყვანა. 
მან უთხრა უფალს, როგორც მრავალი საუკუნის შემდეგ იერემიამ, 
მე ხომ მოლაპარაკე არ ვყოფილვარ „არც გუშინ, არც გუშინწინო“ 

და ახლაც, როცა შენ მელაპარაკებიო; რადგან ძნელმეტყველი და ენა– 

ბრგვილი ვარო, დაუმატა (გამოსვლა, 4,10), უფალი არ იხევს უკან, 

რაკი ერთხელ მოუწოდა მას: აჰა, აარონი, რომელმაც იცის ლაპარა- 

კი; ის იქნება მოსეს ბაგე, ხოლო მოსე მისთვის ღმერთივით იქნება 
(4,16). ასე რომ, ენაბრგვილობა დაბრკოლება არ არის წინასწარ- 

მეტყველისთვის; ჩანს, არის რაღაც გამოუცნობი ადამიანური თვისე– 

ბა, რის გამოც ხალხის მასიდან გამოირჩევა წინასწარმეტყველი. ძვე– 
ლი აღთქმის ავტორი არ ასახელებს ამ თვისებას, მით ნაკლებ, თავად 
წინასწარმეტყველი, რომელიც გადმოგვცემს თავისი მოწოდების ამ- 
ბავს. არავინ იცის, რა ღირსებისთვის იქნა იერემია დადგენილი ქა– 
დაგად დედის მუცელშივე; იერემიას მხოლოდ გამოცხადება შეიძ- 
ძლება ახსოვდეს: „გამოიწოდა ხელი უფალმა და შეეხო ჩემს ბაგეს. 
მითხრა უფალმა: აჰა, ჩამიდვია ჩემი სიტყვები შენს ბაგეებში“ (იე– 
რემია, 1,9). ეს არის მისი მეორედ დაბადება, მეორედშობა სულიე– 
რად, ღვთის სულიდან დაბადება. 

წინასწარმეტყველი არა თუ ვერ გრძნობს თავის მისიას, არამედ 

უწმიდურად მიაჩნია თავი უფლის სიტყვის სატარებლად და სალაპა- 

130 -



რაკოდ. მოწოდების აქტიც, თუ ის გადმოცემულია, თავზარდამცემ 

შთაბეჭდილებას ახდენს წოდებულზე, რადგან წოდებული აბსოლუ- 
ტური სიწმიდის წინაშე კატასტროფულად განიცდის თავის კერძო 

დღა ზოგადკაცობრიულ უწმიდურობას. ზეციურ ტაძარში უფლისა 
და სერაფიმების წრეში მოხვედრილ ესაიას (ასეთი იყო მისი ხილ- 
ვა, ესაია, 6,1-–-13) აღმოხდება, როგორც აღსარება უზენაესის წინა- 
ში: „ვაიმე ,დავიღუპე, რადგან ბაგეუწმიდური კაცი ვარ და ბაგე–- 

უწმიდურ ხალხში ვცხოვრობ, ჩემმა თვალებმა კი მეუფე, ცაბაოთ 

უფალი იხილეს!“. 
უფლის ხელის შეხებით იერემიას უტყვი ბაგე მეტყველი იქმნა, 

ხოლო ესაიას ბაგე, მეტყველი, მაგრამ უწმიდური, უნდა გაწმედილი–- 

ყო. „მოფრინდა ჩემთან ერთ-ერთი სერაფიმთაგან (გვამცნობს ესაია) 

და ხელში სამსხვერპლოდან აღებული მუგუზალი ეჭირა მაშით. ბაგე– 

ზე შემახო და მითხრა: აჰა, შეეხო ეს შენს ბაგეს და მოგცილდა უკე– 

თურება, მიტევებულია შენი ცოდვა“ (6,6-–7). 

ღვთიურ ჩვენებაში უფლის დიდების ხილვით თავზარდაცემული 

და პირქვედამხობილი ეზეკიელი ფეხზე წამოაყენა დაძახილმა „ადა- 

მის ძევ!“ და მის არსებაში დასადგურებულმა სულმა (ეზეკ., 2,1-– 

2) –- ეს იყო მისი წინასწარმეტყველად დაბადება ანუ სულიერი 

შობა, მეორედ შობა. რადგან ზეგარდმო მოვლენილი სული აღძრავს 

მას ღვთის ჭეშმარიტების საქადაგებლად, ამიტომაც წინასწარმეტყველს 

სხვანაირად ეწოდება „სულის კაცი“ (იშ ჰა-რუახ) ან „ღვთისკა– 

ცი“ (იშ ჰა-ე ლო ჰიმ). ის უკვე აღარ ეკუთვნის თავის თავს, რად- 

გან ის ატარებს წმიდა სიტყვას, უფრო სწორად, გამსჭვალულია ამ 

სიტყვით; ეს გამჭვალვა კი ნატურალისტურად არის გამოხატული; 
იერემია ამბობს, რომ უფალმა მას ბაგეში ჩაუდო სიტყვა, მაგრამ ეზე– 

კიელი უფრო ორგანულად განიცდის სიტყვის შეჭრას თავის არსებაში 

„გააღე პირი და შეჭამე, რასაც მოგცემ. –– ეუბნება ხმა, –– და მე 

ვიხილე, აჰა, ხელია გამოწვდილი ჩემსკენ და, აჰა, წიგნის გრაგნილია 

მასში. გაშალა ჩემს წინ და, აჰა, ორივე მხარეს არის დაწერილი; 

სწერია: გოდება, მოთქმა და ვაი. მითხრა: ადამის ძევ! შეჭამე, რასაც 

ხედავ, შეჭამე ეს გრაგნილი და წადი, და ელაპარაკე ისრაელის სახლს. 

გავაღე პირი და შევჭამე ეს გრაგნილი. მითხრა: ადამის ძევ! აჭამე 

შენს მუცელს და აივსე ნაწლავები ამ გრაგნილით, რომელსაც მე 

გაძლევ. მეც შევჭამე და თაფლივით მეტკბილა პირში“ (2,8--10; 

3,1--3). ეს „დანაყრება“ სიტყვით, როცა სიტყვა მოხვდება არა 

131



მხოლოდ მის ბაგეში, არა მხოლოდ მის შეგნებაში, არამედ შეაღ- 

წევს მის შიგანმი და „მონელდება“ მის ნაწლავებში, გადააქცევს მას 

სულის კაცად ანუ ახალ ადამიანად, ნამდვილ ქადაგად, რომელ- 

საც არ შეუძლია არ ილაპარაკოს; ის ლაპარაკობს, თუნდაც არავინ 
უსმენდეს. „გინდ მოგისმინონ, გინდ არ მოგისმინონ“, ჩასძახის ხმა 

ეზეკიელს. როგორც წესი, ჭეშმარიტების გამომცხადებელ წინასწარ- 
მეტყველს არ უსმენენ. უფალი აძლევს მას სიტყვას, აგზავნის ხალ- 
ხში, მაგრამ არ აძლევს წარმატების იმედს; წინასწარ აფრთხილებს, 

რომ ხალხი არ დაუგდებს მას ყურს, მის ნათქვამ სიტყვას არ დაი- 
ჯერებს, სიტყვას არ შეუშვებს თავის შმიგანში, რადგან ემწარება ის 
პირველ გემოსხილვაზე, ვერ შეიცნობს მასში ტკბილ დვრიტას. თი- 

თქოს პარადოქსია, მაგრამ ყოველი წინასწარმეტყველი აღიარებს თა- 

ვისი მისიის წარუმატებლობას; უფრო მეტიც: თავად მისი შთამა- 
გონებელი სული უმხელს წინასწარმეტყველს, რომ მას ხელი მოე- 
ცარება თავის გზაზე და რომ ის არ არის გამონაკლისი. ,იმ დღიდან, 

რაც თქვენი მამა-პაპა ეგვიპტის ქვეყნიდან გამოვიდა, –– ეუბნება ხმა 
იერემიას, –– დღემდე გიგზავნით და გიგზავნით გამუდმებით ჩემს 

მორჩილთ, წინასწარმეტყველებს. მაგრამ არ მიგონებდნენ და ყურს 
არ მათხოვებდნენ.. ეტყვი მათ ყველა ამ სიტყვას, მაგრამ არ მო- 
გისმენენ; დაუძახებ და არ გაგაგონებენ“ (იერემ., 7,25--27). 

ხალხს მხოლოდ ტკბილი და საამური სიტყვები მოსმენა სურს; 
ასევე მეფეც მზად არის გადამწყვეტი ბრძოლის წინ ცრუწინასწარ- 
მეტყველის პირიდან სიცრუე მოისმინოს, ფუჭად დაიიმედოს თავი, 

რომ გაიმარჯვებს; ჭეშმარიტი წინასწარმეტყველი კი მზად არის ჭა- 
მოს „სიმწრის პური“ და სვას „სიმწრის წყალი“ (მე-3 მეფ., 22,27) 

და უთხრას მეფეს სიმართლე, რაც უფალმა გამოუცხადა ალბათ 

ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველნი არ იყვნენ პირველნი კაცობ- 

რიობის ისტორიაში„ სიმართლის თქმისთვის რომ ჩადიოდნენ დი- 
ლეგში, ჭამდნენ სიმწრის პურს და სვამდნენ სიმწრის წყალს, იხო- 

ცებოდნენ და იდევნებოდნენ ქვეყნიდან; მაგრამ მათი თავგანწირვის 
ამბავი პირველად იქნა წერილობით აღბეჭდილი. არ არსებობდა 
ქვეყნად ძალა, რომელსაც შეეძლო წინასწარმეტყველისთვის გადა- 
'ეთქმევინებინა მართალი სიტყვა. წინასწარმეტყველი მიქა (IX ს.) 

თავისი მართალი სიტყვით უპირისპირდება ოთხას ცრუ წინასწარ- 

მეტყველს, რომლებიც მეფის გარშემო შეკრებილან რათა ფუჭი 

'იმედებით აავსონ-.იგი. „მეფის სასიკეთოს ამბობენ "ერთხმად წი- 

132



ნასწარმეტყველნი, –- უთხრეს მიქას, –- შეეთანხმოს შენი სიტყვე– 

ბიც მათ სიტყვებს. შენცა თქვი სასიკეთო“ (მე-3 მეფ., 22,13). ოთხა– 
სის ტყუილი ერთის სიმართლემ უნდა გააქარწყლოს. „თქვა მიქამ: 

უფალს ვფიცავ, რომ იმას ვიტყვი, რასაც უფალი მიბრძანებს“. მეფე 
კი ოთხასის საამურ ტყუილს დაიჯერებს და ერთის სასიკეთო სი- 

მართლეს უკუაგდებს, ბრძანებს: „დილეგში ჩააგდეთ ეს კაცი და 
აჭამეთ სიმწრის პური და ასვით სიმწრის წყალი, ვიდრე მშვიდობით 
მოვბრუნდებოდე“ (22,27), და გავიდა საბედისწერო ბრძოლაში. მიქა 

კი დილეგში ზის, როგორც თავის დროზე იერემია ”შლამიან ჭაში, 

მაგრამ მასთან არის უფალი და ჭეშმარიტება; წინასწარმეტყველი 

ღილეგშიც თავისუფალია, რადგან ის „სულის კაცია“ და, სადაც 
სულია, იქ თავისუფლებაა; ის ატარებს ჭეშმარიტების სულს და 
ჭეშმარიტება ათავისუფლებს მას. წინასწარმეტყველი ერთადერთია 

თავის ხალხში, თავის საზოგადოებაში, მეფეთა წრეშიც კი, რომე- 

მელიც თავისი თქმითა და საქმით ახორციელებს სულიერ აზნაურე- 

ბას; ის არავის ემორჩილება ამ ქვეყანაზე გარდა იმ ხმი ს ა, რომელიც 

ესმის ჟამიდან ჟამზე, შეკრული სიტყვით, დაჭერილი, დახელთილი 

უფლის მიერ, ის თავისუფალია საერო ხელისუფლების წინაშე, უზე– 

ნაესი ღვთისმსახურების წინაშე, რადგან იყო დრო, როცა ყოველი 

ხელისუფლება წინასწარმეტყველის ნებიდან იღებდა დასაბამს (ასე–- 

თი იყო თავის დროზე მოსე). 

წინასწარმეტყველს არაფერი აბადია, არავითარი კერძო ინტე- 

რესი არ ამოძრავებს, ის აჩვენებს უანგარობის მაგალითს ანგარებიან 

ბრბოში, რომელსაც დაკარგული აქვს სიმართლის გრძნობა და სული 

ქარად მიაჩნია, რომ ამბობს წინასწარმეტყველის აბუჩად ასაგდებად, 

„ქარად იქცევიან წინასწარმეტყველნიო“ (იერემ., 5,13), „ნაცვლად 

იმისა, რომ აღიარონ მათში ღვთის სულის არსებობა (რ უახ „სულ- 
საც“ ნიშნავს და „ქარსაც“); წინასწარმეტყველი თავისი არსებობით 

ცოცხალი გამოხატულებაა ჭეშმარიტებისა; ის მაინც იტყვის თავის 
სათქმელს და თუნდაც არავინ მოუსმინოს, „ეცოდინებათ მაინც, რომ 

წინასწარმეტყველი იყო მათ შორის“ (ეზეკ., 2,5). ეს იმას ნიშნავს, 

რომ მისი სიტყვა წარუვალია; დღეს მოკვდება, მაგრამ ხვალ გამოი- 

ღებს ნაყოფს, ახალ ვითარებაში აღორძინდება. · 

წინასწარმეტყველის პარადოქსი მდგომარეობს იმაში, რომ იგი, 

უშიშარი და თავისუფალი, არ ეკუთვნის თავის თავს; მას არა აქვს პი– 

რადი ცხოვრება. როგორც მისი ნათქვამი სიტყვა არ არის მისი საკუ-. 

133



თარი სიტყვა, ასევე მისი საქციელი, ხშირად მთელი მისი ცხოვრება 
არის ნიშანი, რომლითაც უფალი უცხადებს ადამიანებს ჭეშმარიტებას 
და გზას, თუ როგორ მოიქცეს. ზოგჯერ სიტყვა ნაკლებად მჭევრმეტ- 
ყველია, ვიდრე მოქმედება; სიტყვას შეიძლება წაუყრუოს კაცმა, თუ 
არ სურს მწარე ჭეშმარიტების მოსმენა, მაგრამ საქციელი თვალსაჩი- 
ნოა. უფლის ბრძანებით იერემია ქედზე უღელდადგმული დადიოდა 

ხალხში იმის ნიშნად, რომ ამაო იყო წინააღმდეგობის გაწევა ნაბუქო- 
დონოსორის, ბაბილონის მეფისთვის, და რომ ხალხს მართებდა მორ- 

ჩილება, რათა სიცოცხლე გადაერჩინა (მე-3 მეფ., 27,2-–-18). ხალ- 

ხისათვის სათქმელი სიტყვა ხომ ტვირთი იყო წინასწარმეტყველის– 
თვის, ახლა ეს ტვირთი პირდაპირი მნიშვნელობით უნდა ეტარებინა; 
მას უნდა ეჩვენებინა თავის თვისტომთათვის მორჩილების პირადი 

მაგალითი, თუნდაც რენეგატად და ერის მოღალატედ გამოეცხადე- 

ბინათ, როგორც მოხდა კიდეც. იერემიამ თავი შეგნებულად ჩაიგდო 
სირცხვილში, მაგრამ სხვა გამოსავალი არ იყო: ის ხედავდა, რომ წი- 

ნააღმდეგობის შემთხვევაში მის ქვეყანას უცილობელი განადგურება 
მოელოდა. წინასწარმეტყველის მხარეზე იყო ამჯერად ყოფითი სი- 

ბრძნე, სადაც არა სჯობს, გაცლა სჯობს. წინასწარმეტყველი ხედავდა, 
რომ არა თუ მის ქვეყანაში, არაბედ მთელს იმდროინდელ მსოფლიო-– 
ში არ იყო ძალა, რომელსაც წინააღმდეგობის გაწევა შეეძლებოდა 

ბაბილონის მეფისთვის. ხალხი, ქვეყნის მეფე, წინასწარმეტყველნი 

მზად იყვნენ შებრძოლებოდნენ მტერს, წინასწარმეტყველნიც აიმე– 
დებდნენ ხალხს და ამხედრებდნენ; მთელს ქვეყანაში ერთადერთი იე- 

რემია იყო, რომელიც თვალნათლივ ხედავდა აოხრებულ ქვეყანას, 

დანგრეულ ტაძარს, წარტყვევნილ ხალხს. 

უღელდადგმული იერემია დადიოდა დასაპყრობად გამზადებულ 
ქვეყანაში და უფლის სიტყვებით განმარტავდა თავის საქციელს: 

„რისთვის უნდა დაიხოცოთ შენ და შენი ერი მახვილით, შიმშილითა 

და შავი ჭირით, როგორც დაემუქრა უფალი იმ ხალხს, რომელიც არ 

დაემორჩილება ბაბილონი მეფეს. ნუ დაუჯერებთ წინასწარმეტ- 

ყველთა სიტყვებს, რომ გეუბნებიან: არ დაემორჩილოთო ბაბილონის 

მეფეს; რპდგან სიცრუეს გიწინასწარმეტყველებენ. რადგან მე არ მო- 

მივლენია ისინი, ამბობს უფალი; ცრუდ წინასწარმეტყველებენ ჩემი 

სახელით, რათა განგდევნოთ და დაიღუპოთ თქვენს წინასწარმეტყვე- 

ლებთან ერთად... ნუ დაუჯერებთ მათ, დაემორჩილეთ ბაბილონის მე– 

134



ფეს და ცოცხლები დარჩებით. რისთვის უნდა აოხრდეს ეს ქალაქი9« 
(მე-3 მეფ., 27,13––17). 

იერემიამ მორჩილება აჩვენა ხალხს მაშინაც კი, როცა ცრუწი- 
ნასწარმეტყველმა ხანანიამ რომელსაც ცრუპატრიოტთა და მეფის 
გულის მოგება სურდა, ქედიდან ჩამოხსნა მას უღელი, დალეწა და 
თქვა: მთელი ხალხის თვალწინ: „ასე ამბობს უფალი: ამნაირად დავ- 
ლეწავ ნაბუქოდონოსორის, ბაბილონის მეფის, უღელს ორ წელი- 
წადში ყველა ხალხის ქედზე“. (იერემ., 28,10). იერემიას ხმა არ ამო– 
უღია, წინააღმდეგობაც არ გაუწევი,ა თუმცა უფლის ბრძანებით 
ჰქონდა დადგმული უღელი, „და წავიდა იერემია წინასწარმეტყველი 
თავის გზაზე“, რადგან მასთან იყო სიმართლე. 

ზოგჯერ წინასწარმეტყველის ოჯახური ვითარება სიმბოლურ მნი- 
შვნელობას იძენს მის თვალში, რის წყალობითაც წინასწარმეტყველი 
უნდა გაერკვეს ფარულ სინამდვილეში ან მოწევნადში; წინასწარ- 
მეტყველი მზად არის მიიღოს ბედის დარტყმა, რომ ნიშნად და სას- 
წაულად იქცეს ხალხისთვის, რომ დაშინდეს ხალხი და უფლისკენ 
მოიქცეს. ხალხმა თავისი ბედი უნდა ამოიკითხოს წინასწარმეტყველ 

უზეკიელის ბედში, როცა უფალმა „მოულოდნელი სიკვდილით“ 
ცოლი წაართვა და არ აგლოვებინა; ხალხი უნდა მიხვდეს, რატომ არ 

გლოვობს ეზეკიელი თავის ცოლს: ეს ღვთის რისხვა იყო, სასჯე– 

ლად მოვლენილი, ამიტომაც არ ეგებოდა გლოვა. „იქნება ეზეკიელი 

«ქვენთვის ნიშნად: როგორც მან გააკეთა, ყველაფერს ისე გააკე- 

„თებთ. ეს ახდება და მაშინ მიხვდებით, რომ მე ვარ უფალი ღმერთი“ 

(ეზეკ., 24,24). ეზეკიელის ცოლს „მოულოდნელი სიკვდილით“ წა- 

გვრილს, უფალი „თვალთა ნეტარებას“ უწოდებს („წაგართმევ შენ 

თვალთა ნეტარებას“), რაც უთუოდ გულისხმობსს ტაძარს, რომლის 

განადგურების მომსწრე უნდა გახდეს ხალხი. 
სიმბოლურ-წინასწარმეტყველურია ოსიას პირადი ცხოვრებაც; 

«უფლის წინასწარმეტყველური სიტყვა იჭრება ღრმად მის ყოფაში: 
'ოსიამ უნდა იტვირთოს, აიტანოს ის ცოდვა, რაც აწევს ქვეყანას; 

"ოსიამ თავის თავზე უნდა გამოსცადოს სირცხვილი, რომელშიც ჩა- 
ვარდნილია მისი ხალხი, „როცა იწყო უფალმა წინასწარმეტყველება 
ოსიას პირით, უთხრა ოსიას: წადი, მოიყვანე გარყვნილი ქალი ცოლად 

და გააჩინე გარყვნილების შვილები, რადგან გაირყენა ქვეყანა და გა–- 

ნუდგა უფალს“ (ოსია, 1,2). ასე დაიწყო ოსია წინასწარმეტყველმა 

თავისი წინასწარმეტყველური სამსახური უფლის წინაშე. მისმა ოჯა- 

135



ხურმა ვითარებამ უნდა ამხილოს ქვეყნის დაცემა გარყვნილება, 
ცოლქმრული ღალატი ალეგორიული გამოხატულებაა ღვთისგან გან- 
დგომისა, რომლის სავალალო შედეგი გარყვნილი ქალის ნაშობმა თა- 
ვისი სახელით უნდა გააცხადოს. „დაორსულდა ქალი და შვა ასული. 
უთხრა უფალმა: დაარქვი სახელად ლორ უხამა (არშესაწყალისი), 

რადგან აღარ შევიწყალებ ისრაელის სახლს და არასოდეს შევუნდობ“ 

(1,6). ოსია თავისი ნაშიერით გამოთქვამს უფლის წინასწარმეტყვე– 

ლებას და გაფრთხილებას, ნაშიერის სახელი ატარებს ამ განაჩენს, 

რომელიც ელის ქვეყანას, უფრო მეტიც: ნაშიერი, როცა ის ვაჟად 

დაიბადება, განასახიერებს განდგომილ ერს, რომელსაც უფალი გა- 

მოუტანს საბოლოო განაჩენს. „მოწყვიტა ძუძუს ლორუხამა და 

ისევ დაორსულდა და შვა ვაჟი. თქვა უფალმა დაარქვი სახელად 

ლოყამი (არა ჩემი ერი), რადგან აღარ ხართ ჩემი ერი და მე0 

აღარ ვიქნები თქვენი“ (1,8-–9). 
ძლიერი და ღრმა იყო ოსიას გამოცდილება, რომელიც მოუვლი– 

ნა მას უფალმა, რათა შეძლებოდა წინასწარმეტყველება; მთელი მისი 
თეოლოგია, ღვთისშემეცნება, შეიძლება ითქვას, ამ გამოცდილებაზეა 

დაფუძნებული, შეფერილია ამ განსაცდელით. რა არის ის ადამიანუ- 

რი გრძნობა, რომლის მეშვეობითაც ოსია ცდილობს შეიცნოს უფ- 

ლისა და მისი ერის ურთიერთობა? ეს სიყვარულია, რომელიც არ გა–- 

ქრობია ოსიას თავისი ცოლის მიმართ, რომელმაც გარყვნილობაში 

უშვა მას ლორუხამა და ლოყამი –– ესოდენ საბედისწერო სა- 

ხელის მატარებელი ქალ-ვაჟი. თუმცა ამბობდა ასე: „არ შევიწყა- 

ლებ მის შვილებს, რადგან გარყვნილების შვილები არიან, რადგან 

გარყვნილებას სჩადიოდა მათი დედა და თავს ირცხვენდა მათი მშო– 

ბელიო“, მაგრამ ისიც იცოდა, რომ ამათ გარდა, არავინ გააჩნდა და 

რომ „არა ჩემი ერი" და „არშესაწყალისი“ იმარხავდნენ თავდაპირ– 

ველ ჭეშმარიტ სახელებს, რომლებიც მათ უფალმა უწოდა, როცა 

უდაბნოში მოიძია და აიყვანა, –– „ჩემი ერი“ დაერქვა მაშინ მას, რაც 

„ჩემი ძის“ ტოლფასი იყო. „როცა ყრმა იყო ისრაელი და მიყვარდა 

ის, ეგვიპტიდან გამოვიხმე ჩემი ძე...“ ამბობს უფალი ოსიას წინას- 

წარმეტყველებაში (11,1). კიდევ ამბობს: „ყურძენივით ვიპოვე ისრა– 

ელი უდაბნოში, როგორც პირველი ნაყოფი ლეღვის ხეზე...“ (9,10). 

როგორ შეეძლო შუა გზაზე დაეგდო მტვერში უცხოთაგან გასათე- 

ლად? ოსია სავსეა სიყვარულით, ის მზადაა უკან დაიბრუნოს საყვა–- 

რლებს აკიდებული ცოლი, როცა ის მოიქცევა, „წავალ, დავბრუნდე– 
136



ბი ჩემს პირველ ქმართანო“, რადგან მაშინ ახლანდელზე უკეთესი 
ვიყავიო“ (2,9); ოსიაც იბრუნებს უკან სიყვარულის აუხსნელი ძალით, 
თუმცა ქალი ახლა მაშინდელზე უკეთესი არ არის როცა ასე 
გრძნობს ოსია, მაშინ ხვდება, თუ რატომ მაინც უყვარს უფალს 
განმდგარი თავისი ერი და ყოველთვის მზად არის შეუნდოს გან- 
დგომა. მაშინ ამბობს წინასწარმეტყველი, რომლის პირიდან უფ- 
ლის სიტყვა ხმიანებს: „როგორ გაგიმეტო, ეფრემ? როგორ გადა- 
გაგდო, ისრაელ?.. გადამიბრუნდა გული, ერთიანად ამიტანა სიბრალულ– 
მა. აღარ ავინთები რისხვით, აღარ აღვიძრები ეფრემის დასაღუპად, 
რადგან ღმერთი ვარ და არა კაცი; მე წმიდა ვარ თქვენ შუაგულში 
და რისხვით არ მოვალ“ (11,8––9). 

ოსია, ერთ-ერთი უძველესი წინასწარმეტყველი, რომლის ნათქვა– 

მი სიტყვა წერილობით შემორჩა, სიყვარულის წინასწარმეტყველი 
იყო; ის იმ ადამიანური გრძნობით ჭვრეტდა ღმერთისა და ადამიანის 
ურთიერთობას, რომელსაც ყველაზე უფრო ძლიერად, სხვა გრძნობა– 
თა შორის, განიცდიდა საკუთარ თავში. მართლაც ძლიერი, დაუშრე– 
ტელი, ამავე დროს ნაზი სიყვარული უნდა ჰქონოდა ადამიანს თავისი 

ახლობლისადმი, ადამიანისადმი, მთელი ერისადმი; მან ეს ერი უდა–- 
ბნოში ნაპოვნ ვაზს შეადარა, მცენარეს, რომელიც მასში დამარხულ 

სიკეთეთა გამო განსაკუთრებულ ზრუნვას საჭიროებდა. მისმა მომდევ– 

ნო წინასწარმეტყველებმა აიტაცეს ეს სიმბოლო. ოსია პირველი იყო, 
რომელმაც თავისი მწარე ოჯახური გამოცდილების ღრმა განცდით 
ღმერთისა და ერის ურთიერთკავშირი საქორწინო ურთიერთობით 

წარმოიდგინა და გამოხატა. და, რაც მთავარია, ამ სიმბოლოში იმთა– 

ვითვე იქნა ჩადებული ან ინსტიტუტის არა სოციალური უპიროვნო 
ასპექტი, არამედ მისი ადამიანური, ინდივიდუალური მხარე, სავსე 
დრამატიზმით და, ხშირ შემთხვევაში, ტრაგიზმით. ტრანსცენდენტუ- 
ლი, მიღმიერი, ჩამოვიდა ადამიანის სამყაროში და ადამიანმაც ღვთის 
გაჩენილ სამყაროში იგრძნო თავი. 

წინასწარმეტყველი უფლის საყვირია,: უფალი ლაპარაკობს წი- 
ნასწარმეტყველის პირით ობიექტურ ჭეშმარიტებას, მაგრამ ეს ჭეშ- 

მარიტება წინასწარმეტყველის ინდივიდუალობით, მისი პირადი გა- 
მოცდილებით, მისი პიროვნული ხასიათით არის შეფერილი. ოსიახზე. 

ცოტა ადრე გამოჩნდა ამოსი –– ეს არის პირველი წინასწარმეტყველი, 

რომლის ნაქადაგარი ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველთა სათავეში დგას. 

აქ იჩინა თავი პირველად „უფლის დღის“ პირქუშმა ასპექტმა, რომლის 

137



ხილვა საერთო მონაპოვარი შეიქმნა მომდევნო წინასწარმეტყველთა 
„პროგრამებში“. ხალხური წარმოდგენის იდილიური „უფლის დღე“, 
სამოთხის შემობრუნების დარი, ამოსის ხილვაში, რომელიც ავისმო– 

მასწავებელი წინათგრძნობებით არის ნაკვები, ქვეყნის კატასტროფის 
ხატია. „ვაი, უფლის დღის მონატრულთ!-––გასძახოდა ამოსი ბეთილის 
სამსხვერპლოებთან შეკრებილ ხალხს.–– რისთვის გინდათ უფლის დღე? 
ბნელია ის და არა ნათელი“ (ამოს, 5,18); ეს იყო სრულიად ახალი 
ზილვა; გაუგონარი სიტყვა. „აბა ბნელი არ არის უფლის დღე, – 
განაგრძნობდა წინასწარმეტყველი, –– და არა ნათელი? წყვდიადი და 

მუქის ნატამალიც არ არის მასში“ (5,20). „იმ დღეს იქნება, ამბობს 
უფალი ღმერთი (არ ცხრება ამოსი), რომ შუადღისას ჩავიყვან მზეს 

და დღის სინათლეზე დავაბნელებ ქვეყანას. დღესასწაულებს გლოვად 

გადაგიქცევთ და თქვენს სიმღერას–-–გოდებად, ჯვალოს შემოგახვევთ 
წელზე და ყველა თავი გადაიპარსება; ავატირებ ქვეყანას, როგორც 
მხოლოდშობილზე ტირიან, და მწარე დღე იქნება მისი ბოლო! აჰა, 

დგება დღეები, ამბობს უფალი ღმერთი...“ (8,9––11). 

საესავი დღე უფლისა წინასწარმეტყველის ხილვაში შავი ჯან–- 
ღებით იყო მოქუფრული. საიდან აღმოცენდა ასეთი ხილვა იმ დროს, 
როცა ქვეყანაში მშვიდობა სუფევდა, ქვეყანა ყვაოდა, არსაიდან არ 

ემუქრებოდა საფრთხე? ჩანს, ამოსი უფრო ღრმად ხედავდა ერის 
გულს, ვიდრე სხვა ვინმე, ვიდრე თუნდაც მღვდელმსახური ამაცია, 

რომელიც გმობდა ამოსის წინასწარმეტყველებას და მეფესთან აბე–- 
ზღებდა, „მიწა ვერ აიტანსო მის სიტყვებს“ (7,10); ჩანს, ამოსი 

გრძნობდა, რომ უფლის დღე ისეთივე იქნებოდა, როგორც ახლა ხალ– 
ხისა და მის წინამძღოლთა ჩაბნელებული გულები იყო; რომ მთელი 
ზალხი პასუხისმგებელი იქნებოდა უფლის დღის დარზე, პირველ 

რიგში, თავად წინასწარმეტყველი, რომელიც თმაგაბურძგვნილი პირ–- 

დაპირ მწყემსთა ბინებიდან გამოცხადდა ბეთელში. საიდან მიხვდა ქვე– 
ყნის დაცემას ეს უბირი მწყემსი, ის ხომ ხალხში არ ტრიალებდა? 
მოწოდება, როგორც ჩანს, მისთვისაც არა ნაკლებ მოულოდნელი იყო, 

ვიდრე ამაციასთვის, საზოგადოების ელიტის წარმომადგენლისთვის. 
ამოსი განიცდის ამ მოწოდებას, როგორც სტიქიურ მოვლენას, რაც 
არ იყო განპირობებული არც გუშინდელი, არც გუშინწინდელი მისი 

საქმიანობით. მე არც წინასწარმეტყველის ვარ და არც წინასწარმეტყვე- 

ლის შვილი; მწყემსი ვარ მე და ლეღვის მომყვანი; წამომიყვანა უფალ- 

მა ფარიდან და მითხრა უფალმა, წადი, უწინასწარმეტყველე შენს 

138



ერს, ისრაელსო“ (1,14-–- 15), ამოსი ერთადერთი იყო წინასწარმეტ– 
ყველთა შორის, რომელმაც გამოხატა (ამას ყველა გრძნობდა) ქადა– 
გობის გარდუვალობა, როცა ის ხმა ადგილზე არ აყენებს ადამიანს: 

„ლომი ბდღვინავს –- ვინ არ შეშინდება უფალი ღმერთი ლაპარა- 

კობს ––- ვინ არ გაქადაგდება!“ (3,8). ეს სახე (ლომის ბდღვინვა), ცხა– 

დია, მწყემსური გამოცდილებიდან მოდის და ისიც, ბეჩავთა და უპო–- 

ვართა შემავიწროვებელთ „ბაშანის ფურებს“ რომ ადარებს, ან როცა 

ქვეყნის ხსნას ამგვარად წარმოიდგენს: „როგორც მწყემსი გადაარჩენს 

ლომის ხახიდან ორ ბარკალს ან ყურის ნაგლეჯს, ასე გადარჩებიან ის- 

რაელიანები“ (2,12). 
„ასე გადარჩებიან ისრაელიანები..“ აი, იმედის სხივი, რომე- 

ლიც გვირგვინად ადგას ამოსის პირქუშ ხილვებს, სადაც მას უფა- 

ლი სასტიკ მსაჯულად და შურისმგებლად ეცხადებოდა. არ შევ- 

ცდებით, თუ ვიტყვით, რომ წინასწარმეტყველთა რელიგია, რომე– 

ლიც მათ ქადაგებებშია გამჟღავნებული, ხალხის გადარჩენის, ხალ- 

ხის ხსნის რელიგიაა. დაუნდობელი მხილება, მუქარა, უსასოო პერ- 

სპექტივების ჩვენება, პირქუში ესქატოლოგიზმი და მის საპირისპი– 

როდ ერის ქმნადობის ხანის: გახსენება –– ეს ყველაფერი ხალხის 

ხსნისთვის იყო „ამუშავებული“. იუდაისტური რელიგიის წყარო 

წინასწარმეტყველთა შემოქმედებაა, ხოლო მისი მინაარსი ხალხის 

ხსნა, რომელსაც თავისი მითოსი აქვს. როცა მოსეს -– ის კი თავი 

იყო წინასწარმეტყველთა –– სინაის მთაზე ღმერთი რომ გამოეცხადა, 

მხოლოდ იმისთვის გამოეცხადა, რომ ეგვიპტის ტყვეობაში მოხვედ- 

რილი ხალხის ხსნა დაევალებინა. ამგვარად, დაბეჩავებულ ხალხს, 
რომელიც „მონობის სახლში“ იმყოფებოდა, ღმერთი გამოეცხადა 

იმთავითვე, როგორც მხსნელი ღმერთი. ამიტომაც ეგვიპტიდან ხალ–- 

ხის გამოსვლა არის ქვაკუთხედი ი რომელზეც დაშენებულია არა 

მხოლოდ ხალხის ისტორიული წარსული, მისი ქმნადობის ხანა, არა–- 

მედ რელიგიაც, მისი ყველა ასპექტითურთ. მოსე, თავი წინასწარ- 

მეტყველთა, ხალხს მოევლინა უკიდურესი გასაჭირის ჟამს როცა 

მისი ყოფნა-არყოფნის ბედი წყდებოდა; ის ატარებდა თავის თავში 

ხსნის რელიგიას, რომელიც კონკრეტულად წარმოადგენდა მოწოდე- 

ბას ეგვიპტიდან გამოსვლისა. მას შემდეგ წინასწარმეტყველნი გამო- 

ჩნდებოდნენ ყოველთვის, როცა საბედისწერო ჟამი დგებოდა ერის 

ცხოვრებაში, და მაშინაც წინასწარმეტყველნი ხსნის რელიგიას ატა- 

1:9



რებდნენ, რომელსაც ანდრეზად ეგვიპტიდან გამოსვლა ჰქონდა, თუმ- 
ცე ამ ანდრეზში უკვე ზნეობრივი შინაარსი იყო ჩადებული. 

წინასწარმეტყველი დგას ერის, როგორც სულიერ-სხეულებრი- 
ვი ერთიანობის, დასაბამთან; ის ქმნის ერს უფორმო მასიდან, ჭრელი 
ხალხისგან, რომელსაც არაფერი სურდა, გარდა ათუხთუხებული, ხორ- 
ცით სავსე ქვაბებისა ოღონდ ეს ჰქონოდა უხვად, მზად იყო უკან 
მიბრუნებულიყო ეგვიპტისკენ; მისთვის ძნელი ასატანი იყო ”უდა- 
ბნოს უვალი გზა, უკიდეგანო სივრცე, თავისუფალი ჰაერი; ის ვერ 
სწვდებოდა უხილავ ღმერთს და ერთღმერთობას, რაც მისივე ერთო- 

ბის საწინდარი უნდა ყოფილიყო; ის მოითხოვდა კაცის ხელით ნაკე– 
თებ, ხილულ კერპებს და, რაც უფრო მეტი ექნებოდა, მით უფრო 

იმედიანად იქნებოდა. მოსე შორს გაახედა უფალმა, დაანახა, რომ ამ 
ხალხის ბედისწერა უფლის რჩეულობა იყო. უფალი ისეთ რასმე. 
ავალებდა თავის წოდებულს, რაც ჭირვეული ბავშვის აღზრდასა და 

წვრთნას უფრო ჰგავდა. მე ხომ არ გამიჩენია ეს ხალხი, ზურგით რომ 
ვატაროო, შესჩიოდა ღმერთს და გარშემო არავინ ჩანდა გამგები და 

შემწე. სხვა ხელისუფლება არ არსებობდა, იყო ერთი წინასწარმეტ- 
ყველი, ენაბრგვილი, გაუცხოებული თავის ხალხისგან, და ამ უცხოო– 
ბით ის თითქოს გამოხატავდა მისგან მოტანილი რჯულის, მოძღვრე– 

ბის ტრანსცენდენტულობას, სიბრძნისა, რომელიც მიწაზე არ იპოე- 
ბოდა, და მთიდან უნდა ჩამოეტანა თავისი ხელით. მოსემ მთიდან ჩა– 
მოიტანა რელიგია, საკულტო სიბრძნე, მაგრამ თავად არ იყო კულტ– 
მსახური; ის თავისი პიროვნული დანიშნულებით ახორციელებდა კავ– 

შირს ღმერთსა და ხალხს შორის, მაგრამ კულტმსახურად სხვა იყო 
დადგენილი მის მიერ. ეს იყო აარონი –– მღვდელთა მოდგმის მამა– 
მთავარი. ხომ წმიდაა (კოდეშ) მღვდელი, ხალხისთვის მოღვაწე, 
ხალხისგან განყენებული; მაგრამ წინასწარმეტყველი წმიდათა წმიდაა. 
ის უშუალოდ, ტაძრის გარეშე, ურთიერთობს უფალთან; ხედავს მის 
ცეცხლს, მაყვლოვანში აგიზგიხებულს, და ესმის მისი ხმა; მღვდე–- 
ლი ლიტურგიის ძალით ასადგურებს მიწაზე ღვთიურ სინამდვილეს, 
წინასწარმეტყველს ხარიზმისს ძალით ეცხადება ეს სინამდგილე. 
მღვდელი შეჰღაღადებს მიწიდან ცისკენ, წინასწარმეტყველს ციდან 
მიწაზე ჩამოაქვს სიტყვა. 

მოსეს ჩამოაქვს არა მხოლოდ სიტყვა, როგორც წინასწარმეტ– 

ყველს, არამედ მის ხელთაა საქმეც, ის არის კულტმსახურების რეა–- 

ლური დამაარსებელი. „გამოსვლათა“ წიგნის 24-ე თავში კარგად 

149



ჩანს წინასწარმეტყველის მაღალი იერარქიული საფეხური მთის ვერ- 

ტიკალხე, საიდანაც ის ხალხს ევლინება როგორც პირველმღვდელი. 

ხმა ეუბნება მოსეს: 
„ადით უფალთან შენ, აარონი, ნადაბი, აბიჰუ და ისრაელის სა- 

მოცდაათი უხუცესი დღა შორიდან ეცით თაყვანი, მხოლოდ მოსე მი- 

უახლოვდეს უფალს, დანარჩენები არ მიუახლოვდნენ, ხალხი არ ავი- 

დეს მასთან ერთად. მივიდა მოსე და შეატყობინა ხალხს უფლის ნათ- 

ქვამი და ყველა რჯულდება. ერთხმად უპასუხა ხალხმა და უთხრა: 

ყველაფერს შევასრულებთ, რაც ბრძანა უფალმა. დაწერა მოსემ უფ- 

ლის სიტყვები. ადგა დილაადრიანად და აღმართა მთის ძირას სამ– 

სხვერპლო და თორმეტი სვეტი ისრაელის თორმეტი შტოს მიხედ- 

ვით. გაგზავნა ისრაელიანთაგან ყმაწვილი კაცები და მათაც მოიყვა- 

ნეს აღსავლენი მსხვერპლი და შესწირეს უფალს ხარები სამადლო- 

ბელ მსხვერპლად. აიღო მოსემ ნახევარი სისხლი და თასებში ჩაას- 

ხა, ხოლო ნახევარი სამსხვერპლოს ასხურა. აიღო აღთქმის წიგნი და 

წაუკითხა ხალხს, თქვა ხალხმა: ყველაფერს აღვასრულებთ და შევი- 

სმენთ, რაც ბრძანა უფალმა. აიღო მოსემ სისხლი და ასხურა ხალხს, 

თქვა: აჰა, სისხლი აღთქმისა, რომელიც დაგიდოთ უფალმა ყველა ამ 

საქმეზე. ავიდნენ მოსე, აარონი, ნადაბი, აბიჰუ და ისრაელიანთა სა- 

მოცდაათი უხუცესი. იხილეს მათ ისრაელის ღმერთი. მის ფერხთით 

რაღაც მსგავსი საფირონის ქვაფენილისა, სუფთა, როგორც თავად 

ცა. ისრაელიანების თავკაცებზე არ აღუმართავს ხელი: ხედავდნენ 

ღმერთს, ჭამდნენ და სვამდნენ. უთხრა უფალმა მოსეს: ამოდი ჩემთან 

მთაზე და აქ იყავი; მოგცემ ფიქალებს, რჯულსა და მცნებებს, მათ 

დასამოძღვრად რომ დავწერე. ადგა მოსე და მისი მსახური იესო, და 

ავიდა მოსე ღვთის მთაზე. ხოლო უხუცესებს უთხრა: აქ იყავით, 

ვიდრე თქვენთან მოვბრუნდებოდე. აჰა, აარონი და ხური იქნებიან 

თქვენთან. თუ ვისმე რამე საქმე გაუჩნდეს, მათ მიაკითხოს. ავიდა 

მოსე მთაზე და დაფარა ღრუბელმა მთა. მოეფინა უფლის დიდება 
სინაის მთას. ექვს დღეს ეფარა მას ღრუბელი და მეშვიდე დღეს მო– 
უწოდა უფალმა ღრუბლიდან მოსეს. გამოჩნდა უფლის დიდება მო– 
გიზგიზე ცეცხლივით ისრაელიანთა თვალწინ. შევიდა მოსე ღრუბელ- 

ში და ავიდა მთაზხზე. და დაჰყო მოსემ მთაზე ორმოცი დღე და ორმოცი 

ღამე“, 
რაც მოსემ მთის ფერდობზე თუ მის ძირას მოიმოქმედა, –– საკ– 

ლავის სისხლი რომ ასხურა ხალხს, რითაც განათლა ხალხი, – 

141



მღვდლის მოვალეობაა. აქ ვხედავთ, რომ მოსე იწყებს მღვდელმსა- 
ხურებას, რადგან მასში, ვითარცა წინასწარმეტყველში, ჩადებული 
იყო მღვდლობის ძალიც, რომელიც მას სხვისთვის უნდა გადაელო- 

ცა. ამ ქმედებით მოსემ მაგალითი აჩვენა აარონს, თავის უფროს ძმას, 

თუმცა უკან მოტოვებულს ღვთისკენ მიმავალ გზაზე, რომლის მოდ- 

გმას ანუ „აარონის სახლს, ძველი აღთქმის სამღვდელოება უნდა 

წარმოეშვა. 
მოსე იყო მსაჯული უდაბნოში ორმოცი წლის მანძილზე და, ამ- 

რიგად, სათავე იმ მსაჯულთა, რომლებიც მეფობის დაწესებამდე გა- 

ნაგებდნენ ისრაელს. ის ზეგარდმო ძალა, რომელიც მსაჯულებს ქვე- 

ყნის მხსნელად ხდიდა, სწორედ წინასწარმეტყველის ხარიზმა 
იყო. არ უნდა იყოს შემთხვევითი, რომ გედეონის ხარიზმატული მსა- 

ჯულობა, ტრადიციის თანახმად, ანდრეზულ ორმოც წელს გრძელდე– 

ბა („და დაისვენა ქვეყანამ ორმოცი წელი გედეონის სიცოცხლეში“, 

მსაჯ., 8,28). 
მოსე, ვითარცა წინასწარმეტყველი, ატარებდა ხალხის პოლიტი- 

კური წინამძღოლისა და მხედართმთავრის პოტენციას და ახორციე- 
ლებდა კიდეც, როცა ისრაელს ბრძოლებით უხდებოდა გზის გაკვალ– 
ვა უდაბნოში და „აღთქმული ქვეყნის“ მისადგომებთან. ეს კი მეფის 
ფუნქცია იყო და, მართლაც, ჩვენ ვხედავთ, რომ მოგვიანებით, მსა–- 

ჯულთა ხანის დასასრულს, როცა ქვეყანას წაერთვა საწინამძღოლო 
ხარიზმა და ვეღარ „აღდგნენ მსაჯულნი“, ისევ და ისევ წინასწარმე– 

ტყველი იყო ის კაცი, რომელმაც მეფე გაუჩინა ხალხს, პირველი 

მეფე წინასწარმეტყველის ხელიდან გამოვიდა როგორც ცხებული: 

სამუელმა საულს მთელი რქა ზეთი დაასხა თავზე, რათა მასზე მეფო– 
ბასთან ერთად გადმოსულიყო წინასწარმეტყველების ხარიზმა. მარ- 

თლაც, „სხვა გული ჩაუდგა მას ღმერთმა“ და, როცა იგი შეერია 

მისკენ მომავალ წინასწარმეტყველთა გუნდს, მათთან ერთად აწინას- 

წარმეტყველდა. 
ამრიგად, წინასწარმეტყველი, როგორც ხელდამსხმელი მეფისა 

და კულტის მსახურისა, მაღლა დგას მეფობაზე და კულტმსახურე- 
ბაზე. ამის ძალით არის, რომ მას ხელეწიფება მხილება და კიცხვა 
როგორც მეფისა, ისე სამღვდელოებისა. ნათანი, ბრძენი წინასწარ- 

მეტყველი, ამხილებდა მეფე დავითს, ის იყო მისი „მამხილებელი გო– 

ნება“; მან აუხილა დავითს თვალი მის ცოდვაზე და გაუღვიძა სინა- 

ნულის გრძნობა, აღმოათქმევინა ფსალმუნნი –-– გალობანი სინანუ- 

142



(ლისანი. წინასწარმეტყველნი არ ეპუებოდნენ მეფეებს, ძლიერთა ამა 

:ქვეყნისა,ა რომელთაც ერის მწყემსობა ჰქონდათ დაკისრებული, მაგ- 
«რამ არ ანაღვლებდათ ქვეყნის საქმე, წინასწარმეტყველნი უშიშრად 
'მიახლიდნენ მათ სიმართლეს. რისი უნდა შეშინებოდათ ქადაგად და– 
"ვარდნილთ, როცა ისინი უფლის სიტყვებს ამოისროდნენ, როგორც 

ისრებს. ასე ამხილებდა ეზეკიელი ისრაელის მეფეებს: 
„იყო უფლის სიტყვა ჩემს მომართ ნათქვამი: ადამის ძევ! იწი– 

ნასწარმეტყველე ისრაელის მწყემსებზე, იწინასწარმეტყველე და უთ- 
ხარი მათ მწყემსებს, ასე ამბობს-თქო უფალი ღმერთი: ვაი ისრაელის 

მწყემსებს, რომლებიც საკუთარ თავს მწყესავენ განა ცხვარს არ 
უნდა მწყესადნენ მწყემსები? ქონს ჭამთ, მატყლით იმოსებით, ნა– 

სუქალს ხოცავთ, ცხვარს კი არ მწყესავთ დაუძლურებულთ არ აძ- 
ლიერებთ, დასნეულებულთ არ განკურნავთ, ჭრილობებს არ შეუ- 
ხვევთ, გატაცებულს უკან არ აბრუნებთ, დაკარგულს არ ეძებთ, 

მძლავრობით და სასტიკებით ბატონობთ მათზე. გაიფანტნენ უმწყე- 

მსოდ დარჩენილნი, მინდვრის მხეცების კერძნი გახდნენ, გაიფანტნენ! 

დაეხეტება ჩემი ცხვარი მთებზე და მაღალ გორაკებზე, მთელი ქვე- 
ყნის პირზე გაიფანტა ჩემი ცხვარი და აღარავინ არის მათი მომკი- 

თხავი, არც მძებნელი. ამიტომ ისმინეთ უფლის სიტყვა, მწყემ- 

სებო, ცოცხალიმც ვარ, ამბობს უფალი! რაკი მიტაცებულია ჩემი 
ცხვარი და მიწის მხეცების კერძი გამხდარა უმწყემსოდ დარჩენილი 
ჩემი ცხვარი, რაკი არ მოუკითხავთ ჩემს მწყემსებს ჩემი ცხვარი, 

რაკი საკუთარ თავს მწყემსავენ მწყემსები, ჩემს ცხვარს კი არ მწყემ- 

სავენ, ამიტომ ისმინეთ უფლის სიტყვა, მწყემსებო! ასე ამბობს 
უფალი ღმერთი: აჰა, ისევ მწყემსებს მოეკითხავ ჩემს ცხვარს და გა–- 

დავაყენებ ცხვრის მწყემსობიდან, რომ კვლავ აღარასოდეს მწყემსავ- 
დნენ · მათ. პირიდან გამოვგლეჯ მათ ჩემს ცხვარს, რომ მათი კერძი 
აღარ იყოს. რადგან ასე ამბობს უფალი ღმერთი: აჰა, მე თავად მოვი– 
კითხავ ჩემს ცხვარს და მოვძებნი როგორც მწყემსი ეძებს თავის 
ცხვარს, როცა თავის გაფანტულ ფარაში ჩადგება, მეც ასე მოვძებ- 
ნი ჩემს ცხვარს და დავიხსნი ყველა იმ ადგილიდან, სადაც კი გაი- 
ფანტნენ ნისლიან და ღრუბლიან დღეს... მე თავად ვიხსნი ჩემს ცხვარს 
და აღარ იქნება გატაცებული. მე ვიქნები მსაჯული (ცხვარსა და 

ცხვარს შორის. ერთ მწყემსს დავუყენებ და ის დამწყესავს მათ; და- 

ვითს, ჩემს მორჩილს, დავუყენებ, ის დამწყესავს მათ და ის იქნება 

მათი მწემსი. მე, უფალი, ვიქნები მათი ღმერთი, ჩემი მორჩილი 

143



დავითი კი წინამძღოლი იქნება მათ შორის...“ (ეზეკიელი, 34,1--24). 

იერემია უშიშრად უცხადებდა მეფეს ღვთის განაჩენს: „ასე ამ- 
ბობს უფალი იეჰოაკიმ იუდას მეფეზე: არ ეყოლება მას შთამომავა–- 

ლი, დავითის მოსაყდრე. ეგდება მისი გვამი დღის ხვატში და ღამის 

ყინვაში...“ (იერემია, 36,30), „არ იგლოვებენ მას: ვაი, ჩემო ძმაო, 

და ვაი, ჩემო დაო, არ იგლოვებენ მას: ვაი, ხელმწიფევ, და, ვაი, 
მისო დიდებულებავ, ვირის დამარხვით დაიმარხება; წაათრევენ და 

იერუსალიმის კარიბჭეთა იქით გადააგდებენ“ (22,18--19). ასე წერ- 

და იერემია, რადგან ის წერდა თავისი ხელით და უგზავნიდა მეფეს,–– 
ოდესმე თუ უთქვამს ვისმე, გარდა წინასწარმეტყველისა, მბრძანე– 
ბლისთვის ესოდენ მწარე სიტყვები! –– რისთვისაც მას სცემდნენ და 

აგდებდნენ საპყრობილეში თუ ჭაში, ამოვიდოდა და კვლავ ალაპარა- 

კდებოდა მასში ღვთის განაჩენი, რათა კვლავ დაეხშოთ მისი ხმა დი–- 
ლეგის ბნელში. 

ვიცით, მსაჯული და მეფე მაშინ გამოვიდნენ ასპარეზზე, როცა 
ქვეყანას უჭირდა, როცა მტერი ძალმომრეობდა ხალხის სხეულზე; 
მეფე თუ მსაჯული, რომელიც კი აღდგებოდა უფლის სულით, ერის 

სხეულს მხსნელად მოევლინებოდა წინასწარმეტყველი როგორც 
სულის კაცი, გამოჩნდება მაშინ, როცა ქვეყანა ზნეობრივად დაცემუ- 
ლია; წინასწარმეტყველი ყველაზე პირველად გრძნობს, შესაძლოა, 

ის ერთადერთი გრძნობს ქვეყნის გადაგვარებას, ის ერთადერთი იყ- 
ნოსავს ხრწნილების სუნს; ის გამოჩნდება დაცემულ ხალხში, რო- 
გორც ყორანი მძორის სუნზე. „ვაი, ბრალეულო ხალხო, ცოდვით 
დამძიმებულო ერო, ბოროტეულთა მოდგმავ, წარწყმედილო შვილე- 
ბო!“ –- გაჰყვირის ის, მაგარმ არავინ უსმენს წინასწარმეტყველი 
თავისი „უფლის სიტყვით“ გამოჩნდება იქ სადაც ადამიანთა სუ- 

ლიერ-ზნეობრივი დაცემა ყველაზე მეტად აუტანელია. ამოსი გამო- 

ჩნდა ბეთელის სამსხვერპლოებთან, სადაც ყარდა უსულგულოდ და 

უწმიდური ხელით შეწირული საკლავი. ესაიაც აქეთკენ მიმართავს 
თავის დაუნდობელ სიტყვებს, რადგან აქ არის ღვთის სახლი (ბეთ 
ე ლ) და აქ უნღა ყოფილიყო სიწმიდის და სულიერების ადგილი. 
რა თქმა უნდა, ამჯერადაც წინასწარმეტყველი არ გამოთქვამს თავის 
სუბიექტურ დამოკიდებულებას კულტისადღმი, მისი ბაგით თავად 

უფალი მეტყველებს. 
„რას ვაქნევ თქვენს უზომო საკლავებს, ამბობს უფალი. გამძღარი 

„ვარ თქვენი აღსავლენი ვერძებით და კურატების ქონით. აღარ მსურს 
#44



მოზვრების, კრავებისა და ვაცების სისხლი! რომ მოდიხართ და პი–- 
რისპირ მეცხადებით, ვინ დაგავალათ ჩემი ეზოების თელვა? ნუღა 
მომიტანთ მაგ ფუჭ შესაწირავს, საძაგელია ჩემთვის საკმეველი, 
ახალმთვარობები და შაბათები, ჯარობები ვერ ამიტანია უკეთურე- 
ბა და დღესასწაული? თქვენი ახალმთვარობები და ზეიმები შეიძუ- 
ლა ჩემმა სულმა, ტვირთად დამაწვა, დავიღალე მათი ზიდვით. ხე– 
ლებს რომ აღაპყრობთ, თვალს გარიდებთ; ლოცვებსაც რომ მიმრავ- 
ლებთ, არ ვისმენ; ხელები სისხლით გაქვთ საესე!“ (ესაია, 1,11–– 

15). 

წინასწარმეტყველი არ ქადაგებს კულტმსახურების უსარგებლო- 
ბას, ის არ მოითხოვს მის გაუქმებას იმ მიხეზით რომ „მღვდლები 

აუკუღმართებენ ჩემს რჯულს და ბღალავენ ჩემს სიწმიდეს, წმიდას 
ნალახისგან არ განარჩევენ, უწმიდურს გაწმედილისგან არ ასხვავე- 
ბენ“ (ეზეკიელი, 22,26); ყველა დროში წინასწარმეტყველი, როგორც 

კულტის პირობითობებით შეუზღუდველი და მასზე მაღლა მდგომი, 
მართლაც ცხოვრებას ანიჭებს უპირატესობას კულტმსახურების წი- 
ნაშე, ქადაგებს, რომ სიმართლისა და სამართლიანობის გარეშე არა 

თუ ფუჭია და მიზანს ვერ აღწევს რჯულის წესებს ფორმალური 
აღსრულება, არამედ სიბილწედაც კი შეირაცხება უფლის თვალში. 

„განიბანეთ, განიწმიდეთ, –– მოუწოდებს წინასწარმეტყველი ღვთის– 

მსახურებს და ხალხს, –- ავი საქმეები თვალთაგან განმარიდეთ, შე- 

წყვიტეთ ბოროტის ქმნა. სიკეთის ქმნა ისწავლეთ, ეძიეთ სამართა– 
ლი, შეეწიეთ ჩაგრულს, განიკითხეთ ობოლი, ქერივ-ოხერს გამო- 

ესარჩლეთ. მერე მოდით და ცილობა ეყოთ, ამბობს უფალი, მეწამუ- 

ლიც რომ იყოს თქვენი ცოდვები, თოვლივით გასპეტაკდება“ (ესაია, 

1,16-–18), 
წინასწარმეტყველი რასაც ლაპარაკობს, ხილვაში ხილულს ან მო– 

სმენილს ლაპარაკობს. მაინც რა შინაარსს ატარებს მისი ხილვა და 

სმენა –– რას ხედავს იგი და რას ისმენს ისეთს, რასაც სხვანი, თუმცა 

რჩეული ხალხის წარმომადგენელნი, ვერ ხედავენ და ვერ ისმენენ? 
წინასწარმეტყველი მომავალს ხედავს და მომავლის ხმას ისმენს აწ- 
მყოში, მომავალი კი ხალხისთვის დაფარულია, თუნდაც იყოს იგი 

რჩეული ხალხი. , 

წინასწარმეტყველი გაახსენებს ხალხს მის წარსულს, მაგრამ წარ– 

სულს მის თვალში არა აქვს თავისთავადი ღირებულება; იგი მოხმობი– 

ლია იმისათვის, რათა ხალხმა ნათლად იგრძნოს მოწევნადის გარდუვა- 

10. ზ. კიკნაძე 145



ლობა. თუ მის წარსულ ცხოვრებაში იყო ეგვიპტიდან გამოსვლის ფაქ– 
ტი, მომავალში კვლავ უნდა გამეორდეს გამოსვლა; თუ წარსულში, 
მისი ისტორიის გადამწყვეტ პერიოდში, „მაგარ ხელს“ იგი გაჰყავდა 
სამშვიდობოზე, კვლავ უნდა გამოჩნდეს „მაგარი ხელი“, რადგან ხალ– 

ხის წუთისოფელი სავსეა შფოთით და ხიფათით; ამ ხელმა იგი უნდა 

იხსნას იმ უკანასკნელი გასაჭირიდან, რომელშიც ჩავარდება ხალხი, 

და ეს იქნება უკანასკნელი ხსნა, რასაც მოიმოქმედებს უფალი და და– 
სრულდება ისტორიაც. წინასწარმეტყველის ხილვაში ხალხის ცხოვ- 
რება არ არის დაუსრულებელი წრებრუნვა, თაობათა განუწყვეტელი: 
მონაცვლეობა; იგი ხედავს ისტორიის დასაბამს და ჭვრეტს მის დასა– 

სრულსაც, ცოცხალ ხატებში განიცდის მას, როგორც საკუთარი დრა– 
მის დასასრულს. 

ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველთა მსოფლგანცდა ძირეულად 

განსხვავდება ბაალის ანუ წარმართული კულტების წინასწარმეტყველ- 
თა მსოფლგანცდისგან, რომელიც განსაზღვრულია ბუნებრივი პრო- 

ცესების ხასიათით. ბუნება კვდება, არა თუ ბუნება, ბაალიც კვდება 
ბუნებასთან ერთად, რათა წელიწადის დაბრუნების შემდეგ კვლავ 
აღორძინდეს, და ასე გრძელდება დაუსრულებლივ. ბუნებაში არ არის 

ძალა, რომელსაც შეეძლება გაარღვიოს ეს ჩაკეტილი წრე და ზღვა–- 

რი დაუდოს ბუნების ტრიალს ეკლესიასტეს ცნობილი სიტყვები 
„რაც იყო, იგივე იქნება; რაც ხდებოდა, იგივე მოხდება, და ახალი 

არაფერია მზისქვეშეთში“ (1,9) სავსებით გამოხატავს ამგვარ მსოფლ– 

განცდას. ამ სიტყვების ავტორი ვერ პოულობს გამოსავალს წე- 
თისოფლის ტრიალიდან და ეს ტრაგიკულს ხდის მის აზროვნებას, რო– 
გორც უფლის მორჩილს და მის ცხებულს, –– ეკლესიასტე მეფე 
სოლომონის სახელია,–ღვთივბოძებული წინასწარმეტყველური უნა- 

რით უნდა ეგრძნო, რომ ოდესმე იქნებოდა გარღვევა ამ ტრიალში, 

მაგრამ, როგორც „მეფეთა წიგნიდან“ ვიცით, „მისმა ცოლებმა მიდ- 

რიკეს მისი გული უცხო ღმერთებისკენ“ (მე-3 მეფ. 11,4), ბაალები– 

სკენ და განიმსჭვალა ბაალური სულისკვეთებით. „ამოდის მზე და ჩა– 

დის მზე“ –– ამბობს ეკლესიასტე, რითაც ადასტურებს წუთისოფლის 

სიბრძნეს; ხოლო წუთისოფლის გაღმა მჭვრეტელი ესაია წინასწარმეტ- 

ყველი ადასტურებს იმ სინამდვილეს, რომელიც არავის უხილავს: 

„აღარ ჩაესვენება შენი მზე და შენი მთვარე აღარ დაცხრება...4 

(ესაია, 60,20). 

146



ეკლესიასტეს შეგნებაში დღეები ერთმანეთის ტყუპისცალებია, 
ხვალის დღეს არ მოაქვს სიახლე, არ არსებობს ახალი დღე, და 
ასე იქნება მარადიულად. განახლების ვერავითარ იმედს ვერ ხედავს 
ქვეყნის ერი; წინასწარმეტყველმა უნდა ჩაუნერგოს მას იმედი, 
რომ დადგება ერთი დღე, ყველა დღეთაგან რჩეული, როგორც ამ- 
ბობს ზაქარია წინასწარმეტყველი, რომ „იქნება ერთი დღე, უფლი- 
სათვის საცნაური: არც დღე და არც ღამე...“ (14,7). იმ დღის და- 

ხასიათება „არც დღე და არც ღამე“ ნიშნავს, რომ ის დღე განყენე– 

ბულია წუთისოფლის დღე-ღამეთა რიგს და ეკუთვნის სრულიად 
სხვა სინამდვილეს. აი, რას ამბობს ესაია იმ დღეზე: „მთვარის ნათე– 

ლი მზის ნათელივით იქნება და მზის ნათელი გაშვიდკეცდება შვი– 

დი დღის ნათელივით... (30,26);; ამ დღის სასწაული მოასწავებს, 
რომ ის არის ახალი დროჟამის, განახლებული სამყაროს დასაბამი, 

საიდანაც დაიწყება სხვა ათვლა; ესაიას გვიანი მოწაფე ამ დღეში ხე– 
დავს ახალ შესაქმეს –– ახალი ცისა და ახალი მიწის გამოჩენას დი- 

დებით, როგორც ამბობს იგი უფლის შთაგონებით: „აჰა, შევქმნი 
ახალ ცას და ახალ მიწას, აღარ გაიხსენება წინანდელი და ფიქრა- 

დაც არავის მოუვა“ (ესაია, 65,17). 
თითქმის ყველა წინასწარმეტყველი განიცდის ამ უკანასკნელი 

დღის რეალობას, ისინი ელიან მას, როგორც ადამიანი ელის ხვალინ– 

დელ დღეს; ისინი მას უწოდებენ „უფლის დღეს“ და სხვაგვარად 
ვერ აღიქვამენ თუ არა „დიდად“ და „საშინელად“. იოველ წინას– 

წარმეტყველი ამბობს: „რადგან დიდია უფლის დღე და საშინელი“ 

(2,11). ის არ შეიძლება არ იყოს საშინელი, რადგან ის განკითხვისა 

და შურისგების დღეა, საშინელი –– ღვთის გარეგანთათვის („რას 

იზამთ განკითხვისა და დაქცევის დღეს “შორიდან რომ მოდის?“ 

ესაია, 10,3) და სანატრელი –– უფლის ჩაგრული ერისათვის, რადგან 

„იმ დღეს იქნება, რომ იდინებსს იერუსალიმიდან სიცოცხლის წყა- 
ლი" (ზაქარია, 14,8), რადგან „მაშინ შეუხვევს უფალი ჭრილობას 

თავის ერს...“ (ესაია, 30,26). ამ დღეს საბოლოოდ გაიმარჯვებს წუ- 

თისოფლის გზებზე მრავალგზის დამხობილი სიმართლე და ამ სი- 
მართლის მტვირთველი უფლის ერი, იმ დღიდან ერთი საფეხურით, 
ერთი ხარისხით აიწევს სინამდვილე, როგორც წინასწარმეტყველებს 

ზაქარია: „იმ დღეს დაიფარავს უფალი იერუსალიმის მცხოვრებთ 

და ძაბუნი მათ შორის დავითივით იქნება იმ დღეს; დავითის სახ- 

ლი კი ღმერთივით იქნება, უფლის ანგელოზივით იქნება მათ წინაშე“ 

147



(12,8). მაგრამ ეს წინასწარმეტყველება მხოლოდ ძველი აღთქმის 
ერს არ ეხება; არც აქ ნახსენები იერუსალიმი არ არის კონკრეტული 
ქალაქი, ეთნიური იერუსალიმი, არც ეს დავითი არ არის ის დავი- 

თი –- ისტორიული მეფე, წუთისოფლის დროჟამში მოქცეული. ზაქა- 

რია კაცობრიობის მომავალს ჭვრეტს თავისი ერის კერძო მაგალითზე. 
„უფლის დღე“ საბოლოო დღეა ძველი აღთქძის ერის ცხოვრება– 

ში, მაგრამ არა შეწყვეტა სიცოცხლისა, არამედ ახალი საუკუნის და- 

დგომის საწინდარი; იგი კაცობრიობის, წუთისოფლის, უკანასკნელი 
დღეც არის, არა გამაუქმებელი არსებობისა, არამედ დროჟამულ-გან– 

ზომილებიანი ისტორიის დასასრულის მომასწავებელი. ძველი აღ- 
თქმის ერის თავგადასავალი არის ანდრეზი, რომლის მეშვეობითაც წი– 
ნასწარმეტყველნი, განსაკუთრებით მოგვიანონი (ესაიას მოწაფენი, 

ზაქარია და სხვ.,, გადმოგვცემენ კაცობრიობის ბედისწერას მის აწ- 
მყოში და მის მომავალში. „იმ დღეს ე რთი იქნება უფალი და მისი 

სახელიც ე რთი იქნება“, ამბობს ზაქარია (14,9). რადგან უფალი ყვე– 

ლასათვის ერთია, „უფლის ერი“ მთელი კაცობრიობაც არის, როგორც 
განუყოფელი ადამი, რომელიც ღმერთმა შექმნა თავის ხატად, სხვა 

ყველა ქმნილებათა შორის ადამად სახელდებული აირჩია თავის ხა–- 
ტად, თავის რჩეულად; ძველი აღთქმის ხალხის რჩეულობა იმ პირ- 
ველი რჩეულობის კერძო შემთხვევაა. ეს რჩეულობა ანუ მათი კუთ- 
ვნილება უფლისადმი მომავალში, იმ დღეს გამოჩნდება. „მიეტმას–- 

ნებიან უამრავი ხალხები უფალს იმ დღეს და გახდებიან ჩემი ერი“, 
ამასაც ამბობს ზაქარია წინასწარმეტყველი (2,11). იერემიაც აღია- 

რებს ერთ შესაკრებელს მთელი კაცობრიობისთვის: „იმჟამად უფლის 
ტახტად იქნება წოდებული იერუსალიმი; მასთან მოიყრის თავს ყვე– 

ლა ხალხი იერუსალიმში უფლის სახელით...“ (3,17). 
წინასწარმეტყველს თავისი ერის ტრაგიკული განსაცდელი ხე–- 

ლისგულზე უდევს, თავის განცდაში აქვს, როგორც საკუთარი განსა– 
ცდელი; მაგრამ, როგორც კრებითი ადამი, ამ განსაცდელს საკაცობ– 
რიო განსაცდელად განიცდის. ამიტომ არის, რომ ის ჯვალოთია შე– 

მოსილი, თავზე ნაცარს იყრის. მტვერში და ნაცარში მჯდარი, ქედზე 

უღელს იდგამს და ასე დადის ხალხში, როგორც ქვეყნის ბედის ცო- 
ცხალი მაგალითი; ის ტოვებს ქვეყანას და უდაბნოში გადის ან უც- 

ხოთა შორის დაეხეტება, სამშობლოდან დევნილი, ხსნის სიტყვა 

კი ხალხში აქვს დატოვებული, როგორც მიწაში გასაღივებლად დამა–- 

რხული თესლი. მისი მწუხარება ორკეცია –– ის მოთქვამს თავის ბედ- 

148



ზე, როგორც ადამი, და მერე, როგორც ისრაელიანი ის გრძნობს, 
რომ რაც მის ერს გადახდა წარსულში და რაც მომავალში გადახდება, 
საკაცობრიო მნიშვნელობისაა: მის ბედისწერაში იხატება კაცობრიო- 
ბის ––- ადამის ძეთა ბედისწერა. როგორც ადამი განიდევნა ედემის 
ბაღიდან (სამოთხიდან), სადაც უფალმა დაამკვიდრა იგი, ასევე ის- 

რაელის ძენი, ისრაელიანები, იმ ქვეყნიდან, რომელიც უფალმა მისცა 

მათ სამუდამო სამკვიდრებელად. ქვეყნიდან განდევნა ხალხისა, რაც 

საპირისპირო მოვლენაა ხალხის ლეგენდარული ძლევამოსილი გამო- 
სვლისა ეგვიპტიდან, ერთი მტკივნეული გამოცდილებაა ძველი აღთქმის 
ხალხის ისტორიაში, თუმცა რომელ ხალხს არ განუცდია თავისი არ- 
სებობის მანძილზე დევნილება და გადასახლება? მაგრამ ამ ხალხის 

წინასწარმეტყველი სახავს მას აუცილებელ, გარდაუვალ შემთხვევად 

უფლის ერის ცხოვრებაში, თუ საბედისწერო ხვედრად, რომელსაც 

მარადისობაში გაჰყავს ხალხი. 

ადამს, მოგვიანო ლეგენდის თანახმად, ნათლის სამოსელი ემოსა, 

მაგრამ აკრძალული ნაყოფის გემოსხილვამ განძარცვა ამ სამოსელის– 

გან და სიმიშვლე ახილვინა; ის განიდევნა ედემიდან –– განდევნა სას– 
ჯელიც იყო და სირცხვილიც, რცხვენოდათ ადამს და ევას ერთმანე–- 
თისაკ უფლისა და მისი ანგელოზებისა, რომელთაც ისინი უკვე ვე–- 

ღარ ხედავდნენ, როცა შიშველნი ხეტიალობდნენ უცხოობაში, რადგან 
ედემს გარეთ ყოველი მხარე უცხო იყო მათთვის. როცა ხალხი – 
ისრაელიანები ეგვიპტიდან გამოვიდნენ, შიშველი და უნაყოფო უდა- 

ბნოს გავლა მოუხდათ; ასე მიდიოდნენ შიშველნი და უპოვარნი, ვიდ- 

რე გადალახავდნენ იორდანეს და თავს შეაფარებდნენ ნაყოფიერ ქვე– 

ყანას, რომელიც თაობათა ცვლაში გაიმშობლიურეს და საკუთარ სახ– 

ლად შექმნეს. ეს იყო მათი შესამოსელი. 

შემოსილობა ბუნებრივი მდგომარეობაა ადამიანისა; ვინც შიშმშ- 

ველს მოსავს, სათნოდ იქცევა, რადგან მან დაუფარა კაცს მისი სირ- 
ცხვილი. თუ შემოსვა მადლია, გაშიშვლება სასჯელია: „... მოიხადე 

პირბადე, აიკრიფე კალთები, გაიშიშვლე წვივები და გადადი მდინა- 
რეზე. გაშიშვლდება შენი სარცხვინელი და გამოჩნდება შენი აუგი“ 

(ესაია, 47,2), ეუბნება უფალი წინასწარმეტყველის პირით აღზევე- 

ბულ და გადიდგულებულ „ბაბილონელ ასულს“. წინასწარმეტყველი 
სიშიშვლეში სირცხვილსა და დამცირებას რომ ხედავს, ამაში არაფე– 

რია განსაკუთრებული. წინასწარმეტყველი მაშინ აჩენს თავისი 

მსოფლგანცდის თვითმყოფადობას, როდესაც საკუთარი ქვეყნიდან 

149



ხალხის განფანტვაში მის განშიშვლებას ხედავს. მის თვალში, რომე– 
ლიც უფლის თვალია, თავისი ქვეყნიდან გასული კაცი განშიშვლე– 
ბულია ქვეყნიერების ოთხი ქარის მიმართ; ის, რაც აქამდე დაფარუ- 

ლი იყო, სააშკარაოზეა გამოტანილი, როგორც გაფურჩქნული ყვავი- 
ლის სიშიშვლე -–– წარმავალობის ხატი. აქ არის მისი სირცხვილიც და 

სასჯელიც, როგორც აუცილებელი განსაცდელი, რომელიც უნდა გა- 
ნიცადოს ხალხმა თავისი ისტორიის მანძილზე. მაგრამ იმ მოვლენას, 
რასაც წინასწარმეტყველი გამოხატავს სიტყვით გალუთ, ერთდრო- 
ულად რომ ნიშნავს „განშიშვლებას“ და „განფანტვას“, აქვს მეორე 

მხარეც- 
თითქოს პარადოქსია, მაგრამმ ფაქტია, რომ გალუთი ერის 

ხსნის პირობა იყო; ასე ფიქრობდნენ წინასწარმეტყველნი. მართალია, 
უფალმა ქვეყნის ხალხის გადასახლებით ბაბილონში (ეს მოხდა 586 
წელს ძვ. წ.) დასაჯა ხალხი, რომელიც განუდგა უფალს და ამ განდგო– 
მით, რომელიც ადამის ურჩობის გამოვლენა იყო, წაბილწა მიწა, 

მათთვის საუკუნო სამკვიდრებლად აღთქმული; მაგრამ სწორედ ამ გა- 
დასახლებაში, „გალუთის ღამეში“ გვიანდელი პოეტების გამოთქმა 

რომ მოვიმარჯვოთ, უნდა ამობრწყინებულიყო ხსნის იმედი. გალუთ- 

ში უნდა განწმედილიყო ხალხი, უნდა მოეხადა სნეულება, რაკი ადა- 
მის ძე მიდრეკილია სნეულებად, შიგნით დაგროვილი ბალღამი გარეთ 

უნდა გამოსულიყო, როგორც ხალხი გავიდა გარეთ, და განწმედილი 
დაბრუნებოდა ჭეშმარიტ უფლის ხალხად უფლის მიწას. ამაში მდგო– 

მარეობდა გალუთის გარდაუვალობა და, შეიძლება ითქვას, სიკეთეც. 

„გაგფანტავ ხალხთა შორის და გაგაბნევ ქვეყნებში, რომ წაგიმალო 
უწმიდურება“, მიმართავს უფალი ეზეკიელის პირით თავის რჩეულ 
ხალხს (ეზეკიელი, 22,15.,) გალუთის, როგორც განსაწმედელის, 
კონცეფცია დასაბამს იღებს ბაბილონის ტყვეობიდან ბაბილონის მე- 

ფის ნაბუქოდონოსორის ხანაში, მაგრამ ის იძენს განხოგადებულ მნი– 

შვნელობას ერის ისტორიის პერსპექტივაში. რატომ ლაპარაკობს წი- 
ნასწარმეტყველი ეზეკიელი მომავლის სახით, როცა იმეორებს უფ- 

ლის სიტყვას „გაგფანტავ“? სიტყვა ნათქვამია უკვე გადასახლებაში, 
გალუთში, ბაბილონში, მდინარის პირას, სადაც ეზეკიელი, ჩვეულე–- 

ბისამებრ, იღებდა გამოცხადებას. მანამდე ხომ იწინასწარმეტყველა 

იერემიამ ბაბილონის ტყვეობის დასრულება, როცა თქვა სამოცდაათი 

წლის შემდეგ დაბრუნდებაო ხალხი ქვეყანაში (თუმცა დაბრუნება 

მოხდა ორმოცდათვრამეტი წლის ბოლოს –– იერემია საკრალური სა- 

150



“»თვალავით ანგარიშობდა წელთაღრიცხვას). ეზეკიელი ამ გამოცხადე–- 
ბაში გულისხმობს მომავალ გალუთს, იმ განსაცდელს ხალხის თავგა–- 
დასავალში, რომელსაც უფრო მეტად შეეფერება „განფანტვა” და 

»განბნევა“, ვიდრე ბაბილონის ტყვეობას, რომელიც დასრულდა ძვე– 

ლი აღთქმის პერიოდშივე. 

„გაგფანტავ ხალხთა შორის...“ ძველი წელთაღრიცხვის მე-6 ს-ის 
შუახანებში ნათქვამმა ამ სიტყვებმა განსაზღვრა ერის ისტორია მრა- 

ვალი საუკუნის მანძილზე. გალუთი არ არის მხოლოდ ისტორიული 
მოვლენა, დროჟამის ფარგლებით შემოზღუდული; ის დღესაც სინამ– 

დვილეა და, ხალხის მოძღვართა სიბრძნით, მისი დასასრული წუთი- 
სოფლის დასასრულს ემთხვევა. ამ თვალთახედვით, დასასრულის პერ– 
სპექტივაში, გალუთ (განფანტვა) და შებუთ (ტყვეობა, იდენტური 
მდგომარეობებია ერის ცხოვრებაში, რომლებიც თავიანთი ძლიერი” 

ინტენსივობით, როგორც განსაცდელნი, აღწევენ განზოგადების მა– 
ღალ ხარისხს, გაბრწყინდებიან რა ესქატოლოგიური შუქით, რაც 
ბადებს წინასწარმეტყველში იმედს, რომ გალუთის შუაღამით ამო–- 
ვა მნათობი და ტყვეობის უკუნეთში ინათებს მზე; როგორც სნეუ- 
ლებას მოჰყვება განკურნება, როცა ის ამოწურავს თავს, ასევე გან– 

ფანტვა დასრულდება საბოლოო შემოკრებით, როგორც ამბობს ეკ- 
ლესიასტე, როცა ისტორიის გარდაუვალ რიტმს ახასიათებს, „ჟამი 

ქვათა მიმოფანტვისა და ჟამი მათი შეგროვებისა“, ტყვეობის ხანიც 
ამოიწურება და უფლის ერი დაუბრუნდება აღთქმულ ქვეყანას –- 
ახალ მიწაზე ახალი ცის ქვეშ. „ნატამალი დაუბრუნდება, ამბობს ესა–- 

ია, იაკობის ნატამალი, ძლიერ ღმერთს“ (10,21). ესაიამ დაარქვა თა– 

ვის შვილს სიმბოლური სახელი შე არ-იაშუბ ანუ „ნატამალი დაბ– 

რუნდება“ იმის საწამებლად, რომ მცირედნი დაბრუნდებიან იმ მრა- 

ვალრიცხოვანი ხალხიდან, რომელიც გაიფანტა ქვეყნებში ხალხთა 

შორის. ნატამალში წინასწარმეტყველი ხედავს იმ საუკეთესო ნაწილს 

ერისა, რჩეულის რჩეულს, რომელმაც უნდა გაუძლოს გალუთ-შებუ- 

თის განსაცდელს და გამოვიდეს განწმედილი, როგორც ქურაში გამო– 

ხურვებული ვერცხლი. 
ამ ნატამალს, ქურაში გამოვლილს, ხედავს წინასწარმეტყველი 

ახალ მიწაზე, ახალი ცის ქვეშ. ეს ნატამალი არის ის წარუხოცელი, 

მკვრივი ბირთვი ახალი საზოგადოებისა, რომლისკენაც, ასე ამბობს 

წინასწარმეტყველი, „დაიძრება უთვალავი ხალხი და იტყვის; მოდით, 

ავიდეთ უფლის მთახე, იაკობის სახლში; გვასწავლოს თავისი გზები 

151



და მისი ბილიკებით ვიაროთ...“ (ესაია, 2,3). წინასწარმეტყველის სუ– 
ლისკვეთება, მიუხედავად იმისა, რომ ჟამიდან ჟამზე პირქუში ხილვე– 

ბი ეცხადება, ოპტიმისტურია: მის თვალწინ არის განახლებული, ფერ- 

ნაცვალი მიწისა და ადამის ძეთა სახოგადოების ხატი და მოელის 

ყოველივე ამას თავის საკუთარ ხვალინდელ დღესავით, ხმაც კი ეს–-· 

მის იმ დღისა, მსგავსად სოფონია წინასწარმეტყველისა რომელიც 

მოუთმენლად აცხადებს: „ახლოს არის და მოვა ძალიან მალე ხმა 

უფლის დღისაო“ (1,14). აი, სურათი მომავალი საზოგადოებისა, რო- 

გორც ესახებოდა ხილვებში წინასწარმეტყველს: 

„ამოვა ყლორტი იესეს ღეროდან და მისი ფესვის ამონაყარი გა- 
იხარებს. დაივანებს მასზხე უფლის სული, სული სიბრძნისა და გო- 

ნიერებისა, სული რჩევისა და სიმხნევისა, სული შეგნებისა და უფ- 
ლის შიშისა. ის უფლის შიშით ისულდგმულებს, დანახულით არ გან–- 
სჯის და გაგონილით არ დაიწყებს მხილებას სიმართლით განსჯის 

ღარიბ-ღატაკთ, სისწორით განიკითხავს ქვეყნის ბედშავთ, დაჰკრავს 
მიწას თავის ბაგეთა კვერთხს და თავის პირისქარით ბოროტეულს 
მოაკვდინებს. სიმართლე იქნება სარტყლად მის წელზე და სიწოფე–- 

ლე ხარტყლად მის ფერდებზე. დადგება მგელი ცხვართან ერთად და 
ვეფხვი დაბინავდება ციკანთან ერთად. ხბო, ლომი და ნასუქალი პი–- 
რუტყვი ერთად იქნებიან და ჩვილი ბავშვი წაუძღვება მათ. ძროხა 

და დედადათვი ერთად მოსძოვენ და მათი შვილები ერთმანეთის 

გვერდით დაწვებიან, ლომი ძროხასავით შეჭამს ჩალას, ძუძუთა ბავ- 

შვი უნასის ხვრელთან ითამაშებს და ძუძუსანასხლეტი ასპიტის ბუ- 
დეში ჩაყოფს ხელს. არავინ იბოროტებს, არავინ იბილწებს მთელ 
ჩემ წმიდა მთაზე, რადგან აივსება მიწა უფლის ცოდნით, როგორც 
ზღვა არის წყლებით დაფარული. იმ დღეს ხალხთა დროშად იდგება 

იესეს ფესვი და მისკენ დაიწყებენ დენას ტომები; დიდება იქნება 

მათი საშვებელი. იმ დღეს მეორედ გაიწვდის უფალი ხელს, რომ გა–- 

მოისყიდოს თავისი ერის ნატამალი, რომელიც გადაურჩება აშურს, ეგ– 

ვიპტეს, ფატროსს, ქუშს, ელამს, შინეყარს, ხაბათს და ზღვისპი- 

რეთს. დროშას აღუმართავს ხალხებს, შეკრებს გადახვეწილ ისრაელს 

და ქვეყნის ოთხივე კუთხიდან თავს მოუყრის გაფანტულ იუდას... 

გამოუჩნდება გზა-სავალი მისი ერის ნატამალს, რომელიც აშურს გა–- 

დაურჩება, როგორც გამოუჩნდა ისრაელს, როცა ეგვიპტიდან ამო- 

დიოდა“ (ესაია, 11,1––16). 

152



ვინ არის ეს „იესეს ყლორტი“, რომლის მეფობაში მშვიდობა 
და თანხმობა დასადგურდება არა მხოლოდ ადამიანთა საზოგადოება- 
ში, არამედ ცხოველთა სამყაროშიც, თანხმობა, რომელიც არსებობდა 
დასაბამიდან ედემის ბაღში და შემდეგ განმეორდა საყოველთაო კა– 

ტასტროფის ჟამს, როცა ყოველი სულდგმული ადამიანის წინამძღო– 

ლობით და მფარველობით კიდობანში შევიდა რათა გადარჩენოდა 

წარღვნას? ეს არის დავითი, ძე იესესი, მეფე –– უფლის რჩეული, 

რომლის გულისთვის უფალი ითმენდა მიწიერ მეფობას ისრაელში, 

კაცი, რომელიც თავის პიროვნებაში და ცხოვრებაში განასახიერებ–- 

და თავისი ხალხის ბედს, ატარებდა მის მადლსა და ცოდვას. წინას– 

წარმეტყველნი„ ესაიადან მოკიდებულნი, დავით იესეს ძი” (ბენ 

იშაი) სახხთ ელოდნენ მესიას, რომელსაც უნდა აღედგინა ადამი 

დაკარგული ღვთის ხატი და განახლებულ ქვეყანას ახალ ადამად, მის 

ჭეშმარიტ პატრონად, როგორადაც იყო გაჩენილი, მოვლენოდა. „რა–- 

ტომ არ მოდის ბენ იშაი?“ -- სწუხდა ესპანეთის გალუთში ებრაე- 

ლი პოეტი იბნ გაბიროლი (XI ს). 

წინასწარმეტყველთა შეგნებაში შემუშავდა წარმოდგენა ესქა- 
ტოლოგიურ მხსნელზე, მესიაზე, როგორც ტანჯულზე კაცთა შორის, 

რომელმაც ადამიანთა ცოდვების ტვირთვით უნდა იხსნას ქვეყანა. 

ესაიას ავტორიტეტს შეფარებული ერთი უსახელო წინასწარმეტყვე– 

ლი მომავალი მხსნელის გარეგანი სიმდაბლის წიაღ უფლის რჩეულის 
მარადიულ დიდებას ხედავს. აი, ამგვარად აღწერს იგი მის ჭეშმარიტ 
სულიერ პორტრეტს.მას აგონებს ეს მხსნელი იმ დავითს, ყრმას, რო– 
მელიც უდარესი იყო ძმათა შორის, რომელშიც ნათელმხედველმა სა– 

მუელმაც კი ვერ გამოიცნო უფლის მიერ თავის ცხებულად განმზა– 

დებული –- უმცროსი ძეთა შორის, რომელსაც ზედაც არავინ უყუ- 

რებდა. 
„ვინ დაიჯერა ჩვენგან სმენილი და უფლის მკლავი ვის გამო–- 

ეცხადა? წამოიმართა როგორც მორჩი მის (უფლის) წინაშე და რო- 

გორც ფესვი დაგვალული მიწიდან. არც ღირსება ჰქონია და არც 
მშვენება, რომ ზედ შეგვეხედა; არც იერი, რომ მივეზიდეთ. საძულ- 

ველი იყო, კაცთაგან ათვალწუნებული, გატანჯული და სნებამორეუ–- 
ლი; ერთი იმათგანი, ვისაც პირს არიდებენ. საძულველი იყო და არად 

ვაგდებდით. ნამდვილად კი, მან იკისრა ჩვენი სნებები და იტვირთა 

ჩვენი სატანჯველი. ჩვენ კი გვეგონა, ღვთისგან იყო ნაგვემ-ნაცემი და 

დამცირებული. მაგრამ ის ჩვენი ცოდვებისთვის იყო დაჭრილი, ჩვენი 

153



უკეთურობებისთვის დალეწილი; მასზე იყო სასჯელი ჩვენი სიმრთე- 
ლისთვის და მისი წყლულებით ჩვენ განვიკურნეთ. ყეელანი ცხვრე- 
ბივით დავეხეტებოდით, თითოეული ჩვენ-ჩვენ გზას ვადექით, 
უფალმა კი მას შეჰყარა ყოველი ჩვენგანის უკეთურება. გაიტანჯა, 
და დაითრგუნა, მაგრამ ბაგე არ დაუძრავს კრავივით დასაკლავად 
რომ მიჰყავთ, და ცხვარივით, მპარსველის წინ მდუმარედ რომ დგას, 
მასაც არ დაუძრავს ბაგე. ჭირსა და სასჯელს ჩაუვარდა და ვინ რას 
იტყოდა მის მოდგმაზე? რადგან ცოცხალთა ქვეყანას მოწყდა, ჩემი 

ხალხის ცოდვებისთვის შეხვდა სატანჯველი. მიეცა სამარხი ბორო- 
ტეულთა გვერდით და მდიდართან ერთად თავის სიკვდილში, რადგან 
სიავე არ ჩაუდენია და მის ბაგეში სიცრუე არ ყოფილა. მაგრამ 
ენება უფალს მისი გატანჯვა როცა დადებს დანაშაულის მსხვერ- 
პლად, იხილავს ნაგრამს და გაუხანგრძლივდება დღეები, უფლის ნება 
მისი ხელით აღსრულდება. თავისი სულისკვეთების ნაყოფს იხილავს 
და დაამდება; მისი სიბრძნით ბევრს გაამართლებს მართალი, ჩემი 

მორჩილი, და სხვათა შეცოდებებს იტვირთავს. ამიტომ მრავალში 

მივცემ მას წილს და ძლიერებთან ერთად გაინაწილებს ნადავლს, 

რადგან სასიკვდილოდ გაწირა თავი და ცოდვილთა შორის შეირაც- 

ხა; მრავალთა ცოდვები ჰქონდა ტვირთად და ცოდვილებს ესარ- 

ჩლებოდა“ (ესაია, 53, 1––2). 

იონას მოქცევა 

„ანუ ჰურიათა-მე ხოლო არსა ღმერ- 

თი „და არა წარმართთაცა? ჰე, წარ- 

მართთაცა!“ (რომ. ქ,29). 

ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველთა შორის ირიცხება ერთი 

ვინმე, სახელად იონა, ამითაის ძე, რომლის ნაქადაგარი სიტყვები არ 

შემოუნახავს ბიბლიას. მაგრამ სხვა წინასწარმეტყველთაგან განსხვა- 

ვებით, იონა გვევლინება პერსონაჟად ერთი მცირე მოცულობის 

წიგნისა რომელიც ოთხი თავისგან შედგება, სადაც მისი საქციელი 

სიტყვაზე უფრო მჭევრმეტყველურია და უფრო მეტს გვეუბნება ამ 
მდუმარე წინასწარმეტყველის სულისკვეთების შესახებ. აი, რას 

მოგვითხრობს ეს წიგნი –– „წიგნი იონა წინასწარმეტყველისა#“. 

154



იონამ, როგორც წინასწარმეტყველმა, უფლის სამსახურში მყო– 
ფმა, მიიღო უფლისგან დავალება წასულიყო ნინევეშიი აშურის 
დედაქალაქში, და ექადაგა იქ, რათა ხალხს მოენანიებინა ცოდვე- 
ბი და არ დაღუპულიყვნენ. ნინევე იონას მშობლიური ხალხის ის- 
ტორიული მტერი იყო და წინასწარმეტყველმა არ ინდომა მათი გა- 

ფრთხილება: დაე, მიწის პირიდან აღგვილიყო ნინევე, აღმოფხვრი- 
ლიყო მისი სახელი და სახსენებელი! უფლისგან იონა სწორედ ამას 

მოელოდა, მაგრამ თავისი რჩეული ხალხის სამტრო დავალება მის- 

ცა, ასე ფიქრობდა იონა; ის ფიქრობდა, რომ უფალმა უღალატა 
თავის რჩეულ ერს და გადათქვა აღთქმა, რომ თავის მტრებზე აზეი- 
მებდა. იონამაც ზურგი შეაქცია უფალს და იმის ნაცვლად, რომ ნი- 

ნევეში წასულიყო, ჩაჯდა ხომალდში და თარშიშისკენ მიმავალ გზას 

გაჰყვა, რათა, წერს ავტორი, „გაქცეულიყო უფლის პირისაგან“. 

ყურადღებას იქცევს ძველი აღთქმის წინასწარმეტყველისთვის 
უჩვეულო საქციელი: ბიბლიაში სხვაგან არსად დასტურდება შემ- 
თხვევა, რომ წინასწარმეტყველს უარი ეთქვას უფლის მიერ დაკის- 
რებული მოვალეობის შესრულებაზე; იონამ თავი აარიდა თავის მო- 

ვალეობას, თითქოს წინასწარმეტყველის წოდება მისი არჩეული ყო- 

ფილიყოს და არა ღვთისგან შთაგონებული. მან ამ საქციელით უარყო 
თავის თავში წინასწარმეტყველი ანუ მამხილებელი სული. რა უნდა 
ყოფილიყო იონა ამ მოწოდების გარეშე, ამ მადლისა, რომელიც 
ღვთის კურადღების ნიშანი იყო მასში? რა დარჩა მისგან ამ მოწო- 
დების უარყოფის შემდეგ? დარჩა ერთი მფრთხალი და უგუნური 
კაცი, რომელიც გარბის უკანმოუხედავად, თავად იღობავს უკან მო- 

საბრუნებელ გხებს. ეს იყო ცოდვა არა მხოლოდ უფლის წინაშე, 
არამედ საკუთარი თავის წინაშეც; მან გაიმეორა ადამის შეცოდება-- 
ურჩობა, როცა გაიმრუდა უფლისაგან ნაჩვენები გზა, რითაც ევალე- 
ბოდა სვლა –– „წადი ნინევეში, დიდ ქალაქში...“. 

იონა არც კი შევედრებია უფალს, მოეხსნა მისთვის ეს საძნელო 
და არასასურველი ტვირთი, არ ულოცავს შეწუხებულს, როგორც 
ილოცა ერთხელ მაცხოვარმა: „მამაო ჩემო, უკეთუ შესაძლებელ არს, 
თანაწარმხედინ სასუმელი ესე..“ არა, იგი უსიტყვოდ გადაწყვეტს 
გაქცევას ნინევის სრულიად საწინააღმდეგო მხარეში. რატომ გარბის 

მაინც და მაინც თარშიშში? იმიტომ რომ ეს ადგილი ქვეყნიერების 

კიდედ იყო წარმოდგენილი, უკიდურეს დასავლეთში მდებარე, სა–- 

დაც თავდებოდა, ძველების რწმენით, კაცთა მოდგმით დასახლებული 

155



სამყარო. თარშიში არარაობის წინკარი იყო, იმის იქით აღარაფერი 
იყო, თითჭოს იმის მიღმა ღმერთიც აღარ იყო, თითქოს უფალი, რო– 
მელსაც იონა „ცისა და მიწის შემქმნელს“ უწოდებდა, ვეღარ მის- 

წვდებოდა მას თარმიშში თუ თარშიშს მიღმაც, არარაობაში. ნუთუ 
იონას დაავიწყდა, რომ მისმა ღმერთმა არარაობიდან შექმნა ყველა– 
ფერი, რაც კი შექმნა? ხომ ნათქვამი იყო ამოსის წიგნში –- ეს უნდა 

სცოდნოდა იონას –-– უფლის ურჩებზე: „ქვესკნელშიც რომ ჩაიმარ–- 

ხონ, იქიდან ამოიყვანს მათ ჩემი ხელიო“ (ამოსი, 9,2)? 

ორჯერ არის ნათქვამი ერთსა და იმავე მუხლში (იონა, 1,3), რომ 

იონას სურდა გაქცევა „უფლის პირისაგან". ავტორს სურს აჩვენოს 

მთელი სიმძიმე იონას ნებისა: გაქცეულ წინასწარმეტყველს თავად 
გამოაქვს საკუთარი თავისთვის ის განაჩენი, რაც უფალმა გამოუტანა 
კაენს, როცა დევნიდა მას თავის პირისაგან. „აჰა, –– ამბობს კაენი, –– 

აჰა, მაგდებ დღეს მიწის პირისაგან და უნდა მივეფარო შენს პირს, 

დევნილი და მიუსაფარი ვიქნები ამქვეყნად და ყოველ შემხვედრს 
შეეძლება ჩემი მოკვლა“ (დაბადება, 4,14). უფლის მიერ პირის და- 
მალვა მძიმე სასჯელია, უკიდურესი ზომა სასჯელისა, ძველი აღთქმის 
ადამიანისთვის. „მაშინ შებღავლებენ უფალს, მაგრამ იგი არ გასცემს 
მათ პასუხს და დაუმალავს თავის პირს...“ –- ამბობს წინასწარმეტ- 

ყველი მიქა (3,4). უფლის პირისაგან მოშორება გააზრებულია რო- 
გორც უფლის მფარველობიდან გამოსვლა და საწუთროს სათამაშოდ 
გაწირვა თავისა. რას შეიძლება შეედაროს ადამიანის მდგომარეობა, 
როცა ის მოშორებულია უფლის პირს? საბა ორბელიანი ქადაგებს: 
„ყოველთა უწყით, ვითარ საზრელ არს ჯოჯოხეთი, არამედ მისსა უსა– 

ზარლეს –– განვრდომა პირისაგან ღმრთისა“. იონაც ჯოჯოხეთში მო–- 
ხვდა, როგორც დავინახავთ. 

ზღვაზე ატყდა ქარიშხალი, შიშისხარი დაეცათ მეზღვაურებს, 

იონას კი ხომალდის „მუცელში“ ეძინა. ყველამ თავის ღმერთს შე–- 
ჰღაღადა, მაგრამ ამაოდ: არა და არ დაცხრა ქარიშხალი. ბოლოს, გა– 
დაწყვიტეს წილი ეყარათ, გაერკვიათ, ვისი ბრალი იყო ხომალდზე 

მყოფთაგან ეს უბედურება. ამოიყვანეს იონაც, აყრევინეს წილი და 
წილი იონას ხვდა. ვინ გაბედავდა ასეთ დროს სიცრუის თქმას და იო–- 
ნამაც აღიარა ყველაფერი ქარიშხლიანი ცისა და აბობოქრებული 

ზღვის წინაშე. ესა და ეს ვარ, ცისა და ხმელეთის შემოქმედის მოსა–- 

ვი, ასე და ასეა ჩემი ამბავიო. ზღვაში გადამაგდეთ და ქარიშხალიც 

დადგებაო. არ შევედრებია წინასწარმეტყველი, განდგომილი მორჩი– 

156



ლი უფლისა, თავის უფალს, როგორც სხვანი –– წარმართნი ევედრე– 
ბოდნენ თავ-თავის ენაზე; ან თავი არ ეღირსებოდა მის მლოცველად, 
ან შეწევნის სასო ჰქონდა წარკვეთილი, ანუ ჯერ არ დამდგარიყო გა–- 
დამწყვეტი წამი სიკვდილ-სიცოცხლის ზღვარზე, როცა ვედრება შეს- 
მენილი იქნებოდა. ასეც იყო, ეს ჟამიც დაუდგა იონას. ახლა კი, გა– 

ქცეული წინასწარმეტყველი, შესაძლოა, ფიქრობდა ზღვის ღურღუ- 
მელში დამალოდა უფალს, რაკი თარშიშში არ ეწერა მისვლა. გადაა–- 
გდეს იონა ზღვაში და ზღვა დაწყნარდა, იონა კი უფლის ბრძანებით 
„დიდმა თევზმა“ (ძველი ქართული ტექსტით, ვეშაპმა გადაყლაპა, 
და მოხვდა იონა დიდი თევზის მუცელში. 

იონას გაქცევა უფლის პირისგან გამოხატულია მისი თანდათანო–- 
ბითი სვლით სიღრმისაკენ: ზღვაში, ხომალდის მუცელში, ღრმა ძილ- 

ში, ზღვის ღურღუმელში, როცა მოისროლეს ხომალდიდან, ბოლოს, 

„გველეშაპის“ მუცელში იონა თანდათან იძირება ჯოჯოხეთისკენ, 

რომლის გზაზე მან თავისი ნებით გადადგა ნაბიჯი, როცა თარშიშის–- 

კენ გასწია. მაგრამ რაც უნდა ღრმად ჩაფლულიცყო კაცი, მაინც ღვთის 
წინაშე აღმოჩნდებოდა. ამას მიხვდა დიდი თევზის მუცელში მოქ- 
ცეული წინასწარმეტყველი; დარწმუნდა იმ ჭეშმარიტებაშიდ„ რომე- 

ლიც გამოთქმულია 138-ე ფსალმუნში, თითქოს იონას განსაცდელის 
ნათე ლსაყოფად: 

„სად წავუვალ შენს სულს, საღ გავიქცევი შენი პირისაგან? 
ცად ავალ, იქა ხარ! შავეთში ჩავალ, იქ დამხვდები! 
ცისკრის ფრთებს გავშლი, ზღვის გაღმა დავიდებ ბინას, 

იქაც წამიძღვება შენი ხელი და დამიჭერს შენი მარჯვენა4, 

(138,7–-10) 

ამ ფსალმუნის მე-9 მუხლში („ცისკრის ფრთებს გავშლი...“) გად- 
მოცემულია იგივე მოძრაობა, რაც შეასრულა იონამ, –– აღმოსავლე– 
თიდან დასავლეთისაკენ, ვინაიდან „ცისკრის ფრთები“ აღმოსავლეთით 
მონაბერი ქარია, რომელიც გადაუქროლებს ხმელთაშუა ზღვას და გაა–- 
ღწევს „ხღვის გაღმა“ ანუ მზის დასავალში („ზღვა“ ი ამ „დასავლეთ- 

საც“ ნიშნავს ამ ენაში), დასაკარგავში, სადაც ძველებს შავეთი, მკვ– 

დართა სამეფო ეგულებოდათ. ამ მუხლის მნიშვნელობას კარგად გან- 

გვიმარტავს წინამავალი მუხლი, სადაც იგივე ვითარება ვერტიკალზეა 

გამოხატული: გზა ციდან შავეთისკენ (ებრ. შე ოლ) იგივეა, რაც გზა 

დასავლეთისკენ, ბერძენთა მითოლოგიის ერებოსისკეინ (რომელიც 

157



უთუოდ სემიტური სიტყვაა, ებრ. ყერებ „საღამო“, „დაისი“); ცაში 
სასუფეველია, ხოლო აღმოსავლეთში ედემის ბაღი. 

აქ, დასავლეთში, ზღვაში, ჯოჯოხეთში, ჩავარდა იონა და აქვე, 
უკიდურეს განსაცდელში იწყება მისი მოქცევა; შავეთში, არარაობის 

ფსკერზე, იბადება ფსალმუნი, როგორც სხივი და კიბე, რომელმაც 
კვლავ უფლის პირისაკენ უნდა მიაქციოს იონა. ფსალმუნი ნათელია, 
რომელიც წარმოიშვის ჯურღმულში მბჟუტავი ადამიანის სულიდან. 
იონა ხელახლა იბადება დიდი თევზის მუცლიდან და თითქოს ახლად 
იდგამს ენას, და პირველი სიტყვები, რაც დაებადა, ეს იყო: 

„ჭირში მკოფმა შეევღაღადე უფალს 

და მან ხმა გამცა; 
შეოლის მუცლიდან შველა ვითხოვე 

და შენ ისმინე ჩემი მუდარა" (2,3). 

უფალმა ისმინა იონასი და, როგორც კი აღდგა კავშირი ადამიანსა 

და ღმერთს შორის, კვლავ წარუდგა უფლის პირს ადამიანი, იონა 

უფლის განგებით იმავე ადგილზე ამოანთხია, საიდანაც გაიქცა 

იგი. თავიდან იწყება ამბავი, კვლავ ჩაესმის წინასწარმეტყველს თავი– 

სი უფლის ხმა და ხელმეორედ ეკისრება იგივე ტვირთი, მისთვის 

ამჯერადაც უამური: „ადექი, წადი ნინევეში, დიდ ქალაქში, და უქა- 

დაგე, რასაც მე გეტყვი“ (3,2). 
წავიდა იონა ნინევეში, იარებოდა ქალაქში და წინასწარმეტყვე- 

ლებდა უფლის განგებას, ამბობდა: „კიდევ ორმოცი დღე და დაიქ- 

ცევაო ნინევე“ (3,4). თუმცა არ ეამებოდა მის შურიან გულს მტრების 
გაფრთხილება, მაგრამ ამჯერად არ უღალატა თავის მოწოდებას და 
მისმა შთაგონებულმა ქადაგებამ შეძრა მთელი ნინევეე მდაბიორი–- 
დან მეფემდე; გამოაცხადეს მარხვა და ჯვალოთი შეიმოსნენ დიდიან– 
პატარიანად, პირუტყვიც ამარხულეს და ჯვალოთი შემოსეს, აღავლი– 
ნეს ვედრება ღვთისადმი და აღუთქვეს, რომ მიატოვებდნენ ბორო- 
ტების გზას და მოინანიებდნენ ცოდვებს. უფალმა ისმინა მათი და 

აღარ მოაწია უბედურება, რასაც აპირებდა. 

ნინევეს გადარჩენამ ისე შეაწუხა იონა, რომ სიკვდილი ინატრა, 

ხომ ვიცოდი, რომ ასე მოხდებოდა, როცა ჯერ კიდევ ჩემს ქვეყანაში 

ვიყავი, ვიცოდი შენი გულმოწყალებისა და სულგრძელობის ამბავი 

(უფალს მიმართავს), რომ შეიბრალებდი ჩვენს მტრებსაც კი; ამიტო– 

მაც გავიქეცი თარშიშში; ახლა ბარემ სული ამომხადეო, „უფალო... 

158



რა არის იმ წინასწამრეტყველის სიცოცხლე, რომელმაც თავისი ხალ–- 
ხის მტრების გადსარჩენად გახსნა ბაგე, ან რომელსაც დაენგრა რწმე– 
ნა, რომ მისი ხალხი ერთადერთია დედამიწის ზურგზე, უფალი რომ 
პატრონობს. ასეთი იყო იონას განწყობილება, როცა ის ქალაქ გარეთ 

ერთ ბორცვზე იჯდა და ელოდა, რა მოუვიდოდა ქალაქს –– ახდებოდა 
თუ არა წინასწარმეტყველება, თუმცა გლოვით, მარხვითა და ღაღა- 

დისით ნინევე ირიდებდა ღვთის რისხვას. გავიდა ორმოცი დღე და 
იონას წინაშე უვნებლად იდგა ქალაქი. 

რაც ამ მცირე მოთხრობაში ხდება, იონას ჭკუის სასწავლებლად 
ხდება. იწყება ახალი იგავი: შუადღის ხვატში მჯდარს უფალმა ერთ 
დღეში აღმოუცენა აყირო მისი თავის დასაჩრდილებლად და დარდის 

გასაქარვებლად. ეს იყო ერთადერთი შვება მის სასოწარკვეთილება- 

ში. მაგრამ უფალმა მეორე დილითვე მატლს გამოახრევინა მცენარე 
და იონამ მეორედ ინატრა სიკვდილი. უფალი მამობრივი კილოთი, 
თითქოს პირმღიმარი ორგზის ეკითხება იონას „მაგრად გამწარდი?“-- 

ერთხელ, როცა ნინევეს გადარჩენამ გაამწარა ის, და მეორედ, როცა 
მანუგეშებელი ჩრდილის მომფენი აყიროს დაჭკნობამ. თუ დიდი თევ– 

ზის მუცელში მყოფმა იონამ პირადი განსაცდელის მეოხებით შეიცნო 
უფლის ყველგანმყოფობა, მზის პაპანქებაშმი დამჭკნარი აყიროს ქვეშ 
გათანგულმა შეიცნო უნივერსალური უფალი, რომლის წყალობა ეფი– 
ნება ყველა ხალხს, თვით ისრაელის მტრებსაც, ყოველ ქმნილებას, იმ 
უსახურ აყიროსაც, რომლის წარმავალმა ყოფამ თვალი აუხილა და- 

სიცხულ წინასწარმეტყველს. 
მთელი ეს მოთხრობა, როგორც იგავი, მოწოდებულია ძველი აღ– 

თქმის ისტორიაში, მის ერთ მონაკვეთში ჩასახული იდეის –- ღვთის 

უნივერსალობის ნათელსაყოფად; რომ იგავის ბოლოს თქმულიყო 
ვიწროეროვნული ჩარჩოებით შემოზღუდული წინასწარმეტყველის 

ჰკუის სასწავლებლად: 
„შენ ერთი აყირო შეგენანა, თუმცა შენ არ დაგირგავს იგი და 

არც გაგიზრდია. ერთი ღამის შვილი იყო და ერთ ღამეში გახმა. აბა, 

მე როგორ არ შემენანოს დიდი ქალაქი ნინევე, სადაც ასოციათასზე 
მეტი კაცია, ერთმანეთისგან რომ ვერ გაურჩევია მარჯვენა და მარ– 

ცხენა, და უამრავი პირუტყვია?“ (4,10-–11).



სიბრძნე 

„საიდან მოდის სიბრძნე?...# (იობ, 28.20) 

„მე გამოვედი უზენაესის ბაგიდან და 

ნისლივით დავფარე დედამიწა“ (ზირაქ, 
24,3). 

იერემიას წიგნში ნათქვამია: „არ დაკარგვია რჯული მღვდელს, 
რჩევის უნარი ბრძენკაცს და სიტყვა წინასწარმეტყველს“ (18,18). 
მღვდელი (ღვთისმსახური), ბრძენკაცი და წინასწარმეტყველი –– აი, 

ეს სამნი, ვინც წარმართავენ ძველი აღთქმის ხალხის შეგნებას და 
რელიგიურ-ზნეობრივ ცხოვრებას, ხალხის ისტორიის გარიჟრაჟზე, 
პატრიარქების ხანაში, ეს სამი ფუნქცია ერთი პირის ხელში იყო, ის 

აერთიანებდა ამ სამსახეობას სულიერი მოღვაწეობისა თავის ხალხ- 
ში. აბრაამი და იაკობი თავადვე აგებდნენ სამსხვერპლოებს, თავად- 

ვე, შუამავლის გარეშე, სწირავდნენ მსხვერპლს, იწოდებოდნენ წი- 
ნასწარმეტყველებად, ჰქონდათ ხილვა და გამოცხადება (იაკობმა 
უწინასწარმეტყველა ისტორიული ბედი თავის თორმეტ შვილს, 
რომელსაც მისი სახელი –– იაკობი და, განსაკუთრებით, ისრაელი 

დაენათლა), ისინი იყვნენ არა მხოლოდ ხორციელი მამანი თავიანთი 
შვილებისა, არამედ სულიერი მოძღვარნი, რადგან ისინი ატარებდნენ 

სიბრძნეს, როგორც სამემკვიდრეოდ გადასაცემს განძს თაობიდან თა– 

ობაში, ასეთი იყო მოსე, რომელმაც ხალხს „აღმოუჩინა“ ღმერთი, 

დაუდგინა საღვთისმსახურო რჯული, უწინასწარმეტყველა „აღთქმუ- 
ლი ქვეყანა“ და ათ მცნებაში, ათ სიტყვაში, ჩამოუქნა ზნეობრივი 
მოძღვრება –– ათი მარცვალი მართალი ცხოვრების აღმოსაცენებლად. 

მღვდელი უწესებს ადამიანს საზღვრებს წმიდისა და არაწმიდისა 
(უწმიდურისა), რათა არ შელახოს წმიდა და არ დაიღუპოს, არ გაუ- 

წმიდურდეს უწმიდურით, თავად არ შეილახოს და არ მოიკვეთოს 

უფლის საზოგადოებიდან, როგორც უწმიდური და ნალახი. მღვდელი 

და წინასწარმეტყველიც ემსახურება იმ მიზანს, რომ აღასრულებინონ 

160



ხალხს უფლის მოწოდება, მოსეს პირით გამოცხადებული: „წმიდა 

ერი უნდა იყოთ ჩემთვის!“ (გამოსვლ. 22,30). ბრძენი კი ასწავლის 

ადამიანს, როგორ გაარჩიოს კეთილი და ბოროტი, კარგი და ავი, რათა 
იაროს სიკეთის გზით, რომ გადარჩეს, რადგან ეს უფლის გზაა, და არ 

იაროს ბოროტეულთა გზით, რადგან ეს დაღუპვის გზაა. ბრძენი თავი–- 

სი მოძღვრებით იღწვის იმისათვის, რომ ეს ხალხი ბრძენი გახდეს, 

რადგან ის უფლის ხალხია. მოსეს პირითვე, როცა ის რჯულს იძლეო- 

და, ბრძენი მიმართავს ხალხს: „დაიცავით და შეასრულეთ, რადგან ეს 

არის თქვენი სიბრძნე და გონიერება იმ ხალხების წინაშე, რომლებიც 

ყურს მოჰკრავენ ამ წესებს და იტყვიან აჰა, ბრძენი და გონიერი 

ურია ეს დიდი ხალხი“ (მე-2 რჯ., 4,6). ეს სიტყვები ითქვა უდაბნოს 

გზაზე და ამ პირობით უნდა შესულიყო ხალხი „აღთქმულ ქვეყანაში“, 
რომელმაც წინასწარმეტყველთა მოძღვრებაში სიცოცხლის სიმბოლუ– 

რი მნიშვნელობა შეიძინა. 
წინასწარმეტყველი ქადაგებს სამხილებელ სიტყვას და ის მიე–- 

მართება მთელ ხალხს, როგორც ერთს, ერთ ბედში მყოფს, როგორც 

ისტორიაში გასულს და უკანასკნელი ჟამის მომლოდინეს. წინასწარ–- 

მეტყველის ყურისმგდებელი ზედროული პირია, თუმცა წუთისო- 

ფელში მყოფი, რომელსაც ეკისრება პასუხისმგებლობა უფლის ჭეშ- 

მარიტებისა და გზის მიმართ და იმ მიწის მიმართ, რომელიც მიიღო 

სამკვიდროდ უფლისაგან; მიწა კი, საბოლოო ჯამში, ერთიანი კაცო- 

ბრიობის საცხოვრებელი იყო, ერთ დროს რომ „წაირყვნა ღვთის წი- 

ნაშე და აივსო უსამართლობით“ (დაბ., 6,11), რისთვისაც კიდიც წა– 

რიხოცა. წინასწარმეტყველმა უნდა მოაქციოს ერი მრუდი გზხიდა§ და 

მართალ გზაზე დააყენოს. 

ბრქენკაცი კი მიმართავს არა მთელ ხალხს სადმე მრავალთა საკ- 

რებულოში, ან საკურთხევლებთან, სადაც გამოჩნდებოდა ხოლმე პირ- 
ქუმი წინასწარმეტყველი მამხილებელი სიტყვებით არამედ ერთ 

კერძო ადამიანს, ერთეულს, ძეს მამისა, სახლში, შინაურობაში, რად- 
გან ყურისმგდებელი არის მისი შვილი თუ აღსაზრდელი, რომლისგა- 

ნაც უნდა შექმნას მან სიბრძნის მატარებელი პიროვნება. ის მოღწო– 

დებს: „მე, მამას, მისმინეთ, შვილებო, და ისე მოიქეცით...“ (ზირაქი, 

3,1), „მისმინე, შვილო, მიიღე ჩემი შეგონება და ჩემს რჩევას ნუ უგუ- 

ლებელყოფ“ (ზირაქი, 6,22), „შვილო, მე მომეცი შენი გული და შენ– 

მა თვალებმა ჩემს გზაზე იყურონ“ (იგავნი, 23,26), „მისმინე, შვილო, 

და იყავი ბრძენი და გზაზე დააყენე შენი გული“ (იგავნი, 23,19). 

L1. ზ. კიკნაძე 16!



„შვილო, რომ მიიღებდე ჩემს სიტყვებს და ჩემს მცნებებს დაიცავდე, 
ყური რომ გქონდეს სიბრძნისკენ მიპყრობილი და გული გონიერების– 
კენ გეწეოდეს“ (იგავნი, 2,1--2). ხმა ესმის შვილს, ოღონდ ეს ხმა არ 

ეკუთვნის ამ კერძო მამას; ეს ხმაც ისევეა გადმოცემული თაობიდან. 

თაობაში, როგორც ის სიბრძნე, რომელიც ცხადდება ამ ხმით; მსმენე– 

ლი შვილი ითვისებს ამ ხმას ამ სიბრძნესთან ერთად –– ეს ორი განუ- 
ყოფელია ერთმანეთისგან. „მასწავლიდა მამაჩემი და მეუბნებოდა: 

მიირქვას შენმა გულმა ჩემი სიტყვები, ჩემი მცნებები დაიმარხე და. 

იცოცხლებო“ (იგავნი, 4,4). სიბრძნე მამიდან გადადის შვილში და. 

მამა ხედავს თავისი პიროვნების ხელმეორედ შობას შვილში, რად–- 

გან მის მიერ გადაცემული სიბრძნე ახალ მამად ამზადებს შვილს: ეს 

არის მამის, როგორც მამის, გახანგრძლივება შთამომავლობაში, რომ 

მამის ხმა განუწყვეტლივ ისმოდეს თაობებში. ამგვარად აწყობილ სა– 

ზოგადოებაში, რომელსაც მართავს მამათა –- აბრაამისა, ისაკისა და 

იაკობის ღმერთი და მამათა სიბრძნე, როგორც მამობის პრინციპი, 

არ არსებობს საფუშველი მამისა და ძის დაპირისპირებისა: სახლიდან 

გასულ ტობიას საგზლად მიაქვს მამის სიბრძნე და მამად გამზადე– 

ბული უბრუნდება სახლს. 
სიბრძნის სწავლება დაფარულის გამოცხადებაა, როგორც შვილია 

მამაში დაფარულის გამოჩენა. ისევე, როგორც უშვილობაა წყევლა 
ძველი აღთქმის საზოგადოებაში, ასევე იკიცხება სიბრძნის დაფარვა. 

„რაღა დაფარული სიბრძნე და რაღა დამალული განძი? –- ვის რაში 

არგია ან ერთი ან მეორე?“ (ანდერძად უტოვებს შვილს ბრძენი ზი– 
რაქი, 20,30), თუ დაფარვაა, განაგრძნობს იგი, სჯობს კაცმა თავისი 

სიბრიყვე დაფაროს, ვიდრე სიბრძნე. (20,31). ძველი აღთქმის ეთიკას 
გასდევს ფუნდამენტური დაპირისპირება სიბრძნესა და სიბრიყვეს 

შორის; ეს დუალიზმი წუთისოფლის ისეთივე არსებითი ნიშანია, რო– 

გორც სიცოცხლე და სიკვდილი, ისინი თანაარსებობენ ერთმანეთის 

გვერდით და ადამიანმა უნდა აირჩიოს ერთ-ერთი თავისი თავისუფა- 

ლი ნებით; ადამიანმა ნებით უნდა მიიღოს, გაითავისოს სიბრძნე, 

გული ღია უნდა ჰქონდეს მისთვის; ამიტომ მამა კი არ უბრძანებს. 
მას, არამედ ურჩევს, ის მხოლოდ აცხადებს, ქადაგებს სიბრძნეს. „აჰა, 
გადმოგიღვრით ჩემს სულს...“ ამბობს ის (იგავნი, 1,23). 

მაინც რა არის სიბრძნემ? რა არის არსი იმ მოვლენისა, რომე- 

ლიც გამოიხატება სიტყვით ხოქმაჰ, ამ სიტყვით, რომლის სპექტრი 

ანათებს ძველი აღთქმის წიგნებს? ამაო იქნებოდა მისი განმარტებე– 

162



ბის ძიება ძველი აღთქმის წიგნებში; ხოქმაჰ არ არის აბსტრაქტული 
ცნება, რომ შესაძლებელი იყოს მისი ზუსტი განსაზღვრება; ადამიანი 
შეიძლება ჩასწვდეს მის არსს ისეთი ფუძემდებლური კატეგორიების 
შემწეობით, როგორიც არის –– სიცოცხლე, ხსნა, სიმართლე და ა. შ. 

რადგან მამა გვასწავლის, რომ სიბრძნე სიცოცხლეა, მისგან გადახვე– 

ვა, ანუ სიბრიყვე კი –– სიკვდილი. „ვინც სიბრძნით დადის, გადარ- 

ჩება“ (იგავნი, 28,26), „მისი გზები ნეტარების გზებია და ყოველი 

მისი ბილიკი სიმართლეა“ (იგავნი, 3,17), „ვინაიდან ჩემმა მპოვნელმა 

სიცოცხლე ჰპოვა“, ამბობს სიბრძნე (იგავნი, 8,35); „სიმართლეს სი– 
ცოცხლისკენ მიჰყავს კაცი“ (იგავნი, 11,19); „სიმართლე სიკვდილის– 

გან იხსნის“ (იგავნი, 10,2). ძველი აღთქმის ადამიანს სიბრძნე ესახე–- 

ბა „სიცოცხლის ხედ“, რომლის ნაყოფი ვერ იგემა ადამმა და რომ- 
ლისკენაც უნდა მიისწრაფოდეს ყოველი ადამიანი: „იგი სიცოცხლის 

ხეა მათთვის, ვინც მას მოეგიდება...“ (იგავნი, 3,18); ამრიგად, ის არის 

ისეთი ნაყოფი, რომელიც კვებავს არა მხოლოდ გონებრივ სამყაროს 

ადამიანისას, მის სულსა და გულს, არამედ მის მთლიან პიროვნებას, 

მის სულიერ-ხორციელ ერთიანობას; სიბრძნემ უნდა შეაღწიოს არა 

მხოლოდ მის სულში და გულში, არამედ შეეწოვოს, როგორც მაცო– 

ცხლებელი ძალა, მის შიგანს, მის ნაწლავებს, გაჯდეს მის ძვალსა და 

რბილში, გაპოხოს, როგორც წმიდა ზეთმა, მისი ძვლები. „ვინ ჩადო 

თირკმელებში სიბრძნე?ზ?“ –- ეკითხება უფალი მრავალტანჯულ იობს, 

სამაგალითო ადამიანს (იობი, 38,36); „შენ გსურს, რომ თირკმელებში 

იყოს ჭეშმარიტება და მასწავლი სიბრძნეს უშინაგნესში“, მიმართავს 
უფალს მეფე დავითი (ფსალმ. 51,8). 

ეს სიბრძნე და ცოდნა, რომელსაც მამა აწვდის შვილს საკვები- 
ვით, არ არის გონების ნაყოფი; ის ზნეობრივი საწყისია, რომელსაც 
ეფუძნება მართალი და კეთილი ცხოვრება, ის ბატონობს გონიერება–- 

ზე და ავსებს შინაარსით ადამიანის შეგნებას. „თუ სიბრძნე შევიდა 

შენს გულში და ცოდნა ეტკბო შენს სულს, –-- მოძღვრავს მამა 

შვილს, –– გონიერება დაგიფარავს და შეგნება დაგიცავს, რომ გიხ- 

სნას ბოროტების გზიდან, თვალთმაქცი კაცისგან, სწორი გზის დამ– 
ტოვებელთაგან, ბნელი გზით მოარულთაგან, ბოროტი საქმით მოხა- 
რულთაგან, რომლებიც. ბოროტი თვალთმაქცობით ხარობენ, რომელ– 

თა სავალი მრუდია და საქციელი უკუღმართია; რომ გიხსნას უცხო 

ქალისაგან, უცხოთესლისგან, მისი ·ლაქარდიანი ენისაგან, რომელმაც 

სიყრმის მეგობარი მიატოვა და ღვთის აღთქმა დაივიწყა რადგან 

163



მისი სახლის წიაღ სიკვდილია, მისი ნაბიჯები აჩრდილებისკენ არის 

მიმართული. იქ შემსვლელთაგან უკან ვერავინ ბრუნდება, სიცო- 
ცხლის გზებს კვლავ ვეღარ დაადგება. რომ დადიოდე კეთილი გხით 

და მართალთა ბილიკებსს არ გადაუხვიოი„ რადგან ალალმართალნი 
უნდა დამკვიდრდნენ ქვეყანაზე და უმწიკვლონი უნდა გადარჩნენ. 
ურჯულონი ქვეყნიდან მოიკვეთებიან და მზაკვარნი აღმოიფხვრებიან 

მისგან“ (იგავნი, 2,10-–-22). 

ძველი აღთქმის ადამიანი სიბრძნის დაუოკებელი წყურვილით 
არის აღძრული, სიბრძნის მოხვეჭა არ არის ინტელექტუალური აქტი, 
არამედ რელიგიური გამოცდილება: „ჯერ კიდევ სიჭაბუკისას, ვიდრე 

ავხეტიალდებოდი, გულწრფელად ვეძებდი სიბრძნეს ჩემს ლოცვებში; 
მასზე ვუხმობდი ტაძრის წინაშე და ბოლომდე მისი მძებნელი ვიქნები. 

როგორც შეთვალული მწიფე მტევანი ისე ხარობდა მისით ჩემი 
გული; ჩემმა ფეხმა სწორად იარა და სიყრმიდანვე კვალში ჩავუდექი... 
ჩემი სული შეეჭიდა სიბრძნეს და რჯულის საქმეშიც გავიწაფე; ხე- 

ლები მაღლა აღვაპყრე და ვაღიარე ჩემი უმეცრება. ჩემი სული მის– 
კენ მივმართე და სიწმიდეში ვპოვე იგი... ჩემი მიგნეული მის ძებნად 
შეიძრა და ამიტომაც შევიძინე კეთილი განძი“, ასე იხსენებდა ბრძე- 

ნი ზირაქი თავის განბრძნობის წლებს (ზირაქი, 51,13––21). 

ძველი აღთქმის ადამიანი არა მხოლოდ ესწრაფვის სიბრძნეს, 
რათა ხსნა ჰპოვოს მასში, არამედ ეძიებს მის დასაბამსაც, სვამს კით- 
ხვას: „საიდან მოდის სიბრძნე?“ კითხვა გულისხმობს. რომ სიბრძნე 
არ იბადება ადამიანში თავისთავად და არც ხანდაზმის ნაყოფია იგი. 
შესაძლოა, მოარული აზრით, სიბრძნე ხანგრძლივი გამოცდილების 

შედეგად ყოფილიყო მიჩნეული, მაგრამ იმავე საზოგადოებაში ადა- 

მიანს შეეძლო უარეყო ეს შეხედულება. კვლავ ცხოვრებისეული გა–- 
მოცდილება დაარწმუნებდა მას, რომ, როგორც „იობის წიგნში“ ვკი- 

თხულობთ, „დღეგრძელნი ყოველთვის არ არიან ბრძენნი და მხოლოდ 

მოხუცებულნი არ მიხვედრილან ჭეშმარიტებას“. (32,9), უფრო ღრმა 
აზრი სიბრძნის დასაბამს ღვთის შიშთან აკავშირებს. „უფლის შიშია 

სიბრძნე“, ამბობს იგივე „წიგნი იობისა“ (28,28), „უფლის შიშით ის- 

წავლება სიბრძნე“, აღიარებს „იგავთა წიგნი“ (15,33); მაგრამ ისიც 

არის ნათქვამი, როგორც იმედი, რომ „უფლის შიში მაცოცხლებე- 

ლია“ (იგავნი 19,23); უფლის შიში არ უნდა გვესმოდეს როგორც 

მხოლოდ სუბიექტური განცდა, ის ობიექტური რეალობაც არის ღა 

თავისი მყოფობით ადამიანში ბადებს სიბრძნე. როგორც იობის 

164



ერთ-ერთი მეგობარი ამბობს, სიბრძნე ადამიანში სული და სუნთქვაა 
ყოვლადძლიერისა (32,8), და სწორედ ეს სული (რუახ) არის შიშიც 

და სიცოცხლეც, რომლებიც როგორც ძირები ადამიანის ყოფისა სი- 

ბრძნესთან ერთად აბსოლუტური, „უთუო და უთუმცაო“ ღირებულე- 
ბის კატეგორიებია. ამრიგად, სიბრძნე რელიგიური მოვლენაა და არ 

არსებობს არც ბუნებაში, არც ადამიანის საზოგადოებაში ისეთი რამ, 

რაზედაც მისი გადაცვლა შეიძლებოდეს. რა არის მის წინაშე მთელი 

ქვეყნიერების ოქრო-ვერცხლი და თვალმარგალიტი, მეფეთა პატივი 
და ღირსება, გვირგვინი და ბეჭედი, როცა თავად არის მათი წარმო– 

მშობი? სიბრძნე კოსმიური ძალაა და ისევე დაუსაბამოა, როგორც 

თავად სამყაროს შემოქმედი. იმ მეტაფიზიკურ კითხვაზე, თუ საიდან 

მოდის სიბრძნე ამ წუთისოფელში, ადამიანი კოსმოგონიური შორე– 

თიდან აპასუხებინებს ისევ მას, თავისი მარადიულობის მოწმეს: 

„უფალმა შემიძინა თავისი გზის დასაწყისში, თავის ქმნილებე- 
ბამდე, დასაბამით; უკუნითიდან დამადგინა, თავიდანვე, ქვეყნის და–- 

საბამიდან. როცა არ იყო უფსკრულები, მაშინ გავჩნდი, როცა წყალ- 

უხვი წყაროები არ იყო; როცა ჯერ ქვეყანა არ იყო შექმნილი, არც 

მინდორ-ველები და არც სამყაროს პირველი მტვერი; როდესაც იგი 

ზეცას განამზადებდა, იქ ვიყავი, როდესაც უფსკრულის პირზე წრეს 
ავლებდა; როდესაც მაღლა ცებს ამაგრებდა, უფსკრულის წყაროებს 
აძლიერებდა, როდესაც ზღვას წესს უდგენდა, რომ წყალი ნაპირე–- 
ბიდან არ გადმოსულიყო, როდესაც ქვეყანას საფუძველს უყრიდა; 

მაშინ მეც გვერდით ვყავდი, როგორც ოსტატი, დღენიადაგ სიხარული 

ვიყავი და ყოველჟამს მის წინაშე ვლაღობდი; ვლაღობდი სამყაროში 

მის მიწაზე და ადამის მოდგმაში იყო ჩემი სიხარული“ (იგავნი, 8,22–– 

31). 

რას ეუბნება ადამიანს ეს აღსარება სიბრძნისა? სიბრძნე აცხა- 

დებს თავის საიდუმლოს, თავის დიდებულ წარმოშობას, რომ ის არ 

შექმნილა ადამიანთა მიწაზე, არამედ ციური წარმოშობისაა და თავად 
უდევს წილი სამქაროს შექმნაში. ის აღიარებს, რომ შემოქმედების 
მძიმე ტვირთი მისთვის სილაღე და სიხარულია; აგრეთვე იმას, რომ 

მისი საბოლოო მიზანი ადამიანთა შორის დასადგურებაა რადგან 

ადამი მან შექმნა ღვთის ხატად და მსგავსებად. ადამი ხომ მან სიბრ- 

ძნით შექმნას სამყაროსთან ერთიანობაში ახლა ადამიანმა რო- 

გორც გონიერმა არსებამ, სიბრძნით უნდა მოაწყოს თავისი ცხოვრე- 

ბა, თავისი საზოგადოება, როგორც ხატი სამყაროს წყობილებისა. ამი– 

:65



ტომაც ის ჩამოდის მიუწვდომელი სიმაღლიდან, რათა ყველასთვის 
მისაწვდომი იყოს, განურჩევლად ნიჭისა, სოციალური თუ ქონებრი– 

ვი მდგომარეობისა. სიბრძნემ ახსნა ბეჭდები თავის საიდუმლოს და 
სააშკარაოდ გამოაჩინა თავისი სიმდიდრე, ის ყველას იწვევს თავის–- 

თან, როგორც საყოველთაო დღესასწაულზე. „განა სიბრძნე არ მოუ– 

წოდებს? განა გონიერება არ გამოსცემს ხმას? მაღალ მწვერვალებზე, 

გზასთან არის, გზათა შესაყარზე დგას იგი; კარიბჭეებთან, ქალაქის 

პირთან, ღია კარში მღერის იგი. თქვენ მოგიხმობთ, კაცნო! ჩემი ხმა 

ადამის ძეთ მიმართავს“ (იგავნი, 8,1––4). 
ამაზე მკაფიოდ, ამაზე ხატოვნად როგორღა შეიძლება გამოით- 

ქვას სიბრძნის საყოველთაობა? რომ ის არ არის იდუმალებრივი, თა– 
ვის თავში ჩაკეტილი, მიუკარებელი, მხოლოდ რჩეულთა პრივილე- 

გია? ის ეკუთვნის ყველას, რადგან „სიბრძნე გარეთ მღერის, მოედ–- 

ნებზე გამოსცემს ხმას; ხმაურიან ადგილებში ქადაგებს, კარიბჭეებ- 
თან, ქალაქში, აცხადებს თავის სიტყვას“ (იგავნი, 1,20--21). ყველას 

უნდა ჰქონდეს იმედი, –“– ის მოუხმობს ყველას, –- რომ დაიდოს 
მასში წილი, რომ ყოველი კაცი რჩეულ ერში ეზიაროს მას, რადგან 
ის ერთხელ და სამუდამოდ ამ რჩეულ ერშია დამკვიდრებული. „მა- 

შინ მიბრძანა მე ყოველთა დამბადებელმა, –- ამბობს სიბრძნე „ზი- 

რაქის წიგნში“, –- ჩემმა შემქმნელმა, და საბოლოოდ განმიჩინა კა– 
რავი და მითხრა: იაკობში დაივანე და ისრაელში დამკვიდრდიო... გა- 

ვიდგი ფესვი სახელგანთქმულ ხალხში„ წილხვედრილში უფლისა, 
რომელიც დაიმკვიდრებს მათ“ (24,8––12). 

და სხვა მრავალ იმ ქალურ ხატებათაგან (რადგან ხოქმაჰ-სიბრძნე 
ქალური სიტყვა-ცნებაა ებრაული ენობრივი შეგნებისთვის), როგორც 

ეს შემოქმედებითი პრინციპი შემოდის ძველი აღთქმის ადამიანის 

ცნობიერებაში, –– ის მისი დედაც არის და მისი ცოლიც, რომლებიც 

კვებავენ მას „გონების პურით“ და არწყულებენ „სიბრძნის წყარო- 
თი“, ის მზრუნველი და თავდადებული დაც არის მისი: „უთხარი სი- 

ბრძნეს, ჩემი და ხარ-თქო!“ ის თითქოს მოუხელთებელი სატრფოც 
არის, რომელსაც ვაჟი სარკმელთან თუ კართან უთვალთვალებს, რომ 
ერთხელ მაინც მოჰკრას თვალი ან ესმას მისი ხმა, და რომელიც მას 
საბოლოოდ გულს გადაუხსნის, –– სიბრძნე თავს აცხადებს გულოხე, 

შეუზღუდველ დიასახლისად, როგორც უმეფო დედოფალი, რომე– 

ლიც აშენებს სახლს, რათა მასში შეკრიბოს ყველა, მისი მადლის ზია– 

რების მსურველნი: 

166



„სიბრძნემ სახლი აიშენა, მისი შვიდი ბოძი გათალა. დაკლა თა- 

ვისი საკლავი, განაზავა თავისი ღვინო და თავისი ტაბლა გაშალა; გა– 
გზავნა თავისი მხევლები, გადასძახა ქალაქის მაღლობებიდან: ბრიყვი 

ვინც არის, აქეთ მობრუნდეს! ჭკუათხელებს კი უთხრა: მოდით, და– 

პურდით ჩემი პურით და შესვით ჩემი განზავებული ღვინო“ (იგავნი, 
9,1--5), 

პური და ღვინო შემთხვევით არ მოხვედრილან სიბრძნის ტაბ- 
ლაზე. პურ-ღვინო –- რეალური საკვებ-სასმელი სიმბოლური გამო– 
'ხატულებაა ადამიანის საზრდელისა; ის არის ადამიანის საგზალი წუ- 
თისოფლის გზაზე, „პურიც მაქვს და ღვინოც ჩემთვის“, იმედით ამ–- 

ბობს უცხო ქალაქში უცხოთა შორის მოხვედრილი მგზავრი, ანუ მას 

აქვს აუცილებელი, ადამიანს არსებობისთვის საჭირო მინიმუმი, 

რათა იმედიანად იგრძნოს თავი უცხოთა შორის (მსაჯულთა, 19,19). 

ისინი, როგორც ადამიანური კულტურის, სულიერის და მატერიალუ–- 
რის ნიშანი, ამავე დროს ძღვენისა თუ მსხვერპლის უმაღლესი გამო– 

ხატულებაა. ძველ აღთქმაში ერთადერთხელ გაიელვებს სახე გამო- 
უცნობი ადამიანისა, რომლის ხელში პურ-ღვინო აშკარად აღზევებუ- 
ლია თავის პირველად დანიშნულებაზე. „ხოლო მელქიცედეკმა, შა- 
ლემის მეფემ, გამოუტანა პური და ღვინო. ის იყო მღვდელი უზენაე– 

სი ღმერთისა. აკურთხა აბრამი და უთხრა: კურთხეულ იყოს აბრამი 
«უზენაესი ღმერთის წინაშე, ცისა და მიწის შემოქმედისა“ (დაბა–- 

დება, 14,18––-19). აბრამმა, უმკვიდრო მწყემსმა მანამდე შეიცნო 

პურ-ღვინის მადლი, ვიდრე აბრაამი დაერქმეოდა ანუ მრავალი ხალ- 
ხის მამამთავრის სახელი მიენიჭებოდა. რა ვუწოდოთ პურ-ღვინოს, 
'მელქიცედეკის ხონჩაზე დადებულს? ალბათ მსხვეპლიც და მადლიც 

ერთდროულად. თუ მსხვერპლი, –-– მელქიცედეკი„ შალემის მეფე, 
მსხვერპლს სწირავს არა აბრამს, თავისზე უდარესს, არამედ უხილავ 

·დიდებას მასში, რადგან მის წიაღში ხედავს იერუსალიმის (როგორც 

დაერქმევა მომავალში შალემს) მომავალ მეფეს. თუ მადლი, -– მელ– 
ქიცედეკი, „მეფე ჭეშმარიტი“ აზიარებს მას სიბრძნეს იმ დიდებული 

დედაკაცივით, გარიგებულ სუფრაზე რომ იწვეს გამვლელ-გამო- 

მვლელს. 
მაგრამ ამ ბრძენ ქალს, სიბრძნის მატარებელს თავის წიაღში, 

ჰყავს მეტოქე, მიმბაძველი „ქარაფშუტა დიაცის" სახით. მასაც აქვს 
"სახლი ქალაქის მაღლობზე, საიდანაც ყველა გზა ჩანს, ისიც უხმობს 

გამვლელ-გამომვლელს და საკუთარი ღვინისა და პურის ნაცვლად 

167



სთავაზობს „მოპარულ წყალს“ და „დამალულ პურს“. ის ეუბნება 
მას შემპარავად: ტკბილია მოპარული წყალი, გემრიელია დამალული 

პური" (იგავნი, 9,17). ღვინო აქ გამოხატავს ჭეშმარიტებას, წყალი –– 
სიყალბეს; ღვინო უფრო მაღალი თვისობრიობაა, ვიდრე წყალი: ქრი- 

სტეს პირველი სასწაული სწორედ წყლის ღვინოდ გარდაქმნა იყო (იო– 

ანე, 2,1--9), რაც სიმბოლურად მოასწავებდა მის მომავალ ფერის–- 

ცვალებას და აღდგომასაც ახალ სხეულში. როცა წყალი ღვინის გვერ– 

დით არის ნახსენები და მას დაპირისპირებული, იგი უდარესი რეა– 

ლობაა, მაგრამ ცალკე აღებული, როგორც მაცოცხლებელი ნივთიე–- 

რება, –– „წყალი მიაგებეთ მწყურვალებს“, ამბობს ესაია წინასწარ– 

მეტყველი, –– ზეგარდმო მონიჭებული სიბრძნისა და მოძღვრების 

სიმბოლოა. „წვიმასავით მოდის ჩემი დარიგება, ცვარივით ეპკურე- 
ბა ჩემი ნათქვამი, როგორც შხაპუნა წვიმა მდელოზე, როგორც თქეში 
მწვანე ბალახზე“ (მე-2 რჯული, 32,2). წვიმა თუ ცვარი –- წყლის. 

ზეციური ასპექტი სიმბოლოა ბრძნული სიტყვისა, რომელიც აცო– 

ცხლებს ადამიანს. მაგრამ „ქარაფშუტა დიაცის“ შეთავაზებული სას– 

მელი –- „მოპარული წყალი“, რომელიც შეიძლება პირველი გემო– 
სხილვისას ეტკბოს ადამიანს, მომაკვდინებელია. „იგავნი“ ამბობენ, 
რომ ამ მასპინძლის წვეულნი „ჯოჯოხეთის უფსკრულებში იმყოფე– 

ბიანო“; ამგვარად, ის სახლი, სადაც ღვინის წილ წყალს სთავაზობენ, 
სიმბოლური აზრით, სიკვდილის სახლია. 

ვიკითხოთ, რატომ არის წყლით განზავებული ის ღვინო, რომ- 
ლითაც სიბრძნის სახლში უმასპინძლდებიან მწყურვალს, სიბრძნეს 

დაწაფებულს? ეს უთუოდ იმ განსხვავების გამოა, რომელიც არსე– 
ბობს წმიდა ღვინოსა და განზავებულ ღვინოს მორის ადამეანთა 

ყოფაში. წმიდა ღვინო, ზედაშე, საკულტო საღვრელია ანუ ღმერ- 
თის სასმელი; ის სადღესასწაულოა და მხოლოდ საღვთო სუფრაზე 

ისმის. როცა ღვინო წყლით არის განზავებული, მასში ადამიანური 
ელემენტი არის შესული წყლის სახით, რაც ანიჭებს ღვთაებრივ სა–- 

სმელს საყოველდღიურო სტატუსს. როგორც წყლიანი ღვინის გა- 

მოტანა საღვთო ნადიმზე იყო უღვთო აქტი –- მსხვერპლშეწირვის: 
პროფანაცია, ასევე ზედაშის გამოყენება ყოველდღიურობაში იყო. 

უღვთო მოქმედება –– საღვთო სასმელის პროფანაცია. ზედაშე რეა–- 

ლურად და სიმბოლურად გამოხატავს საკულტო ცხოვრებას, განზა– 

ვებული –-– ყოველდღიურ ცხოვრებას. ზედაშე, როგორც დღესას– 
წაული, რამდენიმეჯერ გამოჩნდება წელიწადში, სულ მცირე -- 

68



სამგზის, როგორც ნათქვამია მოსეს რჯულში ანუ აღთქმაში, „სამჯერ: 
გამიმართე დღესასწაული წელიწადში“ (გამოსვლ, 23, 14) სადაგით 

ღვინო კი –– ყოველდღიურად. ადამიანიც სამგზის მიდის წელიწად– 

ში ღმერთთან, როგორც სტუმარი, სიბრძნე კი, როგორც მისი ცხოვ–. 

რების წესი და საფუძველი, მუდამ მასთან არის დღენი მისნი. ამ აზ– 
რით არის სიბრძნე წყლით განხავებული ღვინო. 

აქ თითქოს ერთმანეთს დაუპირისპირდა საკულტო-სადღესასწაუ- 
ლო და ყოველდღიური ბრძნული, ზნეობრივი ცხოვრება. მართლაც,. 
შეიძლება ითქვას, რომ ისინი, თუ არ უპირისპირდებიან ერთმანეთს, 
სხვადასხვა სიბრტყეში მაინც მიედინებიან; შესაძლოა, მათ არც: 
ჰქონდეთ შეხების წერტილები. ჩამოვარდებოდა დროება, არც თუ 

იშვიათად, ხალხის ისტორიაში, როცა საკულტო ცხოვრების აღზევე–. 

ბას, ანუ მისი მატერიალური მხარის უსაზომო „აჩოყებას“ თან სდევ– 

და ზნეობის დაცემა, სიბრძნის კლება და სიბრიყვის ზეიმი; საღვთო 

დღე უგნურების დღესასწაული ხდებოდა. ხსნის ერთადერთ ქვაკუ–. 
თხედად ხალხს რიტუალური სიწმიდე და მსხვერპლშეწირვანი მია–- 

ჩნდა, უკეთურად ნაცხოვრები მთელი წელიწადი დღესასწაულზე. 
უნდა გამოსყიდულიყო კრავების სისხლით. ძმის მოკლული აბელის. 

სისხლი კი ცამი შეჰღაღადებდა უფალს. ამ საყოველთაო დაცემისა 

და მართალი ცხოვრების რღვევის ხანაში ერთადერთი წინასწარმეტ– 

ყველი, „სულის კაცი“, იყო, რომელიც იყნოსავდა ხრწნილების სუნს 
ხალხმრავალ დღესასწაულებზე. „აღარ მსურს კურატების, კრავები-.- 

სა და ვაცების სისხლიო“, აძრახებდა ზეგარდამო ხმა ესაიას. მისი· 
პირით მრისხანე ღმერთი მოუწოდებდა ხალხს, რომ არა თითოეულა 

ცალ-ცალკე, არამედ მთელს ერს, როგორც ერთ სულს, იმ სიბრძნეს, 

რომელსაც მშვიდად უქადაგებდა მამა შვილს, –- ესწავლათ სიკე– 

თის ქმნა, მართალი ცხოვრება, შეწეოდნენ ჩაგრულთ, გაეკითხნათ 

ობოლნი, გამოსარჩლებოდნენ ქვრივ-ოხერთ, შეწეოდნენ ჩაგრულთ.: 

და ცოდვილ-უპატრონოთ; მერეღა შეეწირათ მსხვერპლი. ამის გა- 

რეშე ფუჭი იქნებოდა ყოველი საკლავი, ფუჭად დაიღვრებოდა სის– 
ხლი და ნაცვლად იმისა, რომ ცოდვათა გამომსყიდველი ყოფილი- 

ყო იგი, კვლავ ახალ ცოდვად შეერაცხებოდა შემწირველს. „საძა–. 
გელია ჩემთვის საკმეველი, ახალმთვარობები და შაბათები, თქვენი. 

ჯარობები ვერ ამიტანია!“ –_ აძახებინებდა უფალი ესაიას. 

წინასწარმეტყველთა თვალში, რაც უფლის თვალის ხატია, მარ–. 

თალი ცხოვრება ანუ სულის რელიგია უპირატესობს კულტის #ე- 

169ს



ჰლიგიის წინაშე. ასევე სიბრძნის წიგნებში –– სოლომონის იგავებში, 

აობის წიგნში, ზირაქის შეგონებებში, სადაც კი ნაქადაგებია მართა- 

ლი ცხოვრება, ერთი სიტყვაც არ არის დაძრული რელიგიის გა- 
·რეგან მხარეზე, სავალდებულო რიტუალების ადგილზე ზნეობრივი 

„ადამიანის აღზრდაში. აი, დამრიგებელ მამათა მოწოდება, მათი მო– 

'ძღვრების არსის გამომხატველი: „შესწირეთ მსხვერპლი სიმართლი– 

"სა და ესავდეთ უფალს!“ (ფსალმ. 4,6). 
„იგავთა წიგნი“ შეიცავს მართალი ცხოვრების კოდექსს თუ 

როგორ უნდა იქცეოდეს მართალი კაცი როგორი ქცევით უნდა 

ახორციელებდეს სიბრძნეს, სულის მარგებელი უამრავი შეგონება, 
-ნაკვესები და არაკები, –- ბევრი მათგანი მოარული ანდაზაა, ბევ–- 

რიც მოძღვრის შეთხზულია, -- ბრძენი სოლომონის ავტორიტეტით 

არის განმტკიცებული. მაგრამ არსებობს მასზე მაღალი ავტორიტე- 
ტი, ვის მიერაც გამოცხადებული მცნებანი მთელს სიბრძნის ლიტე– 
რატურას და ამდენადვე ზნეობრივ ცხოვრებას შეიცავს, ათი მცნება, 

ათა სიტყვა, ქვის ორ დაფახე, ფიქალებზე, წარწერილი, ჩამოიტანა 

მოსემ სინაიდან, უფლის გამოცხადების მთიდან და, როგორც კაცო– 
ბრიული საზოგადოების ზნეობრივი კონსტიტუცია, ინახებოდა უფ- 
ლის აღთქმის კიდობანში სხვა უწმიდეს რელიკვიათა გვერდით. აი, 

ესოდენი სიწმიდით შემოსა და სასოებით შეინახა ადამიანმა თავი- 
სი ადამიანობის ფუძემდებელი მცნებები. 

ამ ათი სიტყვის სიწმიდეს, მათ აბსოლუტურობას, მათ ტრანს– 
ცენდენტურობას და გარდაუვალ ღირებულებას კაცობრიული საზო- 
გადოებისთვის, მოწმობს ის ვითარება, თუ როგორ გადაეცა ისინი 
ამ საზოგადოების წინამძღოლს. მცნებათა გამოცხადებას სინაის მთა– 

ზე წინ უძღოდა უფლის გამოცხადება მისი საშინელი და მრისხანე 

ასპექტით. „მესამე დღეს, გათენებისას, –- ვკითხულობთ „გამო- 

სვლათა წიგნში", –- შეიქნა გრგვინვა და მეხის ტეხა, ჩამოწვა მთა- 

ზე ზრქელი ღრუბელი და გაისმა საყვირის ხმა, ძალზე ძლიერი. შე– 

ძრწუნდა ბანაკში მყოფი ხალხი. გამოიყვანა ბანაკიდან ხალხი მო–- 

სემ ღვთის შესახვედრად, და დადგნენ მთის ძირას. ბოლავდა მთე– 

ლი სინაის მთა, რადგან უფალი იყო მასზე ჩამოსული ცეცხლის ალ– 

ში. როგორც ქურას, კვამლი ასდიოდა და ძლიერად ირყეოდა მთა. 

თანდათან ძლიერდებოდა საყვირის ხმა; ლაპარაკობდა მოსე და ეხ- 

მიანებოდა ღმერთი. ჩამოვიდა უფალი სინაის მთაზე, მთის წვერზე 

170



და მოუხმო უფალმა მოსეს მთის წვერისკენ, და ავიდა მოსე“ (19, 

'16-––20). 

ქვეყნიერების დასასრულის ნიშნით აღინიშნა ზნეობრივი კანო- 

'ნის შემოსვლა კაცობრიობაში, თუმცა ეს კაცობრიობა სინაის მთის 

'ძირას მიყუჟულ ერთ მცირე ტომს წარმოადგენდა. აქ მთავრდებოდა 
მისი ცხოვრების ერთი ხანა და იწყებოდა ახალი ერა. აი, ის სიტ- 

ყვები, „აღთქმის სიტყვები, ათი სიტყვა“, რომლებიც გამოეცხადა 

მოსეს: 

1. მე ვარ უფალი, თქვენი ღმერთი, რომელმაც გამოგიყვანეთ 
ეგვიპტის ქვეყნიდან, მონობის სახლიდან... აქ ნათქვამია, ხალხს უნდა 
სცოდნოდა, რომ ღმერთი თავისუფლების სულია და რომ მისი 

რწმენა ათავისუფლებს ადამიანს ეგვიპტიდან თავდაღწეულებს, 

უპირველეს ყოვლისა, ეს უნდა სცოდნოდათ. არ გაეჩინათ მის გარ–- 
და სხვა ღმერთი, მისი ერთგულნი ყოფილიყვნენ. 

2. არ გაეკეთებინათ კერპები ან გამოსახულება რაიმესი, რაც კი 

არსებობს მაღლა ცაში, დაბლა დედამიწაზე და წყალში მიწის ქვეშ, 

და თაყვანი არ ეცათ მათთვის. 

3. არ დაეფიცათ ფუჭად ღვთის სახელი. 

4. წმიდა ჰყონ შაბათი დღე, რადგან შაბათი კურთხეულია – 
უფლის შესვენების დღე იმ ექვსი დღის შემდეგ, როცა იგი ქმნიდა 
სამყაროს; ამიტომაც ადამიანმა არ უნდა ისაქმოს ამ დღეს. 

5. პატივი სცეს მამას და დედას, თუ უნდა დღეგრძელი იყოს 

ქვეყანაზე. 
6. კაცი არ მოკლას ანუ ნუ გახდება კაცისმკვლელი. 

7. არ იმრუშოს. 
8. არ იქურდოს. 

9. არ გამოვიდეს ცრუ მოწმედ თვისტომის წინააღმდეგ, 
10. არ ინდომოს თვისტომის არც სახლი, არც ცოლი, არც ყმა 

და მხევალი, არც რამე მისი საქონელი (გამოსვლ. 20,1––17). 
როცა მოსე უფლისგან იღებდა ამ რჯულს და კიდევ სხვა აუცი- 

ლებელ წესებს საკულტო და საზოგადოებრივი ცხოვრების წარსა- 
მართავად, ისრაელის ბანაკში მოსესთვის მოულოდნელი, მაგრამ ეგ– 
ვიპტიდან გამოსული, ჯერ კიდევ ჩამოუქნელი ხალხისგან, ჯერ კიდევ 

ბრბოსგან, სრულიად მოსალოდნელი რამ მოხდა. ეს ხალხი ჯერ არ 

იცნობდა თავის მფარველ და მხსნელ ღმერთს; ის ღმერთი იყო იაჰვე 

მოსეს ღმერთი, „ის კაცი მოსე“ კი, როგორც ხალხი იხსენებდა მას, 

171



არ ჩანდა. მათ სულში სიცარიელე გაჩნდა: არც ეგვიპტეში იყვნენ, 

არც ის ქვეყანა ჩანდა, სადაც უნდა მისულიყვნენ, სადაც მოსეს მი– 
ჰყავდა ისინი; არც ღმერთები ჰყავდათ, არც კერპები. ხალხს გაუჩნდა 
მოთხოვნილება ეხილათ იმ ღმერთების სახე, რომლებმაც ისინი გამო– 

იყვანეს ეგვიპტიდან ამ უდაბნოში; ეხილათ, რომ თაყვანი ეცათ და 
მშვიდად ყოფილიყვნენ ამ „თოჰუ-ვა-ბოჰუში“. მოსესი კი, „იმ კაცი– 

სა“, შესაძლებელია, მათ აღარ სჯეროდათ, რაკი ვეღარ ხედავდნენ; 

შესაძლებელია, მაცდურ სულადაც კი ჩათვალეს. 

ხალხი მიეჭრა აარონს, რომელიც მოსეს მაგივრობას სწევდა მის 

არყოფნაში, და მოსთხოვა კერპი. „ადექი და გაგვიკეთე ღმერთები, 

რომლებიც წინ მიგვიძღოდნენ, –– უთხრეს მას, –– რადგან არ ვიცით, 

რა დაემართა იმ კაცს, მოსეს, რომელმაც ეგვიპტიდან გამოგვიყვანა“ 

(გამოსვლ. 32,1). ეს იყო ჯანყი მაგრამ ბუნებრივი გამოხატულება 

ობლად დარჩენილი ხალხის სულისკვეთებისა: ხალხს სურდა წინა- 

მძღოლი ჰყოლოდა, რომელიც მას რელიგიას მისცემდა, ასეთი კაცი 

კი აარონი იყო, „იმ კაცის, მოსეს“, მაგიერი. ეს ასეც იყო: როცა ხალ–- 

ხის წინამძლოლობის მისიას იღებდა უფლისგან მოსე, ასე უთხრა მას 

უფალმა აარონზე: „ის ილაპარაკებს ხალხთან შენს ნაცვლად, ის იქ- 

ნება შენთვის ბაგე, ხოლო შენ ღმერთი იქნები მისთვის“ (გამოსვლ. 

4,16). როგორ უნდა მოქცეულიყო აარონი, როგორ გაემტყუნებინა. 

ხალხი, რომელსაც ჯერ არ ჰქონდა ზნეობა და რჯული მიღებული; 

ბრბო, რომელიც არ ემორჩილებოდა არავითარ კანონს. აარონს გათე– 

ლავდა ბრბო, რომ მას არ აღმოჩენოდა თეურგიული („ღმერთშემო– 

ქმედებითი“) ნიჭი, ალბათ ეგვიპტის ქვეყნიდან გამოყოლილი, „და. 

უთხრა მათ აარონმა: დახსენით საყურეები თქვენს ცოლებს, ვაჟებსა:. 

და ასულებს და აქ მომიტანეთ. დაიხსნა მთელმა ხალხმა საყურეები. 
ყურებიდან და მიუტანა აარონს. გამოართვა აარონმა, საჭრეთელით: 
გამოსახა სახე და ჩამოასხა ოქროს ხბო. თქვეს: ესენი არიან, ისრა– 

ელო, შენი ღმერთები, რომლებმაც ეგვიპტიდან გამოგიყვანეს... (გა– 

მოსვლ, 32,2––-4). 

სინაის მთის ძირას დაწესდა კულტი, თუმცა ეფემერული, თავი– 

სი სამსხვერპლოთი, მსხვერპლშეწირვებით, დღესასწაულით და დღე–. 
საწაულის თანმხლები ღრეობით. მსხვერპლშეწირვის შემდეგ „დასხდა, 

ხალხის საჭმელად და სასმელად. მერე ადგნენ და ცეკვა-თამაში გა-- 

მართეს“ (32,6). მთიდან ჩამოსულ მოსეს ბანაკში, მთის ძირას, და– 

ხვდა ოქროს ხბოს წინაშე მროკავი ხალხი –- მათ უკვე ეპოვნათ თა- 

1:72



უიანთი ღმერთი. „როგორც კი მიუახლოვდა ბანაკს და დაინახა ხბო 

-და როკვა, რისხვით აღინთო მოსე და ხელიდან გააგდო ფიქალები და 

'მიამსხვრია მთის ძირას“ (32,19). 
ეს იყო დაუფიქრებელი მოქმედება, რადგან რისხვის დროს არ 

·ფიქრობს ადამიანი. ამავე დროს ეს იყო მოსეს დაცემა (ამას დაემა– 
„ტა სხვა დაცემაც, რისთვისაც მოსე ვერ ეღირსა აღთქმულ მიწაზე ფე– 
ხის დადგმას, ნხოლოდ თვალი ჰკიდა მას): მან დაამსხვრია ის, რაც 

აკლდა და რაც უნდა მიეღო ხალხს, რათა ის რჩეული ერი გამხდარი–- 
ყო. მოსეს შეიძლება მოსჩვენებოდა, რომ ეს ხალხი არ იყო ღირსი 
და ვერ მიიღებდა ღვთიურ ჭეშმარიტებას, მაგრამ ეს ხალხი ხომ ას ე– 
-თ ი იმ მიზეზით იყო, რომ ჯერ არ ჰქონდა გამოცხადებული ჭეშმარი- 

ტება, როგორც ნათქვამია „იგავთა წიგნში“, რომ „როცა არ არის გა–- 

მოცხადება, თავს გადის ხალხი“ (29,18), ამ ხალხს, კერპის წინაშე 

'მროკავს, რომელსაც დაკარგული ჰქონდა ღვთის ხატი, უნდა მიეღო 

აუცილებლობით სიბრძნე, რათა დაებრუნებინა ღვთის ხატი. ამიტო–- 

“მაც მოსეს ხელმეორედ მოუხდა მთაზე ასვლა. „გამოთალა მოსემ ორი 

ფიქალი, იმ პირველთა მსგავსი, ადგა დილაადრიანად და ავიდა სი- 

ნაის მთაზე, როგორც უბრძანა უფალმა. ორი ფიქალი ეჭირა ხელ- 

'ში...“ (34,4); „დარჩა იქ, უფალთან ორმოც დღეს და ორმოც ღამეს. 

-პური არ უჭამია და წყალი არ შეუსვამს.ს დაწერა ფიქალებზე აღ- 
თქმის სიტყვები, ათი სიტყვა“ (34,28). 

„გამოსვლათა წიგნის“ ამ ადგილიდან ჩანს, რომ ის საწყისები, 

„ათი მცნებით გამოხატულნი, რაზედაც დაფუძნებულია მართალი ცხო– 

„ვრება, არ შეკოწიწებულა თანდათანობით, კაცობრიობის ისტორიის 

(მანძილზე, როგორც შედეგი ხანგრძლივი ცხოვრებისეული გამოცდი– 

ლებისა, არამედ მიღებულია ერთბაშად, როგორც გამოცხადება. აქ 

ისიც ჩანს, რომ გამოცხადების მძიმე ტვირთის მზიდველი მხოლოდ 

„პიროვნება შეიძლება იყოს, რომელიც განუზომლად მაღლა დგას 

მთელ ხალხზე, აარონზეც კი, როგორც მწვერვალი, ხალხი კი მთის 

“იძირშია და ღრეობს. ჩანს ისიც, რომ ადამიანში თუ რამ არის მაღა- 

ლი წარმოშობის, ეს მისი ზნეობის რჯულია, რადგან იგი მთის ძირში 

ვერ შეიქმნებოდა; და თუმცა ის ცაშია „გაჩენილი“ ქვეყნის დასაბა– 

'მიდან, მაინც ადამიანისთვის არის გაჩენილი, ეს არის მისი ადამიანუ– 

რი წილი ცაში. ბიბლიისშემდგომი ტრადიცია ამ რჯულს განძად შე– 

'რაცხავს და ამგვარად გაიაზრებს მოსეს როლს ამ განძის მოპოვებაში: 

173



მოსეს სიტყვისბება 

როცა მოსე ღვთის მთაზე ავიდა, ანგელოზებმა ჰკითხეს ღმერთს> 

–– რა უნდა ჩვენთან ამ დიაცის ნაშობს? 
–-იგი ამოვიდა, რათა მიიღოს რჯული, –– მიუგო ღმერთმა. 
–- ნუთუ, –– განაგრძნობდნენ ანგელოზები, –– ნუთუ ის განძი,. 

რომელიც ცხრაასსამოცდათოთხმეტ თაობაში ინახებოდა, ადამიანს. 

უნდა მისცეს? რა არის ადამიანი, რომ ზრუნავ მასზე? რა არის ძე კა– 
ცისა, შენს შეხედვად რომ ღირდეს? ყოვლადძლიერია შენი სახელი,. 
უფალო, მთელს ქვეყნიერებაზე და შენი დიდება ცაში ბრწყინავს. 

–- შენ გაეცი პასუხი, –– უთხრა ღმერთმა მოსეს. 
მეშინია, –– მიუგო მან, –– არ გადამბუგოს შენი ბაგეების. 

სუნთქვამ. 
–- მოეჭიდე ჩემი დიდების ტახტს და უპასუხე. 
–- სამყაროს უფალო, –- დაიწყო მაშინ მოსემ, –– რას ამბობს 

რჯული, რომლის მოცემასაც მპირდები? განა ასე არ იწყება იგი: მე 

ვარ უფალი, შენი ღმერთი, რომელმაც ეგვიპტის ქვეყნიდან გამოგი– 

ყვანე. მაგრამ განა ანგელოზებს გიცხოვრიათ ეგვიპტეში და ფარაო-. 

ნის მონები ყოფილხართ? აბა, რისთვის გინდათ ასეთი რჯული? 

მერე ნათქვამია: ნუ გაიხდით ღმერთებად უცხო ღმერთებსო.. 
მაგრამ განა გიცხოვრიათ კერპთაყვანისმცემელთა შორის? 

კიდევ ნათქვამია: გახსოვდეთ შაბათი დღეო. მაგრამ განა თქვენ- 

გიმუშავნიათ, რომ დასვენება გჭირდებოდეთ? 
კიდევ ნათქვამია: სიცრუეზე ნუ დაიფიცებო. მაგრამ განა ყოფილა. 

ოდესმე თქვენ შორის დავა? 

კიდევ ნათქვამია: პატივი მიაგე დედ-მამასო. მაგრამ განა ოდესმე 

გყოლიათ მშობლები? 

და ბოლოს ნათქვამია: კაცს ნუ მოკლავ, ნუ იმრუშებ, ნუ იქურ–. 
დებო. მაგრამ განა თქვენ შორის მოხდება ამგვარი რამე? 

ღმერთმა მოიწონა მოსეს პასუხი, ანგელოზებმა კი შეიყვარეს. 

იგი.



„თპვა იობმა...“ 

„როცა შევყურებ შენს ცას, შენი თი–- 

თების ნამოქმედარს, მთვარეს და ვარ- 

სკვლავებს, შენ რომ დაადგინე, ვფიქ– 

რობ, რა არის კაცი, რომ გახსოვს იგი, 

და ადამის ძე, რომ ზრუნავ მასზე? კი–- 
ნაღამ ღმერთი გახადე იგი და დიდე- 
ბითა და პატივით დააგვირგვინე“ (ფსა- 

ლმ. 8,4––6). 

ამას ამბობენ არა უფლის ტახტის წინაშე მდგარი ანგელოზები, 

რომლებმაც მოსეს სიტყვა-პასუხი მოიწონეს, არამედ თავად „ადა–- 

მის ძე“ (ბენ ადამ), შეძრული თავისი ბედისა და ადგილის გამო ამ 
სამყაროში. „როცა შევყურებ შენს ცასო...“ ამბობს იგი და რისი 
იმედი უნდა ჰქონდეს, რა სასოება ადამიანს, „მიწისაგან აღებულს“, 

იმ სხივოსანი უსასრულობის შემყურებს? იგი ძრწოლით განიცდის 
ამ სიდიადეს, უფლის დიდების მოწმობას მის ქმნილებაში, მაგრამ' 

ისიც იცის, რომ „აჰა, მთვარე რომ მთვარეა, ისიც ბნელდება და 
ვარსკვლავებიც არ არიან სუფთანი მის თვალში! მით უფრო კაცი, 
რომელიც ჭიაა, და ადამის ძე, რომელიც მატლია“ (იობი, 25,5-–-6). 

თუ ციური მნათობები –- კოსმოგონიური მეოთხე დღის ქმნილებანი 

წარმავალია ღვთის მარადისობის ფონზე, მართლაც, რისი იმედი უნდა 
ჰქონდეს ჭიას, რადაც განიცდის თავს ადამის ძე –– მეექვსე დღის ქმნი– 

ლება? როცა სწორედ ის აცხადებს თავს ჭიად და მატლად, რომლის– 

განაც ყველაზე ნაკლებად მოველით; თუ დავითი, ღვთის რჩეული, ამ– 

ბობს, „ჭია ვარ მე და არა კაციო“ (ფსალმ. 21,7), მას აშკარად გან– 

ცდილი აქვს უფსკრული ადამის დაცემისა; გაღვიძებულმა სინიდისმთ 

დაანახვა თავისი დაცემული სახე და ის „ხატი ღვთისა“, რომელიც და– 

კარგა. კაცი თუ ეცემა, ის მაღლიდან ეცემა, და რაც უფრო ღრმაა და– 

ცემა, მით უფრო მეტ სიმაღლეს ადასტურებს დაცემული: ჭიად მხო–- 

"75



ლოდ ადამის ძე თუ “განიცდის თავს, ციურ მნათობებს ეს არ მოელით. 

ისინი არ დგანან ამის საშიშროების წინაშე. 
„ნუ გეშინია, ჭია იაკობ!... (ესაია, 41,14), ასეთი სიტყვებიც ჩა- 

ესმის ადამიანს; ეს ხმა ისმის მის შეგნებაში და განაცდევინებს მას 

უპირატესობას სამყაროს ყოველი ქმნილების წინაშე, თუნდაც იყოს 
ეს ცის დიდი მნათობი; რადგან წარმავალ ნივთთა შორის მხოლოდ 

ადამის ძეში ჰგიეს ღვთის სული, რუახ ელოპჰიმ, რომელიც კოს- 
მოგონიის გარიჟრაჟზე „ჩეკავდა“ სამყაროს. ერთადერთი ადამის ძეა, 

რომელიც ატარებს ამ სულს და ეს არის მისი პატივი და დიდება. ში– 

ნაგანი ხმა ეუბნება ადამის ძეს, რომ ის რჩეულია ამ სამყაროში და 

რომ შემოქმედმა განსაკუთრებული ნიშნით აღბეჭდა მისი ბუნება და 
ყოფა. ის განიცდის ღვთის სიახლოვეს და კვლავ და კვლავ გვესმის 

ამ სიახლოვის გამოძახილი მის გულში: „რა არის კაცი, ასე რომ გაგი–- 

დიდებია და მისკენ მიგიპყრია გულისყური? რომ ამოწმებ ყოველ დი- 

ლით და ყოველ წამს რომ გამოსცდი?“ (იობი, 7,17). 

ადამის ძე განიცდის მასზე მიშუქებულ თვალს ღვთისას და ეს 
არის მისი უპირატესობაც და განსაცდელიც. ადამის ძე ღვთის ყურად- 
ღების შუაგულშია მოქცეული –– ღმერთი ამოწმებს, გამოცდის თავის 

ქმნილებას, შესაქმის გვირგვინს, და ეს მძიმე ასატანია ადამიანისათ- 

ვის, თუმცა ამაში მდგომარეობს მისი კაცობის, ადამისძეობის ტვირთი, 

რომელსაც ვერსად გაექცევა, თუკი სურს ადამიანად დარჩეს. 
მას კი ნამდვილად სურს იყოს ადამის ძე, დაიცვას თავისი ადა- 

მიანური ღირსება ––- ვის წინაშე? ცხადია, იმის წინაშე, ვისაც აბარია 

მისი ბედი. ღმერთმა მისცა ადამიანს შესაძლებლობა, რომ ჰქონოდა 

მას თავისი საკუთარი სიმართლე და, აჰა, ადამიანი ცდილობს დაიცვას, 

შეინარჩუნოს ეს სიმართლე. 
შესაძლებელია, ბიბლია ერთადერთი წიგნი იყოს რელიგიურ წიგნ- 

თა შორის, სადაც დიდი ყურადღება ექცევა ადამიანის პოზიციას. მარ- 

თალია, ყოვლის შემოქმედი არის მთავარი მოქმედი პირი ბიბლიურ 

ეპიზოდებში, ის არის მამოძრავებელი ისტორიული პროცესისა, მაგ- 

რამ ბიბლიური ადამიანი მუდამ ინარჩუნებს დამოუკიდებლობას თა- 

ვის საქციელში, –– ღმერთი თვალყურს ადევნებს მას და არ ახვევს 
თავის ნებას, –– და თავის ზრახვებში. მას აქვს თავისი თვალსაზრისი 

და ღმერთი ყურს უგდებს ამ თვალსაზრისს. ადამიანს შეუძლია (და ეს 

არასოდეს არ არის შეფასებული ღვთის წინააღმდეგ ჯანყად) გამო- 

იწვიოს ღმერთი დიალოგში, უფრო მეტიც დავაში„ გაუმართოს მას 

176



"სამსჯავრო, სადაც დაიცავს იგი თავის სიმართლეს. და ღმერთიც და- 
ჰყვება ადამიანის ნებას, რაკი თავად ეს ნება ღვთიური წარმოშობის 
არის და ღმერთი არ ცდილობს მის ხელყოფას და აბუჩად აგდებას. 

ადამიანი შეიძლება „მტვერი და ნაცარი“ იყოს, მაგრამ მას აქვს 
უფლება, ის ვალდებულიც არის დაიცვას ადამიანის ინტერესი ყოვ–- 
ლადძლიერის ნების წინაშე. გვახსოვს, როგორ დამორჩილდა ერთხელ 
აბრაამი უფლის ნებას, როცა მან მხოლოდშობილი ძის შეწირვა მოით– 

ხოვა მამისგან. მაგრამ უფრო ადრე, სანამ ისაკი –– აღთქმის შვილი 
დაიბადებოდა, აბრაამს ჰქონდა შეხლა და პაექრობა უფალთან სწორედ 
იმ დღეს, როცა სამმა სტუმარმა, რომლებიც ღვთის ანგელოზები (მაც- 

ნენი) აღმოჩნდნენ, შვილის შეძენა უწინასწარმეტყველეს. ეპიზოდი 
გვაოცებს თავისი სიმართლით, ხოლო აბრაამი თავისი კადნიერებით, 

მით უფრო, რომ მან იცის, რომ „მტვერი და ნაცარია“. 

ეს კაცები, უწინასწარმეტყველეს რა აბრაამსა და სარაის ნანატრი 

შვილი, სოდომის გასანადგურებლად გაემართნენ რაკი მისწვდა 

ღმერთს სოდომელთა ცოდვის ამბავი, რომ სცოდავდნენ ისინი ადა- 
მიანის ბუნების წინააღმდეგ. „როგორ დავუმალო აბრამს, ჩემს მორ– 

ჩილს, რის გაკეთებასაც ვაპირებ?“ (დაბ. 18,17), ასე გამოხატა ღმერ– 

თმა პასუხისმგებლობა მართალი კაცის წინაშე. ხოლო დიალოგი მათ 
შორის ამგვარად წარიმართა. 

„გაბრუნდნენ კაცები იქიდან და წავიდნენ სოდომს, აბრაამი კი 

კვლავ იდგა უფლის წინაშე. მიეახლა აბრაამი და უთხრა: ნუთუ მარ- 
თალ კაცს ბოროტეულთან ერთად დაღუპავ? იქნებ აღმოჩნდეს ორ- 
მოცდაათი მართალი მაგ ქალაქში? ნუთუ დაღუპავ და არ შეიწყალებ 
მაგ ადგილს ორმოცდაათი მართალის გულისათვის, მანდ რომ არიან? 
არ ეგების შენგან ეს საქმე, რომ მოაკვდინო მართალი ბოროტეულთან 
ერთად და არ იყოს გარჩევა მართალსა და ბოროტეულს შორის. არ 
ეგების! არ იქნება, რომ მთელი ქვეყნიერების მსაჯულმა სამართლია- 
ნად არ განსაჯოს. უთხრა უფალმა: თუ ვპოვე სოდომ-ქალაქში ორმო– 
ცღაათი მართალი, შევიწყალებ მთელს მაგ ადგილს მათი გულისათვის. 
მიუგო აბრაამმა და უთხრა: აჰა, გავბედე უფალთან ლაპარაკი მე, 
მტვერმა და ნაცარმა. ორმოცდაათს რომ ხუთი დააკლდეს? ნუთუ და- 
ღუპავ ამის გამო მთელს ქალაქს? უთხრა: არ დავღუპავ, თუ ვპოვე 

იქ ორმოცდახუთი. განაგრძო ლაპარაკი აბრაამმა და უთხრა: ორმოცი 

რომ აღმოჩნდეს? უთხრა: არ ჩავიდენ ამას იმ ორმოცის გულისათვის. 

თქვა ამბრამმა: ნუ გამიწყრება უფალი და ვიტყვი: თოცდაათი რომ 

12. ზ. კიკნაძე 177



აღმოჩნდეს? უთხრა: არ გავაკეთებ ამას თუ ვპოვე ოცდაათი. თქვა 
აბრაამმა: აჰა, გავბედე უფალთან ლაპარაკი, ოცი რომ აღმოჩნდეს? 
უთხრა: არ დავღუპავ იმ ოცის გულისათვის. უთხრა აბრაამმა: ნუ გა-- 
მიწყრება უფალი და ამ ერთხელაც ვიტყვი: ათი რომ აღმოჩნდეს? 
უთხრა: არ დავღუპავ იმ ათის გულისათვის. წავიდა უფალი, როგორც 

კი შეწყვიტა ლაპარაკი აბრაამთან. აბრაამიც დაბრუნდა თავის ადგი–- 

ლას“ (დაბ. 18,22––33). 

ბიბლიამ იცის სხვა მოპაექრე უფალთან, ოღონდ არა ისეთი მშვი- 

დი და გაწონასწორებული, როგორიც აბრაამი გამოჩნდა ამ ეპიზოდში, 

რომელსაც, შესაძლოა, არც კი ჰქონდეს რაიმე მიმართება სოდომის 

ისტორიასთან, რადგან ვიცით, რომ ცოდვილი ქალაქი მაინც დასაჯა 

ღმერთმა წუმწუბისა და ცეცხლის წვიმებით, გადარჩა რა მხოლოდ 

ოჯახი ლოტისა, აბრაამის სახლიკაცის რომელიც მზად იყო თავისი 

ასულების პატივი გაეწირა სტუმართა ღირსების გადასარჩენად სოდო– 

მელთა ხელყოფისგან. ეს ფრაგმენტი მაინც აბრაამის სიმართლის მაძი– 

ებლური დოკუმენტია. 

ის სხვა მოპაექრე განთქმული იობია, ყველაზე ტრაგიკული პირი 

მთელს ძველ აღთქმაში, საკუთარი და თავის ბედში მყოფთა ადამია–- 
ნობის ქომაგი ღვთის წინაშე, რომლის პიროვნება უბრალოდ ტანჯუ- 
ლის მაგალითად იქცა. 

ვინ იყო იობი? იობი, ჭეშმარიტად, იყო ის მამა, რომლის პირი– 

თაც ღაღადებს მართალ ცხოვრებას „იგავთა წიგნი“: ცხადია, ის იყო 

ის შვილიც, რომელიც ისმენდა მამისგან ამ მოძღვრებას. და, როგორც 

აბრაამზე ითქვა, რომ მან „აღთქმა თავის ხორცში გაამყარა და განსა- 

ცდელში მტკიცე აღმოჩნდა“ (ზხზირაქი, 44,20), ასევე იობის სული და 

გული, ძვალ-რბილიც კი განიმსჭვალა მამათა სწავლით და ისიც მტკი– 

ცე აღმოჩნდა განსაცდელში, როცა დაუდგა გამოცდის ჟამი. ნათქვამია 

ანდაზად „არ არსებობს მართალი კაცი ქვეყანაზე“ (ეკლესიასტე, 7,20) 

ან „შეიძლება მართალი იყოს დიაცის ნაშმობიო?“ (იობი, 15,14), მაგ– 

რამ იობი კი ნამდვილად იყო მართალი, წესის გამონაკლისი, არა ადა– 

მიანის თვალში, არამედ თავად უფლის თვალში. უფალმა კი გაიმეტა 

იგი განსაცდელად, მაგრამ ესეც ნათქვამია, რომ „უფალი გამოსცდის 

მართალს“ (ფსალმ,, 10,5). 

იობის, როგორც მართალი კაცის, თვითშეგნება, მისმიერი შეფა– 

სება საკუთარი ცხოვრებისა მისსავე მონოლოგებში ჩანს; წიგნის ავ–- 

178



ტორი დასაწყისში ბიბლიური დაწურულობით გვამცნობს მის პი- 

როვნებას და მისი ცხოვრების ნირს. 
„იყო ერთი კაცი ყუცის ქვეყანაში, სახელად იობი. ალალი, წრფე– 

ლი, ღვთისმოშიში და ბოროტებას განრიდებული იყო ეს კაცი. ჰყავ– 

და მას შვიდი ვაჟი და სამი ასული. ჰყავდა საქონელი--შვიდიათასი 

სული ცხვარი, სამიათასი აქლემი, ხუთასი უღელი ხარი, ხუთასი დე– 

დალი ვირი, უამრავი მსახური. აღმოსავლელთა შორის ყველაზე სახე– 
ლოვანი იყო ეს კაცი. სტუმრობდნენ ერთმანეთთან მისი ვაჟები და 

მორიგეობით მართავდნენ ლხინს, იწვევდნენ თავიანთ სამ დას, რომ 

ერთად ეჭამათ და ესვათ. როცა ჩამოთავდებოდა ლხინის დღეები, გა– 
გზავნიდა კაცს იობი და განწმედდა მათ. ადგებოდა დილაადრიანად, 

აღავლენდა აღსავლენ მსხვერპლს მათი რიცხვისდა მიხედვით, რად- 

გან ფიქრობდა იობი, იქნებ რამე შესცოდესო ჩემმა ვაჟებმა და და– 
ჰგმესო ღმერთი თავიანთ გულში. მუდამ ასე იქცეოდა იობი“ (1,1––5). 

იობი ღვთის რჩეულია, როგორც ის ღვთის რჩეული ერი –– პატ–- 

რონი თავისი ხალხისა, რომელიც მისი შვილებისგან შედგება, მათი 
მსრუნველი, მორალური პასუხისმგებელი მათ ყოფა-ცხოვრებაზე უფ- 

ლის წინაშე; ის მღვდლობს მათ, მას მინიჭებული აქვს ეს ფუნქცია, 

როგორც რჩეულ ერს, რომელზედაც ნათქვამია, რომ იგი მღვდელთა 

სამეფო იქნებოდა (გამოსვლ., 19,6); შეეძლო აღელვინა ყოვლადდა- 
საწველი (აღსავლენი) მსხვერპლი მათ განსაწმედლად და ასრულებდა 
ამას წლიდან წლამდე, ასე ენაცვლებოდა ერთმანეთს ლხინისა და გან– 

მწმედელი მსხვერპლშეწირვის დღეები. 
მაგრამ იობის სიმართლე ვერ შეიქნა საწინდარი მისი შვილების 

კეთილდღეობისა, როგორც ნათქვამია ეზეკიელის წინასწარმეტყველე– 
ბაში, რომ „ვერც ნოე, ვერც დანიელი და ვერც იობი (ცოცხალიმც 

ვარ! ამბობს უფალი) ვერ გადაარჩენენ ვაჟსა და ასულს, მხოლოდ სა– 
კუთარ თავს გადაირჩენენ თავიანთი სიმართლით (15,20). მაგრამ მის 
მეგობრებს შეიძლება ეფიქრათ, რომ მისმა სიმართლემ თვით იობიც 
ვერ იხსნა, რადგან ისინი მოწმენი გახდნენ მათი მოყვასის არნახული 
უბედურებისა: ერთ დღეს დაკარგა იობმა მთელი თავისი ქონება, მო– 

ნაგარი და შთამომავლობა –– ციურმა ცეცხლმა გადაუწვა ცხვარი და 
მსახურნი, ქალდეველებმა აქლემები წაუსხეს, უფროსი ვაჟის სახლში 

შეკრებილი მისი შვილები დამხობილმა ჭერმა მოიყოლა ქვეშ და ამო– 

წყვიტა. ამის შემდეგ არ გასულა დიდი ხანი, რომ თავად იობს შეეყა– 

რა უკურნებელი სენი. იმ პირველი უბედურებების შემდეგ „ადგა 

179



იობი, შემოიხია მოსასხამი, გადაიპარსა თავი, დაეცა მიწაზე და თა- 
ყვანი სცა. თქვა: შიშველი გამოვედი დედის მუცლიდან და შიშველი 
დავბრუნდები იქ. უფალმა მომცა, უფალმა წაიღო. კურთხეულ იყოს 
უფლის სახელი. მაინც არ შეუცოდავს იობს და ღვთის აუგი არ დას- 
ცდენია“ (1,20--22). როცა თავად იობის სხეულს მისწვდა უბედურე- 

ბა, ცოლის სიტყვებზე, „ახლაც ეჭიდები შენს სიალალეს? ბარემ დაგ- 
მე ღმერთი და მოკვდიო“, ნაცარში ჩამჯდარმა იობმა მიუგო: „ერთი 

უგუნური დედაკაცივით ლაპარაკობ! სიკეთეს კარგად ვიტანთ უფლი- 
საგან, ავის ატანა კი აღარ გვინდა!” (2,9––10). 

„არც ახლა სცოდა იობმა თავისი ბაგეებით“, ასკვნის ავტორი. 

მაგრამ ამით არ მთავრდება იობის ამბავი, მხოლოდ ჭირთათმენა არ 

არის იობის განსაცდელის შინაარსი და აზრი; ამის გარდა კიდევ სხვა 

რაღაცის თქმა სურს თხზულებას. 

· ბიბლიის სხვა პერსონაჟთაგან განსხვავებით, რომლებიც ტრაგი- 

კულ ვითარებაში ან სიტყვას არ ძრავენ, –– გავიხსენოთ მდუმარედ მი– 
მავალი აბრაამი იმ სამინელი დავალების შესასრულებლად, –– ან 

ორიოდე სიტყვას თუ აღმოთქვამენ” როგორც მაგალითად, შვილ- 

მკვდარი იაკობი და დავითი, ამათგან განსხვავებით იობი ზედმეტად 

უხვი მოლაპარაკეა. ჩვენთვის სრულიად უცნობია აბრაამის სულის 

მოძრაობა იმ საბედისწერო დილას ან მართალი იოსების განცდები იმ 

დროს, როცა ის ძმებმა მუხანათურად ჩააგდეს ორმოში და მერე გაყი– 

დეს, ან მაშინ, როცა ცილდაწამებული საპყრობილეში იყო ჩაგდებუ- 
ლი, ის არავის უმხელს თავის სიმართლეს, როგორც საიდუმლოს, სა– 

გულდაგულოდ დასამარხავს, ან გულისწუხილს, რომ მისი ამბის მკი– 
თხველს სცოდნოდა მაინც, თუ რა ფიქრებს აღუძრავდა მას მისი ავის–- 

მქმნელი, ან უფალი, რომელმაც ჭაბუკობიდანვე გასწირა ამ დღისათ– 

ვის, თუმცა იგი ახლაც კი, ამ დილეგში, გრძნობდა მის თანადგომას, 

იობის შინაგანი სამყარო კი სააშკარაოზეა გამოტანილი; როგორც ზის 
ის გარეთ, მტვერში და ნაცარში, ყველას დასანახად სამზეოზე გამო–- 

ტანილი თავისი სამარცხვინო სენით (სენი ყოველთვის, ვისაც არ უნდა 
შეჰყროდა, ზიზღს იწვევდა ხალხის თვალში), ის ეჩვენება ყველას, არ 

იმალება თავისი ფიზიკური სხეულით, ასევე მისი შინაგანი სამყაროც 

გადაშლილია მტერ-მოყვარის წინაშე. 

მეგობრები, სამნი, თავ-თავისი ადგილებიდან გამოემართნენ მის 

სანუგეშებლად, „შორიდან გახედეს და ვერ იცნეს, ხმა აიმაღლეს და 

ატირდნენ. შემოიხია თითოეულმა თავისი მოსასხამი და თავს ზემოთ 

180



აპნევდნენ მტვერს“ (2,12). ეს იყო თანაგრძნობისა და გლოვის რიტუ– 
ალური გამოხატულება ––- მათ გაიმეორეს ყველა მოქმედება, რაც იო– 

ბმა შეასრულა, როგორც სავალდებულო შესასრულებელი მის დღეში 
ჩავარდნილთათვის. მაგრამ იობს ალბათ ნუგეშიც სჭირდებოდა და მის 

მეგობრებსაც უთუოდ ევალებოდათ მისი ნუგეშისცემა; ისინი გრძნო– 

ბდნენ, რომ არ იქნებოდა საკმარისი რიტუალური ტრადიციული „ჭი- 

რის წყენა", რადგან დაინახეს, რომ იობის მდგომარეობა რაღაც გან– 
საკუთრებული იყო, რომ იგი ვერ თავსდებოდა ტრადიციის არხში, 
რომ ის ანდრეზად არ იყო თქმული. ამიტომ „ისხდნენ მის წინაშე 

შვიდი დღე და შვიდი ღამე, არავის არაფერი უთქვამს მისთვის, რად–- 

გან ხედავდნენ, რომ მეტისმეტი იყო მისი სატანჯველი“ (2,13). 

მართალია, იობის მეგობრები ისხდნენ მის პირისპირ, მაგრამ 
ისინი სრულიად განსხვავებულ რეალობაში იმყოფებოდნენ, ვიდრე 

იმყოფებოდა იობი. მათ ვერ შეძლეს მისი ნუგეშისცემა, რადგან მათ 
არ შეეძლოთ ჭეშმარიტი თანაგრძნობა, თანალმობა, ამ სიტყვის ნამ– 

დვილი მნიშვნელობით; მათ ვერ შეძლეს შეეღწიათ მის სამყაროში, 
სადაც იობმა იხილა შიში, განიცადა „ღვთის საშინელებანი“, როგორც 

აღიარა მათ წინაშე, „ღვთის საშინელებებმა შემომიტიესო“ (6,4), „სა– 

შინელებები დამატყდაო თავს“ (30,15). თავის სამინელებასთან მარ– 

ტოდმარტო დარჩენილი იობი უკვე უცხო იყო მათთვის, მათ ვერ 
იცნეს თავიანთი ძველი მეგობარი, სხვათა მანუგეშებელი და დამრი–- 

გებელი თავისი სიბრძნით, რომელიც ახლა თავად მას ვერ შველიდა. 

მათ წინ იჯდა სხვა იობი, რომლისგან მათ შვიდი დღე–ღამის დუმილის 

შემდეგ მოისმინეს ისეთი სიტყვები, როგორნიც ალბათ არასოდეს 
მოესმინათ მათ; უსაზარლესი სიტყვები, რომლებიც კი ოდესმე ამო– 
სულა ადამიანის პირიდან. ბევრი რამ, ყველაფერი შეიძლება პირობი– 

თი და რიტუალური ყოფილიყო, –- თავად ჯდომა მეგობრებისა ამ 
გაუბედურებული, გაუცხოვებული ადამიანის წინ, –– მაგრამ ეს სიტ- 
ყვები უსათუოდ მისი სულის ამოძახილი იყო. შვიდი დღის შემდეგ 
იყო, რომ „გახსნა იობმა ბაგე და დასწყევლა თავისი დღე. ალაპარა– 

კდა იობი და თქვა: 

„დაიქცეს ის დღე, როცა მე გავჩნდი, და ღამე, როცა ითქვა, 
კაცი ჩაისახაო, დაბნელდეს ის დღე, აღარ მოხედოს მას უფალმა ზე– 

გარდამო, აღარ ინათოს მასზე ნათელმა. მოიცვას წყვდიადმა და აჩრ- 

დილმა სიკვდილისა, ღრუბელი გადაეფაროს თავზე და დღის სიშავემ 

შეაძრწუნოს. ბნელმა წაიღოს ის ღამე, ამოშალოს წელიწადიდან, 

18)



თვეთა სათვალავში აღარ ითვლებოდეს. აჰა, გაბერწდეს ის ღამე, აღარ 
ეღირსოს ნეტარება! ... დაბნელდნენ მისი განთიადის ვარსკვლავები, 
ელოდოს ნათელს და არ ჩანდეს, ვერ იხილოს ცისკრის წამწამები. რომ 
საშოშივე არ ჩამიკეტა კარი და არ განმარიდა ამ სატანჯველს. რატომ 

არ მოვკვდი დედის მუცელშივე? რატომ არ გავთავდი გამოსვლისთა- 

ნავე? რისთვის ამიქვეს მე მუხლებმა? რა იყო ის ძუძუ, რომელსაც 

ვწოვდი?... ახლაც ვიწვებოდი დამშვიდებული, ძილში ვიქნებოდი მო- 

სვენებით.. რატომ არა ვარ მკვდრადნაშობივით გადამალული, 

ახალშობილივით, რომელსაც სინათლე არ უნახავს... რადგან მეწია 

შიშისზარი...“ (31,1--25). 

იობს არ დაუგმია ღმერთი, –– არ დაჰყვა ევას რჩევას. –– არამედ 

დაგმო საკუთარი თავი, საკუთარი სიცოცხლე, არსებობა („ვყოფილი- 

ყავი როგორც არყოფილი, საშოდან საფლავში ჩავსულიყავი“, 10,19), 

უარჰყო ღვთის მადლი და ინატრა არარაობა, საიდანაც შექმნა ღმერ– 

თმა ყოველივე არსებული; ამიტომაც აღიქვეს მისმამეგობრებმა ამ 

წყევლის სიტყვები შემოქმედის გმობად. მაგრამ განა ამ გატანჯული კა– 

ცის დაძრულმა ბაგეებმა არ წარმოთქვეს კაცთაგან გაუგონარი რწმე- 

ნით აღსავსე სიტყვები, რომელთა საბედისწერო პათოსს „მდინარის 

გამოღმა“ მსხდარი მეგობრები ვერ მიხვდებოდნენ: „კიდეც რომ მო- 
მკლას, მაინც მისი იმედი მაქვს –– მაინც დავიცავ ჩემს გზებს მის წი–- 
ნაშეო?“ (13,15). 

ამ სიტყვებშია სასოება ყოვლადღძლიერისადმი, როგორც ერთად- 

ერთი მსაჯულისადმი, ასევე რწმენა საკუთარ სიმართლეში, რომ ის 

არსებობს ობიექტურად ანუ ღვთის წინაშე (იობი ხომ „დადიოდა 

ღვთის წინაშე“ მსგავსად სხვა მართალთა), ამიტომაც, მიუხედავად 

ძალთა უთანასწორობისა, ის იწვევს სამსჯავროში მას, ვის ხელშია ძა– 

ლაც და სამართალიც და განმკითხავი არავინ ჰყავს, თავად კი „ნამ- 

ცეცია“, „მტვერში და ნაცარში“ დაგდებული. „დადუმდით და მალა- 

პარაკეთო (ეუბნება თავის ნუგეშისმცემელთ ანუ მამხილებელთ), მერე 

რაც მომივა, მომივიდესო“ (13,13), –– ასეთია მისი სულისკვეთება. 

მას არ შეუძლია საკუთარი სიმართლის უარყოფა, როგორც მართალს, 
გამტყუნება საკუთარი თავისა ღვთის წინაშე, რომელიც ხედავს მის 
გზებს და დათვლილი აქვს ყოველი მისი ნაბიჯი (31,4); ვერ გამო– 
იგონებს ცოდვას, რომელიც არ ჩაუდენია, ღვთის საამებლად ვერ მო– 

იცოდვილებს თავს, ვერ მიეპირფერება, როგორც მისი მეგობრები 

ეპირფერებიან, როცა ერთმანეთს ეცილებიან იობის კიცხვაში და გამ–- 

182



ტყუნებაში, და მიაწერენ იობს ყველა ცოდვას და დანაშაულს, რაც 
ოდესმე ჩაუდენია ადამიანს და რისი ჩადენაც შეუძლია (22,5--9), მი– 

აწერენ მხოლოდ იმ მოტივით, რომ იობიც ადამიანია, დიაცის ნაშო- 

ბი, –– ასეთია მათი ლოგიკა. იობი კი ამბობს ალალი გულით: „ღმერთს 

ვფიცავ. რომელმაც წამართვა სამართალი, და ყოვლადძლიერს, რო– 

მელმაც გამიმწარა სიცოცხლე! ვიდრე ვსუნთქავ და ღვთის სული მი– 
დგას ნესტოებში, თუ ჩემმა ბაგეებმა თქვან სიცრუე და ჩემს ენას 

დასცდეს ტყუილი... ჩემს სიმართლეზე ვდგავარ მტკიცედ და არ მო– 

ვეშვები, არ დავუგმივარ ჩემს გულს ჩემი დღე და მოსწრება!“ (27,2-– 
6). მეგობრებს კი, რომლებმაც ეჭვი შეიტანეს მის სიმართლეში, 

გულმოკლული ეუბნება: „ღვთისთვის ლაპარაკობთ ტყუილს, მის–- 

თვის ლაპარაკობთ სიცრუეს? მას უნდა მიკერძოებოდითო? ღმერთს 

უნდა გამოსარჩლებოდითო?“ (13,7-––8). 

ეს მეგობრები სწორედ ის ხალხია, რომელთაც ეადვილებათ 
სხვის ომში სიბრძნის გამოჩენა; მაგრამ მათი სიბრძნე გაცამტვერებუ- 
ლია იობის ერთი ამოძახილის წინაშე: „დადუმდებოდეთ მაინც! ეს 

იქნებოდა თქვენი სიბრძნეო“ (13,5); იობი ალბათ გულისხმობს, დარ- 

წმუნებულია, რომ მათი შვიდღიანი დუმილი უფრო მჭევრმეტყვე- 

ლური და უფრო ღრმა იყო, ვიდრე ახლა მათი ლაპარაკი. მაგრამ 

ადამიანი პირმეტყველი არსებაა და არ შეუძლია არ ილაპარაკოს. 
იმ დუმილის შემდეგ, როცა გავიდა შვიდი დღე, მეგობრებს უნდა 
დაეკრათ მისთვის თავი და წასულიყენენ, მაგრამ ისინი ალაპარაკდნენ, 

ღა საბოლოოდ,ეს არ მოუწონა მათ უფალმა, რადგან სიწრფელე არ 

ჩანდა მათ ლაპარაკში („უთხრა უფალმა ელიფაზ თემანელს: აინთო ჩემი 
რისხვა შენს მიმართ, რადგან ჩემი მორჩილი იობივით გულწრფელად არ 
ილაპარაკეთ ჩემზე“ (42,7). მათი სიტყვები სატანჯველში არ იყო გა– 
მოტარებული, ამიტომ რა ფასი ჰქონდა მათ იობის თვალში ან უფ- 
ლის თვალში. ან საერთოდ, რა ფასი ჰქონდა სიტყვას რა შეეძლო 
გამოეთქვა სიტყვას? მხოლოდ იობს შეეძლო სცოდნოდა, რომ ყოვე– 
ლი სიტყვა, ადამიანის ბაგეებიდან დაძრული, უძლურია ერთადერ- 
თისა და განუმეორებლის გამოსახატავად –– ეს კი მისი სიმართლეა; 
იობიც ადამიანია და ამ დღეში მყოფს მოთხოვნილება აქვს ლაპარა– 
კისა, ოღონდ მას იმედი არა აქვს, რომ სიტყვა იხსნის გასაჭირიდან, 

რომ სიტყვა გაამართლებს მას. „როგორ შევეპასუხო, როგორ შევარ- 

ჩიო მისთვის სათქმელიო?“ –– ამბობს ის, „მართალიც რომ ვიყო არ 

შევეპასუხები, მხოლოდ შევევედრები ჩემს მსაჯულსო“ (9,14––15); 

183



მხოლოდ იობს თუ შეეძლო ეთქვა „მართალიც რომ ვიყო, ჩემივე 
ბაგეები გამამტყუნებენო, უმწიკვლოც რომ ვიყო, გამაშავებენო“ 
(9,20). ამას ამბობს იობი; ალბათ იმიტომ ამბობს, რომ არა აქვს იმე- 

დი ადამიანური სიტყვისა რომ ხრწნადმა ბაგეებმა შეძლონ უხრ- 
წნელი სიმართლის ანუ უმწიკვლოების გამოხატვა. ან ის შერიგებუ- 
ლია იმ აზოს, რომ ვერასოდეს გაიმართლებს თავს თავისი სიტყვით 

(ვიცი, მაინც არ გამამართლებ, მე გავმტყუნდები რისთვის უნდა 

დავშვრე ამაოდ?“ 9,28--29); თუმცა მაინც ლაპარაკობს და აღმო–- 

თქვამს საკვირველ სიტყვებს, რომლებიც ამხელენ მათი ავტორის 
ზღვარდაუდებელ სულგრძელობას: „კიდეც რომ მომკლას, მისი იმე– 
დი მაქვს -––- მაინც დავიცავ ჩემს გზებს მის წინაშე. ისიც ხსნა იქნე- 

ბა ჩემთვის, რომ უღვთო კაცი ვერ მივა მის წინაშე“ (13, 15––16). 

იქნებ იობი იმას ამბობს, რომ სიმართლე, თუ მისი არა, სხვისი 

მაინც გაიმარჯვებს, რადგან მას სწამს, უღვთო ვერ გამართლდება 

უფლის თვალში; იობი უკუთქმითი ფორმით გამოხატავს იმედს, რომ 
ღვთისნიერი გამართლება უფლის წინაშე, მას ხომ არ შეუცოდავს, 

ხომ არ დაუგმია ღმერთი; როცა ყველაფერი დაკარგა, მან ხომ თქვა 
მოთმინებით: უფალი იძლევა, უფალს მიაქვსო. როცა ყველაფერი და- 

კარგა, რაღა დარჩა იობს, გარდა საკუთარი თავისა? თავი არ წაურ- 
თმევია მისთვის უფალს, უფრო სწორად სატანას, რომელმაც უფლის 
მიშვებით მოუვლინა იობს ეს უბედურებანი. ახლა იობი მარტო 
დარჩა საკუთარ თავთან, მას კი ერჩივნა სრულიად დაეკარგა ცნო- 
ბიერება და ყოფილიყო, როგორც არყოფილი. მას წაერთვა ყვე- 
ლაფერი, რისი შეძენა და მოხვეჭაც მას შეეძლო (მატერიალური 

დოვლათი, შთამომავლობა), მაგრამ შერჩა ის, რაც მონიჭებული 

ჰქონდა მას ღვთისგან –– სული ანუ ბირთვი მისი პიროვნებისა, რომ– 
ლის მოსპობა, ცხადია, სატანას –- ღვთის წინააღმდგომს არ შეეძ- 
ლო, 

როცა იობი განშიშვლდა, როგორც თქვა, და უფრო მეტი მოი- 

ტანა ამ სიტყვებმა, ვიდრე იყო ნაგულისხმევი მათში, „შიშველი გა– 

მოვედი დედის მუცლიდან და შიშველი დავბრუნდებიო იქ“, გან- 

შიშვლდა ყოველივე წარმავალისგან” რაც კი წუთისოფელში მიე- 

წება მას, მაშინ უფრო მკაფიოდ გამოიკვეთა ის ერთადერთი, მის– 

თვის ყველაზე ახლობელი –- მისი სული. განშიშვლებული იობის 

სული პირისპირ დგას ღვთის წინაშე, ამქვეყნიური ილუზიები ვე– 

ღარ ფარავს მისგან ღვთის სახეს, ის უშუალოდ განიცდის „მაგარ 

184



ზელს“ (იად ხაზაკაპ), თავის თავზე, იმავე ხელს, რომელმაც აირ– 

ჩია იაკობი და მერე უხვი ეგვიპტიდან, თითქოს დასახოცად (რო– 

გორც უბირ ხალხს ეგონა) ხრიოკ უდაბნოში გაჰყავდა მისი შთამო- 

მავლობა. „შემიბრალეთ, შემიბრალეთ, მეგობრებო, –- გაჰყვირის 

იობი, –- რადგან ღვთის ხელი შემეხო მე!“ (19,21); შეხების ნიშა–- 

ნიც თვალსაჩინო იყო ადრეც, როცა იობი დოვლათითა და მონაგა- 

რით იყო სავსე და „იტანდა“ ამ სიკეთეს (2,10), და ახლაც, როცა 

მისი უბედურება, როგორც ნიშანი, თვალსაჩინოა ყველასათვის, სამ– 

ზეოზეა გამოტანილი, და ამ ავსაც იტანს იგი. მაგრამ მეგობრებს არ 

სურთ დაიჯერონ, რომ იობი განსაკუთრებული ბედის კაცია, რომ ის 

რჩეულია; ვინ ხარ, ასე რომ ლაპარაკობ ღმერთზე და ადამიანზე, რა– 
გამონაკლისი ხარ კაცთა მოდგმიდანო, „რა იცი ისეთი, რაც ჩვენ არ 

ვიცით“, „ღვთის საიდუმლო ხომ არ მოგისმენიაო?“. 

მართლაც არსებობდა „ღვთის საიდუმლო“, რომელიც ეხებოდა 

იობს, მაგრამ ეს არ იცოდა იობმა, ცხადია, არც მისმა მეგობრებმა 

იცოდნენ; არ იცოდნენ, რომ მისი რჩეულობა ცაში გადაწყდა, როცა 

ღვთისშვილები ეახლდნენ უფალს, მათ შორის ეშმაკიც –- სატანა 
(სატან „მოწინააღმდეგე“). ეს ამბავი „იობის წიგნის“ დასაწყის- 

შია მოთხრობილი. უფალმა სატანას მიანება მართალი იობი, „ალალი, 

წრფელი, ღვთისმოშიში და ბოროტებას განრიდებული კაცი“, რათა 

გამოეცადა იგი, და უფრო იმიტომ, რომ სატანაზე გაემარჯვა იობით, 

მისი სიმართლით და მოთმინებით; რადგან სატანა ამბობდა, რომ 

იობის ღვთისმოსავობა არ იყო უანგარო. უფალი ამაყობდა თავისი 
მორჩილით, „ხომ არავინ არის მისი მსგავსი ქვეყანაზეო“. (1,8), სატა– 

ნა კი ეუბნებოდა: „მერედა, ტყუილ-უბრალოდ არის იობი ღვთის- 

მოშიში? განა შენ არ გყავს დაცული მთელი მისი სახლკარითა და სა– 
ბადებლითურთ? მისი ხელით ნაქმარი შენგან არის კურთხეული... 
აბა, გაიწოდე ხელი და შეეხე მთელს მის საბადებელს, თუ პირში არ 
დაგიწყოს გმობა“ (1,9-–-11). 

მაშინ უფალმა ნება მისცა სატანას მის საბადებელზე და მონა–- 
გარზე. დაეღუპა იობს საბადებელი და მონაგარი –- შვიდი ვაჟი და 
სამი ასული. როგორც) ვიცით, არ დაუგმია იობს უფალი. იობმა დაი– 
თმინა ყველაფერი, შვილმკვდარმა, ეულად დარჩენილმა პატრიარქმა 

უდრტვინველად მიიღო ეს ხვედრი, მაშინ თქვა, „შიშველი გამოვედი 

დედის მუცლიდან და მიშველი დავბრუნდებიო იქ“. კიდევ შეიკრი– 

ბნენ ღვთისშვილები უფლის წინაშე და კიდევ მივიდა მასთან სატანაც. 

185



უფალს ჰქონდა საბაბი ეამაყა იობით, თავისი გაჩენილით და მორ- 

ჩილით. „ხომ არავინ არის მისი მსგავსი ქვეყანაზეო?“ სატანამ კი: 

„აბა, გაიწოდე ხელი და შეეხე თავად მას –– მის ძვალსა და ხორცს, 

თუ პირში არ დაგიწყოს გმობა“ (2,5). აი, მაშინ იყო, რომ შეეყარა 

იობს სამარცხვინო სენი, რომ ჩაჯდა ნაცარში და კეცის ნატეხით იქა–- 

ვებდა ტანს; მაშინ იყო ცოლის სიტყვებზე „ბარემ დაგმე ღმერთი და 

მოკვდიო“, რომ უპასუხა: „სიკეთეს კარგად ვიტანთ უფლისაგან, ავის 

ატანა კი აღარ გვინდაო?“ (2,10). 
ამის მეტი რომ არაფერი ეთქვა იობს, მარტო ეს სიტყვები მოუ- 

ტანდა მას გამარჯვებას. იობის ამ სიტყვებით სძლია ღმერთმა სატა- 

ნას; იობმა განსაცდელში დაადასტურა, რომ ის ნამდვილად არის უფ- 

ლის რჩეული და უფალმაც ყველაფერი დაუბრუნა მას, რაც წარ- 

თმეული ჰქონდა, და „უკურთხა უფალმა იობს დარჩენილი დღეები 
წინანდელზე უფრო მეტად“ (42,22), და იობიც მოკვდა როგორც 

უფლის რჩეული მამამთავარნი კვდებოდნენ და როგორც ყოველი 

ძველი კაცი ნატრობდა სიკვდილს, „მოხუცებული და დღესრული“" 

(ანუ „დღეებით მაძღარი“ სებაყ «ამიმ). 

უფალმა გაიმარჯვა იობის მაგალითით; მაგრამ თავად იობის- 

თვის რას ნიშნავდა ეს ექსპერიმენტი, სახიფათო გამოცდა? რისთვის 

უნდა ჩავარდნილიყო ადამის ძე ამ ტრაგიკულ განსაცდელში? ნუთუ 

იმის საჩვენებლად, რომ ადამიანის წუთისოფელი არ გაივლის სატან- 

ჯველის გარეშე? ან იმ განზრახვით ხომ არ დაიდგა ეს დრამა, რომ 

თვალსაჩინო ყოფილიყო იობის ერთ-ერთი მანუგეშებლის ნათქვა- 

მი –- „ადამიანი სატანჯველად იბადება და ნაპერწკლები მაღლა 

მიფრინავს“ (5,7), სიტყვები, რომლებიც უფრო იობს უნდა წარ- 

მოეთქვა. ღმერთმა სძლია სატანას, შეიძლება ითქვას არ დაუთმო 
მას იობი, და მანვე გაამტყუნა, შესაძლოა, ეს პარადოქსად მოგვე- 

ჩვენოს, იობის მანუგეშებელნი მათი სიბრძნითურთ, –– ეს იყო „იგა- 

ვთა წიგნის“ სიბრძნე, კერძოდ, შეხედულება ადამიანურ სატანჯველ- 
ზე, როგორც სასჯელზე ცოდვის წილ, –-– რომელმაც ვერ „გასჭრა“ 

დობის მაგალითზე; ეს სიბრძნე გაუქმდა უფრო მაღალი სიბრძნის 
ნათელსაყოფად, სადაც შეეზავა ერთმანეთს ღვთიური და ადამიანუ–- 

რი თვალთახედვანი. ეს სიბრძნე სიტყვიერად არ გამოხატულა „იო- 

ბის წიგნში“, თუმცა მისი ერთ-ერთი დასკვნაა, ის ითქვა გარკვე- 

ვით იერემიას წინასწარმეტყველებაში: „თქვა უფალმა: შენს სიკე- 

თეს რომ არ ვაპირებდე, არც მტრებს მოგისევდი სიმძიმილსა და გა– 

186



'საჭირში“ (15,11). უფალი მთელს ერს მიმართავს, მაგრამ თითოეუ– 
ლი ერისკაცი თავის თავზე იღებს ამ სიტყვებს. 

რა იცი ისეთი, რაც ჩვენ არ ვიცით? –- თავზე დასძახიან მანუ–- 

გეშებელნი იობს. მათ ვერ იცნეს იობი ვერც გარეგნულად, –– ის 

„დედიშობილა“ იჯდა მათ წინაშე, –– და ვერც აზრთა წყობით; ის 

“სრულიად გარდაქმნილიყო, ისეთ სიტყვებს ამოისროდა ბაგეებიდან, 

რომელთა მსგავსი არ სმენოდათ მათ. თუმცა მისი სიტყვები მხოლოდ 

ნაპერწკლები იყო იმ ცეცხლისა, რომელიც მის არსებაში ტრია- 

“ლებდა. იობი ამ ცეცხლში მყოფი დაუპირისპირდა თავის მეგობარ- 
თა ტრადიციულ თეოლოგიას –- მოძღვრებას ღმერთზე და ადამიან- 

'ზე. ამ განსაცდელში დაიბადა ჭეშმარიტი ღვთისშემეცნება „რაში 

"სჭირდება ყოვლადძლიერს შენი სიმართლე? ან რა გამორჩენა ექნე– 
„ბა, თუ შენ წრფელი გზებით ივლი?" (22,3) –– ეუბნება მეგობარი 

"იობს. ასე ფიქრობენ მისი მანუგეშებელნი, მაგრამ იობის მაგალითმა 

დაამტკიცა, რომ ღმერთს სჭირდება ადამიანის სიმართლე; სიმარ- 
თლე იარაღია ღვთის ხელში, ეს ითქვა, სატანის წინააღმდეგ. იობის 
მთელი განსაცდელი იმას ადასტურებს, რომ ღმერთს სჭირდება არა 

მხოლოდ სიმართლე ადამიანისა, არამედ თავად ადამიანი, როგორც 

სული და ხორცი; რომ ღმერთს ისევე არ შეუძლია უადამიანოდ, რო- 

გორც ადამიან, –- უღმერთოდ; რადგან ღმერთმა ადამიანი თავის 
ხატად შექმნა –- ამით ყველაფერი ნათქვამია; რადგან ადამიანი მის 
სახეს, ხატს ატარებს, ღმერთს სურს ადამიანი მუდამ თავისთან ყავ–- 
დეს, მისი მხედველობის არეში იყოს; რომ კავშირი –– აღთქმა ღმერ- 

თსა და ადამიანს შორის მარადიული იყოს; რომ ადამიანი ღვთის- 

თვის არა მხოლოდ სასურველია, არამედ აუცილებელიც, და, შეიძ- 
ლება ითქვას, ავსებს მის ბუნებას, –-– ეს ინტუიცია გამოსჭვივის 
იობის მონოლოგებიდან; ამოდის როჯორც ნაპერწკალი იმ ბევრი 

სიტყვების ფონზე, მისი ტკივილების ჩასახმობად რომ არიან მოხმო– 

·ბილნი. 

„ოჰ, ნეტავ ქვესკნელში დამმალავდე! შემინახავდე, ვიდრე შენი 
რისხვა გადაივლიდეს დროს დამინიშნავდე და მერე გამიხსენებდე! 
თუ მოკვდა კაცი, განა კვლავ იცოცხლებს? მთელი ჩემი მაშვრალო- 
ბის დღეები დაველოდებოდი ჩემი ფერისცვალების დადგომამდე; 

დამიძახებდი და მეც ხმას გაგცემდი -–– შენ ხელთა ქმნილება მოგე– 
'ნატრებოდა“ (14, 13-15). თუ ღირდა ეს სიტყვები იობის სატანჯვე– 

-ლად? ღირდა, აშკარად ღირდა. ამაზეა დაფუძნებული ძველი აღ- 

187



თქმის თეოლოგია და ანთროპოლოგია (მოძღვრება ღმერთის შესა- 

ხებ და მოძღვრება ადამიანის შესახებ, როგორც ერთიანი მოძღვრე–- 
ბა, განუყოფელი –- ძველი აღთქმის მთავარი ძარღვი). რას გული- 

სხმობს იობი „მაშვრალობის დღეებში“? ახლანდელ ყოფას და არა 
წინანდელს, დალხინებულს? თუ ასეა, იობს მიუღია სატანჯველი და 
ამ სატანჯველს უშვია იმედი ღმერთთან შეხვედრისა, მეტიც: შერი- 
გებით შეხვედრისა, უფრო მეტიც, რწმენა იმის,ა რომ ღმერთს 

სწყურია ეს შეხვედრა. „ახლა მიწაში რომ ვიწვე, დილით ძებნას და- 
მიწყებდი და აღარ ვიქნებოდი“ (7,21) –- ამბობს იობი; ახლა უკვე 

ღმერთს, უხილავს, მიმართავს და არა თავის მანუგეშებელთ, რომ- 

ლებიც ქადაგებენ უპიროვნო ღმერთს და უფსკრულს ღმერთსა და 

ადამიანს შორის. იობის თეოლოგია კი პიროვნული გამოცდილების 
შედეგია, როგორც „ღვთის ხატად“ შექმნილი ადამის „აღმოჩენა“; 
მისი არსია ორმხრივი რწმენა ღმერთსა და ადამიანს შორის: ისევე, 
როგორც ღმერთს სწამდა იობისა, რომ ის გაუძლებდა განსაცდელს 
და შეინახავდა ღვთის ხატებას თავის თავში (ანუ არ დაგმობდა თა- 

ვის პირველსახეს –– ღმერთს), ასევე იობს სწამდა, რომ ღმერთი არ 
დაივიწყებდა მას, მოენატრებოდა და ახილვინებდა თავს, „მე თავად 

დაგინახავ მას და ჩემი თვალები იხილავენ, არა სხვისნიო“ (19,27), 

ანუ საკუთარი გამოცდილებით შევიმეცნებო მას, რომ ამბობდა, 
ღმერთი მართლაც გამოეცხადა მას სატანჯველის დასასრულს გრი- 

გალში, როგორც ძველ წინასწარმეტყველთ ეცხადებოდა, რათა კაცი 
დაწაფებოდა ღვთისშემეცნების პირველწყაროს, –-– ეს იყო იობის 

საზღაური სატანჯველის წილ, –- და მან თქვა მაშინ: „ყურმოკვრით 
მსმენოდა შენზე, ახლა კი ჩემი თვალით გიხილეო“ (42,5), სიტყვები, 

რომლებიც წარმოითქმის ალალი გულით, როცა აქამდე შეუხვედრე– 

ლი უცნობ-ნაცნობნი ხვდებიან ერთმანეთს.



გიბლიური ქრონოლობია? 

(თარიღები მიახლოებითი) 

1800--1750 აბრაამის გამოსვლა „ქალდეველთა ურიდან“ 
1650 ებრაელთა თორმეტი ტომის ჩასვლა ეგვიპტეში 
1250--1239 ეგვიპტიდან გამოსვლა 
1220-––-1200 ქანაანში („აღთქმულ ქვეყანაში“) დამკვიდრება 

1200-––-–1025 მსაჯულთა ხანა 
1040--1010 საული, პირველი მეფე ისრაელის ერთიანი სამეფოსი 
1010-–970 დავითი 

970--931 სოლომონი 
929 ერთიანი სამეფოს გაყოფა (ისრაელი და იუდა) 
782--753 წინასწარმეტყველნი ოსია და ამოსი 
767--739 წინასწარმეტყველნი ესაია და მიქა 
626 წინასწარმეტყველი იერემია 

593 წინასწარმეტყველი ეზეკიელი 
597 იერუსალიმის აღება ბაბილონელთაგან 
586 იერუსალიმისა და მისი ტაძრის დანგრევა. ხალხის გადასახლება 

ბაბილონში 

536--515 წინასწარმეტყველნი ზაქარია და ანგია 
515--445 წინასწარმეტყველი მალაქია 

538 ხალხის დაბრუნება იერუსალიმში კიროს სპარსთა მეფის დროს 

« აღნიშნულია „ძველი აღთქმის“ მხოლოდ ის მოვლენები, რომლებზეც წიგნშია 
საუბარი. 

189



მინაარსი 

შესავალი 

კაცობრიობის წარსული 

სამყაროს შექმნა 

ადამი 

კაენი და აბელი 

წარღვნა 

„ბაბილონის გოდოლი“ 

ერის სიჟრმე 

„მერე დაიძრა აბრაამი...“ 

იაკობი და ესავი 

ძეთა კურთხევა 

გზა უდაბნოში. მოსე 

მსაჯულნი 

დებორა 

დებორას სიმღერა 

გედეონი 
იფთახი 

სამსონი 

მეფენი 
წინასწარმეტყველი სამუელი 
საული 

დავითი 
საულის აღსასრული 

დავითის განსაცდელი 
სოლომონი 

წინასწარმეტყველნი 

იონას მოქცევა 

სიბრძნე 
მოსეს სიტყვისგება 

„თქვა იობმა...“ 

ბიბლიური ქრონოლოგია 

11 
11 
15 
19 
21 
25 

26 
33 
40 
4! 

50 
57 
59 
60 
79 
75 
85 
85 
90 
94 

106 
110 
119 
127 
154 
160 
174 
175 
189



დაიბეჭდა საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკადემიის 

სამეცნიერო-საგამომცემლო საბჭოს დადგენილებით 

სბ 4116 

გამომცემლობის რედაქტორი დ. ლეჟავა 

მხატვარი გ. ლომიძე 

მხატვრული რედაქტორი ი. სიხარულიძე 

ტექრედაქტორი ნ. ბოკერია 
კორექტორი ნ. ფიფია 

გამომშვები ე ლ. მაისურაძე 

გადაეცა წარმოებას 4.1.198მ; ხელმოწერილია დასაბეჭდად 29.1.1989; 

ქაღალდის ზომა 60X90!1/,-; ქაღალდი # 1; ბეჭდეა მაღალი; 

გარნიტურა ვენური; პირობითი საბეჭდი თაბახი 11.0; 

პირ. საღ. გატ. 11.38; სააღრიცხვო-საგამომცემლო თაბახი 9.58; 

ტირაჟი 5 0000; შეკვეთა 56; 

ფასი 2 მან. 50 კაპ. 

  
გამომცემლობა „მეცნიერება“, თბილისი, 380060, კუტუზოვის ქ., 19 

Mვაგბინი 00 «M6IVM60062>», 16IIMCM, 380060, V»M. XVIV308მ2, 19 

საქართველოს სსრ მეცნ. აკადემიის სტამბა, თბილისი 380060, კუტუზოვის ქ., 19- 

Iყიიიიმდ9იყ9 #ტL I ი»73MICC0M# CC, 16II»IICM, 380060, V». ILVIV308მ, 19


