
რევაზ სირაძე 

ესსეები 

და 

თარგმანები 

2011



სიC(უაკ) 821.161.1.03=353.1 
ს-531 

რედაქტორი: გოჩა კუჭუხიძე 

რეცენზენტები: ნანა გონჯილაშვილი 
ლია კარიჭაშვილი 

6 რევაზ სირაძე, 2011 

158M 978-9941-0-3155-7



„გ ხა“ და „ლაბირინთი“ 

(დავით გურამიშვილის სულიერი ცხოვრების გზა) 

„ახლა რა ექნა?! სად წავიდე?! 

გზა შემექმნა დახლართული, 

ქარი ქრის და, აფრაგაშლით 

ვარ ხომალდით ზღვას შერთული“. 

„დავითიანი“ 

„მე ვარ გზაი, მე ვარ 

ჯეშმარიტებაი და ცხორებაი“. 

(იოანე, I14,6). 

„დავითიანში“ ჩანს ყოფითი ცხოვრების გზაც და 

სულიერიც. აბსურდული იყო დავით გურამიშვილის 

ცხოვრების მთელი გზა. ეს აბსურდის გზა იწყებოდა 

ლამისყანაში, მისი შეპყრობით.. შემდეგ ტყვეობა და- 

ღესტანში (სოფ. ოსოქოლოს ხაროში)... მერეა გზა ედი- 

ლით (მდ. ვოლგით) მოსკოვისაკენ, შემდეგ სელა რუსის 

ჯარის საომარ გზებზე... 

დასრულდა ეს გზა უკრაინის ქ. მირგოროდთან. აქ 

დასრულდა ეს გზაც და აქვე „გურამოვის“ გვარით 

აღესრულა გორისუბნელი (საგურამოელი) კახთთავადი, 

დავით გურამიშვილი. ეს გზა წაიშალა და “შემორჩა 

მხოლოდ „დავითიანში“, ვითარცა ოდენ მიმსგავსებული 

რამ, იმიტაცია, პოეტური „გარდასახვა“, მაგრამ ნამდ- 

ვილ რეალობასთან “შედარებით დამცრობილი, მისი 

„მულაჟი“ („,სიმულაკრი“ზ). შემდეგაც, გვიან, საგურამო- 

სა და, მეტადრე, მცხეთის გახსენებისას, დ. გურამიშვილს 

შეეძლო შეეგრძნო გზათა თვით ეროვნული მიშვნელობა: 

3



იქ, მტკვრისა და არაგვის შესართავთან, იკვეთებოდა 

საქართველოს ორი მთავარი ვექტორი, ორი მთავარი 
გზა: დასავლეთ-აღმოსავლეთისა (მტკვრის ხეობაში) და 

სამხრეთ-ჩრდილოეთისა (არაგვის ხეობაში). და ეს ქმნი- 
და საქართველოს გეოგრაფიის ჯვარსახოვნებას. მაგრამ 

გზებმა ისტორიული აზრი დაკარგა. და ეს იყო თავი- 

სებური პოსტისტორიზმი, ისტორიის „აზრიდან დაცლა“. 
წაიშალა ისიც, რომ ესა თუ ის გზა რაღაცის პარა- 

დიგმა ანუ სანიმუშო რამ ყოფილიყო. ამას მაშინ არ 

გამოუწვევია დამკვიდრება პოსტპარადიგმული აჭზროვნე- 
ბისა, ანუ მოშლა ყველა სანიმუშო სახე-სიმბოლოებისა. 

მაშასადამე, პოსტ-პარადიგმული თვალთახედვა ასე თუ 

ისე ითვალისწინებს წინარე პარადიგმების არსებობას. 

„დავითიანში“ პოეზია არ ამაღლებს ყოფითობას, პი- 

რიქით, ამდაბლებს წარმავლობას, ხოლო წარუვალი 

და თავისთავად ამაღლებული-ი აქ ქრისტიანული 

კრძალვითაა (,პიეტეტითაა) ხილული ზეაპყრობილი 

მზერით. 

„დავითიანში“ ორი გზაა: სულიერი გზა და ყოფითი 

გზხა. სულიერი გზა დ. გურამიშვილისათვის დავით 

ფსალმუნთმგალობელთან თანაზიარებაა. ცხადია, ესაა 

მაცხოვრის გზაც. დავით ფსალმუნთმგალობელი არის 

დ. გურამიშვილის მეორე პოეტური ,მე“, მისი ალტერ- 

ეგო. „დავითიანის“ პოეტური პირველნიმუშია (პარადიგ- 

მაა) „დავითნი“, ანუ „ფსალმუნნი“. ,დავითნი“ გ.ან- 

მსაზღვრელია „დავითიანის ლირიკული წიაღსვლისა. 

„ღმერთო, მისმინე დავითის (ანუ ფსალმუნთმეტყველის) 

საგალობელიო“, – წერდა გურამიშვილი („ამ წიგნის 

გამლექსავის სულის მოხსენიება). დ. გურამიშვილს 

სურს იმ დავითისმიერი სიტყვებით ავედროს ღმერთს 

საკუთარი სულის მოხსენიება. 

დლეს თუ დაიკარგა ფსალმუნურ სულიერ გზათა



შეგრძნება, თუ ეს იქცა მხოლოდ წარსულად, და იქცა 

გამოფიტულ სიმულაკრად, ვეღარც „დავითიანის“ სუ- 

ლიერ გზათა შეგრძნება შეგვრჩება ღა ვეღარც „გალო- 

ბანი სინანულისა“ და საერთოდ, მთელი ფსალმუნური 

ლირიკა, იქნება ეს „ფსალმუნი“ გრ. ორბელიანისა, ნ. 
ბარათაშვილის ,ჩემი ლოცვა“ თუ აკაკის „ქებათა-ქება“, 

ან ვაჟას მთელი ის ლირიკა, რომლის წინამორბედად 

თვითონ ვაჟა „დავითიანის“ ავტორს მიიჩნევდა. 

დრომ მოიტანა-და, ჩვენ ყოველივე ამას დიდად 

დავშორდით, თანაც ამის გამო სევდაც-კი არ ჩნდება 

– ხოლმე, როგორც ეს, მაგალითად, ნ. ბარათაშვილთან 

ხდება რწმენის დაკარგვის გამო („ვპოვე ტაძარი“). 

დ.გურამიშვილთანაც მსგავსი განცდაა: 

„დავჰკარგე იგი ოქროს ბეჭედი, 

რომლით ნიშნულ არს ჩემი შვებადი, 

აწ მექცევიან ვან(ნ)ი გებადი, 

მე, საუკუნო განსვენებადი“. 

აქ ასეთი რამ არის: რწმენის ბეჭდის დაკარგვით და- 

იქცევა დ. გურამიშვილის წილი ქვევანა, ამქვეყნურობაც 

და საუკუნო განსასვენებელიც. 

„დავითიანი“ დ. გურამიშვილის სულიერი ბიოგრაფი- 

აცაა და ხორციელიც. „დავითიანი თვითშემეცნების 

წიგნია. იგი იწყება და მთავრდება დ. გურამიშვილით. 

„დავითიანი“ მისი „შვილია“, სულიერი შვილი: 

„მე, უშვილომ ეს ობოლი მძლივ გავზარდე დიდი 

ჭირით“ (23, 10). 

„ყოველი წული მშობელთა მზგავსი მჭზგავს 

ემზგავსებიან“ (29, 15).



ასეა „ამ წიგნთა გამლექსავის გვარისა და სახელის 
გამოცხადებაში“, რომელიც ხელნაწერში კრებულის ბო- 

ლოსაა და ამასვე ეხმიანება „დავითიანის“ პირველი წიგ- 

ნის „თავი შესავალი“: „ქართველთ უფალთა მეგვარტო- 
მობის იგავი“. 

„დავითიანი“ კრებულია, პოლიჟანრული კრებული: 

აქაა ისტორიული ნაწილი („ქართლის ჭირი“ და სსვა), 

დიდაქტიკური ლექსები, ბუკოლიკურ-პასტორალური (მწყე- 
მსთა ყოფის ამსახველი) პოემა „ქაცვია მწყემსი“, მაგრამ 

მთავარია რელიგიური ლირიკა. „დავითიანი“ მთლიანობა- 

ცაა, და მის მთლიანობას ქმნის სულიერი ნაკადი და 

ესაა სწორედ ავტორის სულის პოეტური გარდასახვა. ეს 

მისი სულიერი გწზაა. 

დ. გურამიშვილის ცხოვრებისეულ, აბსურდულ, უაზ- 

რო გზას საზრისს ანიჭებს „დავითიანი“. კითხვას: რო- 

მელი გზაა? – „დავითიანი ცელის კითხვით – რისი 

გხაა? – როგორც ესაა „ეკლესიასტეში“ დროის მიმართ: 

რა დროა? – ეს კი არაა მთავარი, არამედ – „რისი 

დროა?“ (რისი ჟამია?). 

გალაკტიონი წერდა: „გზები გაუვალი და გზები გაე- 

ლილი – გულისტკივილით მაქვს ყველა შესწავლილი. 
ადის მწვერვალზე, თუ ჭაობში ეფლობა, – ერთი ნი- 

შანი აქვს დაუსრულებლობა“. „დავითიანი“ სულიერე- 

ბით მაღლდება მისივე ავტორის ცხოვრების გზებზე. 

ეს გზები გადაკვეთს დროსა და სივრცეს და იქმნება 

დრო-სივრცული (ქრონოტოპული) მთლიანობა. დ. გურა- 

მიშვილი ხშირად მოიხმობს-ხოლმე ღვთისმშობელს, 

რათა იხსნას იგი „ადგილთა სატანჯველთაგან“. 

„დავითიანში“ შეუცნობელია თვით ხილული გზებიც 

და მეტადრე, უხილავი გზები. თითქოსდა, ყოველივე 
მათგანზე ვრცელდება ევანგელური აზრი: შეუცნობელ- 

ნი არიან გზანი უფლისანი (რომ,, 11, 33). 

6



დ. გურამიშვილის სახეა წიგნი – „დავითიანი“. ისაა 

მისი „მომგონებელი“ და ამას ეხმიანება მისივე წუხი- 

ლი: „მომხსენებელი არ მრჩების, მაშფოთებს, ეს მაღო- 

ნებსა... ცოცხალიც არვის ვახსოვარ, მკვდარს ვინღა 

მომიგონებსაო“ (29, 16). წიგნით უნდა აღსრულდეს მისი 

ვედრება ღვთისადმი: „გეაჯები, ნუ გამწირავ, მოვჰკდე, 

შენ კერძ დამმარსეო“ (73). 

ეს სიტყვები ღვთისადმია მიმართული, მაგრამ შემ- 

თხვევითი არაა (და გასაგები აზრით, კარგიცაა) ის 

ცდომილება, რომ მათ “უკავშირებდნენ სამშობლოს 

(სამშობლო-სამოთხე). 

დ. გურამიშვილის ყოფითი ცხოვრება იყო ლაბირინთი, 

არა ამისი ანტიკური გაგებით, არამედ პოსტმოდერნის- 

ტული აზრით: აბსურდული ცხოვრება და აბსურდული 

ლაბირინთი. დ. გურამიშვილი თავისი ცხოვრებით ჩარჩა 

იმ ლაბირინთში, მაგრამ მას თავი დააღწია „დავითიან- 

მა“. მან, ე. ი. მისმა სულმა, სულმა ჩამოაღწია საქართ- 
ველოში, ხორციელად კი იქ, მირგოროდში განისვენებს 

(„საფლავის ქვაზე დასაწერად“ ასეთი სიტყვები დაუ- 

ტოვებია: „ხორცით აქ ვლპები, აწ ჩემი სული, არა ვიცი 

რა, სად არს მისულიძზრ. 

საქართველოს დ. გურამიშვილი გადაურჩინა წიგნმა. 

1787 წელს მირიან ბატონიშვილი, ძე ერეკლე II-ისა, 

უკრაინაში მიემგზავრებოდა ქ. კრემენჩუკს, ფელდმარ- 

შალ პოტიომკინთან მოსალაპარაკებლად გეორგიევსკის 

1783 წლის ტრაქტატთან დაკავშირებით. გზა მირგოროდ- 

ზე გადიოდა. უფლისწულმა გაიგო, რომ აქ ცხოვრობდა 

პორუჩიკი თავადი გურამოვი. ეს იყო დ. გურამიშვილი. 

სწორედ ამ დროისთვის შეუვსია და განუსრულებია 

თავისი ავტოგრაფიული კრებული, თუმცა ზოგიერთი 

ხარვეზიც დარჩენია კრებულის ბოლოს ჩაურთავს 

წყლის ასამაღლებლისა და წისქვილის ნახაზი, რაც, 

7



ეტყობა, ძალზე მოსწონდა, იმდენი რამის შესრულებას 
მიაწერდა ამ გამოგონებას... თანაც დასძენდა: რაც ჩამო- 

ნათვალიდან ვერ გაიგონ, „საიდუმლოდ მკითხონო“. 

საერთოდ, ძალზე ასაიდუმლოებს ამ პროექტს, რომელიც 
მალაროსიისთვის ჰქონია გამიზნული. 

მირიან ბატონიშვილმა წამოიღო „დავითიანი“; გზაში 

კინაღამ დაუკარგავთ. მერეც დიდხანს ცნობილი ვერ 

გამხდარა, თუმცა XIX ს-ის დასაწყისში რამდენიმე პირი 

გადაუნუსხავთ. 

„დავითიანი“ საქართველოში ცნობილი ხდება მაშინ, 

როცა დ. გურამიშვილის ეპოქა დამთავრდა. მას ადრე 

ეხება მარი ბროსე (1838 წე). პირველად 1870 წელს და- 

იბეჭდა, თუმცა მანამდე ნაწყვეტები გამოქვეყნდა „ცის- 

კარში“ (1852 წე. 

ჩნდება ალბათობრივი აზრი: დ. გურამიშვილის დროს 

საქართველოში ძალზე მძლავრობდა სპარსოფილობა 

ან ბესიკური ლირიკა. და მას რომ საქართველოში ეც- 

ხოვრა, იქნება, დიდწილად თბილისურ პოეტურ ჰამქარს 

გასჯიბრებოდა და არასასურველი წარმატებებისთვისაც 

მიეღწია. 

თუკი დაიწერება, ალბათ, საინტერესო იქნება „დავი- 

თიანის“ მკითხველის ისტორია. უმბერტო ეკოს კვალო- 

ბაზე თუ ვიტყვით, „დავითიანი“ ქმნის თავის მკითხ- 

ველს, მაგრამ მკითხველიც ქმნის თავის „დავითიანს“. 

სხვადასხვა დროს და სხვადასხვა მკითხველის მიერ 

ეს სხვადასხვაგვარად ხდება-ხოლმე. „დავითიანის“ ში- 

ნაარსი ნამდვილდება მკითხველში, ნებისმიერ საინ- 

ტერესო მკითხველში. არსებითად, რაც მკითხველში 
ჩნდება, ისაა „დავითიანი“. 

დ. გურამიშვილმა თავისი თავი „დავითიანის“ პერსო- 
ნაჟად გამოიყვანა. ესაა ჩვენება საკუთარი თავგადასავა- 
ლისა. დ. გურამიშვილის შინაგანი სულიერი სამყარო ჩანს 

8



თითქმის ყველა რელიგიურ ლექსში. და ასეა მაშინაც 

– კი, როცა ამა თუ იმ ნაწარმოებში სხვაა ლირიკული 

სუბიექტი ანუ სათქმელი მიეწერება სხვას: მაცხოვარს, 

დავით ფსალმუნთმგალობელს, ან ღვთისმშობელს. 

„დავითიანში“ დ. გურამიშვილი წარმოდგენილია არა 

კერძოობითი ბიოგრაფიით, არამედ განზოგადებული 

სახით, საჩვენებლად იმისა, თუ რა გადახდებოდა-ხსოლ- 

მე თავს ქართველ კაცს იმ ეპოქაში. დ. გურამიშვილის 

ცხოვრება ამისი ტრაგიკული და თან აბსურდული 

გამოხატულებაა. 

დ. გურამიშვილი თითქოსდა გარედან უყურებს თავის 

ყოფით თავგადასავალს. მასში ჩნდება სხვა, მაღალსუ- 

ლიერი სუბიექტი, რომელიც სიკეთის თვალთახედვით 

აღიქვამს თავისთავზევე დატრიალებულ ძნელბედობას 

და ამას საკუთარი ცოდვილიანობით ხსნის. თანაც ამას 

კარგი იუმორი ახლავს. 

ძალზე თავისებურია დ. გურამიშვილის თვითირონია. 

თვითირონია ხან რაღაცნაირად შეფარულია, შინაგანია, 

არადა, გარეგნულად, თითქოსდა, ლაღად გამოთქმულია. 

ირონიულია მოძალებულ ფიქრთა პარადოქსული ურ- 

თიერთმონაცვლეობა: 

„მე ვიყავ ერთი თავადი, მოსახლე, გორისუბანსა, 

ჯვარობას ჩვენი ქალ-რძალი იცვამდნენ არ ავს ჯუბასა, 

მუნით გამტყორცნა საწუთრომ, გარდამაცილა ყუბანსა, 

ვაი, რა კარგად მოვსთქმევდი, მეტყოდეს ვინმე თუ 

ბანსა“. (72) 

აქ სხვა მომენტებთან ერთად ჩანს ერთი რამ: დ. 

გურამიშვილი თითქოს თავისთავს მთლიანად ღირსად 

არც-კი თვლის საკუთარი ცოდვილიანობის შეგრძნები- 

სას და ამასაც-კი ერთგვარ ირონიას აახლებს; სხვაგ- 

9



ვარადვე უნდა აიხსნას ცოდვის ტირილის ჟამს რომ 
ვიღაცის ბანს მოელის. ესაა ირონია მასზე, ვისაც 

არ ძალუძს გულწრფელად თქვას თავისი გალობანი 
სინანულისანი. 

ლამისყანაში შეიპყრეს (1727 წ.) მკის დროს მუშებთან 
მისული ირტოზის გორით შემოპარულმა თხუთმეტმა 

ლეკმა და სოფ. ოსოქოლოში მიიყვანეს. ხაროში მჯდომი 

კაცის ვედრება ჩანს ღვთისადმი მის ლოცვაში: „ბნელსა 

ვზივარ, გეაჯები, სასინათლო ამიხვრიტო, ამოვსძრე და 

გამოვიქცე, მოვიდე და შენა გეჭრიტო“ (73). „მიმიყვანეს, 

არა ღირსთა ღირსეულად მიმსახურეს, .. უსასყიდლოდ 

მიღებული გასასყიდლად დამაშურეს. გავეპარე, დამიჭი- 

რეს, რად წახველო, დამპანღურეს“ (72) „ხელმეორედ 

გავიპარეო, რაკი ვპოვე ჟამი, დრონი“. 

აქ რეალური და წარმოსახვითი ერთმანეთს ერწყმის. 

ასეა ლექსში „სიზმარი“, საცა მას ეუწყა ტყვეობიდან 

გაქცევა. მანამდეა: „სწავლა თავის გაფრთხილებისა და 

შორს წასვლაზე მზად ყოფნისა“. აქ პოეტი ცდილობს, 

რომ თავისი უბედურება გადააქციოს ზოგად საფიქრა- 

ლად: კაცი უნდა მზად იყოს შორს გადასაკარგავადო. 

თუმცა ეს იწყება რაღაც თამაშისმაგვარი სილაღით: ,რა 

ვარგონია, მგონია, ეს სიტყვა გასაგონია; ბაღ-წალკოტი- 

სა მოქმედთა ვარდი დათესონ, რგონ ია. თუ სნეულებას 

უფრთხოდე, ჭამე, სვი, შესარგონია“. შემდეგ „თამაში“ 

ასე შემობრუნდება: „უქმედ ბევრისა მჭამელი გაუმაძღა- 

რი ღორია; ყურ-მძიმე, ლაფში ჩაფლული, ზანტი, უღონო 

თორია“ (79). ყოველივე ეს არ ჰგავს ტყეეობაში მყოფი 

კაცის ნაფიქრალს. ესეც ალბათ თვითირონიაა, პაროდი- 

რებაა ასეთი ფიქრებისა. 

ერთი ლექსი – „ტყვეობითგან გაპარვა დავითისა“ 

ასე იწყება: „გულზედ მქონდა მოხაზული ცხოვრებისა 
წყაროს ღვარი“. შემდეგ ნათქვამია: „დღისით წინამძღ- 

10



ვრად მზე მყვანდის, ლამით ვუჭვრეტდი მთვარესა, მი- 

ვენდე შვიდთა ვარსკვლავთა მას ჩრდილოეთის მხარესა, 

ღამით შიშგელ მთას მივადექ შუვა დაღესტნის არესა“, 

ღამით გზას ელვა მინათებდაო, დღისით ჯაგნარსა და 
გამოქვაბულებში ვიმალებოდიო. 

ასეთ ძნელბედობის ჟამსაც-კი, ან; თუნდაც, ამის 

მოგონებისას, დ. გურამიშვილს სულ ახლავს იუმორი. 

იუმორი იგრძნობა არა მხოლოდ მოვლენათა აღწერისას, 

არამედ თვით აღწერის საკუთარი სტილის მიმართაც, 

კერძოდ, საგანგებოდ გადაჭარბებული დეტალიზაციის 

მიმართ: 

„თუმც არ მეჭამა მე პური თბილ-თაჯა ჯავახურია, 

არც მესვა ღვინო კახური, არ ვიყავ ნაბახურია; 

ათი დღის მშიერს მომერთვა სადილი საკვეხურია, 

მოუწევარი კვინჩხი და მკვახე მე კოწასხურია“ (89) 

კიდევ უფრო იუმორისტული იქნებოდა, სერიოზუ- 

ლად რომ ენატრა იქ „თბილ-თაჯა“ ჯავახური პური 

და კახური, თანაც როცა თითქოს აქვს „სადილი საკვე- 

ხურია“: კვინჩხი და კოწახური. ამ ნატვრა-ოცნებებს 

ცვლის რეალობა, რომლითაც „სარუსეთოში“ შესვლა 

აღინიშნა მოულოდნელად წააწყდა ორ კიტრსა და 
საზამთროს ნატეხს. მოულოდნელობამ „კარგი ცხოვრე- 
ბა“ მოანდომა და მათი გარეცხვა გადაწყვიტა. ჭავლმა 

გამოსტაცა ისინი და იმდენი სდია, კინაღამ წყალში 

დაიძირა. ღვთის საყვედურიც-კი წამოსცდენია: „თუ მო- 

მეც, რაღათ წამართვი, აწ ასე რად გავიწირე“. „თუ 

არ გინდოდა ჩემთვისა, რად დამხვდა გამზადებულიო?!“ 

მალე გონს მოეგო და სინანული მოეძალა და საღვთო 
სათნოებით აღვსილი ისეთი ტირადა წარმოთქვა, რომ- 

ლის მცოდნეს მით უფრო არ ეპატივება სულმდაბლო- 

11



ბა. ალბათ, ესეც თვითმხილებაა, წარმოჩენაა საკუთა- 
რი გაორებისა: დაეჭჯვებაა, თუ ვინაა ის, ღვთის მოსაყ- 

ვედურეა თუ მისი სათნომყოფელი? 

ბოლოს ყაზახ-რუსებს გადაჰყრია, როცა ქალ-კაცნი 

კალოს ლეწავდნენ. ყელზე ჯვრები უჩანდათ. დ. გურა- 
მიშვილი პირჯვრის წერით ემთხვია მათ ჯვარს. მაშინ 

ერთმანეთს უთხრესო – „დაი ხდებაო, ლაზარი! (ხომ 

არ ხდება ამ საკუთარი სახელით შეხმიანება ახალდა- 

ტყვევებული დავითის ღვთისადმი ვედრებასთან: „ვით 

ლაზარეს დამარხულსა „აღდექ“-თავსა დამძახეო?!“. 73). 

ასე გადარჩა დ. გურამიშვილი. ამას მოჰყვება მა- 
ღალფსიქოლოგიური შინაარსით გამსჭვალური იშვიათი 

სტრიქონი: 

„ამ სიხარულმან დამშალა ჯავრით შეკრული კონაო“ (93). 

ასეთი მაღალმხატვრული სტრიქონი იშვიათია მთელს 

„ქართლის ჭირში“, თუ არ ჩავთვლით ჩვენს მიერ ეპიგ- 

რაფად მოხმობილ სტრიქონებს. 

დ. გურამიშვილი გადაურჩენიათ რუსებს, რომლებმაც 

ჯერ კიდევ ამ დროს დააქციეს საქართველო. 

დ. გურამიშვილი იგონებს: 

„როგორც რომ ერთმან ყაჭზახმან მე მაშინ მამიარაო, 

როცა რომ მყვანდა, მივლიდა მეტს მამაჩემი არაო“. 

ნავით საყდართან მიუყვანიათ და იქ ულოცია. მერე 

ასტრახანის გავლით მოსკოვს ჩასულა. აქ, მოსკოვის 

ახლოს სოფ. ვსეხსვიატსკოეში ქართველები სახლობ- 

დნენ: აქ იყო სამეფო კარი, კარის ეკლესიით, იყვნენ 

დიდებულები, სამღვდელოება, მსასურები, აქ ისმოდა 

ქართული ენა, ყველაფერი იყო ქართული, მაგრამ არ 

12



იყო საქართველო, იყო ცივი და შორეული რუსეთი. ეს 

მინიატურული საქართველო დამცრობილი საქართვე- 

ლოს უბედურებას გამოხატავდა. 

აქ დ. გურამიშვილს პატივი დასდეს და, ჯაბადარ- 

ბაშობა (იარაღის მეთვალყურის) თანამდებობა (C,სახე- 

ლო“) უბოძეს. იმასაც ამბობენ, რომ დ. გურამიშვილი 

აქ ლიტერატურულ საქმიანობაში ჩაებაო. თვითონ უფ- 

რო ობივატილურად გამოხატავს თავის განცდებს: „კარგი 

იყო აღდგომასა მეფეთაგან მეჯლიშობა, ზმა, შაირი, გა- 

ლობანი, ჩანგთ კვრა, მღერა, თამაშობა“. ეტყობა, სამ- 

შობლოდაკარგულ სამეფო კარს არ ეთმებოდა დროს- 

ტარება. ეტყობა, სურდათ მხიარულებაში ჩაეხშოთ პატ- 

რიოტული სევდა (ცნობილი იდეით: ,თუ ასე ვიმხიარუ- 

ლებთ, რას დაგვაკლებს მტერიო“) თვით დ. გურამიშ- 

ვილი თავის მონაწილეობას აქაურ „ლიტერატურულ 
საქმიანობაში“ ასე გადმოგვცემს: 

„ჯავახიშვილს გამალექსეს, მოშაირეს ჩემებრ ცუდსა, 

პირად მჭლესა, ტანად ხმელსა ვით ნუუჟრიანს ხესა მრუდსა. 

რაც მე ვუთხრა, მას მიაჩნდის ვით ნაცეცხლი უკან კუდსა, 

ბევრჯელ ის, იმწვიტინის, კოტვით ძირს დასცემდის ქუდსა“. 

ეს ნატურალისტური სურათი აქაური საშაირო „შერ- 

კინების“ მაინცდამაინც მაღალ დონეს ვერ წარმოაჩენს. 

ამის შემდეგ ბევრი რამ აღარ ჩანს. რაც ჩანს, მასში 

დ. გურამიშვილის მონაწილეობა არ იყო მნიშვნელოვანი. 
გავიდა დრო. 1737 წელს გარდაიცვალა ვახტანგ VI, 

რომელიც ასე დაიტირა დ. გურამიშვილმა: „ვაი, რა ბოძი 

წაიქცა, სახლ-კარი თავს დაგვექცაო! ლხინი, შვება და 

სიამე სულ ჭირად გარდაგვექცაო“. ამით დ. გურამი- 

შვილისათვის დასრულდა ყოველგვარი პერსპექტივა 

ეროვნულ საქმეებში მონაწილეობისა. 

13



დაიწყო სულ ახალი გზა, კიდევ უფრო გაურკვეველი 
და კიდევ უფრო აბსურდული. პიროვნული ცხოვრებით 

იგი აღარ ეკუთვნის საქართველოსა და, ალბათ, არც 

თავის თავს. იგი ეკუთვნოდა რუსის ჯარს, ჯერ არა- 

ეროვნული „ქართული“ ფორმით – იგი ჩაეწერა ქართ- 

ველ ჰუსართა პოლკში. მერე იბრძვის რუსეთის რამდე- 
ნიმე ომში, მაგალითად, პრუსიელების წინააღმდეგ. 

თითქოს პირად სიხარულს გამოხატავსო, ისე ამბობს: 

„ორმოცჩვიდმეტს ბრუსის კაროლს შევურყივეთ ტასტის 

სვეტიო“. ამ ბრძოლისას იგი ჩავარდა ტყვედ და ერთხანს 

ჰყავდათ მაგდებურგის ციხეში. 
დ. გურამიშვილი საოცრად აქებს რუსეთის იმდროინ- 

დელ იმპერატრიცას ანას – „ანა ხელმწიფე, რუსეთზე 

გადამწდომარე, ბრძენ, უხვი, მართალ-მოწყალე, სამარ- 

თალ დაუცდომარე“. ასეთი ღირსეული მეფის წარმოდგე- 

ნამ რუსთველის ფანტაზია მოითხოვა (როსტევანის სა- 

ხით), აქ – კი იგი რეალობაშია დანახული. 

ამ დროს ხდება ერთი საინტერესო რამ: დ. გურა- 

მიშვილი რომ პრუსიის მეფის დამარცხებით ამაყობს, 

იმ ხანად დიდი ფილოსოფოსი კენისბერგელი ემანუილ 

კანტი კენისბერგში იმპერატრიცა ანას წარმომადგენელს 

თხოვნის წერილით მიმართავს, რომ როგორმე ნება 

დართონ უნივერსიტეტში ლექციების კითხვისა და ამ 

წერილშიც მოულოდნელი მაღალფარდოვანი ქებაა ანა 

იმპერატრიცასი. შემონახულია ეს წერილიც და ნებარ- 

თვის საბუთებიც. ცხადია, არვინ არ იცოდა, თუ ვინ იყო 

კანტი, არც იმპერატრიცამ და არც მისმა ჩინოვნიკმა, დ. 

გურამიშვილმა კი ისიც არ იცოდა, თუ რატომ ხარობდა 

პრუსიის დაცემით. 

მაგდებურგის ციხის ტყვეობიდან განთავისუფლების 

შემდეგ დ. გურამიშვილი აგრძელებს თავისი შინაგანი 

სულიერი ცხოვრების გამოხატვას, რაც მოცემულია 

14



მრავალ რელიგიურ ლექსში. აქაც რამდენჯერმე გაკ- 

რთება-ხოლმე ზოგიერთი ბიოგრაფიული მომენტი: სა- 

ცხოვრებლის დაკარგვა პრუსიაში ტყვეობისას, ანდა, თუ 

რეალობის ანარეკლად ჩავთვლით, ზუბოვკელ ქალთან 

შეხვედრა, ან „მოსკოვს ქალაქს მზეს ველოდითო“. თუმ- 

ცა ამ ლექსებში კონკრეტულ ცხოვრებისეულ რეალიებ- 
ზე მეტად წარმოდგენილია რელიგიური სიმბოლიკა და 

ესაა მთავარი 

მთელი მესამე წიგნი „დავითიანისა“ უმეტესწილად 

სოფლის სამდურავია. თავგადასავალი აღარც კი ჩანს, 

თითქოსდა, უკვე დამთავრდა პირადი ცხოვრება და იწ- 

ყება მხოლოდ მისი გააზრებანი. 

მერეა „ქაცვია მწყემსი, რომელიც გამონაგონზე 

დამყარებული ბუკოლიკური (მწყემსთა ცხოვრების ამ- 

სახველი) პოემაა, რაც უკრაინულ სინამდვილეშია გაშ- 

ლილი, თუმცა მასშიც გაკრთება ისეთი რეალიები, 

რომლებიც არ შეიძლება უკრაინაში მომხდარიყო და დ. 

გურამიშვილის ბავშვობას ასახავს: „მით იკლო სწავ- 

ლამა, ჩვენში ლეკთ დავლამა წიგნი“ მოსპოო, – ამას 

თავის თავზე ამბობს ქაცვია მწყემსის მამა, თუმცა ეს დ. 

გურამიშვილს შეეხება. ეტყობა, მოსუცებულობაში რომ 

ადამიანი უბრუნდება თავის ბავშვობას, ეს ხდება აქაც. 

„დავითიანის“ ბოლოს ლექსში „საფლავის ქვაზე და- 

საწერი“ პოეტი იხსენებს, რომ საგვარეულო საფლავი 

მქონდაო იოანე ზედაზნელისა და შიო მღვიმელის მო- 

ნასტრებში და ისე მოგვმართავს, რომ თითქოს იმ ქვევ- 

ნიდან გვესაუბრებოდეს. ეს ყველაფერი იწერება 1774- 

1787 წლებში, თუმცა ჩვენ გვაგულისხმებინებს მის 

გარდაცვალებასაც (1792 წლის 1 აგვისტოს). 

ის მარტოდმარტო ცხოვრობს მირგოროდთან, ალ- 
ბათ, ზუბოვკაში. მას ახსოვს უამრავი ქართული ხალ- 
ხური ლექსი და ლიტერატურული ნაწარმოებები, მთელი 

15



ბიბლია და რელიგიური სიმბოლიკა. 

საოცრად ახსოვს ქართული ენა. მისთვის ესაა რა- 

ღაც ერთიანი, ყოვლისმომცველი სინამდვილე, რომელ- 

შიც იგი ცხოვრობს და რომელშიც შედის როგორც 

ეკლესიაში. ეფრემ ასური (V ს. ამ ქვეყნისგან განშო- 

რებულსა და ყველაფერს მოკლებულ მეუდაბნოეზე 
წერდა: ეკლესიად ჰქონდა ენა თვისიო. უკრაინაში დ. 

გურამიშვილს საქართველო ეცხადებოდა ენით და ამ 

გამოცხადებას იგი რეალობად აქცევდა „დავითიანში“. 

ქართული სიტყვა „დავითიანის“ მთავარი პერსონაჟია. 

დასრულდა დ. გურამიშვილის ცხოვრების გზა და 

დასრულდა „დავითიანი“. 

ბოლოსაა მისი ავტოპორტრეტი, პრიმიტიულად შეს- 

რულებული, მაგრამ სულიერებით აღვსილი და შთამ- 

ბეჭდავი, თანაც ერთგვარი თვითირონიის შემცველი: 

გალეული სხეულით, ლოცვა-ვედრებად ზეაღმართული 
ხელებით და მაღლა აპყრობილი მზერით. მისი ტანსაც- 

მელი, მზერა და სიქაჩლე ისეა გამოხატული, თითქოს, 

ერთგვარად ირონიზებულია თეით ისიც-კი, რომ მას 

ეცოდება თავისი თავი, რუსის ჯარის ყოფილი პორუ- 
ჩიკი, შემორჩენილი ლურჯ-წითელი ძველმანი ფორმით 

და პორუჩიკისავე ბაკენბარდებით. სხეულს თითქოს 
უჭირს დაეყრდნოს ამქვეყნურ საყრდენს და თანაც ამას- 

თან კონტრასტსა ქმნის მისივე სხეულის ზეაღსწრაფა. 

ავტოპორტრეტს წამძღვარებული აქვს ლექსი – „ეს 
კაცი ასე ილოცავს“, რომელიც ასე მთავრდება: 

„ყოვლად წმინდაო, დამადევ 

წყლურზედ წამალი სამთელი, 

შემაძლებინე აღვანთო 

მე შენს წინაშე სანთელი“. 

16



ამითვე მთავრდება მთელი ,დავითიანიც“. ეს ლექსი 

„დავითიანს“ ერთვის, როგორც საგალობლებს „ღვთის- 

მშობლისანი“. 

ჩ.8. 
დავით ფსალმუნთმგალობლის მეორე „მედ“ ჩათვლა 

პირობითია. პოეტისათვის ისაა, ასე ვთქვათ, „სანატრე- 

ლი“ „მე“ და, ამდენად, უპირველესიც ყველა სასურველ 
„მეთა“ “შორის. რადგანაც ის, ფაქტიურად, შინაგანი 

სულიერი ძალის „გასხვისებაა“, “შეიძლება ითქვას, 

უმაღლესი იერსახეა საკუთარი „მეს“ თვითწარმოსახვი- 

სა. სხვაგვარად: ძირითადი მაკონტროლებელი ნებელო- 

ბის შემცველი „მესთვის“ ის შეიძლება იყოს მეორე 

„მე, თორემ იგივე „მე“ ზემოხსენებული აზრით, პირ- 

ველია. ასე რომ, სხვადასხვა კუთხით, სხვადასხვაგვარი 

მიდგომით, ამ „მეს“ რაობა იცვლება და იქმნება სა- 

შუალება პიროვნებაში გაჩნდეს მრავალი „მე“. 

2000 წ. 

17



ალა იონის „ რია ცხენები“ და 

(ინტერტექსტუალური წაკითხვისათვის) 

გალაკტიონის „ლურჯა ცხენები“ 1916 წლით თარიღ- 

დება. პირველად დაიბეჭდა ჟურნალში „ცისფერი ყანწე- 

ბი“ (1916, MM# 1, გამოვიდა თებერვალში). ამიტომ ამის 
წინარე პერიოდს შეიძლება განვაკუთვნოთ ლექსები, 

შექმნილნი 1915 წლის ჩათვლით. 

ამ დროს უკვე გამოიკვეთა არაერთი რამ იმ თავისე- 

ბურებათაგან, რაც შემდეგ მოცემულია „ლურჯა ცხე- 

ნებში“. ძალზე ზოგადად მას შეიძლება ვუწოდოთ – 

მუსიკური მდინარება ტექსტისა და ეს იმ აზრით, რო- 

გორაც დამკვიდრებულია თუნდაც ჟან-პოლის შემდეგ 
(XIX საუკუნიდან) და არსებობდა ადრეც (რუსთაველ- 

თან: „მისთვის ენა მუსიკობდეს“, დიმიტრი ბაგრატიონი: 
„გავამუსიკე მისთვის ენანი“, – ,სულის ყვეავილორ. 

იგულისხმება პოეტური ტექსტის არა ბგერწერული მუ- 

სიკალობა, არამედ ტექსტში სიტყვების აზრობრივზე 

მეტად ემოციური, ,მუსიკური“, ურთიერთკავშირი: „და- 

ათრობს მთვარე თოვლიან ალვებს ივლისისფერი ყინ- 

ვის თასებით“ (,ალვები თოვლში“, 1915, წაღვერი). ასე- 

გეა ლექსში „ის“: „ღამემ მოვერცხლილ ძაფების გროვა 

გადააქსოვა სარკმლის მწვანე ბროლს, სარკეს ანათ- 

რთოლს დაუახლოვა და დაათოვა სურათებს, საწოლს“ 
(,ის“, 1915, წალვერი) ასეა ლექსში „აკაკის ლანდი“: 

„მძიმე და დაღლილ ფეხის ხმას გრძნობდა ნელი-ნელ 

მსვლელი ღრუბელი ჩუმი, და მოძრაობდა ღამის მნა- 

თობთა აღელვებული ელიზიუმი“ (1915). 

აქ ყველგან სახეთა შინაარსი, მათი საერთო რაობა, 

18



მდინარებაში ნამდვილდება და არა სტატიკურ ფორმებ- 

ში. მდინარებას ქმნის სიტყვათა არა ლოგიკური კაე- 

შირი, არამედ მეტალოგიკური მინიშნებანი. ასეთი რამ 

მსჭვალავს „ლურჯა ცხენების“ თითქმის მთელ ტექსტს 

(„როგორც ნისლის ნამქერი, ჩამავალ მზით ნაფერი, 

ელვარებდა ნაპირი“.. და შემდეგაც: „მდუმარების გარე- 

შე და სიცივის თარეშში“... აქ ცნობიერების ტრაგიზ- 

მია და გასაგები პირობითობით თუ ვიტყვით, აქ ხდება 

„ტრაგიზმის დაბადება მუსიკის სულისაგან“ (ნიცშე). 

პოეზიისა და მუსიკის მსგავსი შინაგანი კავშირი 

(თუ გაუთიშაობა) სიტყვის გამომსახველობის აბსტრა- 

გირებას ემყარება. სიტყვათა საგნობრივი (კონკრეტუ- 

ლი) შინაარსიდან აბსტრაქციით, ნაწარმოებში იქმნება 

არასაგნობრივი სინამდვილე: „გაქრა ვნება-წამება, რო- 

გორც ღამის ზმანება, ვით სულის ხმოვანება ლოცვის 

სიმხურვალეში“, აქ „ყვავილნი არ არიან, არც შვება- 

სიზმარია“; აქ „შეშლილი სახეების ჩონჩხიანი ტყეებია“, 

სადაც „უსულდგმულო დღეები ჩნდება და ქვესკნელდება“. 
ეს აღარაა ქაოსიც –- კი, ანუ ისეთი პოტენციური 

რაობა, რომელიც შეიძლება კოსმოსად იქცეს. ტრაგიზ- 

მის შეგრძნებას ქმნის ის, რომ ეს არარაობაც კი არ 

არის (აქ „სძინავთ ბნელ ხვეულებში გამოუცნობ ქიმე- 

რებს“). ეს არის რაღაც უკეთური რამ, სადაც ვერავინ 

ვერაფერს ნახავს „ცივ და მიუსაფარი მდუმარების გა- 

რეშე“. რაღაც „ნაპირი“, რომელიც ელვარებს ,სამუდამო 

მხარეში“, თითქოს არის და არც არის (შდრ. ჟ.დერიდა, 

ესსე სახელზე, – ვ. ა. კანკედან). აქ თვით „არის“ აზრს 

კარგავს, „როგორც ნისლის ნამქერი, ჩამავალ მზით 

ნაფერი“. თითქოს, რაღაც მესამეა, ყოფნისა და არყოფ- 

ნის გვერდით (ერთ უფრო გვიანდელ ლექსში გალაკ- 
ტიონი წერს: „მე ის ვარ, ვინც არა ვარ“, რაც ეხმიანება 

„გამოსვლათა“ სიტყვებს: „მე ვარ, რომელი ვარ“. 3, 14). 

19



ამ ყოვლად გაურკვეველ და შეუცნობელ აბსტრაქ- 
ტულ სინამდვილეში შემოდის რაღაც შუქი: „მხოლოდ 

შუქთა კამარა ვერაფერმა დაფარა, მშრალ რიცხვების 

ამარა უდაბნოში ღელდება!“ ეს შუქთა კამარაც „მშრა- 

ლი რიცხეების“ (და არა – წესრიგის მომასწავებელი 
პლატონური რიცხვების) ამარა დარჩენილა, მაგრამ 

მაინც ჩანს. 

ლექსებში შემოდის ასეთი მიმართვა – „შენ“, რომე- 

ლიც, სინამდვილეში, შეიცავს „მეს“ შინაარსს ისევე, 

როგორც შესიტყვებაშია – „შენ აღარავის ახსოვხარ“, 

– როცა ეს თავის თავზეა ნათქვამი. აქ „შენ“ „მეს“ 
გულისხმობს თავისებური გაუცხოებით: „ყვავილნი არ 

არიან, არც შვება, სიზმარია, ეხლა კი სამარეა შენი 

განსასვენები“, ან: „რომელი ცნობს “შენს სახეს? ან 

ვინ იტყვის შენს სახელს? ვინ გაიგებს შენს ძახილს, 

ძახილს ვინ დაიჯერებს?“ ანდა: „ცეცხლი არ კრთის 

თვალებში, წევხარ ცივ სამარეში, წევხარ ცივ სამარე- 

ში და არც სულს უხარია“. აქაც გაიგივებულია „შენ“ 

და „მე“. შემდეგ მოდის ასეთი სტრიქონი: „სიჭზმარიან 

ჩვენებით – ჩემი ლურჯა ცხენებით ჩემთან მოესვენე- 

ბით, ყველანი აქ არიან“ აქაა ცივი სამარე, „ყველანი 
აქ არიან“ და ყველანი აქეთ მოვლენ ლურჯა ცხენე- 

ბით, რაც „სიზმარიანი ჩვენებაა“. ასე გაიგივდება „შენ“ 
და „მე“. ესაა პოეტური იგივეობა („პოეტური ჯეშმარი- 
ტება) და არა ფილოსოფიური (რიგორცაა, მაგალი- 

თად, მ. ბუბერის ფილოსოფიურ ნარკვევში – „მე და 

შენ“უ. ასე ხდება „ლურჯა ცხენებში“ დეპერსონალური 

შინაარსის პერსონალიზება. პერსონალიზება ეხება სა- 

კუთრივ შემოქმედებით პროცესს და ავტორს. 

ამით შეიძლებოდა დაწყებულიყო „ლურჯა ცხენე- 
ბის“ ინტერტექსტუალური მიმართება ვ. კანდისკისთან. 

20



არასაგნობრივ „იმპროვიზაციებსა“ და „კომპოზიციებში“ 

თითქოსდა შეუძლებელია პიროვნულ-ინდივიდუალურის 

ამოკითსვა. მაგრამ როგორც მრავალ გამოკვლევაშია 

ნაჩვენები, კანდინსკის ნაწარმოებთა უმთავრესი მიზანია 

შემოქმედებით პროცესთან დაკავშირებულ იმპულსთა 

წარმოჩენა. ეს კი ქმნის მათში პიროვნულის დანახვის 

შესაძლებლობას. ამ გზით ვხედავთ პიროვნულს აბსტ- 

რაქციონისტულ მხატვრობაშიაკ და ლირიკაშიც, 

კერძოდ, „ლურჯა ც,ხენებში“. 

აბსტრაქციაქმნილი სივრცე უფრო „ნამდვილი“ სი- 

ნამდვილეა გალაკტიონისათვის, ვიდრე კონკრეტული 

გარემო, თუ ადგილი. „სახე“ აქცევს რეალობად გარე სი- 

ნამდვილეს. მეტადრე ეს ითქმის დროზე, რომელიც თა- 

ვისი არასაგნობრივი ბუნების გამო უფრო ემორჩილება 

პოეტურ აბსტრაქციებს. „ლურჯა ცხენების“ ინტერტექს- 

ტუალურ სემანტიკაში შემავალ ლექსში – „შავი ყორანი“ 

(1911 წ) ასეთი დრო-სივრცული წარმოდგენაა: „ჟამი – 

ყველაფრის მქმნელ-გარდამქმნელი, სივრცე ყველაფრის 
მიმტევებელი“. 1913 წელს დაწერილ ლექსში (,თვალუწვ- 
დენელი, დაუსაბამო“) დროს (საღამოს) აქვს სივრცული 
განზომილება (თვალუწედენელი): „თვალუწვდენელი... სა- 

ღამო“. აქვეა ლურჯი გარემო და მის ფონზეა – მხედარი. 

მანამდეა „ლურჯი ეთერი ცისა“ („ჩამავალი მზე“, 1911. 

ეს ბარათაშვილისმიერია: „ცისა ფერს, ლურჯსა ფერს. 

უფრო ახლოა „ლურჯა ცხენებთან“: „მზე დასავლით 

ეღველფება, ღამის ბინდი ხლართავს ჩადრებს, ლურჯს 

ცის ფსკერზე სხივი კვდება, სალამს აძლევს ჩონჩხებს 

და მკვდრებს“ C,უხილავი“ (აივაზოვსკის სურათის წინ), 
1912). აკაკის ლანდი „იქნება ჩვენთვის, იქნება ჩვენში... 
ჩვენი ფიქრების ლურჯ ნიავქარად“ („აკაკის ლანდი“, 
1915). 

ხან ლურჯი მოიცავს ყველაფერს. ასეა 1913 წელს 

21



დაწერილ ლექსში „გემზე“ „ლურჯ მთების ზოლი, 

ლურჯ ცის სივრცეში შორს, უსაზღვროდ შორს მიიკ- 

ლაკნება, ლურჯ ოკეანის ლურჯი ტალღები ლურჯ ტყი- 
ან ნაპირს აქცევს, აკვდება“. სულ ადრე (1909 წელს) 

იწერება ასეთი სტრიქონი: „და სცურავდნენ ამ ლურჯ 

ორთქლში ვარსკელავები, ყვავილები“ C,მუსიკა-უეცარი“),. 

ალმანახი „ლურჯი მხედრის“ ვ. კანდინსკისთან ერთად, 

ერთ-ერთი პირველი დამაარსებელი ფ. მარკი წერდა: 

ლურჯი მამრული საწყისის ნიშანიაო. 

„ლურჯა ცხენებთან“ თუნდაც შორეული რემინის- 

ცენციებისათვის გასათვალისწინებელია ბევრი რამ: 

ვთქვათ, მითოსური რაში (თუ პეგასი), ვანის ანტიკური 

ციხე-ტაძრის სამსხვერპლო ცხენი. წმ. გიორგის იკო- 

ნოგრაფიიდან – თეთრი ცხენი, შავი ცხენი ტარიელისა, 

მერანი, წმ. გიორგის ლურჯა ,ბახტრიონიდან“ და ბევრი 
სხვაც. ცხადია, აპოკალიფსური მხედარი და ისიც, 

რომ „მერანს“ თავდაპირველად ერქვა „თავგანწირული 

მხედარი“ (ასეთი იყო ბარათაშვილისეული სათაური). 

გ-· ტაბიძე წერდა: 

„აი, XIჰI საუკუნეც. მან XX საუკუნეს საჩუქრად 

მიართვა მხოლოდ ერთი ზარმაცი ცხენი, ჩვენს საუკუ- 
ნეს კი გაქანებული მერნები – ლურჯა ცხენები სჭირ- 

დება. ახლა ეს მერნები დგანან ახალი ეპოქის კარებ- 
თან და უცდიან გაბედულ მხედრებს. საქართველოში 

სივრცე შემოკლებულია გიგანტური ნაბიჯებით: რა- 
დიო, უმავთულო ტელეგრეფი, აერო, ავტო, – მათი სა- 
შუალებებით..“ („პოეზია უპირველეს ყოვლისა“, 192)). 
შემდეგში ეს აზრი ლექსადაა გარდათქმული – „ახალ 

მერნების წყება“. აქ ანალისზე მეტად კონფრონტაციაა 

წარსულთან. დეკლარაციულია „მერნების დგომა ასა- 
ლი ეპოქის კარებთან“. არა ჩანს, ახალ ეპოქას ლურჯა 
ცხენები მერნებზე მეტად რატომ სჭირდება? უფრო ად- 

22



რე ბარათაშვილის მერანი წარმოსახულია „მზით დამ- 

წვარ ცხელ უდაბნოში“, თითქოსდა, როგორც „ლურჯა 

ცხენების ანტისამყარო. თუმცა ამ შეპირისპირებაში 

სწორედ „ლურჯა ცხენების“ სინამდვილე „მზით დამ- 

წვარ ცხელ უდაბნოზე“ უარესია: „შეშლილი სახეების 

ჩონჩხიანი ტყეებით უსულდგმულო დღეები რბიან, მი- 

იჩქარიან! სიზმარიან ჩეენებით – ჩემი ლურჯა ცხენე- 

ბით ჩემთან მოესვენებით! ყველანი აქ არიან“ განახ- 

ლება არც ლურჯა ცხენებშია და არც მის საგულვე- 

ბელ მხედრებში. რჩება სულ სხვა რამ და ესაა ახალი 

წესი და რიგი აზროვნებისა, ახალი ლაბირინთი, რო- 

მელშიაც შევლენ ლურჯა ცხენებიც და მათი მხედრე- 

ბიც, რომელთა სწრაფვა ჩაკეტილ სივრცეშიც მარადი- 

ული იქნება... 

„ორი მერანია: მერანი ავთანდილის და მერანი ბარა- 

თაშვილის, ისინი სხვადასხვაგვარი არიან, საჭიროა მა- 

თი შეერთება. და ეს მოვახერხე მე. ჩემი მერანი შეთავ- 

სებაა ამ ორი სხვადასხვაობის: რუსთაველის რითმის 

დაცვა, ბარათაშვილის რიტმის გამოყენება, აზრის გაღ- 

რმავება“, აი, „ლურჯა ცხენები“ (1945 წლის ჩანაწერი). 

ერთ ჩანაწერში (1950) საუბარია „ოცნებათა ლურჯი 

იალქნების“ შესახებ და იმის შესახებაც, რომ მაღალ 

პოეზიაში „სინამდვილეზე მეტი სინამდვილეაო“ (C,საკუ- 

თარ ლექსების შესახებ“, IM. 

„სინამდვილეზე მეტი სინამდვილე“ – აბსტრაქცი- 
ონიზმის პრინციპია და, უფრო მეტად, აბსტრაქციონის- 

ტული ექსპრესიონიზმისა. ასეთივეა აბსტრაქციონიზმის 

უკიდურესი ფრთა – სუპრემატიზმი (კ. მალევიჩი და 

სხვანი) რომელიც ნიშნავს სწორედ „უმაღლესს“, „უკი- 

დურესს“ (კ. მალევიჩი, სუპრემატიზჭმი. ვიტებსკი, 1920). 

ამათ მხატვრულ ტილოებზე ყოფითი სინამდვილე ქრება, 

უფრო ზუსტად, გაქრობას ესწრაფვის და მიესწრაფვის 

23



ზესინამდვილეს, თვით სკულპტურაშიც – კი. ასეთია უ. 

ბოჩიონის სკულპტურა – „ხანგრძლიობის უნიკალური 

ფორმა სივრცეში, რომელიც გამოხატავს „ადამიანის 

სხეულის დაშლას გამოთავისუფლებული ენერგიისაგან“ 

(გ. მოჟნიაგუნი). ამ მხრივ, საინტერესოა ჯ. მიქატაძის 

ქანდაკება გალაკტიონისა. აქ რაიმე იზმზე საუბარი 

ზედმეტია, ცხადია, აქ „ხეფორმამდე“, არამიმეტურ ფო- 

რმამდე, სკულპტორი მიიყვანა სულიერების ძიებამ, სუ- 

ლიერი ტრაგიზმის გამოხატავის მიზანმა. გალაკტიონის 

„ლურჯა ცხენებიც“ არაა მხოლოდ აბსტრაქციონისტული 

ექსპრესიონიზმი, თუმცა მას მრავალმხრივ ეხმიანება. 

გალაკტიონ ტაბიძის „ლურჯა ცხენების“ ინტერტექს- 

ტუალური გააზრებისთვის სრულიად განსაკუთრებული 

უნდა იყოს ვასილ კანდინსკის (1866-1944) „ლურჯი მხე- 

დარი“ (მისი გრაფიკული, ფერწერული და სხვა სახის 

ვარიაცები). 

1912 წელს ქ. მიუნხენში ვასილ კანდინსკისა და ფანც 

მარკის (1880-1916) თაოსნობით, მათი რედაქტორობითა 

და ავტორობით, გამოვიდა ალმანახი – ,009 81გს6 IL6I(CI“ 

ხალურჯი მხედარი“). (M. V. 0CIიმიძIიI. Lმ0ძ1ი§5MV სიძ ძდ 
81გს6 LLCILCLC Mყსიიჩნტგი. 1973. CVI0IM 8684. 110) იგიMICIC# 8. 

M#მსIMყMVი0I0 # დ, M2გ0XM8გ. IIC0ი680/7, MX0CM06Iო-მ0XIM # 0”მ1ს# 3. C. 

IIსხაინიი#08CICMM. M,., 1996. C6.: M8იIX0Lი29V06IM6 MIMI0 ILმIIიI0ICI0I9, 

M., 1999). 
გალაკტიონის „ლურჯა ცხენების“ მიმართება აღნიშ- 

ნულ ალმანახთან („ლურჯი მხედარი“) ზოგადად ადრეც 

აღვნიშნეთ გალაკტიონის პოეზიის ბიბლიურ საფუძველ- 

თა განხილვისას (რ. სირაძე, ქართული კულტურის სა- 

ფუძვლები. 2000, გვ. 105). 

როგორც ზემოთ მივუთითეთ, 1996 წელს მოსკოვში 
ითარგმნა და გამოქვეყნდა 1912 წელს მიუნხენში გამო- 

სული ალმანახი. მასში წარმოდგენილია შემდეგი ავ- 

24



ტორები: ვ. კანდინსკი და ფ. მარკი რამდენიმე სტატიით, 

დ. ბურლიუკი, ა. მაკე, ა. შენბერგი, რ. ალარი, ფ. ფონ 

ჰარტმანი, ე. ფონ ბუსე, ლ. საბანეევი, ნ. კულბინი და ვ. 

როზანოვი. 
ალმანახის ყდაზეა ვ. კანდისკის გრავიურა – „ლურ- 

ჯი მხედარი“. ვ. კანდისკისავეა ალმანახში ჩართული 

„ლირიული (მხედარი)“, (1911წე. ალმანახშია სხვა მხატ- 

ვრობაც: ა. მატისის ცნობილი „ცეკვა“, 1910, ა. შენბერ- 

გის „ხილვა“, 1910წ. (სულიერი ექსპრესიით აღვსილი 

თვალებით) რ. დელონეს „წმინდა სეგერინი“, 1903წ. 

ბავარიული ნახატი შუშაზე – „მარიამი ქრისტეთი“, 

1800 წ; მიქელანჯელოს „პიეტას“ მსგავსი კომპოზიციით, 

თუმცა აქ მარიამს დედოფლის გვირგვინი ახურავს და 

სავარძელიც დედოფლისას ჰგაეს. დედა-ღვთისმშობელი 

მის კალთაზე დასვენებულ ძე-ღვთაებაზე ახალგაზრდად 

გამოიყურება, რითაც დაცულია ცნობილი იდეა მარადქა- 

ლური მშვენი-ერების წარუვალობისა. აქვეა ბავშვის 

(ლიდია ვისბორის) ნახატი. კრებულის ფრონტისპისზე 

მოთავსებულია ბავარიული ფერწერა შუშაზე, რომელზე- 

დაც გამოსახულია წმ. მარტინი – ცხენზე, ცალ ხელში 

ალბათ მახვილით, დაბლა მიწაზე შიშველი წვეროსანი 

კაცია, რომელსაც ცხენი თრგუნავს. ამ გრავიურას 

ალმანახისთვის სიმბოლური მნიშვნელობა ჰქონდა: ეს 
კომპოზიცია „ლურჯ მხედარს“ აკავშირებდა „წმინდა 

მხედრებთან“, რომელთა პარადიგმული პირველსახეებია: 

მიქელ მთავარანგელოზი, გოლიათთან მებრძოლი 

დავითი, წმინდა გიორგი, წმინდა თეოდორე და დემეტრე, 

შემდეგ – რაინდები და სხვანი. 

ჩნდება კითხვა: „ლურჯი მხედრის“ პარადიგმული იდე- 

იდან დაშორებული ზოგიერთი ნახატის ჩართვა ალმანახ- 

ში (თუნდაც ა. შენბერგის „ხედვისა, რ. დელონეს 
„წმინდა მარტინისა“ და ბავშვის ნახატებისა) ხომ არ 

25



მიგვანიშნებს, რომ იდეალთა (ამ შემთხვევაში, „ლურ- 

ჯი მხედრის“ იდეალთა) გვერდით მოიაზრება ყოველ- 

გვარი იდეალის (ან ყოველგვარი პარადიგმის) წინაალღ- 

მდეგ მიმართული ნაკადი? ხომ არ ხედავენ „ლურჯი 

მხედრების“ მებრძოლ სწრაფვათა დამცრობას ა. მატი- 

სის რაღაც ხორუმისმაგვარ „ცეკვაში“? ხომ არ ჩანს 

აქ ვ. კანდინსკის აბსტრაქტული ექსპრესიონიზმის საპი- 

რისპირო „პოსტმოდერნიზმი“? მეტადრე რომ, ე. კან- 

დინსკის აბსტრაქტული ექსპრესიონიზმი გულისხმობს 

სულიერ სწრაფვას და შესატყვის აბსტრაქციონისტულ 

ფორმებს, აქ კი, მატისის ნახატზე, ხორციელი სწრაფ- 

ვანია (შევადაროთ ვ. კანდინსკის თეორიული ნაშრომი 

„სულიერებისთვის ხელოვნებაში“. 1910). 

ნიშანდობლივია, რომ კანდინსკის მხატვრობასთან 

დაკავშირებული ნებისმიერი საკითხი სულ სხვადასხვა- 

გვარ გამოკვლევებში ფილოსოფიურად გაიაზრება- 

ხოლმე. ამას გარკვეულწილ ხელს შეუწყობდა თვით 

კანდინსკის ფილოსოფიური ინტერესები, რაც ყველაზე 

მეტად გამოვლინდა სწორედ ზემოაღნიშნულ ტრაქტატ- 

ში. დღევანდელი ლიტერატურათმცოდნეობაც ფილოსო- 

ფიურია ხოლო ფილოსოფიაც სახისმეტყველებითია- 

ხოლმე (ვ. ა. კანკე, ძირითადი ფილოსოფიური მიმარ- 

თულებანი და მეცნიერების კონცეფციები. XX საუკუ- 
ნის შეჯამება. მ., 2000). „ლურჯა ცხენებშიაც“ პოეტური 

ფილსოფოსობაა. 

ვ. კანდინსკის შემოქმედებასა და „ლურჯი მხედრის“ 

ციკლის ნაწარმოებთათვის უმთავრეს დამახასიათებელ 

ნიშნებად ითვლება: 

არასაგნობრიობა (გარესინამდვილისადმი მიბაძვის, 
მიმეტური ხელოვნების უარყოფა); ნაწარმოებში ახალი, 
თავისთავადი მნიშვნელობის მქონე სინამდვილის შექმნა, 
ე. ი. შექმნა არარეალური სინამ-დვილისა. ყოფიერების 

26



იმპულსურობა; ფერისა და საზების თვითკმარი მნიშვ- 

ნელობა; ნებისმიერ ნაწარმოებში (ფერწერული იქნება, 

პოეტური თუ მუსიკალური) ხელოვნების სხვადასხვა 

ფორმათა სინთეზი; კავშირი იკონოგრაფიულ განსახოვ- 

ნებასთან; მოძრაობის ექსპრესიულობა; ნაწარმოებიდან 

მისი შემოქმედებითი პროცესის ამოცნობა. 

თითქმის ყოველივე ეს მეტ-ნაკლებად ითქმის გალაკ- 

ტიონის „ლურჯა ცხენებზე“. 

კანდინსკის მხატვრობა არამიმეტურია და არასაგ- 

ნობრივი, იმისდა მიუხედავად, თუ როგორი ფორმებია 

მათზე გამოსახული: 

1. მაქსიმალურად განყენებული; 2. რეალური; 3. თუ 

ამათი შერწყმა; 

1. მაქსიმალურად განყენებული ფორმებია მოცემული 

მის ციკლებში: 

„შთაბეჭდილება“ – II (1911 წე), „კომპოზიცია“ – I 

(1910 წ.) – LI (1913 წ); – II (1913 წე. საყურადღებოა 
თბილისის ხელოვნების მუზეუმში დაცული ორი კომ- 

პოზიცია („სურათი წრეებით“ და „შავი ლაქა“). „იმ- 

პროვიზაცია“ – II (1910 წა; 

2. ვ. კანდინსკის არაერთ ნაწარმოებზე საგნები გამო- 

სახულია საკმაოდ რეალურად. ასეა უმეტესწილად 

ადრეულ ნამუშევრებზე: „ქუჩა მურნაუში“ (1909 წე, 

„ღამე“ (1903 წე, „სარკე“ (1907 წ.ე), „დამშვიდობება“ (1903 

წე და სხვა. 

აქაც - კი შინაარსი ხილული გარესინამდვილის მიღ- 

მაა და მისგან მაქსიმალურად აბსტრაგირებულია. 
3. სხვა შემთხვევაში კანდინსკის ნახატზე შერწყმუ- 

ლია რეალისტური სახეები და სრულიად აბსტრაქტული 

ფორმები. ასეთი შერწყმა მეტწილად გვხვდება სწორედ 

„ლურჯი მხედრის“ ან მასთან მიახლოვებული თემატი- 

კის შემცველ ნახატებზე; ესენია: 

27



„ლურჯი მხედარი“ (1903 წ) – აქ ფონიც საკმაოდ 

„რეალურია“ და ცხენ-მხედრის გამოსახულებაც. 

„ლირიული“ (1911 წ) – ცხენის გრაფიკული და მხედ- 

რის ფერწერული გამოსახულებებით. 

ალამანახ „ლურჯი მხედრისთვის“ განკუთვნილ სუ- 

რათებზე (1911 წ) დეფორმირებული ფიგურებია ცხენისა 

და მხედრისა. 

აქვე უნდა მოვიხსენიოთ: ვ. კანდინსკის „წმ. გიორგი“ 

(1911 წ) თეთრ ცხენზე, დაბლა ურჩხულია, რომელსაც 

შუბით განგმირავს მხედარი. 

კომპოზიციაზე „მხედარი“ (1911 წ) ორი ცხენია: ლურ- 

ჯაზე ზის მხედარი, რომელიც ყვითელ ცხენზე მჯდარ 

ეშმაკს თრგუნავს. 

განსაკუთრებით საყურადღებოა კანდინსკის „აპოკა- 

ლიფსის მხედარი“ (1914 წ. M. CIIმიძIიI, 30). კომპოზიცია 

ოთკუთხედში მედალიონისმაგვარ ოვალშია ჩახატული 

და მის კუთხეებში მეტად თავისებური „ტეტრამორფია“: 

სპილო, თევზი, ფარშევანგი და ჟირაფი. კომპოზიციაზე 

მხედრებს ძლივს ვარჩევთ, სახე დაკარგული აქვთ, უფ- 

რო ჩანს ცხენები: ლურჯი, წითელი და თეთრი. ყველა- 

ფერი ერთმანეთშია აღრეული და მთავარი განცდაა, 

რომ სინამდვილე დაშლილია და მას მხატვრობაც-კი 

გერ აწესრიგებს. ჩვენი აზრით, აქაა ერთგვარი სიმუ- 

ლაკრა იმ ტრაგიზმისა, რასაც უნდა სწვდეს მხედართა 

უსახობა, და უსასობა თვით „ტეტრამორფისა“, რომე- 

ლიც აპოკრიფულ ბესტიარებს (ანუ ცხოველთა სიმბო- 

ლურ წარმოსახვას) უფრო მიჰყვება, ვიდრე კონვენციურ 

სიმბოლიზმს. 

აბსტრაქციონისტული განსახოვნება ასე განიმარტე- 
ბა: „ესააო „მოუხელთებელი რაღაც, რომელიც შეუძ- 

ლებელია განიზომოს“. 

„მოუხელთებელი რაღაცაა კანდინსკის „ლურჯი 

28



მხედარიც“. მისი შინაარსი ყოფნა-არყოფნის მიღმურია. 
აქ აღარც ყოფნაა და აღარც არყოფნა. აქაა ე. წ. „მე- 
სამე გამორიცხული“. სრულიად ზოგადად თუ ვიტყვით, 

აქაა რაღაც იმისდაგვარი, რასაც გულისხმობს არეოპა- 

გიტული ანტინომია რომელიც დაპირისპირებულთა 

უბრალო ერთიანობა კი არაა (ბნელი-ნათელი, მზიანი- 

ღამე), არამედ ამ დაპირისპირებულ ნიშნებზე მაღლა- 

მდგომია. ყოველივე ეს ზედმეტად არ მოგვეჩვენება, თუ 
გავითვალისწინებთ ქრისტიანულ თემატიკას კანდინ- 

სკის მხატვრობაში და, განსაკუთრებით, მის თეორიულ 

ნაშრომს – ,„სულიერებისთვის ხელოვნებაში“ (1910). 

მსგავსი „ანტინომიურობა“ რომ გალაკტიონისთვისაც 

ორგანული იყო, ეს კარგად ჩანს თუნდაც ერთი ასეთი 

ფრაზიდან – ,მე ის ვარ, ვინც არა ვარ“, რომელიც, 

როგორც ვთქვით, ეხმიანება „გამოსვლათა“ წიგნს (3.14) 

და არეოპაგიტულ კათაფატიკა – აპოფატიკას. სხვა მაგა- 
ლითებიდან შეიძლება დავასახელოთ სვეტი-ცხოვლის 

წარმოსახვა გალაკტიონის ლირიკაში, მისი გარესახის 

და შინა-სახის ურთიერთმიმართება (ეს თავისთავად 
ერთი ფრიად მნიშვნელოვანი თემაა). ყოფისა და არყო- 

ფის მიღმა სწრაფვაზეა აგებული „ლურჯა ცხენებიც“. 
შეიძლება ითქვას, რომ „ლურჯა ცხენები“ თითქმის 

არაფერს არ ასახავს ისეთს, რაც ყოფითი შესაძლებ- 
ლობებით დასაშვებია. ავტორი „ასახავს“ თავის თავს, 

თავის თავს გამოხატავს. ესაა სულიერი ყოფიერება. 
ასეთივეა კანდინსკის „ლურჯი მხედარიც“ – იგი არც 
მხედარზე გვაძლევს რაიმე კონკრეტულ „ინფორმაციას“ 
და მეტადრე, არც მერანზე. 

გალაკტიონის „ლურჯა ცხენებსაც“ და კანდინსკის 
„ლურჯ მხედარსაც“ სხვა რაიმესადმი მიმართებაში კი 

არ ენიჭებათ მნიშვნელობანი, არამედ თავისთავად, თა- 
ვისივე აბსტრაქტული შინაარსით. 

29



ვ. კანდინსკისთან მთავარია დრამა თავად ფერთა და 

ფორმათა. ფერები და ფორმები მნიშვნელობს თავისთა- 

ვად და არა როგორც რაიმეს ამსახველი, სხვა რაიმეს 

გამომხატველი, არა რაიმეს ფერი, არამედ ფერი თავის- 

თავადი რაობით. გამოსახატავი თვითონ ფერშია და 

ფორმაში, ანდა ხაზებში. ისინი არ არიან რაიმეს ნიშ- 

ნები, არამედ თვითონ თავისთავად წარმოაჩენენ ეგზის- 

ტენციას (მ. ფუკოს მოჰყავს მალარმეს აზრი: სიტყვა 

თვითონ, მარტოობაში ამბობს სათქმელსო. – სიტყვა და 

საგნები, მ., 395) სიტყვა თავადაა ნაწილი ყოფიერებისა 

და არა მხოლოდ რაიმეს ამსახველი. ხაზი ხან დაძა- 

ბულია და სხან-კი მოშვებული, როგორც ტრაგიკული 

სიმშვიდე ყოფის ტრაგიზმი გულისხმობს არყოფნის 

ტრაგიზმსაც (კვლავ და კვლავ გავისსენოთ „ლურჯა 

ცხენები“). 

ვ. კანდინსკი წერდა: „თითოეული ხაზი ამბობსო: „ეს 

მე ვარ“ ის გვიჩვენებს თავის მეტყველ სახეს: „ისმინე, 

ისმინეო ჩემი საიდუმლო!“ 
გალაკტიონთან თეთრი ფერიც თავისთავადია: თეთ- 

რი ფერი, ნისლის ნამქერის ფერი, არაა მხოლოდ შე- 

დარებისთვის („როგორც ნისლის ნამქერი... ელვარებდა 

ნაპირი“), არამედ თავისთავადაც მნიშვნელობს „ნის- 

ლის ნამქერი, ჩამავალ მზით ნაფერი“ მნიშვნელობს 
ვირტუალური სინამდვილე, რომელიც არსებობს და 

არც არსებობს. არსებობს კანდინსკთან ფერით, ფორ- 

მით (წმინდა ფორმით) და ხაზით, გალაკტიონთან სი- 

ტყვით (ამიტომაცაა, რომ კანდინსკისა და აპოლინერის 

გააზრებისას მოიხმობენ ხოლმე ნიცშეს და ვიტგენშტაინს, 

მახსა და ავენარიუსს, რომ აღარაფერი ვთქვათ პოსტმო- 

დერნიზმის ფილოსოფიაზე). 
ვ. კანდინსკის შემოქმედება ყოველთვის იწვევდა და 

იწვებს ფილოსოფიურ რეფლექსიას. რეფლექსიაა ფი- 

30



ლოსოფიური, ხოლო შემდეგ მან შეიძლება მიიღოს 

აკადემიური სახეც, არააკადემიურიც, ესეისტური და 

პოეტურიც – კი (ვ. ბიჩკოვის ნაწარმოები – „კანდინსკის 

სულიერი კოსმოსიშ. 

ეს უკავშირდება საკითხს: დაშლილი სამყარო და 

ნაწარმოების დაშლილი სინამდვილე. მანამდე დიდი კა- 

ტასტროფები მოხდა: ინტელექტულური სამყაროსთვის 

„ღმერთი მიიცვალა“ და „მატერია გაქრა“. ატომის დაშ- 

ლაზე თავისი რეაქცია ვ. კანდინსკიმ ასე გამოთქვა: ეს 

მე აღვიქვიო „ვითარცა უეცარი დაშლა მთელი სამყა- 

როსი. ყველაფერი უმართებულო, მერყევი და მჩატე შე- 

იქმნაო. მე აღარ გამიკვირდებოდა, ქვა რომ ავარდნი- 

ლიყო ჰაერში და მასში გათქვეფილიყო“. (,სულიერე- 

ბისთვის ხელოვნებაში“, ლ., 1990, გვ. 80) მართალია, 

ეს ვერ ჩაითვლება რაციონალურ C,ეპისტემელოგიურ“, 

ზუსტ-მეცნიერულ) განსჯად, მაგრამ იგი წარმოაჩენს 

შემოქმედებით პროცესთან დაკავშირებულ ,ცხნობიერე- 

ბის ნაკადს“ და მისი ადექვატურია, რამდენადაც, პი- 

რობითად (მეტაფორულად) რომ ვთქვათ, კანდინსკი, 

ეტყობა, თავის კომპოზიციებს წარმოიდგენდა – ჰაერში 

ავარდნილ და მასში გაფანტული ქვების ნამსხვრევთა 

მსგავსად. სხვაგვარად: ესაა ქაოსი, რომელსაც ხელოვ- 

ნებისეული მოწესრიგება („კოსმოსი') ვეღარ შველის 

და ხელოვნებაც არ უნდა ესწრაფვოდეს ილუზიებს. 

მხატვრობაც ამის შედეგებს კი არ უნდა აფიქსირებ- 
დღეს, არამედ თავად ამ ქაოტურ პროცესს. ასევეა 

გალაკტიონის ლექსებში, და მისი ლირიკის ამგვარსავე 

ნაკადში (,ეფემერა“ და სხვანი) ვფიქრობთ, ზემოაღ- 

ნიშნული გასათვალისწინებელია დავით კაკაბაძის ე. წ. 

„დეკორატიული მოტივების მთელი სერიალის მიმარ- 

თაც, განსაკუთრებით, 1927 წლით დათარილებული სე- 

რიალისათვის. „დეკორატიული მოტივი“, ალბათ, პირო- 

31



ბითი სახელდებაა, რათა აბსტრაქციონიზმის დაგმობა 
აეცილებინათ. 

აქაც და კანდინსკთანაც ისევე, როგორც გალაკტიონ- 

თან, სულიერი შინაარსი სცილდება ყოველგვარ ჩარჩოს, 

სურათისას, თუ ლექსთწყობისას. სულიერი შინაარსი 

და ჩარჩოები საჭირო ოპოზიციას ქმნის, რადგანაც 

ისინი ერთმანეთის გვერდით უფრო მკვეთრად წარმოჩ- 

ნდება, როგორც ყოველგვარი საზღვარი და უსაზღვ- 

როება („სულს სწყურია სასღვარი, როგორც უსაზღვ- 

როებას“, – ეს ნათქვამია ლექსში – „ეფემერა“, რომე- 

ლიც იწყება და მთავრდება ასეთი სახეებით: „ცხენთა 

შეჯიბრზე ჩემი ლურჯა ცხენები“, „ცხენთა შეჯიბრზე 

გასწით, ლურჯა ცხენებო!შ!. 

„ლურჯა ცხენების“ უსახო და უსაზღვრო სინამდვი- 

ლეს დასაზღვრავს მაქსიმალურად მოწესრიგებული 

ლექსთწყობა (14 მარცვლოვანი ლექსი, შიდა და გარე- 

რითმები, ალიტერაცია). 14 მარცვლოვანია (ბესიკური), 

თუმცა სხვაგვარი ინტონაციით, „მერანის“ ექსპრესიული 

სტრიქონები, რაც კონტრასტსა ქმნის სულიერი შინაარ- 

სის უსაზღვროებასთან. 

„ლურჯა ცხენებში“ და ამ ტიპის სხვა ლექსებში 

(„ეფემერა“ და სხვა) სიტყვიერ გამომსახველ საშუალე- 

ბათა სიუხვისკენ სწრაფვა იგრძნობა. წარმოდგება ამ- 

გვარი ალბათობრივი აზრი: ხომ არ ახლავს ამას სურ- 
ვილი, რომ ამგვარი „სიუხვით“ სიტყვამ დაკარგოს თა- 

ვისი საგნობრივი მნიშვნელობანი, რათა ყურადღება 

წარიმართოს სულიერი შინაარსისაკენ? (ამას უძველესი 
ტრადიცია აქვს და ამჯერად გავიხსენებთ ისიხასტებს, 

რომლებიც ცდილობდნენ მრავალსიტყვაობით დუმილის 

კულტი დაემყარებინათ). 

დავით წერედიანი ყურადღებას აქცევს გალაკტიონის 

სიტყვებს: „აკაკი რომ არა, ქართული პოეზია დღემდე 

32



ენაბლუ იქნებოდაო“ (დ. წერედიანი, ცოტა რამ აკაკის 
ლირიკაზე. „აკაკის კრებული“, L, რედ. ი. ევგენიძე, თსუ, 

1999, გვ. 147) და შემდეგ აღნიშნავს, რომ „ვალერიან 

გაფრინდაშვილი თავის სათაყვანებელ ბარათაშვილს 

„ენაბლუ პოეტად“ მოიხსენიებსო“ (იქვე, გვ. 149). დ. 

წერედიანი მრავალმხრივ წარმოაჩენს, რომ რომანტიკოს- 

თა ამგვარ თავისებურებას ემიჯნება აკაკის პოეტური 

ენის სილაღე. 

დ. ლიხაჩოვს მოჰყავს ა. ბელის სიტყვები: 

„8 უ8890 0003MმII ICMV C80I0; 318 16Mმ2 – X0C9093MM006, 
I0CX099I0 006070/683CM06 MCXVCCI8CMV80 CC6C C თმნიIიდშგსც- 

ხ0ნIM 936II0CLM (M96 806.8 I 09VX0/იIC# XX 66L I0800Xოოს 8CIVX, 

#260მ8 8 00I M2MVIIII); 0XCI0Iმ – M3MX59698030C1ხ; M MCIMXმM02C6 

88VI0688CII +IVი0ს0MIIL". 

თუ გალაკტიონთან გაჩნდებოდა თავის პოეზიაში 
სიტყვიერი გამომსახველობის სიუხვის შეგრძნება, ეს 

ბადებდა საპირისპირო შეგრძნებასაც – ნებისმიერი სიტყ- 

ვით სათქმელის საბოლოოდ მიუღწევლობის შეგრმნებას. 

ასეთი ალტერნატივის პოლარიზება უნდა გაეძლიერები- 

ნა აბსტრაქციონისტულ ესთეტიკას. ეს ჩანს გალაკტიო- 

ნის ლირიკაში. კანდინსკის მხატვრული ფორმებიც გუ- 

ლისხმობს „ვერთქმას“. ამ საფუძველზეც შეიძლება ინ- 

ტერტექსტუალური წაკითხვა „ლურჯა ცხენებისა“ და 
„ლურჯი მხედარისა“. ორივე ითხოვს მათი ავტორების 

შემოქმედებით პროცესთან დაკავშირებულ სულიერ 

ძვრათა ამოკითხვას. ესაა თუნდაც „შინაგანი სიწყნარის 

ძიება“ ზემოაღნიშნული ალტერნატივის გადალახვით, 

მასზე ამაღლებით. 

ასეთ „ტექსტებში“ (კანდისკის აქვს ნარკვევი – „მხა- 

ტვრის ტექსტი. საფეხურები“. მ. 1918. კრ.184), თუ „დის- 

კურსებში“, მსატვრობაში გინა ლირიკაში, გამოხატუ- 

ლია თავად შემოქმედებითი პროცესის თანამდევი იმ- 

33



პულსები. მათში სინამდვილეც იმპულსურია და არა 

სტრუქტურული ე. ი. „პოსტრუქტურალისტური“ (ამისი 

„პოსტმოდერნისტული“ გაგებით) ესაა დეკონსტრუქ- 

ტივიზმი. რასაკვირველია, ეს მეტნაკლებად ყველგანაა, 

მაგრამ აბსტრაქციონიზმში ეს მთავარია (ალბათ, ამი- 

თაც აგრძელებს აბსტრაქციონიზმი იმპრესიონიზმს და 

პოსტიმპრესიონიზმსაც, განსაკუთრებით კი სეზანს). 

თუ რამ სხვაობს იკონოგრაფიულ ფერწერას, ყოველ 

შემთხვევაში, გარეგნულად მაინც, იქნება ეს კუბიზმი 

თუ იმაჟიზმი (ან: იმაჟინიზმი), თუნდაც სიურრეალიზმი 

და სხვანი, ყველაზე მეტად მას თითქოს სხვაობს ვ.კან- 

დისკის აბსტრაქციონისტული ფერწერა (მასთან ერთად, 

ალბათ, კ. მალევიჩი (1878-1935) თავისი „შავი კვადრატი- 

თა” თუ „თეთრით თეთრზე") ეს ითქმის მლტრცჰარა 

მხოლოდ ვ.რმ1ჭ კანდისკის IIის აბსტრაქციონისტულ 

სერიალებზე რსიდ14374933(,ხიმპროვიზაციებსა და 

„კომპოზიციებზე)ს, არამედ თვით იკონოგრაფიული 

თემატიკის შემცველ ნაწარმოებებზეცკც („სამოთხე“, 

1909 ,წმ. გიორგი“, 1911 „აპოკალიფსის მხედარი“, 

191). ამიტომ თითქოსდა მოულოდნელია მისგან 

სრულიად განსაკუთრებული ინტერესი იკონოგრაფიი- 

სადმი: „არცერთ ფერწერას ისე არ ვაფასებო, როგორც 

ჩვენს ხატებსაო. რაც-კი საუკეთესო რამ მისწავლია, 

შემისწავლია ჩვენი ხატებისგან და არა მხოლოდ მხატვ- 

რულობის პლანით, არამედ რელიგიურითაცო“ (კრ. 
გვ.42-43),) სპეციალურ გამოკვლევებში ნაჩვენებია, რომ 

იკონოგრაფია მხოლოდ ზოგადი შთამაგონებელი კი არაა 
კანდინსკისათვის, არამედ მისი „არასაგნობრივი განსა- 
ხოვნების საფუძველთა-საფუძველია, განმსაზღვრელია 

იმისა რომ სურათის შინაარსში ვეძიებდეთ სულს, 
სულიერ ძალებს, ხოლო გარეფორმა უნდა „მოიხსნას“, 

მას არ უნდა მიენიჭოს თავისთავადი მნიშვნელობა, თო- 

34



რემ გაჩნდება ცდუნება, რომ იგი დეკორატიულ რაობად 
აღვიქვათ, რადგანაც გარეგნულად იგი „უშინაარსოა“, 

თითქოსდა, „არაინფორმატულია“. 

ხატის შინაარსიც აბსტრაქციაქმნილია მისივე გარე- 

სახისაგან ამ აზრით ვამბობთ, რომ მისი შინაარსი 
ტრანსცენდენტურიაო და შორეული. აქ იდეალიზმია, 
მაღალი იდეალიზმი და იგი „წასაკითხია“ იდეალისტუ- 

რად. არ შეიძლება ითქვას, რომ ღვთისმშობელი და, 

მეტადრე, მაცხოვარი, ისეთი იყოო, როგორც ხატზეა. 

ისინი ხატის მიღმაა წარმოსადგენი. დაახლოებით ასეთ- 

ნაირად ეძებენ საერთოს ხატწერასა და კანდინსკის აბ- 

სტრაქციონისტულ ფერწერას შორის (ჰერბერტ რიდი, 

დ.ვ. საბანინოვი;: ხატწერაზე: ვ. ფლორენსკის კანკელი 

(„იკონოსტასი“), მ, 1994. ქ. შენბორნი. ქრისტეს ხატი. 

მილანი-მოსკოვი. 1999), აბსტრაქციონისტული მხატვრო- 

ბის საბოლოო მიზანი ზეესთეტიკურია და ეს ხორცი- 

ელდება ზეცნობიერად. მის აღქმას იკონოგრაფიასთან 

ძალზე ზოგადად აახლოებს ასეთი პრინციპი: მარადშე- 

უცნობლობის (გინა მარადშესაცნობის) წინაშე პირის- 

პირდგომა. 

ისიც არაერთხელ ყოფილა ყურადღებული, თუ რო- 

გორ ვლინდება მსგავსი ტენდენციები მოდერნისტულ 

პოეზიაში, დაწყებული გ. აპოლინერით და შემდეგ უახ- 
ლესი დროის ავტორებთანაც. 

პოეტურ სიტყვაში არის ისეთი პოტენცია, რომელიც 

შეიძლება იქცეს „იკონოგრაფიად“, რამდენადაც სიტვ- 

ვაც ხატია საგნისა თუ მოვლენისა. 
„ლურჯა ცხენებში“ პოეტური სიტყვა არამიმეტურია 

და ამდენადვე, თუნდაც ზოგადი აზრით, „იკონოგრა- 

ფიული“. აქ სიტყვა არამიმეტურია მაშინაც-კი, როცა 
ფერწერულ შინაარსს იძენს („როგორც ნისლის ნამქე- 

რი, ჩამავალ მზით ნაფერი, ელვარებდა ნაპირი... აქ 

35



ფერი და ნათელი ჩანს სრულიად არარეალურ სიე- 

რცეში C,სამუდამო მხარეში“). აქ არის ზოგიერთი გარ- 

კვეულობანი, მაგრამ ერთიანი საზრისი თითქმის არა 

ჩანს, უფრო გაურკვევლობაა და შეუცნობლობა. თუნ- 

დაც პირობითობით, შეიძლება დავუშვათ ასეთი წარ- 

მოდგენა: აქ სიტყვები „დაშრევებულია“ („დალექილია“) 

ერთი ლექსის ტექსტად ისევე როგორც ფერთა და 

ფორმათა ,ლაქებია“ კანდინსკის ტილოზე. ასეთ დაშვე- 

ბებს ანალიზისკენ კი არ მივყავართ, ეს ქმნის განწყო- 

ბას C,მზაობას“), რათა ვიგულვოთ, რომ არსებობს ,,რა- 

ღაც“, არსებითი, რომელიც სიტყვებში არა ჩანს და მათ 

მილმა იგულისხმება. მსგავსი განწყობა ინტერტექსტად 
აერთიანებს ფერწერულ ტილოსა და პოეტურ ტექსტებს. 

ამიტომაცაა, რომ ხშირად მიუთითებენ გალაკტიონის 

ლირიკაში „მიღმურ“, რაციონალური განსჯისთვის მოუ- 

ხელთებელ სინამდვილეზე. (მ. კვესელავა, გ. კიკნაძე, გ. 
ასათიანი, რ. თვარაძე, თ. ჩხენკელი, ვ.ჯავახაძე, ნ. ტაბიძე, 

ი. კენჯოშვილი, რ. ბურჭულაძე, თ. დოიაშვილი, თ. ვასაძე, 

ბ. წიფურია და სხვა მრავალი ავტორი). 

ამჯერად მთავარი ის კი არ არის, თუ რამდენად 

უკავშირდება „ლურჯა ცხენები“ და „ლურჯი მხედარი“ 

იკონოგრაფიას, არამედ მთავარია ის, რომ მათი ინტერ- 

ტექსტუალური აღქმისთვის აუცილებელია დაშვება ტექ- 
სტისმიღმური სინამდვილისა. 

რ. ბარტი წერს: „ყოველი ტექსტი ინტერტექსტია: 

მასში სხვა ტექსტები არსებობს სხვადასხვა დონეზე 

მეტად თუ ნაკლებად შესაცნობი ფორმით: ტექსტებად 

წინარე კულტურისა და ტექსტებად გარემომცველი 
კულტურისა. თითოეული ტექსტი ახლებური ქსოვილია, 

მოქსოვილი ძველი ციტატებისაგან.. ინტერტექსტუალო- 

ბა არ შეიძლება დავიყვანოთ წყაროთა და გავლენათა 

პრობლემებამდე“ (5). 

36



„ლურჯა ცხენების“ მიმართება „ლურჯ მხედართან“ 
არ დაიყვანება წყაროთძიების ან გავლენის პრობლე- 

მამდე. „ლურჯა ცხენები“ ეხმიანება ევროპულ აბსტრა- 

მციონიზმს, მაგრამ მისი თუნდაც აბსტრაქციონისტული 

ექსპრესიონიზმი მისსავე ორიგინალურ რეალიზებაშია 

და არა მიმბაძველობის ფარგლებში. დ. წერედიანი 

მრავალმხრივ წარმოაჩენს, რომ აკაკის „ევროპეიზმი“ 

მისსავე ორიგინალობაშია და არა, ასე ვთქვათ, ევრო- 

პეისტულ პოეტურ თავისებურებებში. ამის აღნიშვნისას 

გალაკტიონიც იგულისხმება. 

ინტერტექსტი არ უნდა გავიაზროთ სისტემურ სტრუ- 

ქტურად, მასში არ უნდა ჩაიკარგოს თავისთავადობა, ამ 

შემთხვევაში, „ლურჯა ცხენებისა“. 
გამოკვლევათა კრებულში – „მრავალწახნაგოვანი 

სამყარო კანდინსკისა“ შედის ცნობილი მეცნიერის, ბი- 

ზანტიური და რუსული ესთეტიკის მკვლევარის ვ. ბიჩ- 

კოვის ნაწარმოებები – „კანდინსკის სულიერი კოსმოსი“ 

(გე. 185-206). 

ძირითადად ეს პოეტური ნაწარმოებია, რომელშიც 
არის რითმიანი ლექსებიც, ვერლიბრიც და პოეტური 

და ფილოსოფიური მედიტაციები. მათთან ერთად არის 

ესსეისტური თუ საკვლევაძიებო აკადემიური განსჯა- 

ნიც, ვ.კანდინსკის თეორიულ დებულებათა ციტირებით. 

ერთი სიტყვით, აქ არის სინთეზი სხვადასხვაგვარი სა- 

აზროვნო ნაკადებისა ეს ხდება იმიტომ, რომ თვით 

კანდინსკის შემოქმედებაა სინთეზური და მისი აღქმაც 

ადექვატური უნდა იყოსო (ამიტომაც ამ ნაწარმოების 
ქვესათაურია: 05I-ადექვაცია) ამასვე ითხოვს პოსტ- 

მოდერნისტული ესთეტიკაც, კერძოდ, ე. წ. რეცეპციის 
ესთეტიკა, რომლის მიხედვით, ნაწარმოების შინაარსი 

ნამდვილდება მკითხველის წარმოდგენაში; ჩვენც ამ 
წარმოდგენებს ვაანალიზებთ, და არა თავად ნაწარმო- 

37



ებს. ამ გზით ვ. ბიჩკოვის ნაწარმოებში ვ. კანდინსკის 
პოსტმოდერნისტული წაკითხვაა. ეს იმის გამოხატულე- 

ბაცაა, რომ „ლიტერატურა სულ უფრო და უფრო გა- 
ნესხვავება აზრობრივ დისკურსს“ (მ. ფუკო). 

ვ. ბიჩკოვის ნაწარმოები ასე იწყება: „მხედარი სიმ- 

ბოლოაო და სასწაული კანდინსკისა, მხედარი კანდინ- 

სკის სისხლსა და მენტალობაშია და მხედარი – თა- 

ვად სულია დიდი ევრაზიელისა ფერწერაში, მხედარი 

– სიმბოლო და არსია გაჭრისა ყოფიერების ახალი სი- 

მაღლეებისაკენ“ (V,1). ეს მხედარი მიჩნეულია „ღირსე- 

ბის რაინდად“. იქვე ჩანს შემდეგი ფენომენები: გზა, 

ფერითი დინამიზმი, „თეთრი თეთრზე“ (ეს მალევიჩიდა- 

ნაა), „შინაგანი გარდაუვალობა“, პეტროვ-ვოდკინის „წი- 

თელი ცხენები, აპოკალიფსის მხედრები, „ხაზობრივი 

მედიტაცია“, „ლურჯი ხაზები“ და ა. შ. ესენი ყველანი 

ერთად ქმნის ვ. კანდინსკისა და ვ. ბიჩკოვის ნაწარ- 

მოებთა ინტერტექსტს. 

ვ. ბიჩკოვის ეს ნაწარმოები გარკვეულ შესაძლებ- 

ლობას ქმნის, მეტი თუ არა, საკითხი მაინც დავსვათ, 

„ლურჯა ცხენების პოსტმოდერნისტული თვალთახედ- 

ვით გააზრების შესახებ. „ლურჯა ცხენებშიც“, ამ ყოვ- 

ლად ირაციონალურ ლექსში, გაკრთება – ხოლმე, თუ 

შეიძლება ითქვას, რაციონალური აზროვნების აქსესუარები 

C. მშრალი რიცხვები“, „რომელი ცნობს შენს სახეს... აქ 

ფერთამეტყველებაც არის და არის, ასე ვთქვათ, პოეტური 

ფილოსოფოსობაც, არის ვიზიონერობაც და არის, როგორც 

არეოპაგიტიკის ენაზე ითქმის, უმსგავსო – მსგავსებანიც, ე. 

ი. არის ისეთი სახეები, რომლებიც გარეგნულად თითქოს 

კონკრეტულია, მაგრამ არსებითად კონკრეტულ რაიმეს არ 

ასახავს, არსებითად სრულიად განყენებულია და თავისი 

არსებით სრულიად არასაგნობრივი მათი ყოფიერება 
იმპულსურია და არა მდგრადი. 

38



ამრიგად, გალაკტიონის „ლურჯა ცხენების“ (1916წ.) 

ინტერტექსტს ქმნის თვით გალაკტიონის მანამდელი 

ლირიკა, ქართული სახიმეტყველებითი ტრადიციები 

(მერანი ლურჯი ფერის სიმბოლიზება, იკონოგრაფი- 

ული ანტინომიები, წმინდა მხედარი და ა.შ) მაგრამ 

განსაკუთრებული მნიშვნელობა ენიჯება ვ. კანდინსკისა 

და ფ. მარკის ალმანახს – „ლურჯი მხედარი“ და ვ. 

კანდინსკის ამავე თემასთან დაკავშირებულ მხატვრო- 

ბას, მათ შორის, რამდენსამე კომპოზიციას – „ლურჯი 

მხედარი, რომლებითაც დაფუძნდა აბსტრაქტული 

ექსპრესიონიზმი. 

„ლურჯა ცხენები აბსტრაქტულ ექსპრესიონიზჭმს 

შეიცავს, მაგრამ ამით არ იფარგლება (ნიშანდობლი- 

ვია, რომ აბსტრაქციონიზმი და ექსპრესიონიზმი ჩანს 

დ. კაკაბაძის მხატვრობასა და გრ. რობაქიძის „გველის 

პერანგში“). 

2000 წ. 

39



„რაც ერთხელ ცხოვლად სულს 
დააჩნდების.“ 

ეს წერილი დაიწერა არა იმდენად სპეციალური ლი- 

ტერატურული განხილვის მიზნით, რამდენადაც იმ მო- 

ქალაქეობრივი მოვალეობის საპასუხოდ, რომ საერთო 

საზოგადოებრივი კმაყოფილება გამოითქვას, როცა 

ჩვენს ბავშვებს მაღალი ლიტერატურა ექმნებათ. 

მაგრამ აქვე უნდა ითქვას იმის თაობაზე, თუ რამ- 

დენად სწორია ითვლებოდეს მხოლოდ „საბავშო ლი- 

ტერატურად“ ის, რაც ჭეშმარიტი და მაღალი ლიტერა- 

ტურაა, თუნდაც სწორედ ბავშვთა მსატვრულ სამყაროს 

წარმოგვიჩენდეს? თუ ეს საკითხი საკამათო იქნება, ჩვენ 

უარყოფითი თვალსაზრისის მომხრეთა შორის ვირჩევ- 

დით ყოფნას, ე. ი. ვთვლით, რომ არსებობს ერთი საზო- 

მი ჭეშმარიტი ლიტერატურისა და მაღალი ლიტერატუ”- 

რა არ შეიძლება იყოს მხოლოდ „საბავშო ლიტერა- 

ტურა“. ხოლო ის, რაც ვერ უძლებს ასეთ შეფასებას, 

თვის ბავშვისთვისაც კი რჩება ოდენ „სალაღობოდ და 

სამღერლად“. 

ასეთი უნდა იყოს პრინციპი. პრინციპი კი ერთია, 

ხოლო მისი განხორციელების ფორმები – სხვადასხვა. 

ეს სხვადასხვაობა ლირსებით მეტნაკლებობას როდი 

ნიშნავს. ცნობილია ფორმითაც და შინაარსითაც სრუ- 

ლიად „არასაბავშვო“ ლიტერატურა, რომელსაც სწორედ 

ბავშობა-სიყმაწვილეში ვეცნობით. მეორეს მხრიე, არსე- 

ბობს, ასე ვთქვათ, ორპლანიანი ნაწარმოებები (მსგავსნი, 

მაგალითად, „რობინზონ კრუზოსი“), რომელთა წაკითხვა 

„ორ სიბრტყეზე“ შეიძლება: ადრეულ ასაკში იკითხება, 

ვითარცა სათავგადასავლო, ხოლო შემდეგში კი ხდება 
მისი ფილოსოფიური აზრით წაკითხვა. ასეთ ნაწარმოე- 

40



ბებში პირველ პლანად შეიძლება იყოს ზღაპრული თუ 
ზხღაპრულთან მიახლოებული სინამდვილეც. 

ამ სახის ლიტერატურას განეკუთვნება რევაზ ინანი- 

შვილის კრებული „სად ცხოვრობს მოხუცი მეზღაპრე“. 
მასში შედის მრავალი მცირე ზღაპარი და მოთხრობა. 

მართლაცდა, ძნელდება მათი ურთიერთგამორჩევა: უმე- 

ტესად არ ჩანს, სად თავდება სინამდვილე და სად იწყება 

ზლაპარი. 

აქ წარმოდგენილი ზღაპრული სამყაროს ბავშვურო- 

ბა თავისებურ პოეტურობაში გამოიხატება. ეს სინამ- 

დვილე ბავშვებისათვის ხელოვნურად აგებული სათამა- 

შო მოდელი როდია. იგი სერიოზული ბავშური ოცნე- 

ბითაა შექმნილი. ესაა თავისებური მსჯავრი „მოზ- 

რდილთა სინამდვილეზე“, მაშასადამე, ერთგვარი პო- 

ეტური სწრაფვაა ირეალური სინამდვილისაკენ, რომე- 

ლიც მოზრდილებისთვისაც საბოლოოდ დაკარგულია 

და ცოცხლობს მხოლოდ ბავშვურ წარომდგენებში. 

მწერლის პოზიციის პოეტურობა სწორედ იმ თავისებურ 

ნაღველში მჟღავნდება, რომ რაც არსებობს ფიქრში, არ 
შეიძლება იყოს სინამდვილეში. 

ასეთი ღრმა ქვეტექსტით შეიძლება დაიტვირთოს რ. 

ინანიშვილის ბავშვთათვის ყოფითი შინაარსით გასა- 
აზრებელი ერთი უბრალო ზამთრის სურათი, როცა 

პატარა ბიჭი ტყისპირთან ელოდება დედას, რომელიც 
სხვა ქალებთან ერთად ფიჩხისთვის წასულა. ბიჭი ებ- 

რძვის ყინვას. ქალებიც დაბრუნდნენ. ილა (პატარა ბი- 
ჭი) ამბობს: „ყინულის პაპას უნდოდა გავეყინე, მაგრამ 

ვერაფერი დამაკლო. ჰე, ჰეი, ყინულის პაპავ! აბა მიყურე, 

როგორი ბიჭი ვარ, ყინულის პაპავ!“ 

„ქალებმა კიდევ უფრო გაკვირვებით გადახედეს ერ- 
თმანეთს. ეტყობოდათ, მათ არასოდეს არ ენახათ ყინუ- 
ლის პაპა. რა ყინულის პაპა, რის ყინულის პაპა, რეებს 

4!



ლაპარაკობს ეს ბიჭიო. მაგრამ რას ვიზამთ! ისინი ხომ 

უბრალო კოლმეურნე ქალები იყვნენ და გაგონებითაც 

არ გაეგონათ, რომ დიდებს არასოდეს არ ეჩვენებათ 

ასეთი რამეები თავიანთი ნამდვილი სახით! დიდები მარტო 

სუსხს გრძნობენ, ყინულის პაპას კი ვერ ხედავდნენ“. 

გასაგებია რომ დიდები ვერ გრძნობენ ყინულის 

პაპის ილუზიის საჭიროებას, მაგრამ მათ უნდა იგ- 

რძნონ ამ ილუზიის სილამაზე. სხვა რომ არაფერი, 

თვით ბავშვური არსებობა აუცილებლობით ითხოვს 

ირწმუნონ ასეთი ხილვის რეალობა. მართლაცდა, მა- 

შინ – კი ვინღა არ დაუჯერებდა ამ ილუზიის ,„რეალო- 

ბას“ პატარა ილას, როცა დილით დახვდა ყინულის პა- 

პის საჩუქარი – ფანჯრის მინაზე მისატული „პირველი 

ქოჩორა ხე ალმასის ციმციმა ვარსკვლავებით აღსავსე 

ზღაპრული ტყისა, რომლის მსგავსი რამ აქამდე არავის 

ენახა ქვეყანაზე“. 

რ. ინანიშვილი ცხადად გვიჩვენებს ერთ რაიმესაც: 

ბავშვები იდეალურ სამყაროს ქმნიან იმისათვის, რომ 

ეს მშვენიერებით მოსავს ნამდვილ სინამდვილეს, შეიძ- 

ლება ითქვას, ერთგვარად ამაღლებს მას. ამ მხრიე, 

ბავშვთა ფანტაზია თვითაა თავისებური ხელოვნება, 

რამდენადაც მათ შეუძლიათ გამონაგონით იცხოვრონ. 

ეს შექმნილი სინამდვილე მათთვის რეალობაზე უფრო 

მიშვნელოვანია. რ. ინანიშვილი არ „შიფრავს“ პირო- 

ბითი სინამდვილის შინაარსს. ბავშვებმა თვითონ იციან 

ამ სიმბოლიკის პირობითობა. სიმბოლიკური გაშუალე- 

ბა ბავშვებისთვის ისეთივე მიმზიდველია, როგორიც 

საზოგადოდ იდუმალება მშვენიერებისა, რამდენადაც 

მშვენიერების გაშიშვლება მალე აქცევს ამოწურულად 

მისი ხილვისა და განცდის წადილს. ეს ბუნებრივიცაა. 

ყველა ზღაპარი რომ სინამდვილედ იქცეს, მაშინაც არ 
შეიძლება წარიშალოს მიმზიდველობა ირიალურისა, 

42



შეუძლებელი, მაგრამ სასურველი ოცნებებისა. 
რ. ინანიშვილისათვის სამყაროს ბავშვური წარმოდ- 

გენა არის არა მხოლოდ ადამიანისათვის საბოლოოდ 

ასაკით დასაძლევი რამ, არამედ სამყაროს მოაზრების 

ერთი მნიშვნელოვანი ფორმა. რომ ასაკთან ერთან ადა- 

მიანი არა მხოლოდ იძენს ბევრ რაიმეს, არამედ ბევრ 

რაიმესაც ჰკარგავს. მაგალითად, ამ წარმოდგენასთან 

ერთად ჰკარგავს იმას, რაც პოეტური აზროვნების ერთ- 

ერთი სათავეა. 

ასეა გათვალისწინებული საყურდღებო აზრი, რომ 

ბავშვი არა მხოლოდ ემზადება ცხოვრებისათვის, ის 

უკვე ცხოვრობს; მისი აზროვნების ფორმები საინტერე- 

სოა არა მხოლოდ სამერმისოდ, არამედ თავისთავად – 

როგორც თვითმყოფადი და განუმეორებელი რამ. 

როგორ უნდა ახერხებდეს მწერალი ბავშვებს ასწავ- 

ლოს სერიოზული ფიქრი, ისე, რომ თავს არ მოვახ- 

ვიოთ არაბუნებრივი, არაბავშვური სერიოზულობა, თა- 
ნაც ისე, რომ ეს არ იყოს მხოლოდ საბავშვო სიბრძნე 

და ნაფიქრი. შემდეგში, ასაკთან ერთად, მნიშენელო- 

ვანი მიხვედრების საფუძველი შეიქმნას. ამის განხორ- 

ციელებაა მოთხრობები: ,ბეხას სიკვდილი“ და „ცისარ- 

ტყელა“, „მეიარაღის გოგონას ამბავი“ თუ ,,თეთრი ყან- 

ჩა“. ამისივე განხორციელებაა, კერძოდ – „გოგონა რო- 

მელსაც ღამე შეუყვარდა“. 
ეს იყო ჩვეულებრივი გოგონა, „მხოლოდ ზეაწეულ- 

წამწამებიანი ცისფერი თვალები ცოტა უფრო ფართოდ 

ჰქონდა გახელილი, ვიდრე სხვა გოგონებს აქვთ და 

ყველაფერს ცოტა უფრო სხენაირად ხედავდა, სხვაზე 

მეტად აფიქრებდა და განიცდიდა, რომ ქალაქში არ 

ჰქონოდათ ნამდვილი ღამე. ქალაქში „როგორც კი ღამე 
დააპირებს მოსვლას, აანთებენ მილიონ ელექტრო ნა- 
თურას და გააძევებენ“. ამ გოგონას ღამის არც სილა- 

43



მაზე ჰქონია შეცნობილი, ღამის არც სიყვარულზე 

უფიქრია და არც სიძულვილზე“. ცხადია, არც შიში 

ჰქონია ღამისა. და ერთხელ აგარაკზე რომ წაიყვანეს, 

აქ ნაძვების დიდ ტყეში მან იხილა ნამდვილი ღამე და 

ღამეული ტყის სილამაზე. მას შეუყვარდა ღამე. ღამის 

სილამაზსემ გოგონა გაიტაცა ტყის სიღრმეში. მას იზი- 

დავდა იდუმალება და სილამეზე ღამისა, ხოლო ღამის 

შიში სრულიად არ ჰქონდა, ამიტომ „მარადნაღვლიანი 

ღამე ტკბებოდა პატარა გოგონას მზერით, რომელსაც 

არ ეზარება იგი, არ ეშინია მისი“. 

თვით ფაქტი ასეთი „ლიტერატურული მასალის“ 

მიგნებისა რ. ინანიშვილის მწერლური თვალთახედვის 

თვისობრიობას გვირკვევს. ეს „ლიტერატურული მასა- 

ლა“ – ფაბულური ნაწილი ამ მოთხრობისა – აქ ქმნის 

ლირიკულ წინაპლანს. მთავარი მაინც სხვააა. მთავარი 

ისაა, რომ რ. ინანიშვილის არ დააკმაყოფილა ამ წარმ- 

ტაცმა ლირიზმმა, რომელიც შეიძლება ერთი მოთხრო- 

ბისთვის საკმაოდაც ჩათვლილიყო. მან მოახერხე მასა- 

ლა აეგო ისე, რომ მას ყურადსაღები აზრობრივი სიღ- 

რმე შეეძინა. მართლაცდა, მრავალი აზრია მის ქვეტექ6- 

სტში. ერთი, რომ მოუთმენელიაო, როცა ბუნებისა და 

ადამიანის ურთიერთობის დიდი ჰარმონია ირღვევა და 

უნდა ვეცადოთ, რომ ეს დავძლიოთ ბუნებისაკენ მარა- 

დიული სწრაფვით. ბუნებაში, ცხოვრებისაგან განსხვა- 

ვებით, ყველაფერი მშვენიერებით არის მოსილი, თვით 

„უარყოფითი“ მოვლენებიც-კი, ადამიანისათვის ისევე 

საჭიროა ჰქონდეს და განიცდიდეს ღამეს, როგორც სა- 

ჭიროა მზის ნათელიო... 

ფრიად რიგიანი ფორმით, შესატყვისი პოეტური 

ამაღლებულობით აქვს მოწოდებული. რ. ინანიშვილს 

ბავშვებში იმ ქალვაჟური ინსტიქტების შეუცნობელი 

გამოკრთომა, რაც შემდგომში ღირსებით დაამშვენებს 

44



მათ ყმაწვილქალობასა და ჭაბუკობას („დიდთავა ბიჭი 

და ცისფერ-თვალება გოგონა, „თოთია ჩამოვიდა“, 

„შუშის ნამსხვრევები"). 

რ. ინანიშვილი მოთხრობებს ხშირად ამთავრებს 

წინარე შინაარსიდან უაღრეად დაშორებული ეპიზოდე- 

ბით, რათა ასეთი უკუხედვით ბავშობის ამბებს ზოგა- 

დი გააზრება მისცეს, მისი მნიშვნელობა გვაგრძნობი- 

ნოს მთელი შემდეგდროინდელი ცხოვრების აჭრით. 

მოგონებებს, თუნდაც მხიარულ ამბებს რომ აღადგენს, 

მაინც ერთგვარი პოეტური ნაღველი დაჰკრავს, რომ ის 

ბავშვური ბედნიერება სამუდამოდ წავიდა და მას შემ- 

დგომში ტოლფარდი ვერა ენაცვლება რა. ხსოვნაში კი 
კვლავ ბრწყინავს ის ნათელი „ღამეულ უდაბნოში ჩარ- 

ჩენილი შუშის ნამსხვრევით“. ასეთი დაბოლოებებით 

მოთხრობები სცილდება საბავშვო შინაარსს. 
მაგრამ ზოგჯერ ფსიქოლოგიური აღწერანი ვერ 

ადის ლიტერატურულ სიმაღლემდე (ასეთია, ვფიქრობთ, 
„თოვლი“, „ჩვენი კატაფშუტა“), რამდენადაც ფსიქოლო- 

გიური თუ მორალურ პრობლემათა ნათელი ჩვენება 

თავისთავად როდია უკვე ლიტერატურული ფაქტი. ცდუ- 
ნების საფუძველი შეიძლება იყოს ის, რომ თითქმის 

ყველა აქ გადმოცემული განცდა რეალურია, ცხოვრები- 
სეულია. შეიძლება ავტორი იმაშიაც გვაჯერებდეს, რომ 

ჩვენთვის ნაცნობია იგივე გრძნობა, ნაცნობია სევდა, 

როცა სოფლის გზაზე აღარ დახვედრია ბავშვობიდანვე 

თვალსშეუჩვეველი ხე. მაგრამ არც ეს არის საკმარისი. 

არსებობს ცხოვრებისეული სიმართლე, მაგრამ არსე- 

ბობს უმაღლესი ჭეშმარიტება ლიტერატურისთვის – 

ესაა მსატვრული სიმართლე. ამ აუცილებელ სიმაღლეს 

თუ ვერ ეზიარა მოვლენა, იგი ლიტერატურულ ფაქტად 

ვერ იქცევა. 
ერთის მხრივ, გასაგებიცაა, რომ სწორედ მწერლის- 

45



თვის შინაგანად ახლობელ ფაქტებს (ასეთია ამ მოთხ- 

რობებში გადმოცემული ამბები) შეეძლო გამოეწვიაა 

„კეთილშობილური ცდუნება“ – ადეილად ჩათვლილი- 

ყო, რომ ასეთივე ახლობელი იქნებოდა იგი მკითხვე- 

ლისთვის. ისინი შეიძლება მართლაც საინტერესო იყოს, 

ოღონდ არა ლიტერატურულად. 

აქვე აღვნიშნავთ, რომ კრებულის აზსრობრივ და 

ემოციურ მთლიანობას არღვევს მოთხრობა „რატომ 

ჯამს სახედარი ქაღალდს“. ესაა ერთი (კნობილი მოდე- 

ლი ზღაპრის აგებისა: მთელი შინაარსი მოგონილია 

ისე, რომ მისგან გამომდინარეობდეს ერთი ახლებური 

ვარიანტი; და მასთან დაკავშირებული სწორხაზოვანი 

შეგონება წერა-კითხვის ცოდნის მნიშენელობაზე ვე- 

რაფრით ვერ ამშვენებს ამ კრებულს. 

ბუნების სურათების თავისთავადი სილამაზის განც- 

დასთან ერთად, რ. ინანიშვილის მოთხრობებში ბუნება- 

სე ფიქრი ცხოვრების კანონზომიერებათა ამოცნობის 

საშუალებადაა მიჩნეული. ამ მხრივ ქართულ ლიტერა- 

ტურაში მდიდარი ტრადიციების არსებობა, გარკვეული 

აზრით, ერთგვარ სიძნელეებსაც ქმნის: ახლებური იერ- 

სახეების მონახვა, ბუნებრივია, ძნელდება. 

ბუნებაზე ფიქრმა ბოლოდროინდელ ლიტერატურაში 

მნიშვნელობა ძლიერ იცვალა. ლიტერატურული სიახ- 

ლითაა აღბეჭდილი ბუნების განცდა რ. ინანიშვილის 

მოთხრობებში, თუმცა ძირითადად იგი ვაჟასეულ პრინ- 
ციპებს მიჰყვება. 

ერთ-ერთი ყველაზე „შაბლონური“, მყარი მოდელი, 

რაც ბავშვების მხატვრულ წარმოსახვას ახასიათებს, 

ნებისმიერი მოვლენების გაადამიანებად მოაზრებაა. 

ბავშვთა ცნობიერებაში მეტად მცირერიცხოვანი საგნე- 
ბი შემოდიან, მაგრამ მათი მნიშენელობა ფრიად მრა- 

ვალგვარია. ასეთია ამ მოთხრობებშიაც ბავშვთა თვა- 

46



ლით დანახული ბუნება. 

გაადამიანურებული ბუნება რ. ინანიშვილის ამ მო- 

თხრობებს, თუ შეიძლება ითქვას, ერთი მუდმივი ლირი- 

კული პერსონაჟია. 

აქ ნაჩვენებია, რომ როცა ხეები გაიგებენ, ვერ მიმL- 

ედარვართო ადამიანის პოეტურ ფიქრებს, ისინი დაირ- 

ცხვენენ, როგორ ვერ უნდა მიმხვდარიყავით ამასო, შე- 

იშმუშნებიან და მიდამოს მოეფინება წერილი, წვრილი 

ყინულების მტერევის ხმა. 

„ჩვენ ამას ნიავის გამოღვიძებას ვეძახით“ („დიდი 

ზამთარი“). 

ან: „როცა ჰაერი მხარს შეიცელის, წისქვილის ხმაუ- 

რი მოაქვს“. ანდა გამოჩნდება „კალააყრილი სინივით 

აჭრელებული მთვარე“. ამას კი სხეა მოთხრობებიდან 

უკავშირდება წარმოსახვა, რომ ეს სურათები ირეკლება 

ცისფერ ტბაში, რადგანაც „ტბა სარკეა ბუნებისა“. 

ზოგჯერ სურათები ერთმანეთს ჰგავს, მაგრამ მსგავ- 

სება ერთია და ეს თავისთავადობას როდი უკარგავს 

მათ; „.ახლა კი ზამთარია, მართალია, თოვლი არ 

დევს, მაგრამ ორ-სამ დღეში ალბათ ისიც მოვა. ტყუ- 

ილად როდი უბერავს ცივი ქვენა-ქარი, მიაგვერდელა- 

ვებს სასიმინდეებში იწიოწად დამავალ ქათმებს, ბალანს 
უწეწავს გამხმარ, ცარიელ ყურებადქცეულ ხბორებს. 

მოხუცები ამბობენ: ეს ქარი ჩადგება და თოვლიც მო- 

ვაო. ნეტამც ესე იქნება, ნეტამც“ სხვაგან ეს მოვლენა 

თითქოს მეორდება, თუმცა მისი მხატვრული სახე – არა: 

„დიდი ზამთარია.. დიდი თოვლი დევს, დიდი ღამე იწყება. 

ცის შავ კაბადონზე ვეებერთელა მრგვალი მთვარე დგას, 

გაოცების ღიმილით დასცქერის ყინვის თხელ ბურუსში 

გახვეულ ტყეს“. ამ სურათებში აშკარად შეიგრძნობა რ. 

ინანიშვილისეული ფერწერული გემომგნება და საზოგადოდ 

ფერწერული ხატებისაკენ მიდრეკილება. 

47



სრულიად ურთიერთგანსხვავებული სურათები და 
აღწერანი გვაგრძნობინებენ ერთიან მხატვრულ ხედ;ვას: 

„ვენახების თავში გულაბების ფითრიან ტოტებს ფათ- 

ქა-ფუთქით და წრიპინით ესევიან ჩხართვები. იმ გულა- 

ბების უკან, გაქუცულ სერზე, არქაული სიმშვიდით 

დაფამფალებენ ჯუჭყიან მატყლში ძურწაჩაკრული 

ცხვრები. ძეძვის ძირში მიმჯდარა წიბლა ესტატე და 

გრაკლის ჯოხს აჭრელებს ძაღლებისათვის. ზემოდან 

სერზე გადმომავალ გზაზე, გუდურებაკიდებული სა- 

ხედრები ჩამოდიან, მოაფხაკუნებენ გუდურების ბო- 

ლოებს ხრიოკ, ალაგ-ალაგ ღორღიან მიწაზე“. გასაგე- 

ბია თუ სტილური ერთიანობა ადვილად წარმოჩნდება 

უკვე ზემომოყვანილ და ასეთ სურათს შორის: „დილის 

გრილ ცაზე ჯაფარა ამოფრინდა, რბილად შემოუარა 

მაღალი წიფლების გარინდულ კორომს, ფრთები მომ- 

ტერეულივით ააფათქუნა. ფეხები ჩამოუშვა, ხმელ როკ- 

ზე დააპირა დაჯდომა, მაგრამ უცებ ხეზე რაღაცა და- 

ინახა, დაიჩხავლა, შეშფოთებული ავარდა მაღლა და 

გაფრინდა“. როგორც ეთქვით, ამათ შორის სტილური 

ერთიანობის შეგრძნობა უფრო იოლია და მოსალოდ- 

ნელიც. მაგრამ საყურადღებოა, რომ მკვეთრად გამოხა- 
ტული იგივე პოეტური ხედვა ჩანს სრულიად განსხვა- 

ვებულ აღწერაშიც: „ბაღში მილი გასკდა. განთავისუფ- 

ლებული წყალი გახარებულ შადრევნად ავარდა ცაში, 

უნდოდა წასულიყო მაღლა, ძალიან მაღლა, მაგრამ ძა- 

ლა არ ეყო, წვეთებად დაიშალა და ნიათგამოცლილი 

დაენარცხა მიწას. მიწამ ხვრეპა დაუწყო, მაგრამ წვე- 
თები არ დანებდნენ, გაგორდნენ, გამოგორდნენ, შეერთდ- 
ნენ, ქვებშორის გაძვრნენ, თავდაღმართი იპოვეს და დაეშ- 

ვნენ. ეს უკვე წეეთები კი არა პატარა ნაკადული იყო“. 

ზემომოყვანილი აღწერანი რ. ინანიშვილის ენობ- 

რივი სტილის მაღალ ღირსებებსაც წარმოგვიჩენს. გა- 

48



საგებია, რომ ენობრივი ფენომენი არ არსებობს აზრის 

გარეშე. რ. ინანიშვილის სამყაროს ერთადერთ შესაძ- 

ლებელ გამოხატულებად გვესახება სისადავე, ეს აზ- 

რისა და ენის სტილისტურ ურთიერთშესატყვისობას, 

კლასიკურ სრულყოფილებას უახლოექედება. მისი მოთხ- 

რობების ენობრივ< ფორმას დარბაისლური სინატიფე 

და შინაგანი კულტურით ამაღლებული სასიამოვნო 
სიმკაცრე ახლავს. რ. ინანიშვილის ენობრივი სტილი 

სისადავის ძლიერების ცხადყოფაა. ამ თეალსაზრისით 

ვისთან და ვისთან, მაგრამ ყველაზე მეტად იგი მაინც 

ახლოა ,თვალადური ქართულის ჭაშნიკის“ ავტორთან. 
შემდეგ სტილური კავშირები, ასევე წარმოსახვის ნათე- 

საობაც, ადის იაკობ გოგებაშვილთან და ვაჟას პრო- 

ზასთან. ესაა ქართული მხატვრული ენის ისტორიაში 
საბასეულ ტრადიციებთან წილნაყარი სტილი და, სა- 

ზოგადოდ, ერთ-ერთი ფრიად მართებული გზა ქართუ- 

ლი მხატვრული ენის შემდგომი განვითარების თვალ- 

საზრისით. ეს საკითხი სპეციალური შესწავლის ღირ- 

სია და ამით ჩვენი ლიტერატურათმცოდნეობა ენობრი- 
ვი სტილის სპეციალისტებთან ერთად დიდ საქმეს 
გააკეთებდა ლიტერატურათმცოდნეობის არც ერთ 

დარგს, თვით ლიტერატურის ისტორიას, არა აქვს იმა- 

ზე დიდი დანიშნულება, რომ ხელი შეუწყოს ლიტერა- 

ტურის ხვალინდელ დღეს. მთელ მის მონაპოვარს ბო- 

ლოსდაბოლოს საამისოდ აქვს ფასი. რ. ინანიშვილის 

შესანიშნავი ქართული კიდევ ერთხელ გვარწმუნებს, 

თუ რაოდენ დიდი შესაძლებლობანი აქვს თანამედროვე 

ეტაპზე ჩვენს ენას. ეს გვაძლევს საფუძველს დაისვას 

საკითხი, რომ ამ წიგნიდან კვლავ შეირჩეს ნაწარმო- 
ებები სკოლაში სასწავლებლად. მათგან ბავშვები შე- 

ითვისებენ კაცადკაცურ თვისებებს, კაი ქართულს და 

მაღალ ლიტერატურულ გემოვნებას. 

49



რ. ინანიშვილისთვის სრულიად შეუთავსებელია ხე- 

ლოვნური სტილური საშუალებებით აზრის მიშენელო- 

ბის გაზრდის მცდელობა. აქ თვით აზრია პოეტური 

და იგი ეძებს და პოულობს კიდევაც თავის ერთადერთ 

აუცილებელ გამოხატულებას. მისი ნაწარმოებისთვის 

უცხოა ესთეტური მანერულობა, პროვინციული „ამაღ- 

ლებულობაც“. პრინციპულად მიუღებელია ასეთი მწერ- 

ლობისათვის ენობრივი ნიპილიზმი, რომელიც ბოლოს- 

დაბოლოს პროვინციული ლიტერატურული პოზაა და 

სხვა არაფერი. 

ახლა „პირველსავე სიტყვასა მოვიდეთ“. ვლაპარა- 

კობდით რ. ინანიშვილის ამ ნაწარმოების მრავალპლა- 

ნიანობაზე. ამისი ერთი იერსახეა მოთხრობები იუმო- 

რისტულ-მორალისტური წინაპლანით, რაც გარკვეულ 

შემთხვევაში მიღწეულია იმით, რომ აღწერილია ცხოვ- 

რების „შთაბეჭდილება“ ადამიანისა და ბუნების ურთი- 

ერთობებზე, მსგავსად იმისა, რაც გვაქვს „შვლის ნუკრის 

ნაამბობში“ თუ ანდერსენის ზღაპრებში. 

ამ ხასიათისაა მოთხრობა „ტყის შვილები“. ფრინ- 

ველები ხედავენ სანადიროდ მომავალ პატარა ბიჭს 

იჩოს. მას ჯერ კიდევ იმ დროიდან იცნობენ, როცა 

შურდულით იკლებდა ტყეს. იჩოს მონადირეობა სასა- 

ცილოდ არ ყოფნის საბა ჩხიკვს. იგი მონადირეს დაა- 
ნახვებს თავის მეუღლეს თინოს. ,– უყურე მაგ ცინგლი- 
ანსა, მაგასა რომ თოფი აუღია. აი, მეხი კი დაგაყარე 

მაგის წარუკა დედასა, აჰა, იმ კარგი მამის თოფი მა- 

გას როგორ ჩაუგდო ხელში?- ამბობს თინო. მერე 

ატყობინებს შაშვებს. ატყობინებენ ყველას. შაშვი ეძა- 

ხის შვილს: „შეილო მალხაზო, გადაფრინდი აი მანდ, 

მლაშე წყალთან ობოლი ბაჭია ძოვს და “უთხარი 

გაერიდოს, სიფრთხილეს თავი არა სტკივა-თქო“. „მაგ 

ბიჭს ჩვენზე მეტად ეშინია თავისი თოფისა! – ჩაიდუ- 

50



დუნა საბა ჩხიკვმა“. „..აი, რა ვუთხარა მაგის დედასა! 

– ბრაზობდა თებრო შაშვი, ნეტავ რა ქილაქოცებს და- 

ავსებს ჩვენი ქონ-ხორცითა! ერთი ჭკუის მასწავლებე- 

ლი უნდა იყოს ვინმე, რომა...“ ,„- ვიღა დარჩა, შენ შე- 

მოგევლოს ჩემი თავი, ამ ჩვენს ტყეებში ეგეთი! თევდო–- 

რე დათვი იყო ხოლმე ჩვენი ქომაგი და ისიც შარშან 

გამოასალმა წუთისოფელს ბრუტიანმა ესტატემ. – იმის 

ბიჭისათვის რომ გვეთხოვა, აშლაპუნესათვის?..“ „და- 

ანებეთ თავი იმ დოღრიალა აშლაპუნესაც და მაგ 

ყმაწვილსაც. პატარა ბიჭი, გაუშვით გაიხაროს. ჩვენ 

მოვერიდოთ..“, – ამბობდა საბა ჩხიკვი. მაინც მივიდნენ 

აშლაპუნესთან. ძლივს დაითანხმეს. აშლაპუნემაც იჩოს 

ის დღე აყარა, რაც მოსალოდნელი იყო. შემდეგ, „... 

კარგად იყავითო, და წავიდა თავისი გზით, როგორც 

ნამდვილ ვაჟკაცს შეშვენის, ქებას თავი აარიდა“. მხო- 
ლოდ საბა ჩხიკვი იჯდა ერთ ადგილას, მარტოდმარტო 

და დუდუნებდა: „უკვირთ მაგათაც რაღა! დიდი ვაჟკა- 

ცობაა თითისოდენა ბალღის შეშინება. აბა მაგისი მამა 

რომ მოკლა ბრუტიანმა ესტატემ, ის შეაშინოს! აბა, 
ლევანა მონადირე შეაშინოს!..“ 

ამ მოთხრობიდან ადგილები გამოვარჩიეთ იმ სხვა- 

დასხვა აზრთა მიხედვით, რომლებიც მასშია განფენი- 

ლი, ვფიქრობთ, საკითხების სპეციალური დანაწევრების 

გარეშეც ნათელია ასეთი ნაწარომების დიდი ღირსება. 

აქ ერთმანეთს ერწყმის იუმორი და ჰუმანიზმი, ლირიზმი 

და ისევ ღიმილშერეული ნაღველი ადამიანთა და ცხოვე- 

ლებს შორის „ხიდჩატეხილობის“ გამო. არსებითად ასე- 

თივე ხასიათისაა ღირსებანი მოთხრობისა: „საკვირველი 

ამბავი ტყეში“. 

იუმორი რ. ინანიშვილისა დარბაისლურია და გემოვ- 
ნებით აღბეჭდილი. ეს როდია საკუთარ ენამოსწრებუ6- 
ლობაში დარწმუნებული კაცის სახეზე მოუცლელი 

51



მხიარულება. ესაა გონივრული ღიმილი, რომელიც ახ- 

ლავს ცხოვრების კანონზომიერებებზე ფიქრს, თუკი ეს 

კანონზომიერება ულოგიკოდ ირღვევა. 

ამ კრებულის მოთხრობებში ცალკეული პოეტური 

სახეები, რომლებიც, შეიძლება ითქვას, დამოუკიდებელ 

მხატვრულ ერთეულებს წარმოადგენენ: 

„.მზია რჩებოდა მარტო, მარტო თვალის უბეებში 

ჩამსხდარი შავი, დიდი პეპლების ამარა“. 

„პაპას და იაკოფას ტალახიანი ხელები განზე ეჭი- 

რათ და ასე იღიმებოდნენ ბებრულად, როგორღაც გვერ- 

დზეგადაქანებულები“. „იღიმებოდნენ... ბებრულად გვერდ- 

ზეგადაქანებულები“ – ესაა უკვე თემა მხატვრობისა, 

წარმოსადგენი პოეზიით აღსავსე წამის გარინდებაში. 

სხვა შემთხვევაში ინდივიდუალური ხასიათი შეიძ- 

ლება საკმაოდ გასაგები ხდებოდეს ერთი ასეთი შენიშ- 

ვნით: ,,.. ბიბოს არ უყვარს, სხვა ვინმე რომ ერევა მის 

ოცნებებში“. 

შემდეგ: „მეიარაღე ყვავილებს “უცქეროდა, ისინი 

თითქოს საყვარელი მეუღლის თვალებით იყურებოდნენ 

ლარნაკიდან“ (ვფიქრობთ, ამ სახეს ორიგინალურობას 

არ უკარგავს მსგავსება „გველის მჭამელის“ ხატთან: 
„ველებზე ბზინვენ ყვავილნი, თამარ დედოფლის თვა- 

ლები.“ ვაჟა საერთოდ დიდ გავლენას ახდენს რ. ინანი- 

შვილის სტილსა და აზროვნებაზე). 

დამოუკიდებელ სახეობრივ ერთეულებს ქმნის ლი- 

რიზმით აღვსილი სტრიქონები: „ყველაფერს მოწყენი- 

ლობის იერი დაჰკრავდა, ქუჩიდან შემოსულ ავტომობი- 
ლის ხმაურსაც კი“. · 

„.ქიდევ კარგი, რომ ღამე მალე მოდიოდა, ღიმილით, 

საიდუმლო ჩურჩულშრიალით აღსავსე ღამე“. 

სხეა ღრმა განზოგადოებებზე რომ აღარაფერი 

ვთქვათ, ამ მოთხრობათა ერთი დიდი მიზანია: გაიზარ- 

52



დონ მეოცნებე და სილამაზის „ავ-კარგის“ გამგები ბავ- 
შვები, ერთგვარად გულუბრყვილონიც, რამდენადაც მათ 

ცხოვრება მოეჩვენებათ ცოტა უფრო კარგად, ვიდრე 
მისი ცოცხალი სიცოცხლე თავის მრავალწახნაგოვა- 
ნებაში ეძლევა ადამიანს. მათი მიზანია ეს ბავშვები 

იყვნენ მეოცნებენი თუნდაც განყენებულ სიკეთეზე, 
რადგანაც ასეც რომ იყოს, ეს იქნება მსხვერპლი, რო- 
მელიც რჩეულთა ხვედრია, რამდენადაც ყველას როდი 

შეუძლია და ვერც მოეთხოვება უფრო სიკეთეზე იფიქვ- 

როს, ვიდრე ბოროტებაზე, როცა ისინი გვერდისგვერდ 

დგანან. დიდი ადამიანური სიკეთე და სილამაზე რომ 

დაამჩნიოს ადამიანის სულს, – ესაა ამ მოთხრობათა 
ფრიად რიგიანად განხორციელებული მიზანდასახუ- 

ლობა და მათ ახლავს რწმენა, რომ თუ ეს იდეალები 

სწორედ ყმაწვილობიდანვე ცხოვლად დააჩნდება ადა- 

მიანის სულს, ჭეშმარიტად წარუშლელი იქნება. 

ყოველივე ამასთან ერთად მაინც სურვილად რჩება 

რ. ინანიშვილმა თავის მკითხველს უფრო მკვეთრად 

აჩვენოს არა მხოლოდ ის, თუ როგორი კარგია სიკეთის 

სიყვარული, არამედ, თუ რაოდენ საძნელოა ეს, რამდენი 
დაბრკოლება ეღობება ასეთ მისწრაფებებს. 

1974 წ. 

53



„მოჰქონდა ჯვარი“. 

„ჩუქურთმებს ტაძრის ბანი აეპყროთ, ელავდა მთვა- 

რე-ქურუმთა ოდა. მოჰქონდათ ჯვარი, ჭრაღები ენთო 

და დანახვისზე ჭოტი კიოდა“, – ამ სტრიქონებში, ნიკო 

სამადაშვილის ერთ-ერთი ყველაზე კარგი ლექსიდან, 

მისი პოეზიისთვის დამახასიათებელი თითქმის ყველა 

არსებითი ნიშანია: აქაა ქრისტიანობა, აქ სხეა რაღაც 

კულტიც ჩანს C,ელავდა მთვარე – ქურუმთა ოდა'), 

აქაა ტაძრული სილამაზეც და აქვე უბედურებისა და 

მარტოობის ხმაც ისმის. 

ყველაფერს მსჭვალავს დიდი სიკეთე, რომელიც შე- 

უძლებელია რაიმეს დაექვემდებაროს ან დაემორჩილოს. 

ის თვითმიზანია. მის ლექსებში ძალზე ხშირია აღსა- 

რებანი საკუთარი ურწმუნოებისა და ასეთ შემთხვევა- 

ში იგი მაღლდება ყოველგვარ არტისტიზმზე, გნებავთ, 

თვით პოეტურობაზედაც კი, რადგან მისთვის არსე- 

ბობს ზესთა-სამყარო, რომელიც თვით პოეტურობაზეც 

მაღლა დგას. მის ლექსებში ღმერთის ნაცვლად „ღმერ- 

თებია“ („ის ღმერთებს იქით გადაფრინდება“). ამით გა- 

ცხადებულია, რომ ჩვენ ღმერთს წარმართულად აღვიქ- 

ვამთ-ხოლმე, რომ ჩეენს სულში წარმართობა კვლავ 

დასაძლევია. 

ნ. სამადაშვილის ლექსების კითხვისას ჩნდება ასეთი 

ფიქრი: მიწა კარგავს ნათელ-მირონს და ცამდე აღწევს 

ურწმუნოება. ამიტომ ჰაერი უნდა აღივსოს ანგელოზე- 

ბით, როგორც ეს „სიქსტის მადონას“ ჰაეროვან ფონშია 

და სული უნდა აღივსოს წარმოდგენებით, რომლებიც 
განიმსჭვალება სულიერი საქართველოს სახეებით, რო- 
გორიცაა, თუნდაც მცხეთისჯვრის კარიბჭის ბარელიეფი, 
სადაც ფრთოსან ანგელოსებს ზეცად მიაქვთ ტოლფერდა 
ჯვარი, ჩასმული მარადისობის წრეში. ვფიქრობთ, ასეთი 

54



წარმოდგენები სდებოდა წყარო ნიკო სამადაშვილის 

სახისმეტყველებისა: „ქარები მთვარეს ასწევენ მაღლა“ 

(ქედი სივრცეში“); „და კიაფობენ შორს ვარსკელავები, 

მარადისობის ჭუჭრუტანები“ C(,მოსწყდით“). 

მის ლექსებში სულ ისმის რაღაც ხმა ან ქრის ქარი. 

ხმა არის ღვთაებრივად იდუმალი ან სრულიად გაუგე- 

ბარი. ხედვით სახეებსაც თავისი ხმები ახლავს. შეიძ- 
ლება ითქვას, მის ლექსებში ხედვითი ხატებიც „ისმის“. 

ეს ხმები ხან ლოცვას გვაგონებს, ხანაც ურწმუნოების 

ამომახილს. ლოცვის ხმასაც – კი ხშირად ტრაგიზმის 

განცდა ახლავს, თუკი ლოცვა წარმოითქმის ქარში ან 

ჭოტის კივილის დროს C,ჭოტის კივილზე ნანგრევები 

მართავენ ლოცვას“. – „გული და ჯანღები“). 

არის ზეციური სამყარო და არის რეალობა ამა ქვე- 

ყნისა. მათ შორის ხილული და უხილავი კავშირებია. 

ხან ზეციდან ეფინება ღვთიურობა ქვეყნიერებას, ხანაც 

ქვეყნიერება აღმოაცენებს ზეცისკენ ასამაღლებელ 

სიკეთეს. ეს მიმოქცევა გაივლის ხოლმე ადამიანის 

სულსა და გულს. და როცა ეს ჭირს, პოეზია შეგვეშ- 

ველება, ნ. სამადაშვილისთანა პოეზია. მის ლექსებში 

სახისშემქნელ სიტყვათაგან ერთ-ერთი ყველაზე ხში- 

რადხმარებულია – ,ქარი“. აქ სულ ქარების ქროლვაა, 

მაგრამ უმთავრესია, როცა ეს აღძრულია ზეცისა და 

მიწის კავშირით, ან მათი ჰარმონიით ან თუნდაც – 

დისჰარმონიით. ხან კიდევ სრულიად უმიზეზოდ დაქ- 

რის ქარი, პოეზიასავით ნებისმიერად აღმოცენებული. 

სულ სხვაგვარია ხეთა არსებობა. ხე ყოველმხრივ და- 
საზღვრულია, სივრცითაც, ადგილითაც და დროითაც 

C ჯიღა ცაცხვები იდგნენ ყორესთან, ვით ხანშესული 

ქალდეველები“) ერთსახოვანია მათი სწრაფვა, ესაა 
სწრაფვა მაღლა, ზეცისკენ. ხეთა სიმშვიდეს არღვევს 

ქარი, ჰორიზონტისკენ მიმსწრაფი ძალა. ამიტომაცაა 

55



სიმშვიდის მომასწავებელი ხეთა და ქართა ურთიერთ- 

თანხმობა, თუნდაც ასეთი: „ნაძვები „ცხედარს მიასვე- 

ნებდნენ და გვირგვინები მიჰქონდათ ქარებს“. ამქვეყნის 

უბედურებას ქარები აღმოთქვამდენ ხოლმე C,უსინათ- 

ლობა“, „ალიონამდე“). ხან დედის ბალადას თვით ამ- 

ბობს ქარი და ხანაც პოეტს ჰკარნახობს ლექსს. ვფიქ- 

რობთ, იდუმალი ქარის განცდა მსჭვალავს მთელს ამ 

სტროფს: „შენ გადარებდნენ ბინდების ჭრიჭინს, თუმცა 

სულ მუდამ ტოტს გცემდა ქარი, ავადმყოფობა ეგონათ, 

ბიჭო, ლექსები ტანზე გამონაყარი“. სხვა შემთხვევაში 

გალაკტიონიც ეძალება ქართა წარმოდგენას. 

ნ. სამადაშვილის პოეზიაში არის იმისი განცდა, რომ 

სიცოცხლე ევალება ადამიანს და ესაა ღვთიური მოვა- 

ლეობა... და ევალება პასუხის გაცემაც ასეთ კითხვაზე: 

რა არის ცხოვრება? ნ. ბარათაშვილისა და ნ. სამადაშ- 

ვილისთანა პიროვნებანი ამ კითხვას მხოლოდ პოეზიით 

პასუხობენ, რადგან სხვა ნამდვილი ცხოვრება მათ არ 

გააჩნიათ. პოეზია დაძლევააა რეალობისა. 

ზემოდასმული კითხვის ტოლფასი ხდება ასეთი კი- 

თხვაც – რა არის პოეზია? (საქმე ისაა, რომ ასეთი პო- 

ეტების წინაშე თავიდან წარმოდგება ყველა ოდითგან- 

ვე არაერთგზის პასუხგაცემული კითხვები). სწორედ პო- 

ეზია ქმნის წონასწორობას რწმენა-ურწმუნოების გზაზე. 

პოეტურ აზროვნებაში ხორციელდება შეუთავსებელთა 

შეთავსება, მაგალითად, ასე: „წარმართთა ძვლები იდგა 

ტაძარში, ზევით ლეგენდა მოჰქონდათ მთიებს. ძირს 

წმინდა ნინოს ნაფეხურები ჰგავდნენ სისხამზე მოკრე- 

ფილ იებს“. აზროვნების სხვა რა ფორმა დაუშვებდა 

ეგოდენ შეუთავსებელ წარმოდგენათა გვერდის-გვერდ 
დგომას: „წარმართ თვალებში ქრისტეს წყევლა გქონ- 

და გაკრული.. ბნელ გეთსიმანის ბაღში დიდხანს ტრუ- 

ბადურობდი, ღმერთების ჯოგი გოლგოთაზე გელანდე- 

56



ბოდა, დასწყევლოს ლმერთმა, რაღა ნისლებს დაუმე- 

გობრდი“ („ერეკლე ტატიშვილისადმი“). ტაძართან 

მჯდარ მათხოვარზეა თქმული: „მათხოვარი ზის რო- 

გორც ობობა“.. ნ. სამადაშვილის პოეზიაში ბუნებაც 
დიდ იდუმალ ტკივილს განიცდის. ესა ავისმომასწავე- 

ბელი დიდი უბედურება, რომელსაც იგი ძნელად უმ- 

ხელს ადამიანს, თითქოსდა ერიდება იმის გამხელას, 

რომ თვით ადამიანია ამ ტკივილის მიზეზი. 

ზოგჯერ-კიდევ ისეთი განცდა გეუფლება, რომ სუ- 
ლიერება აღარაა ამაღლებული, სულიერება მხოლოდ 

აქვეა, ბიწიერებათა გვერდით, ამიტომაც იგი ეეღარ 

ეთიშება ბიწიერებას, ყველაფერი ერთმანეთშია არე- 

ული და აჭრილი. „მათხოვარი ზის როგორც ობობა“ 

და ეს ხდება იქ, სადაც „კედელზე სანთლის შუქი 
იჭრება“. ეს ბეთანიასთან ხდება. აქ „ჟამს ტაძრის კარი 

ისე დაუხრავს, რომ გარეთ ჟონავს ჭრაქის ნათელი“. 
ტაძრებთან უფრო მკვეთრდება შუქიც და ჩრდილიც. აქ 

მოდიან „რჯულდაწყვეტილი ქართველები“, „უკანასკნე- 
ლი ქრისტიანები“. აქ „დედოფლის“ სახე იხილვება. 
თუმცა, ჯერ კიდევ კარგად ჩანს მისი სახე, მაგრამ 
იგი სახელით აღარ მოიხსენება, თითქოს, უნდა გაქრეს 

მისი ხსენება. „აქ თავის თათით ითხრიდა საფლავს 

მწყემსდაკარგული სოფლის ნახირი“; „ხევში მდინარე 

შემოგვეფეთა, შეწირულ ბავშვთა ცრემლები იყო“. 

აქაურობასთან მიახლოებისას „მიწა გაირღვა, თითქოს 

ქვესკ6ნელმა ამოისროლა ტაძრის გუმბათი“. აქედან და- 

ნახული ყველაფერი ტაძარსა ჰგავს: ადამიანიც, პატარა 

სოფელიც, ტყეც, ხევიც და მთელი ქვეყანაც. იგრძნობა 
სიძნელე ტაძართა არსებობისა. რთული არ არის არსე- 

ბობა მხოლოდ იმ ხისა, რომლის არსებობასაც აზრი 

არა აქვს. რასაც აზრი აქვს, ყველაფერი სირთულით 

მყოფობს. ასეა ლექსიც და ასევეა თვით ტაძარიც – კი. 

57



ნ. სამადაშვილის პოეზიაში თემები კი არაა წამყვა- 

ნი, არამედ სახეები. აქ ყველაფერი, კითხვის დასმაც 

– კი სახისმეტყველებითია. „ბუხრის კვამლს აჰყვა ის 

სიყმაწვილე“, „ზევით ლრუბელი, ძირს ნოემბერი“; ,,გა- 
უხარელი ამინდებია, წვიმები ბუხარს ისევ აქრობენ, 

წისქვილთან ბევრი საფქვავებია და სოფლად ჩუმად 

ლაპარაკობენ“; „წუხელ მე შენი სიზმარი ვნახე“; „მე 

საქართველოს წყნარი სოფლები ძაღლების ყეფით გა- 

მაცილებენ“; „მთა მედიდური – მთა დანახვისი, მაღა- 

ლი როგორც ჩემი სამშობლო“; „მეცხვარე მღერის და 

ცა თეთრია“; „თითქოს საკუთარ ცხედარს მივჰყვები“; 

„მეც დამელოდე გაზაფხულამდე, სანამ შეცურავს ტბა- 

ში ნიავი“. აღარას ვამბობ უფრო ყურადღებულ სახე- 

ებზე ცნობილი ლექსებიდან, მაგალითად: „ვით უკვდა- 

ვება, წყარო ანკარა, აცისკროვნებდა ირმების ფერდობს, 
ქრისტემ ბავშობა აქ გაატარა და ღვთისმშობელი უგვიდა 

ეზოს“. 
ნ. სამადაშვილის ლექსებში ხშირია მიმზიდველი 

მოულოდნელობით აღბეჭდილი სახეები, ამასთანავე, 

არის ისიც, რასაც, შეიძლება ითქვას, მოელოდა ქარ- 

თული სახისმეტყველება. ასეთია პიროვნების ტაძრად 

წარმოდგენა ცნობილ ლექსში – „ნიკო სამადაშვილს“: 

„შენ ჩემში უსტვენ ვით საყდრის ჩიტი, შენა ხარ ჩემი 
ნუგეშის დარი, სულ კარგად მახსოვს, შენ რომ გამიჩ- 

ნდი, გარეთ ძაღლივით უსტვენდა ქარი“. ქრისტიანული 

მისტიკით, ტაძარია ქრისტე ან „სძალი ქრისტესი“, აგ- 

რეთვე, განწმენდილი რელიგიური პიროვნება. მაგრამ 

პოეტური სიახლეა პიროვნების გააზრება ტაძრად ისე, 
რომ პოეტის სული სულიწმიდის დარად მტრედად წარ- 
მოისახებოდეს. ამას მოჰყვება შინაგანი წინააღმდეგობა, 

რაც შეიგრძნობა ამ ლექსიდან. შემოდის ტრაგიკული 
განცდა, რომ ადამიანის სხეულში ვეღარც-კი ძლებს 

58



პოეტური სული და ჩნდება კითხვა: არის-კი საერთოდ 

ღირსი პოეზიისა ადამიანი? C(,სიზმრების ნაღვერდალიძტ. 

თუ, ყოვლისმომცველია ის დასკვნა, რომ – „ამ დასაქცევ 

დედამიწაზე ბედნიერებაც დასაგმობია“ („აქერცლილი 

მინიატურები“). და თუ მაინც მიესწრაფვის პიროვნება 

პოეზიას, ეს იმიტომ, რომ პოეზია არჩევანი კი არ არის, 

პოეზია ბედისწერაა. აქ მაინც არის რაღაც წესრიგი, 

თუნდაც ეფემერული. მაგრამ ამასაც აფერმკრთალებს 

ქაოსი C,ნ. სამადაშვილთან „ქაოსებია“ და ამ ფორმით 
უფრო გამოირიცხება ყოველგვარი გარკვეულობა, თანაც 

ეს სახე ძალზე ხშირია) ერთმანეთს უპირისპირდება- 

ხოლმე ქაოსი და სამრეკლო: „სადღაც მნათე ზეცის 

თაღს რეკს, წუთისოფლის კარის გაღმით, ქაოსები გზებს 

კენკავენ, ასე ხდება ყოველ ღამით“. როცა ვერაფრით 

ვერ დაიძლევა ქაოსი, ის შეიძლება პოეზიამ დაძლიოს. 

უმთავრესი კითხვა, რომელიც ნ. სამადაშვილის პო- 

ეზიის მთლიანობაში გათვალისწინებით წარმოდგება, 

ასეთია: თუ შეიძლება არსებობდეს ამხელა სიმართლე, 

როცა თითქმის აღარავინ არის ასე მართალი?! ანდა: 

ღირს თუ არა ამხელა სიმართლე, როცა ის შეიძლება 

აღარც – კი შეესაბამებოდეს რეალურ სინამდვილეს?! 
ეს კითხვები სინანულის აღმძვრელია, სინანული კი ღირ- 

სებაა პიროვნებისა. სინანულში იმედის წინათგრძნობაა. 

მის პოეზიაში სიღრმისეული ნათელია, რომელიც მის- 

გან ტაძრისეული სინათლისდარად გამოსჭვივის. 

59



ს. 8. 
ნ. სამადაშვილის ლირიკის მიმართებას ნიცშესთან 

არსებითად განსაზღვრავს პოეტის სახისმეტყველების 

თავისებურება, ლ. მეგრონის კვალობაზე თუ ვიტყვით, 

„ჰიპერტროფია მგრძნობელობისა“ და არა რაიმე ფი- 

ლოსოფიური სისტემა, რისკენაც თვით ნიცშე არ მიის- 

წრაფვოდა. ამასთანავე საამისო ვითარებას ქმნიდა 

ერეკლე ტატიშვილთან (1884-1946) ასლობლობა. „ნიკო 

სამადაშვილის პოეტური შთაგონება, შეიძლება ითქვას, 

ერეკლე ტატიშვილია“ (თამაზ ჩხენკელი). 

ნიცშეს წარმოაჩენას ერეკლე ტატიშვილისადმი მი- 

ძღვნილ ლექსებში აღნიშნავს რუსუდან ნიშნიანიძე. 

არსებობს ასეთი ცნობაც: 1987 წელს ერთ გამოს- 

ვლაში „ზვიად გამსახურდიამ ნიკოს შემოქმედება 

ნიცშეს ლექსებს შეადარაო“ (მზია სამადაშვილი). 

ნ. სამადაშვილს ბევრი ლექსი აქვს მიძღვნილი ერეკლე 

ტატიშვილისადმი. ერთ-ერთ მათგანში („ერეკლე ტატიშვი- 

ლისადმი) რამდენიმე იმგვარი რეალობაა, რომელშიც 

შეიძლებოდა გვეგულვებინა ანარეკლი იმისა, ერეკლე 

ტატიშვილმა რომ თარგმნა ფრიდრის ნიცშეს – „ესე 

ამბობდა ზარატუსტრა“: „წარმართ თვალებზე ქრისტეს 

წყევლა გქონდა აკრული“, „ღმერთების ჯოგი გოლგო- 
თაზე გელანდებოდა, დაწყევლოს ჭირმა, რაღა ნის- 

ლებს დაუმეგობრდი“ (I3) ეს სიტყვები ნიცშესადმი მი- 

მართვადაც შეიძლებოდა ჩაგვეთვალა. 

ლექსში – „ერეკლეს“ კარგად ჩანს ნ. სამადაშვილის 

დიდი სულიერი სიახლოვე ერეკლე ტატიშვილთან: 

„როცა გხვდებოდი, ჩემს საგონებელს ვფიქრობდი, ვუმ- 

ზერ შუბლმაღალ ხეთებს, შენ რომ წახვედი, ასე მგო- 

ნია, მთელი ქვეყანა თან გაიხვეტე“. ეგევე ითქმის ლექ- 

სზე – „საღამო და გაწყობილება“, რომელსაც ასეთი 

მინაწერი აქვს: „წაკითსულია ერეკლესთან მეგობრულ 

60



ღვისნის სმაზე“. სხვა ლექსში ე. ტატიშვილი ასე წარ- 

მოდგება: „დღეს მაცხოვარი როგორ ვიწამო, როცა ეს 

ცეცხლი შენშიც მკვეთრია. სად დავისვენოთ, მითხარი, 
ძმაო, როცა ერეკლეც საგიჟეთია“. C,შეხვედრები დღის 

ბოლოს“. 
საწინააღმდეგოც ბევრი რამ შეიძლება ითქვას, მაგ- 

რამ ჩვენ არ გვგონია შემთხვევითი ან სასხვათაშორი- 

სო იყოს ნ. სამადაშვილის ლექსში ნიცშეს ასეთი ხსე- 

ნება: „გამოქვაბული, ქარის ტირილი, ქვესკნელს ზევი- 

დან – ხევში ჩაჰქონდა. ქუჩებში მარტო და გაცრეცილი, 
გზებგადამცდარი ნიცშე ბღაოდა“ („მოგონება“). 

უფრო მნიშვნელოვანია შემდეგი რამ: ძალზე ხში- 

რად ნ. სამადაშვილის პოეტურ სახეებში სიტყვები ისე 

უკავშირდებიან ერთმანეთს, რომ უარყოფილია ლოგი- 

კურობა. სახეთა აღარც სინესთეზური კავშირებია, ანუ 

აღარაა კავშირები სახეთა თანმხლებ განწყობათა შო- 

რის. ნ. სამადაშვილთან (ისევე როგორც ნიცშესთანაც) 

ამას ემატება თვითუარყოფამდე მისული ტრაგიზმი. ესაა 

ტრაგიზმი ცნობიერებისა. 

„წარმართ თვალებზე ქრისტეს წყევლა გქონდა აკ- 

რული“ C,ერეკლე ტატიშვილისადმი“), „ხე ეკლესიის 
მათხოვარს ჰგავდა“ (131); „და შენ იქ ნახავ დაკარგულ 

გრძნობას ღიმშეშლის და გადარეულს“ („ნიკო იაშ- 

ვილს“; აქაც და სხვაგანაც არის-ხოლმე, თუ შეიძლება 

ითქვას, სალოსური ეგოცენტრიზმი). 

ნ. სამადაშვილის ცნობილი ლექსი – (,ბუღალტერ 

ნიკო სამადაშვილს პოეტ ნიკო სამადაშვილისგან, თუ 

პირიქით“), ასე იწყება: „შენ ჩემში უსტეენ ვით საევ- 

დრის ჩიტი“. აქ თავისებური მუსიკური თვითალქმაა, 

ტრაგიკული თვითაღქმა. ნიცშეს მიხედვით თუ ვიტვ- 

ვით, აქ „ტრაგედიის წარმოშობაა მუსიკის სულიდან“. 

მუსიკური ცნობიერება ტრაგედიის სიდიადეს წარმო- 

61



აჩენს და ტრაგედია სასოწარკვეთამდე არ მიჰყავს. ადა- 

მიანი ვითარცა ტაძარი, სიკეთით აღვსილი სივრცეა, 

მაგრამ მაინც დახშული სივრცე; და მასში გამომწყ- 

ედეული ჩიტის გალობასავით ისმის სულიერი ხმა, რო- 

მელსაც სურს გასცილდეს თვით ტაძრულ სივრცესაც კი 

(„განაბრწყინა და განაშუენა ყოველი იგი ციხე სულიე- 

რითა მით ქნარითაო“, – ნათქვამია შუშანიკზე. „ციხის“ 

გაბრწყინება“ აქ სულიერ თავისუფლებასაც მოასწავებს 

ყოფიერების საპყრობილეში). 

ესაა ლოგოსური ენა, პოეტისთვისაა „სულიერი ქნა- 

რი“, რომელიც არა მხოლოდ ისმის, არამედ „ანათებს“ 

კიდევაც, აქ „ანათებს“ მეტაფორულობას კარგავს და 

მისტიკურ რეალობად იქცევა, მისტიკურ „ცნობიერების 

შინაარსს იძენს. 
ისეთი შთაბეჭდილებაც იქმნება, რომ ხან ნ. სამადაშ- 

ვილისეული პოეტური სახელდებანი საგნებისა და ხდო- 

მილებისა სიტყვათა „მეორადი მოდელირება“ კი არაა, 

არამედ მათი პირველყოფილი, ,„,ადამური“ განცდა. სიტვ- 

ვები კარგავენ მეტაფორულობას და მისტიკურ სახელ- 

დებად იქცევიან. ეს ილუზიაც რომ იყოს, მაინც გვაკ- 

ვალიანებს სიტყვის საგნისადმი მუსიკური მიმართების 

არსებობაზე. თუ ამას მაინც მეტაფორულობას დავარქ- 
მევთ, ასე თითქოსდა თვით ყოფიერებაში “შეიძლება 

ვიხილოთ მეტაფორულობა. ხეს რომ „ხე“ ჰქვია და 
ცას რომ „ცა“, ამის უკმარისობის შეგრძნებაა ნ. სამა- 

დაშვილისთანა პოეზია. ე. ი. პარადოქსულობა თითქოს 

საგანთა პირველად სახელდებშივეა. 

ნ. სამადაშვილის პოეზიაში ჩანს კულტურული სუ- 

ბიექტის თვითუარყოფა, თვითდაძლევა, ნიცშეს მიხედ- 

ვითაც –- ადამიანი არის ის, რაც უნდა დაიძლიოს. 

ნიცშე ამბობს: „ჩემი უძლიერესი თვისებააო თვით- 

დაძლევა“. 

62



თვითგვემა თეითუარყოფა, თუ თვითგადალახვა, 

ფრიდრის ნიცშესთან ერთობ მძლავრობდა ეს მიდის- 

ხოლმე ლამის სალოსობამდე ნ. სამადაშვილთანაც 

გბგეხედება „პოეტური სალოსობის“ მაგვარი რამ, ხან 

მაშინ, როცა ფიქრობს საკუთარი განკითხვის დღეზე, 

ან თავის ორეულზე: „მე ვნახე ორეული, ოდანავ გა- 

დარეული“ („ყველიერის შაირი“), ან როცა ლექსში 

(„უკუღმართობა“) „ზეკაციც“ გამოჩნდება და „საყდრის 

გბგლახაც“,; ან კიდევ როცა: „გიჟი ღმერთები დასევიან 

საწყალ ბეთჰოვენსო“.. 

ნიცშე ადამიანში ხედავს ანტიქრისტესა და ეს გად- 

მოაქვს თავის თავზე. თანაც ეს არ ხდება გაუბრალოე- 
ბით ცნობილი პრინციპებისა - „ვინც დაიმდაბლოს თავი 
თვისი, იგი ამაღლდესო“. არსებობს „ნებაყოფლობითი 

სალოსობა“ (C4ტ6«66# ILV396908. I10იიი”თფ0 # Cთ0Iიიო6ი- 

X80. M., 2000, C. 90, 150). როგორც თვითუარყოფა, უარ- 

ყოფა ამქვეყნიური სიბრძნის ამაოებისა. მისი ირონიზე- 
ბა ხდება. პოეტური სალოსობა ამაღლებაა ამქვეყნიურ 

სიბრძნეზე, რასაც მოსდევს ასეთი მაქსიმალიზმი: თვით 

ამქვეყნიური სიბრძნეაო უაზრობა. 

რაციონალური აზროვნების დაძლევის გზაა მუსიკა. 

ასეა ნიცშესთან და ასევეა ნ. სამადაშვილის პოეზიაში. 

ეს საყურადღებო თემაა ნ. სამადაშვილის პოეზიის 

გასაზარებლად. 

63



„ახალი სიტყვა – ახალი სიკვდილი 

და ახალი აღმოცენება“ 

„სიტყვაც, იმისთვის, რომ გავიგოთ, ჯერ უნდა მოკ- 

ვდეს ჩვენს სულში – მხოლოდ შემდეგ აღმოცენდება,“ 

– ესაა თავისთავად საყურადღებო აზრი, მაგრამ ბესიკ 

ხარანაულისათვის სათქმელთან ერთად და ხშირად 

მასსე მეტადაც, მნიშვნელოვანია თვით წესი აჭზროვნე- 

ბისა, ფიქრი ფიქრზე, ფიქრთა დინება. 

თვითონვე ამბობს, რომ „დედურმა სიბრძნემ“ წარ- 

მოშვაო პოეტი, რათა „მწვანეზე არ ეთქვა მწვანე“ .. 

„დედური სიბრძნე“, დამბადებელი სიბრძნე, სიბრძნეზე 

მეტია, ის სიკეთეა და სულის მოთქმაა. ამიტომ ამაოა 

სურვილი ჩვენგან მისი „ამაღლებისა“, რომ თითქოს 

ესააო „სოფია“. რადგან „სოფია“ მაინც ცნებადაა ჩვენ- 

ში (ცნება მართლაც „სიკვდილია“ პოეტური სინამდვი- 

ლისა). აქ – კი „დედური სიბრძნე სულისჩამდგმელი 

რამაა, სიცოცხლეა და „ნამდვილი სინამდვილებ“. სი- 

ცოცხლე ბადებს სიკვდილს, თვით „სიტყვის სიკვდილს“, 

„სიკვდილს სულში“, რათა აღმოცენდეს პოეზია. ასეა 

ლექსში „სიტყვების უქონლობის გამო“. ეს ის ლექსია, 

სადაც მეორდება-ხოლმე: ,ნუ დამირეკავ, დედი, დედი, 

ნუ დამირეკავ“. პოეტი არაფერს არსებითს არ ფარავს, 

რადგან არსებითი თავისთავად დაფარულია. პოეზია 

იდუმალების წინაშე პირისპირ დგომაა, ვითარცა 

„მისჯილი სიცოცხლე“. თუმცა გრძნობაში გაცხადდება- 

ხოლმე ბევრი რამ, თვით ვერთქმულიც-კი. 

ყოველთვის ეს ასეა და ასეც არ არის, რადგან ეს 

ჩვენეული განსჯაა და პირობითია. პოეტის ფიქრთა დი- 

ნება სულ სხვააა. შემოქმედებით პროცესთან მიახლო- 

ების სურვილი ხშირად იმასა ჰგავს, რომ მსახიობის 

64



ხელოვნების აღსაქმელად კულისებიდან ცქერა ვამჯო- 

ბინოთ პარტერიდან მის ხილვას... 

„ვარდებისათვის კი არ ვიხრები, პალოებს ვაძრობ“. 

„ჯერ კიდევ ჰკიდია ყუნძს ფოთოლი, მაგრამ ქარი 

გზაშია“. 

„ყველაზე დიდი ირონიაც სიმღერა არის“; 

„სამყაროს აღწერს, ვინც თაეისთვის აღწერს 

სისრულით“. 

„გაჰყვირი შენს თავს სივრცეში“. 

„.მოქსოვილნი მოთმინებისგან თეთრი ბოლივით 

ამოდიან თავიანთი ქვედატანებიდან“. 

„იმ პანტების ნამყოფ ჰაერში ათასობით ვარსკვლავი 

გაჩნდა“. 

„განა სიმართლე მართალია, განა სიმართლე არა 

სჯის მართალს?!“ 

„თუ ყველაფერი მართალია, ჩვენ რისთვისღა ვართ?“ 

„წყალი წარმოსახვაზე ძლიერი არის“. 

ამგვარ სახეებშიც ჩანს თავისებურება ბესიკ ხარანა- 

ულის სახისმეტყველებისა, მთავარი მაინც მდინარებაა 

მისი ფიქრისა, რასაც ცალკეული, თუნდაც ფრიად მიმ- 
ზიდველი სახეებიც-კი ვერ ამოწურავს. მთავარია თავი- 

სებურებანი ფიქრისა, სწორედ რომ – ფიქრისა, რომე- 

ლიც უფრო ღრმაა და ფართოა, ვიდრე „აზროვნება“, 
ან „მსჯელობა“, ან „განსჯა“. აქ ფილოსოფიაა, ოღონდ 

თუ ფილოსოფია მეცნიერებაა, მაშინ არა. აქ პოეტის 
ფილოსოფოსობაა და არა ფილოსოფია პოეტურ ფორ- 
მებში. სწორედ პოეტური ფილოსოფისთვის – ,,წყალი 

წარმოსახვაზე ძლიერი არის“. ამგვარი რამ მკითხვე- 
ლისაგან ითხოვს არა საგნობრივი წარმოსახვებით ეს- 
თეტიკურ „ტკბობას“, არამედ ფიქრთა ამგვარ მდინარე- 

65



ბასთან ზიარებას. აქ უბრალოებაა, ოღონდ არა საგან- 

გებო, არამედ ბუნებრივი უბრალოებისკენ სწრაფვა, 

უბრალო მოვლენების ასახვაც არაა მისი თვითმიზანი. 

მისი მიზანია, კაცმა რომ თქვას, ყველაზე მნიშვნელო- 

ვანი რამის ასახვა, და ეს არის ადამიანური ფიქრი, 

მით უმეტეს, თუ ის პოეტური ფიქრია, თუ არადა, პო- 

ეტი აღმოაჩენს მასში ისეთ სიკეთეს, რომელიც, ვინ 

იცის, იქნებ, პოეტურობასაც აღემატებოდეს... თუკი ეს 

არ შედგა, მაშინ თვით ცნობიერების ტრაგედია იქცევა 

პოეტურ ფაქტად C,ძნელია რომ იქცე იმად, რისთვისაც 

გაჩნდი“, – „სიტყვების უქონლობის გამო“). 

პოემაში ,„მიკარნახე, ანგელინა“ სამი “პერსონაჟია“: 

თავიდანაა პოეტი, თავისი სახლის სვეტს მიყრდნობილი 

და მთვარისშემყურე, რომელიც, თუ მკითხველის მონ- 

დომება არა, ამჯობინებდა კიდევაც, რომ წარმოგვედგინა 

არა მაინცდამაინც პოეტად, არამედ უბრალოდ მოკედა- 

ვად, ვინც შეიძლება პოეტად აქციოს წუთისოფელმა, 

რომლის გაძლება ჭირს უპოეზიოდ. მთვარისშემყურე 

აჭარბებს თვით ჰამლეტსაც-კი, როცა მთელს მთვარის- 

ქვეშეთს წარმოადგენს ერთიან სცენად, რომელშიაც 

ჩადგმულია ერთი პატარა კლუბის სცენაც, თავისი მუდ- 

მივი დეკორაციით ძველ კედელზე, მუდმივი კიტჩით, 
რომლის ფონზე სულ სხვადასხვა პიესები იდგმება- 

ხოლმე. 

მთავარი უნდა ყოფილიყო მოკარნახე ანგელინა, მაგ- 

რამ იგი სადღაც გაქრა, შეიძლება, დაიღუპა კიდევაც, 

„რადგან ისეთი ლამაზი იყო, რომ სიბერემდის ვეღარ 

მიაღწია. ანგელინა გაქრა მას შემდეგ, რაც მის 

თვალწინ, მაგრამ სცენარით გაუთვალისწინებლად, მი- 

სივე სიყვარულისთვის თავი მოიკლა „გმირული რო- 
ლების შესრულებით სახელგანთქმულმა“ სცენისმოყვა- 
რე ვაჟმა რომლის ბოლო სიტყვები იყო – „,მიკარნა- 

66



ხეო, ანგელინა“. „რაკი ქალს ძველებური გულგრილო- 
ბა უნათებდა მთვარისფერ სახეს“ ამ არათეატრალუ- 

რად ტრაგიკულ მომენტშიაც-კი, შეგვიძლია გამოვრი- 
ცხოთ მისი სახელის პაროდირებული ასოცირება „ან- 

ბელოზთან“. სხვა თავიდან ასაცილებელ ფიქრებთან 
ერთად, უნდა გამოვრიცხოთ იმისი ასოცირებაც, რომ 

ბოტიჩელის ტილოზე, „ვენერას დაბადება“, ქალღვთა- 
ება ნიჟარიდან იშვა. თუმცა ანგელინა სცენის ნიჟარა- 
ში შეყუჟულიყო, მაგრამ მისი ნაკარნახევით სცენაზე 
ქარიშხალი ტრიალებდა. სცენისმოყვარე ვაჟმა ვერ გა- 
უძლო თიატრალურ ცხოვრებას, გადაუხვია თეატრა- 
ლური ცხოვრების წესსა და რიგს და ნამდვილი სიყ- 
ვარულისთვის სცენაზევე „ნამდვილი სიკვდილით მოკ- 

ვდა“, რამაც გააკვირვა ანგელინა და სპექტაკლი „გა- 

უფუჯა“ მაყურებელს, რომელიც შეჩვეული იყო თეატ- 
რალურად „გულისმომკვლელ“ სიკვდილს და არა ნამ- 

დვილს. თანაც ცალსახად „ავბედითია ბილიკი და ზედ 
ცხენოსანი. სცენისმოყვარე მსახიობი ახალგაზრდა 

იყო, როგორც თვით ავტორი ამბობს: რომც არ ეთქვა 
და ნდობა გამოეჩინა მკითხველისთვის, ისინი მაინც არ 

დაუშვებდნენ მის ასაკოვნებას, ასაკოვანს თავს არ მო- 
აკლევინებდნენ, თუნდაც იმიტომ, რომ ახალგაზრდის 

სცენური სიკვდილი მეტ ესთეტიკურ სიამოვნებას ანი- 

ჭებს მათ. აღრეულია ცხოვრებისმიერი და თეატრალუ- 

რი არტისტიზმი. 
მთელი ეს კიტჩი, თავისი ბანალური სილამაზით, 

კონტრასტისთვისაა. მერე მოდის სულ სხვანაირი თავე- 
ბი, მრავალსახოვანი „ცნობიერების ნაკადით“, შინაგა- 

ნად სხვადასხვაგვარი და თან ერთიანი ფიქრით (სხვა 

ლექსი ამას ასე ეხმიანება: „მეჩვენა, თითქოს ხრიოკ ზე- 

განზე შეფენილიყვნენ ბლომად ქვისმთლელნი და ჩემს 

დარდს დინჯად აქუცმაცებდნენ“). წარსული თხრობით



და განსჯით კი არაა გადმოცემული, არამედ მისი 

შესატყვისი მარადიული აწმყოს მქონე განცდებით. ამი- 

ტომ ერთი და იგივე რამ პოეტისთვის წარსულიც შე- 

იძლება იყოს, აწმყოც და მომავალიც (C,რა არის ეს? 

წარსულია? აწმყო არის? მომავალია?) შეუძლებელია 

ამ მთლიანობის ჩვენეული გარდათქმა ისევე, როგორც 

მუსიკის მოყოლა. 
ბ. ხარანაული სახეებს მარმარილოსგან კი არ კვეთს, 

არამედ თიხისგან ძერწავს და არა იმისთვის, რათა მათ 

ლამაზი სული ჩაუდგას. მგონი, იმისთვის, რომ თავად 

„მასალა“ არ იყოს ლამაზი, თავისთავად ესთეტიკური. 

მის პოეზიაში ჩვეულებრივ არ გვხვდება სინამდვილის 

„ლამაზი ასახვა“, იშვიათად გვხვდება სილამაზე ხეთა 

და მიწის. სამაგიეროდ, ჩანს „წესიერი მიწა და ზნეობ- 

რივი ხეები“. „კარტოფილის ამოღება“ გვიჩვენებს, რომ 

სინამდვილის პოეტური შინაარსი უფრო „მეტია“, ვიდრე 

სილამაზე. სამყაროს იხსნის არა სილამაზით ეგოისტური 

ტკბობა (სილამაზის „ფლობა5ზ, არამედ ყადრი პოეტური 

აზროვნებისა, მთლიანი ადამიანი, რომელიც შინაგანად 

პოეტურობასაც გულისხმობს. 

ბ. ხარანაულის სახისმეტყველების აღქმისას მიჭან- 

შეწონილად გვესახება ასეთი ანალოგია. პოლ სეზანის 

შემოქმედება ითვლება კუბიზმის წინამოსწავებად და 

ამასთანავე კუბიზმის შემდგომ მიმდინარეობათა (დღე- 
ვანდელობის ჩათვლით) ერთ-ერთ საფუძვლისმდებლა- 

დაც. მისი საგნების ზედაპირი ისე გამჭირვალეა, რომ 
სიღრმისეული იდუმალება ჩანს. საგნები სევდას გამო- 

სცემს და ეს სევდა თითქოსდა მათი სიცოცხლის მაჩ- 

ვენებელია. ბ. ხარანაულთანაც რაღაც ამისი მსგავსი 

შეგვიძლია ვიგულვოთ. მასთანაც ის, რაც ზედაპირზეა, 

სიღრმისეულიცაა. და ამნაირად მთლიანდება ფორმა და 

შინაარსი. მათი ურთიერთშემსჭვალვის დინამიკა – კი 

68



ქმნის პოეტურ სინამდვილეს. სხვა ფორმებთან ერთად ამ 

სახითაც წარმოჩნდება-ხოლმე სამომავლო სიახლენი. 

ბესიი ხარანაულის პოეზიაზე ბევრი საინტერესო 

რამ დაიწერა, თანაც სხვადასხვაგვარი ხედვის მქონე 

ავტორთა მიერ. შეიქმნა სპეციალური მონოგრაფიაც 
(ლ. კალანდია). ეს ყველაფერი შეიძლება მოაზრებული 

იქნეს სულბოლოდროინდელ სიახლეთა თვალსაზრისი- 

თაც. დღევანდელ დიდ გარდატეხათა დროს ბუნებრივია 

ტრადიციის მრავალმხრივი გადაფასება, მაგრამ სიკეთე 
ვერ მოაქვს მის გაუფასურებას. პირიქით, უნდა ამაღლ- 

!ნგნპ1033დეს Iრრსიდ3694219 მისი ფასეულობის შეგრძნება 

და მაშინ უფრო საინტერესო ხდება მისივე „გადალახვა“. 
ვფიქრობთ, სწორედ ანგ1033ასეა ეს ბ. ხარანაულის 
პოეზიაში (ისევე, როგორც დღევანდელი პოეზიისა და 

პროზის არაერთ წარმომადგენელთან). ბ. ხარანაულის 
პოეზიიდან ეს ჩანს სულ სხვადასხვა ნაკადში. ერთია 
ასეთი სახისმეტყველება: „ნისლს დაუძირავს მამკოდა, 
უტირებია გულითა, მე ისიც გამახარებდა, თუ ზვავი 
გადაუვლიდა. მანდ მოკლეს დედიძმაჩემი ლამაზი ტანის 
შურითა“; „ისე ვით ჩიტი თავის ფრთების ჯვარზე გაკ- 

რული“. მეორე მხრივ, ადრიდანვე ვლინდება ასეთი სი- 

ახლენი: „ჩემს სახეს, ყვითელ ფოთოლზე დახატულს, 

შენი ალერსი უნდა, მარინე, მიბრძანე რამე, ვეებერთე- 

ლა ლოდები მთაზე ამატანინე“; „ივრის ჭალებში და- 

დის ცხენი კოჯლი, გამხდარი და ამ მილიონ, ამ მილი- 
არდ, ამ სამყაროში ვერავინ ხედავს მას მგლის მეტი“. 
„ჭრელი ხბო, როგორც პატარა ნიში, მახსოვრობაში 
თუ დაღლილ ტვინში განათდება და ისევ გაქრება“. 

„როგორც ვიოლინოს სიმი, მიდიოდა სხივი ხნულზე და 
ნიავის შეხებაზე მამულის ხმებს გამოსცემდა“. 

ბესიკ ხარანაულის სამომავლო სიახლენი გულისხ- 

69



მობს უკვე არსებულ მაღალ დონეს პოეზიიდანაც და 

პროზიდანაც. 

ეს წერილი დამთავრებული გექონდა, როცა 

ბ.ხარანაულის ერთ-ერთ სტატიაში წავიკითხეთ: „ახა- 

ლი პრაგმატული დრო მწარედ ცდება, როდესაც თავი- 

სი სააზროვნო ლექსიკონიდან სრულიად გამორიცხავს 

ღვთის ნებას და მისტიკას, მეტაფორასა და ფატალიზმს“. 

ამ სიტყვების პოზიტიური შინაარსი ბ. ხარანაულის 

მთელს პოეზიაშია განფენილი და განსაკუთრებით, 

მრავალი სიახლის შემცველ მის ლექსში – ,„,კმენაპირე 

ვარსკვლავი“. 

კარგია, რომ ეს პრინციპი დღესაც ვითარდება. 

1999 წ.



გ ზა აქაბისა და აბდიასი 

ანუ 

ხვალინდელი დღე დღევანდელობაში 
ჩინგიზ აიტმატოვის „საქონდაქრე“ („მXგზ) რომანი 

– ტრაგედიაა. 

აქ ყველაფერი ტრაგიკულია, დაწყებული ერთი დი- 
დი შუააზიური ტრამალის ტრაგედიით, შემდეგ, აბდია 

კალისტრატოვის ჯვარცმით და დამთავრებული მწყემ- 

სი ბოსტონის უბედურებით. აქაა ტრაგედია ბუნებისა, 

ტრაგედია მაღალსულიერებისა და ტრაგედია სულით 

და ხორცით ცხოვრებასთან დაკავშირებული კაცისა. 

რაღა დარჩა? ამის მიღმა რჩება ამათზედაც-კი შორს 

მიმავალი რამ: ყოფნა-არყოფნა მთელი სამყაროსი. მაგ- 

რამ თუ ყოველივე განწირულია, სადღაა ხსნა? აი, ასე 
წარმოდგება ყოვლად არსებითი საკითხი – აუცილებ- 
ლობა ახლებური ცნობიერებისა: თუ ადამიანის სული 

და გული არ შეიცვალა, არაფერს აღარაფერი ეშველე- 
ბა. და თუ გამორიცხულია ამნაირი გარდაქმნა, მაშინ 

ყოველივე ამაოა. 

ასთ პრობლემათა მწერლური აღქმის ნაყოფია 

ჩინგიზ აიტმატოვის რომანი „საქონდაქრე“. მწერლობა 
არაერთგზის ყოფილა მაუწყებელი ახლებური ცნობი- 

ერებისა, ანდა, ახლებური ცნობიერების საჭიროებისა. 
ხსნა შეუძლებელია, თუკი ადამიანის ბუნებაში არ 

მოხდება მთლიანი ფერისცვალება, – ჩვენი აზრით, 
ესაა ამ რომანის მთავარი სათქმელი. ესაა მისი, მეტა- 

იდეა, რომელიც წინ უძღვის ნაწარმოებს და რომელიც 

მიჰყვება მას. 

რომანს ატყვია რომ ,განწირული ცნობიერების“ 
მკვეთრ შეგრძნებამდე მწერალი მიუყვანია კაცობრიობის 

71



კატასტროფულ სწარფვას სამყაროს მოსპობისაკენ და 

იმაზე ფიქრს, რომ დღეს თუ ხვალ უგუნურებამ წინ არ 

გაუსწროს გონიერებას. 

როცა ადამიანი არ ინდობს თავისთავს, ირგელივ 

არსებულ ბუნებას, როცა არ ინდობს თავის ახლო- 

ბელს, თავის წარსულსა და მომავალს, ყოველივე ამის 

მწერლური აღქმა ბადებს გამაფრთხილებელ კითხვას: 

ხომ არაა ეს ხვალინდელ უარეს უბედურებათა მანიშ- 

ნებელი დღევანდელობაში? 

აი, ამგვარი ყოვლად „ზოგადი პრობლემები“ დღეს 

მაქსიმალური გარკვეულობით დაკონკრეტებას ითხო- 

ვენ. უმთავრესი ტრაგედია კი ისაა, რომ ამხელა ტრა- 

გედიათა წინაშე მდგარი დღევანდელი ადამიანი ტრაგე- 

დიას არსებითად არცკი გრძნობს. 

ადამიანი საკუთარ პირად-ინდივიდუალურ სიკვდილს 

ძლევდა მარადიული სამყაროს რწმენით. ეს არ უარ- 

ყოფდა ხილული სამყაროს წარმავლობას, მაგრამ მა- 
ინც კაცის ცხოვრებასთან შედარებით ამა ქვეყნის შე- 

ფარდებით მარადიულობას გულისხმობდა და ერთგვა- 

რად ამას ემყარებოდა. ახლა, როცა კაცის პირადი 

ცხოვრება უფრო რეალური რამ გახდა, ვიდრე სამყა- 

როს მომავლის რწმენა, თანაფარდობანი დაირღვა. ვაი- 

თუ, გაიმარჯვოს კიდევაც ძველთაძველმა ავისმომასწა- 

ვებელმა იდეამ, რომ პირად სიკვდილთან ერთად ადა- 

მიანისთვის ეს ქვეყანაც დაქცეულია. 

„საქონდაქრე“ ასე მთავრდება: 

„- აჰა, ქვეყნიერების დასასრული, – ხმამაღლა თქვა 

ბოსტონმა, და იგი ჩასწვდა საშინელ ჭეშმარიტებას: 
აქამდე მთელი სამყარო თავად იყო და ამ სამყაროს 

ბოლო მოეღო. თავად იყო ლაც, მიწაც, მთებიც, ძუ 

მგელი აკბარაც – ყოველივე არსებულის დიდი დედა, 
ალა-მონგიუს უღელტეხილზე ყინულებში სამუდამოდ 

72



ჩარჩენილი ერნაზარიც, თავისი უკანასკნელი ჰიპოსტა- 

სი – თავისივე ხელით გულგანგმირული ყრმა კენჯე- 

შიც, ბაზარბაიც, თავისივე არსებაში უარყოფილი და 

მოკვდინებული, ყველაფერი, რაც ნახა და განიცადა 

სიცოცხლეში – ეს ყოველივგე მისი სამყარო იყო, ცო- 

ცხლობდა მასში და მისთვის; ახლა კი რაღაა; მარ- 

თალია, ყველაფერი შემდგომაც იარსებებს, როგორც 

არსებობდა ნიადაგ, ოლონდ იარსებებს უიმისოდ, სხვა 

სამყარო იქნება, მისი სამჟარო კი, რომელიც აღარ გან- 

მეორდება, აღარ აღსდგება, დაკარგულია და არავისში 
და არაფერში არ აღორძინდება. სწორედ ეს იყო ბოს- 

ტონის დიდი კატასტროფა, სწორედ ეს იყო მისი ქვევ- 

ნიერების დასასრული..“ 

ამის შემდეგ რომანში რამდენიმე სტრიქონია. ბოს- 
ტონი ეხვევა და ემშვიდობება თავის ცხენს. უშვებს ამ 

ქვეყანაზე და რაღაცას მაინც უტოვებს აქაურობას. იგი 
იყო პატიოსანი მშრომელი მწყემსი კაცი, რომელსაც 

უნდა ეცხოვრა უბრალოებით დამშვენებული ცხოვრე- 

ბით, მაგრამ შემოაკვდა თავისი პატარა შვილი, მოკლა 

თავისი უბედურებათა მიზეზი ბაზარბაი და მართლაცდა 

დაიქცა ბოსტონის წილი ქვეყანა. 

რომანის ცენტრშია აბდია კალისტრატოვის C,წმინდა 
მხედრის") სახე. 

ბიბლიის „მეფეთა“ მესამე წიგნში (თავი 18) წერია: 
3 მოუწოდა აქაბ აბდიას, ეზოსმოძღუარსა თვისსა 

და აბდია იყო მოშიშ უფლისა ფრიად“ (საბა: „აბდია – 

მონა უფლისაზ. 

4. და იყო: მოსვრასა მას იეზაბელისასა წინაწარმე- 

ტყუელთა მათ უფლისა დამალა აბდია ასი კაცი წი- 
ნასწარმეტყუელთაგანი ერგასის-ერგასი თითოსა ქუაბსა 

და ზრდიდა მათ პურითა და წყლითა. 

" თარგმანი აკაკი ბრეგაძისა. 

73



5. და ჰრქუა მეფემან აქაბ აბდიას: მოვედ და ვიქ- 
ცეოდით ყოველსა მას ქუეყანასა წყაროსთავთა წყალ- 

თასა ნაღვარევთა და, ჰე, თუმცა ვპოოთ საძოვარი და 

გამოვზარდნეთ ცხენნი და ჯორნი, რათა არა აღიხოც- 

ნენ ჩუენგან ყოვლადვე საცხოვარნი. 

6. და განიყვნენ სლვად გზათა და აქაბ წარვიდა გზასა 

ერთსა მარტო და აბდია სხუასა გზასა მარტო“... 

რომანის ავტორს სურს, რომ თავისი პერსონაჟი ბიბ- 

ლიიდან მომდინარე თვისებებით აღიქმებოდეს და ამას 

თვითონვე რამდენჯერმე მიანიშნებს. 
ბიბლიური აბდია ჩამოშორდება მეფე აქაბს და სხვა 

გზას დაადგება. ესაა გზა ჭეშმარიტებისაკენ, ჭეშმარი- 

ტი ღვთაებისაკენ, ხოლო აქაბის გზა არის გზა ბაალი- 

საკენ, ანუ გზა ცდომილებისკენ. აბდიას გზა ქრისტეს 

გზაა. ეს მოტივია განვითარებული აიტმატოვის რომან- 

ში. აბდია კალისტრატოვი არის ერთ-ერთი გამონაკლი- 

სი სახეთაგანი, რომელიც ბოლომდე სიკეთის განსახი- 

ერებად რჩება. მასთან ერთად მოსახსენებელია ხვადი 

მგელი ტაშჩაინარი, საიგების ჯოგი, ან თუნდაც პატა- 

რა ბიჭი, კენჯეში, მწყემსი ბოსტონის “შვილი, მამის 
ხელით უნებლიეთ გულგანგმირული, სხვები კი არიან 

ტრამალის მგლები თვითონ გრიშანი, ნარკომანების 

თავკაცი, ნამდვილი „ტრამალის პილატეა“. იგი ასე მი- 

მართავს კალისტრატოვს: „კეთილი იყოს თქვენი მობ- 

რძანება, ახალო ქრისტევ!“ 

ასე ისახება გზა აქაბისა და გზა აბდიასი. 

უკიდეგანო, უკაცრიელ ტრამალში, რომელსაც მხო- 

ლოდ შორსმიმავალი რკინიგზა გადაკვეთს, ნარკომანე- 

ბის თავკაცი გრიშანი, აბდია კალისტრატოვის შემხედ- 

ვარე, ფილოსოფოსობას იწყებს. ეს ხდება მაშინ, როცა 

გრიშანის ბანდას ნარკოტიკები რკინიგზამდე მიუტანია 

და შემხვედრ მატარებელს ელოდება. აბდია მათშია 

74



შეპარული, რათა ისინი მოაქციოს და იხსნას. იგი მო- 

ნანიებას ითხოვს პირდაპირ აქ, ტრამალში, უკაცრიელ 

ცისქვეშეთში. 

(„აქვ, პირდაპირ ტრამალში, ნათელი ცის ქვეშ 

მოინანიეთ“). 

აბდიას ერთადერთი არგუმენტი ღვთაებრივი მორა- 

ლია („თქვენ ისევ შეიძენთ ნამდვილ ადამიანურ არსს.). 

გრიშანისთანა ხალხი აღვსილია არგუმენტებით და უმ- 

თავრესი მათთვის ესაა ყეელა დროისათვის საყოველ- 

თაოდ გამოცდილი არგჟმენტი: 

„ამქვეყნად ყველაფერს ყიდიან, ყველაფერს ყიდუ- 
ლობენ, შენს ღმერთსაც მათ შორის“. 

გრიშანი ამბობს: 

„ადამიანს შექმნის დღიდან უამრავი რამ აღუთქვეს, 

რამდენ საოცრებას არ დაჰპირდნენ დამცირებულთ და 

შეურაცხყოფილთ:ეს სამოთხე გვექნებაო, ეს დემოკრა- 

ტიაო, ეს თანასწორობაო, ეს ძმობაო, ხოლო ბედნიერე- 

ბა კოლექტივში ყოფნააო, გინდა – იცხოვრე კომუნებ- 

ში, სიბეჯითისთვის კი ყოველივესთან ერთად ედემში 

გაცხოვრებთო“. 

გრიშანს ერთი სიმართლე კი აქვს: ვინ აღუთქვა ყო- 

ველივე ეს ადამიანს, თუ არა თვით ადამიანმა თავის 

თავს? ვის სჭირდებოდა ამდენი ილუზია, თუ არა 

თვით ადამიანს? თუ მორალი ღვთაებრივია, რადაა იგი 

ეგოდენ საძებნელი?! „დამცირებულნი და შეურაცხყო- 

ფილნი“ (რომანში ხშირადაა ეს დოსტოევსკისეული 

ფრაზა) მარად ელიან შვებას, ძლიერნი კი იოლად მო- 

იპოვებენ მას. მოუტანა კი აბდიასებურმა ცნობიერებამ 

ადამიანებს საბოლოო ბედნიერება? რომელია ნამდვი- 

ლი ჯოგური ყოფიერება: ჯოგური თავისუფლება თუ 
«ოგური წესრიგი? 

გრიშანის ბანდა ქურდულად აძვრა შემხვედრი მატა- 

75



რებლის საბარგო ვაგონებში. 

აბდია იქამდე მივიდა, რომ დამოძღვრას აღარ დას- 

ჯერდა და ზურგჩანთიდან ანაშის გადაყრა იწყო, მა- 

შინ კი შეიშალა გრიშანის ბანდა. „დაიჭირეთ, დასცხეთ 

მღედელს!““ – იბღავლა გონდაკარგულმა პეტრუხამ. 

ნარკომანებმა ვაგონიდან ჩააგდეს ცემით დაუძლუ- 

რებული აბდია, გადააგდეს სადღაც გველზე ტრამალის 

შესაფერისი სიჩქარით მსრბოლი მატარებლიდან. ორი 

სიტყვა რომ ეთქვა – „მიხსენი, გრიშან! – ბანდა თავს 

დაანებებდა, მაგრამ აბდიამ ეს არა თქვა; გრიშანი კი 

იქვე ზედმეტად მშვიდად იჯდა, როგორც ტრამალის 

პილატე. აბდია უკვე სადღაც ქვევით ეგდო, სულთ- 
მბრძოლი, ტყვიასავით სხეულდამძიმებული. 

„ჭეშმარიტად არა აქვს საზღვარი უფლის პარადოქ- 

სებს... აკი ერთხელ ისტორიაში იყო შემთხვევა, როცა 

ერთმა ასევე ახირებულმა გალილეველმა თავი ისეთ 

დიდ ვინმედ წარმოიდგინა, ორიოდ ფრაზა არ დათმო 

და სოცოცხლეს შეელია. ამის გამო, რასაკვირველია, 

მისი აღსასრული დადგა. ხოლო ადამიანები, თუმცა 

მას შემდეგ ათას ცხრაას ორმოცდაათი წელი გავიდა, 

ვერა და ვერ მოდიან გონს, სულ მსჯელობენ, კამა- 

თობენ და წუხან – როგორ და რა მოხდა მაშინ, როგორ 

შეიძლებოდა ასეთი რამ დატრიალებულიყოო“,. 

ჯვარცმა ყოველდღე ხდება. ეს უბედურება აბდიას- 
თვის პირველი ჯვარცმა გამოდგა, მეორე, ნამდვილი 

ჯვარცმა მას კიდევ ელოდა. ცხოვრება მარადიული 

ჯვარცმაა. რწმენას ამკვიდრებს არა კეთილდღეობა, 

არამედ მარადიული ტანჯვა. 

„რწმენა მრავალი თაობის ტანჯვის პროდუქტია, 
რწმენისათვის ათასწლობით და ყოველდლიურად უნდა 

გაისარჯო“. 

ამიტომაცაა აბდიაში ქრისტეს სახე. 

76



ამიტომაც ამბობს ქრისტე ამ რომანში: 
„ადამიანთა სახით დავუბრუნდები ადამიანებს“, 
რომანი იწყება ასე: 
არის დიდი ტრამალი მუინყუმისა, ანტილოპებისა და 

მგლების სამკვიდრო, უკიდეგანო სივრცე, ეს იყო ადა- 
მიანისაგან შეურყვნელი მხარე. აქ სუფევდა ბუნებისა- 
გან მონიჭებული დიდი თავისუფლება, რომელიც თით- 
ქოსდა ვერაფერს ვერ უნდა შეემღვრია. ასეთი თავი- 
სუფლება ბუნებისმიერი დიდი სიკეთე და მადლია. 
სამწუხაროდ, ისიც იგრძნობა, რომ ესაა გადარჩენილი 
ოაზისი თავისუფლებისა. ის ველურია და უცხო, თუმ- 
ცა ამავე დროს ყველასთვის ახლობელიც და მიმზიდ- 
ველიც-კი შეიძლება იყოს. ამ სივრცეს ფერითაც და 
სუნთქვითაც შერწყმია საიგების აურაცხელი ჯოგები. 
აქ იყვნენ მგლებიც და მათ მიერ იღვრებოდა საიგების 
სისხლი, ისპობოდა სიცოცხლე საიგებისა, მაგრამ ეს 
სისხლი სიცოცხლეს აძლიერებდა. რაც მთავარია, იგი 
არ ვნებდა ბუნებას; თვით ბუნების კანონთან შეთან- 
ხმებით ილვრებოდა სისხლი. მხეცთა ურთიერთძალმომ- 
რეობა ბუნებაზე ბატონობას არ მოასწავებდა. ყველა 
მონა იყო ბუნებისა, ძლიერიც და სუსტიც. ასე იქმნე- 
ბოდა დაპირისპირებულობა და მომაწესრიგებელი დიდი 
ჰარმონია. 

მუინყუმის უკიდეგანო ტრამალში თავისუფალია საიგაც 

და მგელიც, თავისუფალია შიშიც და დაშინებაც. 

ერთხელ ამ უკიდეგანო სივრცეში გაისმა ყოვლის- 

წამლეკავი არაბუნებრივი ხმა, არაბუნებრივი თავისი 

უჩვეულობითაც და იმითაც, რომ ეს აშკარად არ იყო 

ხმა ბუნებისა. ეს იყო უცხო რამ ხმა, რომელსაც ვერ 

იგუებს ბუნება, ვერც ცხოველი, ვერც მცენარე და 
ვერც მიწა. როგორც რომ უცხო სხეულები და ნივთები 

თუ ნივთიერებანი შეგვაქვს ბუნებაში, ასევე არსებობს 

77



ხმის უცხოურობაც, „ეროზიულობა“ ხმისა. არსებობს 

ბუნებრივი და ანტიბუნებრივი ხმები. ცხოველები, ეტყობა, 

განარჩევენ მათ. ისინი პირველნი გრძნობენ ბუნებაში 

თანაფარდობათა დარღვევას. 

ასეთი არაბუნებისმიერი ხმით შემოვიდნენ ტრამა- 

ლის სივრცეში დიდი, დამთრგუნველი შეეულმფრენები. 

ისინი დაბლა ეშვებოდნენ და მათი ხმა სულ მთლად 

დამზაფრავი ხდებოდა. შიშმა მოიცვა მთელი ტრამალი. 

ჭღვასავით დაიძრა საიგების ურიცხვი ჯოგები. მათთან 

ერთად გარბოდნენ მგლები, როგორც სამოთხის ნეტა- 

რებაში „ერთად ძოვენ ცხვარი და მგელი“, მსგავსი რამ 

მოხდა ახლაც, დიდი ტრაგედიის დროს. 

ასე დაირღვა ტრამალში ყოველგვარი თანაფარდო- 

ბა.. ასეთი რამ არ მომხდარა იქ თვით დიდი ხანძრების 

დროსაც-კი, რადგანაც ახლა სრულიად არაბუნებრივი 

რამ შემოვიდა ბუნებაში. 

რაც მთავარია: 

დაიწყო ჯოგების ჯერარნახული, უჩვეულო რბოლა. 

საიგებისთვის სიცოცხლის შემანარჩუნებელი უმთავრე- 

სი უნარი სისწრაფეა. მაგრამ ახლა ისინი მირბოდნენ 

ისეთი სისწრაფით, რომელიც აღარ იყო ბუნებისმიერი. 

ეს არ იყო ბუნებისმიერი გამოცდა; და აქ შემოდის 

ის აზრი, რომ არ შეიძლება ისეთი ძალა დავუპირის- 

პიროთ ბუნებას, ან ცხოველს, ან თუნდაც მცენარეს 

და თვით მიწას, რომლის ატანა მათ არ შეუძლიათ. არ 

შეიძლება ამნაირი „ბატონობა ბუნებაზე“, რადგან ეს 

გამოიწვევს ბუნების დამარცხებას. ბუნების დამარცხე- 

ბა კი შეუძლებელია ადამიანის გამარჯვებას მოასწა- 

ვებდეს. ყოველევე ეს კიდევ უფრო მეტად ეხება თვით 
ადამიანს, ადამიანს ვითარცა ბუნებას, თუნდაც რო- 

გორც განსაკუთრებულ ქმნილებას, მაგრამ მაინც ბუნე- 

ბის ნაწილს (თვით ქრისტე მიმართავდა მამა ღმერთს: 

78



გამომცადეო როგორც კაცი)... 

„უცებ თითქოს ცაზე მეხი გავარდაო, ისე გამოჩ- 

ნდნენ შვეულმფრენები. ამჯერად ძალიან სწრაფად 

მოფრინავდნენ და ერთბაშად დაბლა-დაბლა სახიფა- 

თოდ წამოვიდნენ აფორიაქებული საიგებისკენ. საიგები 

შემზარავ თავდასხმას დაოთხილნი გაერიდენ. ეს მოხ- 

და უცბად, საოცრად სწრაფად –- დამფრთხალი, გაგი- 

ჟებული ასეულობით ანტილოპა, რომლებმაც ორიენტა- 
ცია დაკარგეს, შიშის ზარმა მოიცვა, ვინაიდან ამ 

უწყინარ ცხოველებს ძალა არ შესწევდათ მფრინავ 

ტექნიკას წინ ალდგომოდნენ. შვეულმფრენებს კი ზუს- 

ტად ეს უნდოდათ – ოტებული ჯოგი მიწას გააკრეს, 

წინ გაუსწრეს, შემდეგ მეზობლად მყოფ სხვა, ასევე 

მრავალრიცხოვან ჯოგს შეაჯახეს და აი, ასე სულ 

ახალ და ახალ შემხვედრ ჯოგებს ატესდნენ თავს მუ- 

ინყუმში დატრიალებულ ამ მეორედ მოსვლას, თავგზას 

ურევდნენ შიშის ზარით მსრბოლავ ტრამალის უამრავ 

ანტილოპას, რაც კიდევ უფრო აძლიერებდა სავანის 

წყვილჩლიქოსან ბინადართა უბედურებას რომლის 
მსგავსიც მათ არასდროს არაფერი განუცდიათ. და არა 

მარტო წყვილჩლიქოსნები, მგლებიც, მათი განუყრები 

თანამგზავრები და მარადიული მტრებიც, ასეთივე დღეში 

აღმოჩნდნენ“. 

მანამდე ტრამალში იყო, მწერლის თქმით, „კოსმო- 

სური სიწყნარე“ და ამ სიწყნარეში აქაურობის მკვიდ- 

რნი შეიგრძნობდნენ თავის თავს, ბუნებისმიერ თავის 

შინაგან რაობას: ძუ მგელი თავის შინაგან ბუნებას და 

ხვადი – ხვადობას; მათ ჰქონდათ არსებობის დიდი და- 

ძაბულობა და ამას ერთმანეთს ახმარდნენ, ერთმანეთი- 
სათვის იხარჯებოდნენ სიკვდილ-სიცოცხლის ძალებით. 

ყოველივე ეს დანახულია მგლების თვალით და აღ- 

საქმელია მათივე განცდით. ესენია ძუ მგელი აკბარა 

79



და ხვადი ტაშჩაინარი. ისინი აქ მოსულები არიან (ამას 

მნიშვნელობა აქ>ვს), მაგრამ ისინი შეჰგუებიან აქაურო- 

ბას თავიანთი მგლური ბუნებით და აქაურობამაც შე- 

იგუა ისინი (ამ ჰარმონიის დამრღვევნიც ადამიანები 

ხდებიან). მგლები საიგებს ხოცავენ, მაგრამ ადამიანებ- 

ზე გაცილებით მეტი და უფრო მისაღები აკრძალეე- 

ბით. მაგალითად, დიდ სიცხეებში, თურმე, მგლები არ 

ესხმიან თავს საიგებს. 

რომანი აკბარასა და ტაშჩაინარის ცხოვრების აღწე- 

რით იწყება, სწორედ რომ, მათი ცხოვრებით, და ეს 

თემა ბოლომდე გაჰყვება ნაწარმოებს. დასაწყისიდანვე 

ნაჩვენებია მგლების თანაცხოვრების საოცარი წესრიგი 

და, თუ გნებავთ, მორალური წესები ამ თანაცხოვრებისა 

(ამნაირი რამის დიდი დამაჯერებლობით ჩვენება ჩ. აიტმა- 

ტოვის მწერლურ ღირსებათა ერთ-ერთი გამოვლინებაა). 

ყოველივე ამას რომანში შემოაქვს ერთი მნიშვნელო- 

ვანი სათქმელი: ბუნება არ შეიძლება ადამიანისათვის 
იყოს მხოლოდ ობიექტი. ბუნება მისთვის უნდა იყოს 

სუბიექტიც და ადამიანის ბუნებასთან მიმართება სუ- 
ბიექტთან (ქვემოთ ვიტყვით, რომ ეს არაა მხოლოდ ე3წწ. 

ბუნების გაადამიანურება). სანამ ადამიანი ბუნებასთან 
არ მივა როგორც სუბიექტთან, მანამდე თვითონ ვერ 
იქცევა ბუნების ჯეშმარიტ ნაწილად, რაიც ის თავის- 
თავად არის, მაგრამ განდგომილია მისგან, როგორც 

ბუნების უძღები შვილი. 

რატომ მოხდა ასეთი დიდი უბედურება, ამხელა 
დარბევა ტრამალისა? დარღვევა ბუნების დიდი ჰარმო- 
ნიისა? რატომ ღუპავს ადამიანი ყველაფერს? არავინ არ 
იცოდა ეს კარგად. 

„აბა, საიდან უნდა სცოდნოდათ ტრამალის მგლებს, 

რომ მათ ოდინდელი საზრდო – საიგები – ხორცის 
ჩაბარების გეგმის შესავსებსდ სჭირდებოდათ, რომ 

80



„განმსაზღვრელი წლის ბოლო კვარტალში ოლქში 

ფრიად ნევროსული მდგომარეობა შეიქმნა – „ხუთ- 
წლედის გეგმას ვერაფერს უშვრებოდნენ“ და საოლქო 

სამმართველოს ვიღაც გერგილიანმა მუშაკმა უცებ წი- 

ნადადება წამოაყენა მუინყუმის ხორცის რესურსები 

„აემოქმედებინათ“. იდეის არსი ასეთი გახლდათ: მნიშ- 

ენელოვანია არა მარტო ხორცის წარმოება, არამედ 

ხორცის ფაქტიური ჩაბარება; ესაა ერთადერთი გზა, 

რომ სირცხვილი არ ჭამონ ხალხისა და მომთხოვნი 

ზემდგომი ორგანოების წინაშე. საიდან უნდა სცოდ- 

ნოდათ მათ, ტრამალის მგლებს, რომ ცენტრიდან რე- 

კავდნენ ოლქში. ვითარება მოითხოვდა, რომ თუნდაც 

მიწაში ჩამძვრალიყენენ, მაგრამ ხორცის ჩაბარების 
ბეგმა შეესრულებინათ; კმარა ჯანჯლობა: ხუთწლედის 

დამამთავრებელი წელია, რას ვეტყვით ხალხს, სადაა 

გეგმა, სადაა ხორცი, სადაა ვალდებულების შესრულება?“ 
მაგრამ მხოლოდ ასეთი მიზეზებით როდი ხდება ბუ- 

ნების დარბევა. „საქონდაქრე“ არაა კონკრეტულ-სოცი- 

ალური რომანი. ესაა, ასე ვთქვათ, ზეკლასობრივი იდე- 

ალების შემცველი თხზულება. რომანში წამოჭრილი 

პრობლემები საყოველთაოა. 

ჩვენი აზრით, ძალზე ბევრი რამ გაუგებარი დარჩება 
ჩაიტმატოვის შემოქმედებიდან, თუ არ გავითვალისწი- 

ნეთ შემდეგი კანონზომიერება მისი სახისმეტყველები- 

სა: აქ ყველაფერს ახლავს უაღრესი დაძაბულობა და 

ყოველივე აღიქმება ასეთივე დიდზე დიდი დაძაბულო- 
ბით. ამას საოცარი სიძლიერით წარმოაჩენს ავტორი. 

რომ არა ასეთი განსაკუთრებული ფსიქოლოგიური 

მუხტი, რომანის ამბები, ხშირად, თითქოსდა, არაფერს 

განსაკუთრებულს არ შეიცავენ. დაძაბულობა ქმნის ამ 

რომანის მხატვრულ სამყაროს. დაძაბულობა ჩვეულებ- 

რივი თხრობით, – ეს არის ჩ.-აიტმატოვის „მხატვრული 

81



ზერხი. დაძაბულობა კათარზისია, ზოგჯერ დაძაბუ- 

ლობა სრულიად ჩვეულებრივი რაობის პოეტური გან- 

ცდაა. ირგვლივარსებულთა პოეტური განცდა კი ადამი- 

ანის ეთიკური ვალია, თორემ ყველაფერი ჩარჩება არა- 

პოეტურობის წყვდიადში. 

ამ ნაწარმოებში საგნები თითქოსდა შინაგანად გამოს- 

ცემენ თავიანთ ფერს და ყველასთვის საერთოა რაღაც- 

ნაირი რუხი ელფერით გაერთიანებული ფონი. ამ რო- 

მანში ფერები თითქმის არცაა. აქაა ნათლის გრადაცია. 

+ როცა მთელი ტრამალი დაფეთებული საიგა-ანტი- 

ლოპებისა შვეულმფრენებმა მიყარეს ჰორიზონტის ერთ 

მხარეს, და ჯოგების მთელ ამ ზღვას ეგონა, თავისუ- 

ფალი სივრცე ვიპოვეო, სწორედ მაშინ მათ ელოდათ 

ავტომატმომარჯვებული მხოცავები, რომლებიც ცხრი- 

ლავდნენ მათ, დაუმიზნებლად ტყვიის განუწყვეტელი 
ჯერით ცელავდნენ, როგორც ბალახს და სისხლიან 

ლეშს ყრიდნენ მანქანებზე. „სავანამ რომ სავანად დარ- 

ჩენა გაბედა, ამისთვის ღმერთებს სისხლიან ხარკს 

უხდიდა“. 

„ირგვლივ ისეთმა აპოკალიფსურმა შიშმა დაისადგე- 

რა, სროლისგან დაყრუებულ ძუ მგელ აკბარას ეგონა, 

რომ მთელი ქეეყნიერება დაყრუვდა და დამუნჯდაო, რომ 

ყველგან ქაოსი გამეფდა და თვით თავზემოთ მოგიზგიზე 

მზესაც მასთან ერთად გააფთრებით მოსდევდნენო“. 

მგლებს დაუხოცეს შვილები, თვითონ მგლები კი 

ამ სრბოლამ სადღაც გარიყა. აქ მგლები ხედავენ ერთ 
ჯგუფს, რომლებიც ამ ამბების ერთ-ერთი მთავარი 

მოქმედი „გმირები“ არიან. 

ისინი ექვსნი იყვნენ. 

ეს შემთხვევით შეყრილი ექვსეული მანქანაზე ისრო- 

და მკვდარსა და ცოცხალ სისხლიან ანტილოპებს მთე- 

ლი ერთსულოვნებით და, ისინი, თითქოს, სულ სხვა- 

82



დასხვაგვარნი და, უფრო ზუსტად, ერთმნიშვნელოვანნი 
იყვნენ. 

ამ ექვსეულში შეიძლებოდა დაგვენახა „მიკროსოცი- 

უმი, მიკრო-სოციალური „უჯრედი“. ეს იყო მცირე 
ჯგუფი, რომელიც ტიპოლოგიურად გაცილებით დიდი 
მოვლენის გამოხატულება იყო. 

რა ხალხი იყო ეს ექვსი? უფრო ზუსტად – ხუთი, 

რადგან მეექვსე აბდია კალისტრატოვქი, მთელი თავისი 

სულითა და გულით, იმთავითვე გამოყოფილი იყო მათ- 
გან. ამიტომ მათთვის შეიძლებოდა გვეწოდებინა ხუთი 

და მეექვსე, ისევე როგორც ერთ სხვა ჯგუფს, ქართვე- 
ლების ჯგუფს, ქართულ მოთხრობას, თვით მწერალმა 

უწოდა „ექვსი და მეშვიდე“. 

უპირველეს ყოვლისა, მათთვის უცხო იყო ეს მიწა, 

ეს გარემო, აქაური ბუნება. მათ შრომას არ ჰქონდა 
არავითარი ადამიანური საზრისი ან ინტერესი. მათ, 

ცხადია, არც ის გეგმები აინტერესებდათ, რისთვისაც 

ეწყობოდა ეს ხოცვა-ჟლეტა. ის კი არადა, მათ არც რამ 
შინაგანი ვიტალური იმპულსი ამოძრავებდათ. ესეც კი 

აღარ გააჩნდათ, რადგანაც ერთადერთ „ვიტალურ იმ- 

პულსად“ რჩებოდა სმა, არყით უგონო თრობა. ამიტომ 
ისინი მთლიანად გაუცხოებულნი იყვნენ აქაურობის- 

თვის. ისინი იყვნენ მტრები აქაურობისა, უცხო სხეულ- 

ნი და უცხოსულნი. ხოლო როცა სასიცოცხლო (უფრო 

ზუსტად – საცხოვრებელ) გარემოში ხვდება უცხოსხე- 

ული და უცხოსული, იგი იქცევა დამანგრეველად, თუმ- 
ცაღა, მოჩვენებითად მოსათმენ რაობად, ე.ი.იქცევა „ქი- 

მერად“ (ლ.გუმილიოვი). სწორედ ეს „ქიმერაა“ დღევან- 

დელობის უდიდესი კულტურულ-ისტორიული პრობლე- 
მა, რომლის წინაშე ფერმკრთალდება თვით პროფესი- 

ონალ-ესთეტთა მიერ ნაწარმოებში ყოვლადმოხდენილ 

„თქმათა“ ნებისმიერი მიგნებანი. 

83



მაგრამ ვინ იყო ეს ექვსი? მძღოლი კეპა, ხელიდან 

წასული ლოთი, ოღონდ, სხვათაგან გამოსარჩევი იმ 

ღირსებით, რომ სადღაც ცოლი ჰყავდა; მეორე იყო 

მიშკა-შაბაშნიკი, ყოველ სიტყვაზე რომ აუცილებლად 

იგინებოდა, მესამე – ჰამლეტ-გალკინი, ყოფილი არტის- 

ტი და დიდი ლოთი, ხოლო ერთადერთი აბორიგენი იყო 

უზუკბაი, რომელსაც დაკარგული ჰქონდა ყოველგვარი 

შეგრძნება, მათ შორის, აბორიგენობისა და მზად იყო 

არყისთვისს ჩრდილოეთ პოლუსზედაც-კიიყძ წასულიყო. 

იგი სშირად სვამდა სადარბასოებში და სწორედ 

სადარბაზოში იპოვა იგი ამ ექვსის თავკაცმა ობერ- 

კანდალოვმა, დისციპლინარული ბატალიონის ყოფილმა 

უფროსმა ლეიტენანტმა. მან შეკრა ეს „ძმობა“, რომლის 

ყოველი წევრის საერთო ნიშანი ის იყო, რომ ერთმანეთის 

არაფერი არ აინტერესებდათ. ასეთი იყო ხუთეული – 

„ქიმერა“. 

ამ უბედურებაში მოხვდა აბდია კალისტრატოვი, აქა- 

ურობის ერთადერთი ნათელი სხივი. აბდია აქ მოხვდა 

მას შემდეგ, რაც გადაურჩა სიკვდილს. როცა ანაშის- 

ტებმა ვაგონიდან ტრამალში გადააგდეს. ასეთი იყო მისი 

ბედი, მაგრამ ეს არ იყო სხვა რამ, თუ არა საერთოდ 

სიკეთის ბედი ამქვეყნად. სწორედ აქ ჩანს იდეა, რომ 

ამქვეყნად ჯვარცმა მარადიულია. 
რა არის ბოლოს და ბოლოს ეს „ხუთეული“ – „ქი- 

მერა? განა შეიძლება ითქვას, რომ ესაა შრომითი 

რაზმი?! თუ არ ვიგულვეთ, რომ ესაა „ქიმერა“ (კვლავ 

ლ.გუმილიოვის ტერმინით), შეიძლება ეს ჯგუფი შრო- 

მითი წარმატებების “შემთხევევაში მოწინავედაც კი 

გამოგვეცხადებინა. 

მიწისთვის და მცენარისთვისაც აუცილებელია ცხო- 

ველი, ოღონდ „თავისი“ ცხოველი, ბუნებრივად შეთვი- 

სებული კონკრეტულ ადგილთან ადგილის მკვიდრი 

84



ცხოველი „ემსახურება თავის მიწა-წყალს, მცენარე- 
ებს, ერთი სიტყვით, მთელ გარემოს. ასეთივე ადამიანი 

სჭირდება ბუნებას, ადამიანი, რომელიც მხოლოდ კი 
არ გარდაქმნის ბუნებას, რათა იგი დაიმორჩილოს, მხო- 

ლოდ კი არ იგუებს ბუნებას, არამედ კიდევაც ეგუება 
მას, უგებს ბუნებას, ხელს უწყობს მას და ა.შ. როცა 

ეს ირღვევა, მაშინ ადამიანი იქცევა „ქიმერად“. თუ ამ 
მოთხოვნებით “შევხედავთ ობერ-კანდალოვის ჯგუფს, 

ყოველივე თავისთავად ნათელი გახდება. 

რომანში „ქიმერა“ დარღვეული რაღაც რაობის ნარ- 

ჩენთა თავმოყრაა. ალბათ, ესაა საკუთარი ეთნოსისა- 

გან მოწყვეტილ და ეთნოსის შეგრძნებამოკლებულ 

კაცთა თავმოვრა; მნიშვნელობა აღარც-კი აქვს ეს თავ- 

შეყრა ნაძალადევია თუ ნებაყოფლობითი. აქ ეს ნება- 

ყოფლობითია, მაგრამ ბუნების საწინააღმდეგოა, საწი- 

ნააღმდეგოა, თუ გნებავთ, აქაური ბიოსფეროსი, აქა- 

ური ანთროპოგენური ფაქტორებისა. ეს ხალხი ბიოლო- 

გიურადაც და სოციალურადაც შეუთავსებელია ბუნე- 

ბასთან და მეტადრე – აქაურთან ისევე, როგორც შე- 

უძლებელი იქნებოდა შუა რუსეთის არყის ხეთა ტყის 

ტრამალში გადმონერგვა. „ქიმერა“ არის თავმოყრა იმი- 

სა, რაც კი რამ ცუდი მოიტანა ჩვენმა დრომ ბუნებას- 

თან დამოკიდებულების თვალსაზრისით. ხუთეული – 

„ქიმერა“ თითქოს არავის არაფერს არ უშავებს, გარდა 

აბდია კალისტრატოვისა, მაგრამ თავისი არსებობით 

მისი ყოველი წევრი ანტისოციალური და ანტიბუნებ- 

რივი მოვლენაა. 

ესენი უსახლკარო ხალხია, უზუკბაი-აბორიგენიც კი 

თავის ფუძეს მოწყვეტილია. ზედმეტია ლაპარაკი ამათ 

რაიმე ზნეობაზე, ანდა პატრიოტიზმზე. პატრიოტიზმი 

მხოლოდ ცნობიერი რამ არაა, იგი ქვეცნობიერსაც გუ- 

ლისხმობს, ე. ი. გულისხმობს ბუნებრივად შესისხლ- 

85



ხორცებულ გარემოს. ასეთი გარემო კი „ქიმერას“ არ 

გააჩნია. მას შეიძლება ჰქონდეს რაიმე მიზანსწრაფვით 

არჩეული ადგილი, მაგრამ მისთვის მიზანსწრაფვაც გა- 

უცხოებულია, არაა შინაგანი, არც თავისია და არც 

გათავისებული. 

რომანი დიდი გაფრთხილებაა, რათა არ განვითარ- 

დეს ჩვენში „ქიმერა“ (იმ ექვსიდან ხუთ კაცში უკვე 

ფესვგადგმული რამ), არ გადაბოროტდეს შრომა, შრო- 

მა და ბუნების გრძნობა, რადგან უკვე ფაქტია, რომ 

თითქმის აღარც-კი შეგვიძლია ვისმინოთ ბუნების ხმა. 

და ვისაც-კი შერჩენია ეს გრძნობა – ისმინოს ბუნების 

ხმა (ასეთია რომანში მწყემსი ბოსტონი), ჩვენ მისი არ 

გვესმის და თანაც იმის პრეტენზიაც გვაქვს, რომ თით- 

ქოს ჩვენ გვესმის სხვა უფრო მნიშენელოვანი რამ. 

„საქონდაქრე“ პოლიფონური რომანია.მასში მრავალი 

თემაა, მრავალნაირი ხმით მოწოდებული: ესაა მგლე- 

ბის თემა, საიგების ხოცვა, „ხუთი და მეექვსე“, ბულ- 

გარული ქორო, ქართული მოთხრობა – „ექვსი და მეშ- 

ვიდე“, ღმერთი-თანამედროვე, ნარკომანები (ანდა „ოთ- 

ხი და მეხუთე“); ინგა, პონტოელი პილატე, დაბოლოს 

ბოსტონის თემა, რომელიც მოიცავს თითქმის მთელ 
მესამე ნაწილს და რომელშიაც სხვა ქვეთემებია: ბა- 
სარბაი, კენჯეში, გულიუმკანი, ერნაზარი, კოჩკორბა- 

ევი ანუ კაცი-გაზეთი. მაგრამ თვით ავტორი რომანს 

სამნაწილად ჰყოფს და ამის კვალობაზე რომანში ეპო- 

ულობთ მოვლენათა შინაგან კავშირებს ე.წ. ტრიპტიქის 

ანუ სამკარედის პრინციპით. ,ტრიპტიქის“ ცენტრშია 

აბდია კალისტრატოვი, ვითარცა სახე-იდეა მარადიული 

ჯვარცმისა, ხოლო მის ერთ მხარეზეა ობერ-კანდალო- 

ვის მიერ დათრგუნვილი ბუნება (ობერ-კანდალოვის სა- 

ხეს უკავშირდება შვეულმფრენთა თემაც), ხოლო პირ- 

გელ თემასთან ერთგვარ სიუჟეტურ სიმეტრიას ქმნის 

86



ბოსტონის თემა: ყველაფერი ის, რისგანაც დაცლილია 

„ხუთეული“ (ობერ-კანდალოვის ჩათვლით), შეიძლებოდა 
განხორციელებულიყო ბოსტონში, მიწის სიყვარულითა 

და ცოდნით ალვსილ კაცში. მაგრამ ვერც ეს მოხდა, 
რადგანაც ბაზარბაისა და კოჩკორბაევისთანა ხალხმა 
არ აცალა ეცხოვრა მიწისა და ცხვრის სიყვარულით. 

სწორედ ბოსტონის თემა უპირისპირდება „ქიმერას“. 
მაშასადამე, „სამკარედის“ სქემა პირობითად შეგვიძ- 

ლია ასე წარმოვადგინოთ: ბუნება – აბდია – ბოსტონი. 

ჩვენს თვალწინ ხდება ბოსტონისთანა ხალხის გაქ- 

რობა. ის იყო ნამდვილი მშრომელი კაცი, გამოცდილი 

მწყემსი; ხალხური სიბრძნიდან, „ბუნებითი“ სიბრძნიდან 

ამოსული, რომელმაც არსებითად ყველაფერი იცის და 

რომც არ იცოდეს, არ ცდება, იგივე „ბუნებითი სიბრძნის“ 

წყალობით. იგი ათასობით ცხეარს უვლის. მას ემყარება 
მთელი ქვეყანა. მას კი არ აცლიან და კოჩკორბაევისთანა 
ხალხი ათას უაზრობას უქადაგებს და ისეთ რაიმეს 
„ასწავლის“, თვითონ წარმოდგენაც რომ არა აქვს. შრომის 
საქმეებში ჩარევას ამართლებენ „ზემოდან“ მომდინარე 

მოთხოვნებით, რომლებიც თვითონაც აღარ სჯერათ. 

ერნაზარი, ბოსტონისთანა კაცურ-კაცი, ბოსტონს, თავის 
მეგობარს, ეუბნება: ,,ლანძღავენ ყველაფერ ძველს, ამბობენ 

– ქორწილებს ისე არ იხდით, როგორც საჭიროაო, რატომ არ 

კოცნით ერთმანეთს ქორწილებშიო, პატარძალ-მამამთილი 

ჩახუტებულ-ჩაკონებულნი რატომ არ ცეკვავენო? სახელე- 

ბია-და, იმათაც სხვას არქმევთ შვილებს, როცა მაღლა 

დამტკიცებული ახალი სახელების სიებიაო, ძველი სა- 

ხელები სულ უნდა შეიცვალოსო. ზოგჯერაც უცებ 
აგიხირდებიან – მიცვალებულს საჭიროებისამებრ არ 
მარხავთ, საჭიროებისამეირ არ ტირითო. ტირილსაც 

კი გვასწავლიან: ძველებურად არა, ახლებურად უნდა 

იტიროთო“. 

87



სწორედ ამნაირ ვითარებაში იღუპება ჩვენს თვალ- 

წინ ბოსტონისთანა პიროვნებანი. ჩ.აიტმატოვი გვაგ- 

რძნობინებს, რომ ბოსტონის ტრაგედია აბდია კალის- 
ტროტოვის რანგშია აღსაქმელი. და თუ ეს ასეა, ჩვენ, 

ამის პასიური მოყურიადენი, ვდგებით პილატეს როლში. 

რომანის მიხედვით, გრიშანი, ნარკომანთა თაეკაცი, 

არის „ტრამალის პილატე, რომელიც გულგრილად 

უყურებს აბდიას გადაგდებას გაქანებული მატარებლი- 

დან. სარეთოდ, რომანში ყველაზე ხშირად ჩანს პილა- 

ტეობა, რადგან ასეა ეს ცხოვრებაშიაც. დანაშაული 

ყველგანაა და ყველგან პილატეა. პილატეები მიუტევე- 
ბენ სხვებს, რათა მათაც მიუტევონ. 

ჩვენი დროის ცინიზმით ისეთი აზრიც კი შეიძლება 

გაჩნდეს, რომ პონტოელი პილატე სჯობდა „ტრამალის“ 

პილატეს. ჰერმან ჰესესთან კაცის დაცემის სახელდებაა 
„ტრამალის მგელი“. აქ კი ტრამალის მგელზე უარესია 

„ტრამალის პილატე“. ტრამალის მგლებში, აკბარასა 
და ტაშჩაინარში, ბევრი სიკეთეა. ტრამალის პილატე კი 

მოკლებულია ყოველგვარ სიკეთეს – ადამიანისა, თუ 

გნებავთ, ნადირისაც. 

ამ რომანში თვით ტრამალის ჯვარცმაცაა და ამიტომ 

განსაკუთრებულ აზრს იძენს „ტრამალის მგლები“ და 

„ტრამალის პილატეები“. მთელი ცხოვრება განკითხვის 

დღეა. 
აბდია ორგზის გაწირეს, შეიძლება ითქვას, ორჯერ 

აცვეს ჯვარს. ყველაფერი ეს, ცხადია, ქრისტეს სახე- 

იდეამდე მიდის, მეტადრე, რომ „საქონდაქრე“ შეიცავს 

სახარების აიტმატოვისეულ გარდათქმას, თუ „თარ- 
გუმს“, ანუ გააზრებას ქრისტესი და პილატეს ამბები- 

სა. თუკი აბდიას სახეში ქრისტეს პარადიგმაა, ხომ არ 

შეიძლება აბდიას „ჯვარცმას“ მიენიჭოს რაღაც ამგვა- 

რი მნიშვნელობა: მეორედ მოსელაც არაფერს მოიტანს, 

88



თუ იგივე ადამიანი დახვდება, იგივ ცოდვილი, ისეთივე 
ცნობიერების მქონე, „რაც გოლგოთამდე იყო, ისევეა 

დღემდე. სულ მთლად იგივეა ადამიანი. ადამიანში იმის 

შემდეგ არაფერი შეცვლილა“, – თუმცა ამას გრიშანი 

ამბობს, მაგრამ არა გვგონია, ეს მარტო გრიშანისთანა 

ხალხის აზრი იყოს. 

აბდია არაა მორჩილი მონა ღვთისა, ის მისი ღირსე- 

ბით მსახურია. აბდიასთანა კაცი შეიძლება გახდეს ან 

რაინდი, ან ასკეტი, ანდა მარტვილი. აბდია მარტვილო- 

ბის გზას დაადგა და ორგზის იმარტვილა. აბდია ამ- 

ქვეყნიდან გაქრა და ასე შემოდის ამ რომანში ბოსტო- 
ნის ცხოვრება, ცხოვრება კეთილი კაცისა, ოღონდ აბ- 

დიასებრთა გარეშე. არავინ არ გრძნობს აბდიას არ- 

ყოფნას, არცკი იციან, რომ ის არსებობდა: „მე მაშინ 

დავიბადე, როცა ეჭვების ძალებმა გაიმარჯვეს და თან 

თავის მხრივ ახალ ეჭვებს ბადებდნენ. მე პროდუქტი ვარ 

ამ პროცესისა“. 

აბდია ერთდროულად რწმენისა და დაეჭვების კაცია. 

აბდია იდეალია. იდეალშივე ერთიანდება რწმენა და 

დაეჭვებანი. ეს რწმენა ქრისტეანულ ეთიკას ემყარება. 

დაეჯვებანი ეპოქისეულიცაა და, ალბათ. რუსული ხასი- 

ათიდანაც მომდინარეობს. ათეისტებისთვის აბდია ორ- 

თოდოქსი მორწმუნეა, დოგმატიკოს-მორწმუნეთათვის კი 
ერეტიკოსი. მისი იდეაა „ღვთაების კატეგორიის დროში 

განვითარება კაცობრიობის ისტორიული განვითარები- 

სადმი მიმართებით“. თავისი რწმენითაც და დაეჭვები- 

თაც იგი დოსტოევსკის პერსონაჟებსაც ეხმიანება და 

ტოლსტოელობასაც. ამიტომაა, რომ აბდია იმედის განსა- 

ხიერება უნდა ყოფილიყო, მაგრამ ეს არ განხორციელდა. 

აბდია კალისტრატოვი აღაშფოთა საიგების ხოცვა- 

ჟლეტამ. მან მოინდომა წინ აღდგომოდა ამას და ყვე- 

ლას ეხვეწებოდა მორიდებოდნენ ღეთის წყრომას. აბ- 

89



დია მავთულით შებოჯეს და საიგებით გატენილ ძარა- 

ზე შეაგდეს. ბრაზით აღვსილი ობერ-კანდალოვი გაჰ- 

ყვიროდა, მაგას ჰგონია, რაკი სტალინი არ არის, ვე- 

რავინ მოუვლისო, „ჯერ კიდევ სტალინმა თქვაო: „ვინც 

ჩვენთარ არ არის, ჩვენი მტერიაო“. 

„ასე დაემართება ყველას, კარგად დაიმახსოვრეთ ეს! 

– იმუქრებოდა და თვალს ავლებდა საქსაულზე გაკრულ 

აბდიას. -ვინც ჩვენთან არაა, ისე ჩამოვკიდებ, ენა უმალ 

გეერდხე გადმოუვარდება ყველას ჩამოვახრჩობდი, 

ყველას, ვინც ჩვენი მოწინააღმდეგეა, მთელ დედამიწას 

ერთ მწკრივად გვერგვივით შემოვავლებდი და მაშინ 

ვერავინ გაგვიბედავდა სიტყვის შემობრუნებას, ყველა 

ფეხის წვერებზე ივლიდა... აბა, გავუტიოთ, კომისრებო, 

კიდევ ერთხელ გადავკრათ, რაც იქნება, იქნება...“ 

აბდია დაიღუპა და დარჩა მუინყუმის ტრამალი ობერ- 
კანდალოვებისთანა ხალხს, „ქიმერას“. 

ხესე გაკრული აბდია ფორმალური და არა მხატ- 

ვრული მსგავსებით იმეორებს ჯვარცმული ქრისტეს 
სიტყვებს, მაგრამ ალბათ ავტორს სურს გვითხრას, 
რომ უმაღლესი ეთიკური პრინციპი მარტივია და ერ- 
თადერთი, სურს გვითხრას, რომ უმაღლესი გმირობა 
ზნეობრივი გმირობაა და არა სოციალური და ანდა 
პოლიტიკური ან სხვა ნებისმიერი რამ სახისა, რომ ადა- 
მიანურობა ზეკლასობრივი რაობაა, რომ დღეს აღარ ჩანს, 
ანდა, ძალზე იშვიათია ზნეობრივი გმირი. 

ასეთი პრობლემების გამოცაა, რომ ამ რომანში, 
„მმები კარამაზოვების“ მსგავსად, ძალზე ხშირია გან- 
სჯა, რაც აქ ცნობიერებითი სინამდვილეა C,ტანჯული 
ცნობიერებაა“) და არა „საკითხის განხილვა“. 

ბოსტონამდელი ნაწილი ამ რომანისა, შეიძლება ით- 
ქვას, უქალო სამყაროა, ისეთი სამყარო, სადაც ვერ 

ძლებს ქალი. იქ ქალი ზედმეტია და ქალიც არ ჩანს. 

90



ეს იმიტომ, რომ ქალი უფრო გრძნობს, როცა ირღვევა 
ვიტალური საწყისები. მართალია, აბდია კალისტრატო- 
ვის ცხოვრებაში შემოდის ინგა, მაგრამ იგი სულ მალე 
ქრება. ინგა უფრო აბდიასეული წარმოსახვაა, ვიდრე 
რეალური ქალი. აბდია ინგაში ანგელოზს ხედაგს, 
ინგა კი ამჯობინებდა, რომ მასში დაენახათ ქალი. 
აბდიას სიყვარული სიყვარულიც-კი არაა, უფრო სევდაა 
სიყვარულზე (თვითონვე ამბობს ამას). 

ასევე აბდიასეული წარმოსახვით შემოდის რომანში 

სიმღერა, ისაა აბდიას მაღალსულიერების მაჩვენებელი. 
მოსკოვში, პუშკინის მუზეუმში, აბდია ისმენს ძველ- 
ბულგარულ საგალობლებს, სატაძრო სიმღერებს (იქნებ 
იოანე კუკუზელისას) რომელსაც ათკაციანი ბულგა- 
რული გუნდი ასრულებდა. ეს იყო სულის ზეაღმყვანი 

ტაძრული საგალობლები, რომლებმაც ყველანი აზიარა 

სიტყვა – ლოგოსს. აბდია გრძნობს, რომ რაღაც სხვაგ- 

ვარი ცნობიერება მიენიჭა. მას ეჩვენება, რომ ათეული- 

დან ერთ-ერთში მისი ორეულია, რომ მასთან ერთად იგი 

მარადიულ სიმღერას მღერის. 

„ასე გალობდნენ ისინი, ასე ვგგალობდი მეც მათთან 

ერთად. ასეთ სასწაულებრივ ბურანში ეგრძნობ თავს 

ჩვეულებრივ, როცა ძველ ქართულ სიმღერებს ვუსმენ. 

ძნელია აგიხსნათ რატომ, მაგრამ საკმარისია თუნდაც 

სამი ქართველი ამღერდეს, თუნდაც ყველაზე ჩვეულებ- 
რივნი, და იღვრება სული, და სუნთქავს ხელოვნება, 

უბრალო და იშვიათი თანაზომიერების გამოისობით, 
სულის ზემოქმედების გამოისობით. ალბათ ეს ბუნების 
მიერ ნაბოძები მათი განსაკუთრებული ნიჭია, კულტე- 

რის ტიპია, შეიძლება პირდაპირ უფლის მიერ გარდმო- 

ვლენილი. მე არ მესმის რაზე მღერიან ისინი, ჩემთვის 

მნიშვნელოვანია ის, რომ მე მათთან ერთად ვმღერი“. 
ასეა ნაჩვენები ადამიანთა, ანდა, კულტურათა სული- 

91



ერი შეხმიანება კულტურათა სული "შეიძლება იყოს 
მუსიკური ტიპის რამ, ყველაფრით ცხადყოფილი და 

თანაც ყველაფრისაგან მიღმა არსებული. 

„კულტურის ტიპის” ხსენება “შემთხვევითი არაა. 
აბდიას დიდი სურვილია ეზიაროს კულტურის ამ ტიპს 

(ცხადია, მის მიღმა თავად რომანის ავტორია). ,,კკულ- 

ტურის ტიპი“ მუსიკური რაობაა და განსასაზღვრავად 

ძნელია. მისი შეთვისება შეიძლება არა უბრალოდ 

„სწავლით“, არამედ მასთან ზიარებით. 

აქ ძალზე რთული მიმართებანია: ყირგიზსი მწერალი, 

რომელიც ქმნის მაღალი რანგის რუსულ ლიტერატუ- 

რას, გვიჩვენებს რომ რუს აბდია კალისტრატოვს, 

ძველბულგარულ სატაპრო საგალობელთა სმენისას, 

თუ როგორ ახსენდება ღვთაებრივობა ქართული სიმღე- 

რისა. მძველბულგარული სატაძრო საგალობელი ძირძველი 

საერთო-სლავური ლიტურგიაა. მაშასადამე, აბდია მაშინ 

განეწყობა მთელი სულითა და გულით ეზიაროს სხვა 

ტიპის კულტურის მოვლენას, როცა იგი მიუახლოვდა 

თავისსავე სულს. 

ასეთივეა თვით რომანის ავტორის სულიერი გზა: ის 

თავის ძირებს უნდა მოუბრუნდეს, რათა იგრძნოს ქარ- 

თული კულტურის რაობა. 

აბდია უსმენს ბულგარელ მომღერლებს და სული 

გაუნათლდება, ის მიხვდება აზრს ერთი ადრე წაკი- 

თხული ქართული მოთხრობისა – „ექვსი და მეშვიდე“. 
ეს მოთხრობა კიდევ ერთი ღრმა გააზრებაა ქართული 
სმიღერისა. აბდია ყეება ამ მოთხრობას (ინგას უყვება 
წერილში, თანაც იმის წინ, როცა ანაშისტებთან ერთად 
უნდა გაემგზავროს სადღაც შორს). 

აქ ჩინგიზ აიტმატოვს, პირობითად რომ ვთქვათ, 
სურს დაწეროს ქართული მოთხრობა, ე-ი. არა თავისი 
მოთხრობა ქართულ სინამდვილეზე, არამედ მის მიერ 

92



წარმოდგენილი, სახელდობრ, ქართული მოთხრობა; უფ- 

რო ზუსტად, მისი სურვილია მიუახლოვდეს ქართულ 

მოთხრობას, მის სულსა და აქედან ქართულ სულს და 

თუ ამას იგი აბდია კალისტრატოვის თხრობით ახორ- 

ციელებს, ესეც გასაგებია. 

სული ქართული მოთხრობისა და ქართველი კაცისა 

აქ ჩანს და ეს კვლავ გვეძლევა სიმღერის წყალობით. 

მუინყუმის სავანის ტრაგედია ბუნებაზე ადამიანის 

ბატონობის უაზრობას ცხადყოფს. ანტილოპების ხოც- 

ვა-ჟლეტა გვიჩვენებს თუ რაოდენ თავშეუკავებელია 
ადამიანთა სურვილი ბუნებაზე ბატონობისა. ადამიანი 

გახდა მტერი ბუნებისა, ბუნების დამანგრეველი. ეს 

რომანი არც ეკოლოგიურ პრობლემებს ეხება და არც 

სუპერურბანიზმს, რომანი ეხება ბუნების დამთრგუნ- 

ველ ფსიქოლოგიას, ადამიანის ისეთ სულიერ განწყო- 

ბილებას, რომელიც სპობს ბუნებას. 

ამგვარი ფსიქოლოგია კი ფაქტობრივად აღარაფრით 

განსხვავდება მსოფლიოს დამანგრეველი სულისკვეთე- 

ბისაგან. ადამიანი ცხოველებს აღარ ანებებს თავისუ- 

ფალ ცხოვრებას. ვაჟა-ფშაველასთვის ამას სხვაგვარი 

განზომილება ჰქონდა: ცოდვააო ბუნება, ადამიანმა არ 
უნდა ისარგებლოს თავისი სიძლიერითო. ახალმა დრომ 

კი ამისი ახლებური გააზრება მოიტანა – უბედურიაო 

ბუნების დამანგრეველი ადამიანი, იგი ვერ ამჩნევს, რომ 
ამით თვითონაც დაცემისკენ მიდისო. ადამიანი ანგრევს 

ბუნებას და ამით ანგრევს თავის თავს. ადამიანმა შექმნა 

ამგვარი დაპირისპირება – ბუნება და ადამიანი, მაგრამ 

ადამიანი ხომ თვითონაა ბუნება, ის ხომ იგივე ბუნებაა. 

ხოლო თუ მასში არის ღვთაებრივი სული, ეს სული 
მას კიდევ უფრო მეტად უნდა აკავშირებდეს ბუნებასთან, 
რადგან იმგვარივე სული ბუნებაშიცაა. 

ამიტომაც დიდად მნიშვნელოვანი ხდება ბუნებისად- 

93



მი, ასე ვთქვათ, ეთიკური დამოკიდებულება. ეთიკური 

დამოკიდებულება ბუნებისადმი ძალზე დიდი და ადამი- 

ანური მოვალეობაა. ეს არაა მხოლოდ ბუნების დაცვა, 

აღარც მხოლოდ ტრადიციული „შებრალება“ ბუნებისა, 

ანდა ბუნებაში ძებნა თავის თავისა. ესაა თუ შეიძლე- 

ბა ასე ითქვას, თავის თავში ძებნა ბუნებისა და არა, – 

ვიმეორებთ, – ბუნებაში ძებნა თავის თავისა, ეს თავის 

თავში ბუნებისმიერი ვიტალური ძალების შეგრძნებაა. 

ამგვარი შეგრძნებით აღძრულმა სიხარულმა უნდა 

უკარნახოს ადამიანს დიდი სიკეთე, ბუნებისმიერი სიკე- 

თე, სხვაგვარად: ესაა შეუმღვრეველი ბუნების განცდა 

თავის თავში. ესაა ყოველგვარი ზემოაღნიშნული „ქი- 

მერის უარმყოფელი რამ. „ქიმერა“ ბუნების მტერია. 

ობერ-კანდალოვები, მიშკა-შაბაშნიკები, კეპა-მძლოლები, 

ჰამლეტ-გალკინები და მისთანანი დგანან ბუნების წი- 

ნაშე ვითარცა ბუნებაზე „ადამიანურად“ ზეაღმატე- 

ბულნი, ბუნების მებატონენი. მათში თვით ბუნება აღა- 
რაა, მათშია „ქიმერა“. რაღაც სამართალი თითქოსდა 

ამართლებს მათ „ადამიანობას“, ოღონდ, ცხადია, არა 

ბუნებითი სამართალი. თითქოსდა, რაღაცნაირი სოცი- 
ალური მოდუსიც ამართლებს ბუნებაზე მათ ბატონობას, 
თუმცა აღარსადაა ეთიკური მიმართება ბუნებისადმი. 

ასე რომ ეთიკური მიმართება ბუნებისადმი არაა 

მხოლოდ მეტაფორულად გასააზრებელი რამ. ჩგეულებ- 

რივ ვლაპარაკობთ-ხოლმე ბუნებისადმი ესთეტიკურ და- 

მოკიდებულებაზე, ამ გრძნობის განვითარებაზე და ა.შ. 

მაგრამ ვფიქრობთ, გაცილებით მეტად მნიშვნელოვანია 

და მით უმეტეს, დღეს, ბუნებისადმი ეთიკური დამოკი- 

დებულება. ალბათ, სიახლენი ცნობიერებაში სწორედ ამ 

მხრივაა მოსალოდნელი... 

ადამიანის უდიდესი უბედურებაა მისივე დაუძლევე- 

ლი ეგზოცენტრიზმი. იგი ეგოცენტრიზმით ამართლებს 

94



ბუნების წინააღმდეგ ბრძოლას. ამასთანავე, ადამიანი, 
ასე ვთქვათ, „პატივს სცემს, ბუნებას, როცა მასში სი- 

ლამაზეს ხედავს. მაგრამ ეგეც ეგოცენტრიზმია, ოღონდ 

შებრუნებული სახით. ბუნება არც ლამაზია და არც 

ულამაზო. ბუნება ისეთია, როგორიც არის, სილამაზე 

ბუნებაში ადამიანს შეაქვს. ადამიანი თავსი თავს იფა- 

სებს, როცა ბუნებაში ისეთ რამეს ხედავს, რასაც 

თვით ბუნება „ვერა ხვდება“. ეს ჰგავს ქალის ქებას, იმ 

მიზნით, რათა თავისი თავი უფრო საინტერეოსდ წარ- 

მოაჩინონ. ადამიანი აღმერთებდა ბუნებას, რათა უფრო 

მეტად დაპატრონებოდა მას. ყოველ შემთხვევაში, ბუ- 

ნების ესტეთიზაციას არ მოუტანია ბუნების გადარჩენა. 

გასაგებია რომ ცხოვრება ბრძოლაა და ეს არაა 
მჭვრეტელობითი ფაქტი, ესაა გაცილებით რთული რამ, 

მაგრამ ამით სულიერებაც ვერავის უარუყვია. 
ეს ქვეყანა არაა გაჩენილი მხოლოდ ადამიანისათვის 

და მეტადრე იმისთვის, რათა მთელი ბუნება დაექვემ- 

დებაროს ადამიანისეულ წესრიგს. ადამიანი ბიბლი- 
იდანვე უფლებამოსილია „დაიმორჩილოს“ ბუნება, ოღონდ 
ბუნებისავე კანონზომიერების კვალობაზე, ღვთაებრივი 
კანონის, მართალი სიმართლის მიხედვით. მხოლოდ 

ადამიანის სარგებლობისათვის როდი არსებობს ეს ქვე- 

ყანა, თუნდაც მუინყუმის ტრამალები, ან თუნდაც ან- 

ტილოპები, ანდა მგლები.. ისინი ბუნებაში თავისთავა- 

დი მნვშვნელობით არსებობენ. მათი არსებობა სიკეთეა. 

ბოროტებად ბუნებას ადამიანი აქცევს. გრიშანის ხალ- 

ხისთვის ტრამალის ყვავილების „სიკეთეა“ ნარკოტიკუ- 

ლი მარცვლები. მათთვის ამით განისაზღვრება „ბუნე- 
ბისადმი ინტერესი“. მათ გამო ბუნება ბოროტებად 

იქცევა ისევე, როგორც ბაზარბაის გამო ბოროტებად 

ექცა ძუ მგელი აკბარა ბოსტონს. ბაზარბაიმ აკბარას 

პატარა ლეკვები მოსტაცა გასაყიდად და მგლებისაგან 

95



დაშინებული ბოსტონის სახლს მიადგა. ადამიანმა ადა- 

მიანის „მგლური ბუნება“ გააღვიძა ძუ მგელში, ხოლო 

მან მგლურად კი არა, ადამიანური სიბოროტით იძია 

შური ბოსტონზე და მოსტაცა პატარა ბიჭი, ბოსტონის 
ვაჟიშვილი კენჯეში. ჰ. ჰესეს რომანში („ტრამალის მგე- 

ლი“) ადამიანის „გამგელება“ ჩანს, აქ კი ჩანს უარესი: 

ბუნების „ადამიანურად“ გადაგვარება. 

ადამიანმა შეიტანა ბოროტება ბუნებაში და მერე 

თავის თავში ბოროტების გამოვლენას ,მხეცურ ბუნებას“ 

აბრალებს ნაცვლად იმისა, რომ სატანას დააბრალოს. 

ადამიანი ბუნებას ანგრევს არა თავისი ცხოველური 

ბუნების გამო, არამედ თავისი ადამიანური ბუნებით. სამ- 

ყაროც კატასტროფისაკენ მხოლოდ ადამიანს მიჰყავს. 

მან დაანგრია ბუნება მასში ათასგვარი არა-ბუნებრივი 

რამის შეტანით: გააფუჭა მიწა, დაანაგვიანა წყალი, მო- 

წამლა ჰაერი, არაბუნებრივი ხმებით აავსო გარემო... 

მთელი სამყაროს კატასტროფა მოიახლოვა. 

„საქონდაქრე“ რომანი-გაფრთხილებაა: ადამიანი დგას 

ამდენი უბედურების და უკეთურების პირისპირ, დგას 

მსოფლიო კატასტროფის წინაშე და არ იცის, ვის უნ- 

და მოეკითხოს ეს ყველაფერი. ბოსტონისთანა ხალხი 

გაიწირა და მათი წილი ქვეყანა დაიქცა. დარჩა „,კაცი- 

გაზეთი“, რომელიც მზადაა კვლავაც ბოლო მოუღოს 

ბოსტონისთანა ხალხს. ბოსტონმა მაინც არ დაწყევლა 

ეს ქვეყანა, რაღაც სიკეთე მაინც დაიტოვა. დანარჩენ- 
თაგან უმეტესი ნაწილი ადამიანებისა არის ,,ქქიმერა“, 

რომელთაც არ აინტერესებთ საერთოდ არაფერი და, 

ცხადია, არც ამქვეყნიურობის მომავალი. 

აბდია ორგზის ეცვა ჯვარს. 

მთელი ეს სიტუაცია თავისთავად დიდი 

გაფრთხილებაა. 

მაგრამ შეიძლება კი ყოფნა-არყოფნის ასეთი ყოვ- 

96



ლისმომცველი პრობლემები მარტო ლიტერატურის იმე- 

დითლღა დარჩეს?... 

„აბა, სხვა რომელ ეპოქაში ცხოვრობდა ადამიანი 
ყოველდღე, დაბადებიდან სიკედილამდე ისე, რომ მთლი- 

ანად დამოკიდებული ყოფილიყო იმაზე, ეს ძალები ომს 

გააჩაღებდნენ თუ თავს შეიკავებდნენ? დღეს ვინ არიან 

ღმერთები, თუ არა ისინი, ამ იარაღის მფლობელნი? 

ოღონდ ჯერჯერობით არ არის ეკლესიები, სადაც სა- 

კურთხეველზე დადებული ბირთვული ჭურვების მაკე- 
ტებზე ილოცებდნენ და გენერლებს თაყვანს სცემდნენ... 

რით არაა რელიგია?“ 

როცა ამ რომანს ეკითხულობდი, გამახსენდა ა. ოპა- 

რინის წიგნი ,,II00MCX0XXV6C89M6 XM39I“, რომლის თავდა- 

პირველი გამოცემა გაიმეორა აკად. ს. დურმიშიძემ. ამ 

წიგნში არის თავი –- ,M#იი XX80M # MIMი MფოოხM“. წიგნი 

ისეა დაწერილი, რომ ბევრ რაიმეს არასპეციალისტიც 

გაიგებს. აქ ვხედავთ, რომ მთელი არაცოცსალი, უფრო 

სწორად, სიცოცხლემდელი ბუნების საზრისი თუ მიზა- 

ნი იყო სიცოცხლე. მის წარმოშობას კი მოუნდა „ჩვენი 
პლანეტის არსებობის კოლოსალური პერიოდები“. 

თუმცა, შეიძლებოდა გვეთქვა, როცა სიცოცხლე არ 

არის, დროსაც აღარ ენიჭება აჭსრიო. მაგრამ შესაქმე 

ხომ დროში მოხდა?! სომ შეიძლება საბედისწერო წამ- 

მა მოსპოს ის, რის წარმოქმნასაც კოლოსალური პერი- 

ოდები მოუნდა. ამ წიგნიდან ჩანს სიცოცხლე, როგორც 

გვირგვინი სამყაროსი. 

ჩინგიზ აიტმატოვის რომანის არაერთი ადგილი პირ- 

დაპირ თუ არაპირდაპირ მიგვანიშნებს, რომ ადამიანს 

სანახევროდაც კი ვერ შეუგრძნია, თუ როგორი კატას- 

ტროფის წინაშე მიიყვანა ეს ქვეყანა. გასაოცარი და 
სახიფათოც სწორედ ის არის, რომ ეს ვერ შეუგრძნია 
ადამიანს, მაგრამ იქნებ ამას ადამიანი ქვეშეცნეულად 

97



გრძნობს და ამითაა გამოწვეული მისი დაცემა ობერ- 

კანდალოვის ხუთეულამდე?! იქნებ იმიტომ ხდება აბდი- 

ას ჯვარცმა, ანდა ბოსტონის ტრაგედია?! იქნებ სწო- 

რედ ესენია ხვალინდელი დლღის უბედურების მაუწყე- 
ბელნი დღევანდელობაში, ანდა იქნებ, ყველაფერმა 

დაკარგა აზრი? ეს დაეჭვება, – იქნება ყველაფერმა 

დაკარგაო აზრი, – გაცილებით საჭიროა და სიკეთის 

მომტანი, ვიდრე დამამშვიდებელი, სიფრთხილის მომა- 

დუნებელი ფსევდოპოეტური და ფსევდოოპტიმისტური 
მოწოდებანი. 

საოცარია, რომ ამ სულ რამდენიმე ათეული წლის 

წინათ ქვეყნის აღსასრულის იდეა „ადვილად“: უარიყო- 

ფოდა იმით, რომ ეს საუკუნეთა განმავლობაში არ გან- 

ხორციელდაო. თერმობირთვულმა ერამ და ეკოლოგიურმა 

უპასუხისმგებლობამ ეს „არგუმენტი“ უცბად მოაძველა. 

ამ რომანში აღწერილი ეპიზოდები სშირად მონუმენ- 

ტურობით და ამდენადვე ერთგვარი განყენებულობითაა 

აღბეჭდილი (ესეთია მუინყუმის ტრამალის აღწერა, 

ნარკომანთა ყოფნა ტრამალში, აბდიას ჯვარცმა, მგლე- 

ბის სვლა სხვადასხვა მხარეს). ანალოგიურად ზედმეტად 
ამაღლებული შეიძლება მოგვეჩვენოს აბდიას ღვთისმა- 

ძიებლური მსჯელობანი მამა-კოორდინატორთან, ანდა 

გრიშანისა – აბდიასთან. ჩვენის აზრით, აქ პირობითია 

„ხედაპირულობა“: ზოგადობა ყოველთვის როდი განა- 

პირობებს ზედაპირულობას. ხშირად საჭიროა კიდეც ზო- 

გადობა, რათა მწერალმა „ფრჩხილებს გარეთ“ გამოიტა- 

ნოს ზედმეტი რამ და არსს უფრო მიუახლოვდეს. ზოგ- 

ჯერ ისეც ხდება, რომ ზედაპირზევე იჩენს თავს სიღ- 

რმისეული კანონზომიერებანი, როგორც ეს ჯვარცმის 

მისტერიის დროს მოხდა და როგორც ეს ხდება-ხოლმე 

ბუნების დიდი ფერისცვალობის დროს. მასშტაბურობა 

ლიტერატურულ ფორმად იქცევა. 

98



ეს ეფუძნება გარკვეულ ლიტერატურულ ტრადიცი- 
ებს. შორს რომ არ წავიდეთ, აგიოგრაფია გავიხსენოთ. 

აგიოგრაფიაში წმინდანის მოქმედება ფასდება განკი- 

თხვის დღის მიმართ. ნებისმიერი კონკრეტული სიტყვა 

და საქმე განიკითხება აბსოლუტური ჭეშმარიტების 
კვალობაზე. სხვაგვარად შეუძლებელია. ამიტომ არა- 

სწორია, თუკი კონკრეტული ყოფითი მიმართებებით 

და ამგვარივე ნიუანსირებით შემოვიფარგლებით. როცა 

ჩვენ შუშანიკის ლვთაების წინაშე წარდგენაზე და სა- 

ამისო სულიერ ძალაზე ვლაპარაკობთ, ეს ილუზიურო- 

ბისკენ მისწრაფებით კი არ ხდება, არამედ ეს ხდება 

აუცილებლობით, რადგან მასში სწორედ ასეთი განზო- 
მილებანი არსებობდა. ტაძარი აიგებოდა არა მხოლოდ 

ამა თუ იმ კონკრეტულ ფონზე, არამედ ცისა და მიწის 

შუა და მთავარი სწორედ იყო, თუ როგორ გამოხატავ- 

და ის ამ შუალედობას. ასეთი იყო მაშინდელი სახის- 

მეტყველება. და თუ ამას ვერ ვიგებთ, ანდა ისეთი რამ 

არ გეაინტერესებს, ოდენ მიმზიდველი დეტალების კე- 

თილმოყვარულ მაძიებლებად ვრჩებით. 

აბდია კალისტრატოვი ცისა და მიწის შუა დგას. სა- 

ერთოდ, ასე შეგვიძლია წარმოვიდგინოთ მისი სახე და 

მეტადრე მაშინ, როცა იგი ფიქრობს, თუ როგორი იყო 

ღმერთი, როგორი უნდა იყოს იგი დღეს (ნიL – Cი806- 

M6989XIXI) და როგორი უნდა იყოს ხვალ, ჩანს თუ არა 

დღევანდელობაში ხვალინდელი ღმერთი (ნ0იI – 385იჯმ). 

ჩ. აიტმატოვის ამ რომანში ძალზე ბევრი პარადიგ- 

მული სახეა. არაერთი მათგანი თანამედროვე ქართულ 

მწერლობაშიც გეხვდება. ზოგიერი საერთო წყაროები- 

დან მომდინარეა, კერძოდ, ქრისტედან, პილატედან თუ 

დონკიხოტობიდან მომდინარე სახეებია ხოლო ზოგი- 

ერთიც – საერთო პრობლემების მიმანიშნებელია. ასე რომ, 

შეხეედრანი ზოგადი ტიპოლოგიის კონტექსტში ხდება. 

99



დღევანდელ მწერლობაში უძველეს პარადიგმათა მოხ- 

მობა მათი დიდი ესთეტიკური პოტენციალის მაჩვენებე- 

ლია. ამიტომ ძალზე მნიშვნელოვანია მათი წყაროების 

ძებნა მაგრამ უმთავრესი მაინც მათი მხატვრული 

მნიშვნელობანია.ა საერთოდაც, ლიტერატურათმცოდ- 

ნეობას, თუ მასთან დაკავშირებულ ნებისმიერ დარგს, 

სხვა უფრო მნიშვნელოვანი მიზანი რაღა უნდა ჰქონ- 

დეს, თუ არა ლიტერატურული ნაწარმოების არსის 

წვდომა. აი, სწორედ ესაა უმთავრესი, გნებავთ, აკადე- 

მიური პრობლება. თორემ გამოვა ისე, რომ აკადემიური 

ყველაფერი შეიძლება იყოს, გარდა უმთავრესისა. ანდა 

გამოვა, რომ ყველაფერი საძიებელია, ხოლო უმთავრე- 

სი, თითქოსდა, თავისთავად გასაგებია. 

ჩ. აიტმატოვის რომანისთანა ნაწარმოებები გვიჩვენე- 

ბენ, თუ უძველეს პარადიგმებს რაოდენ ძალუძთ განიმ- 
სჭვალონ სრულიად თანამედროვე და თანაც სასიცო- 

ცხლო პრობლემებით, რომელთა წინაშე ფორმა თით- 

ქოსდა კარგავს თავისთავადობას და, ვიტყოდით, თით- 

ქოსდა, ფორმა „ქრება“, ან უფრო ზუსტად, ფორმა-ში- 

ნაარსის იგივეობა მყარდება. 

რჩება დიდი მოლოდინი, რომ უნდა აღორძინდეს ბუ- 

ნება, შრომა და მაღალსულიერება, ე.ი. ყოველივე ის, 

რაცკი ოდითგანვე უმთავრესი საფიქრალი იყო მწერ- 

ლობისა, მაგრამ დღეს ესენი განსაკუთრებულ მნიშვნე- 
ლობას იძენენ, რათა ადამიანის ცნობიერება არ წარი- 

მართოს ყოველივეს დამღუპველი კატასტროფისაკენ. 

ჩ. აიტმატოვის „საქონდაქრე“ იმიტომაცაა რომანი – 

ტრაგედია, რათა რომანი – გაფრთხილება გახდეს. 

1999 წ. 

100



თვითირონია და კულტურა 

დავიწყებისა 

თუკი ასეთი კარგი ლიტერატურა დამკვიდრდა, რო- 

ბორიც აკა მორჩილაძის პროზაა, ეს ალბათ მოიტანს 

შესაფერის ლიტერატურათმცოდნეობასაც, რომელიც 

ახლებურად გაიაზრებს დღევანდელ მწერლობასაც და 

ძველსაც. მწერლობა ხომ თავისთავსაც ამკვიდრებს და 

კრიტიკის რაობასაც. პირიქით თუა (რაც ზოგჯერ დღესაც 

ხდება ხოლმე), ირევა გზა და კვალი და „ურემი სარებზე 

წინ წავა“. 

აკა მორჩილაძე იმ სტილითა წერს, რაზედაც წერს. 
არ კმარა ითქვას, რომ მან კარგად დაგვიხატაო ძველი 

თბილისი. ეს არცაა მისი მთავარი მიზანი. თანაც, ასე- 

თი გააზრებანი უკან გვაბრუნებს. ე. წ. „თემა“ მისი ნა- 
წარმოებებისა არის მისივე სტილი, ეგევეა ნაწარმოებ- 
თა შინაარსი (გნებავთ, „შინა არსი“) ამ მხრივ, მას 

კარგი წინამორბედებიც ჰყავს - გურამ დოჩანაშვილი 

და სხვანიც CM 80 VX6 I0CII6C0VVX M0003MIL, IL CC0660#IC#% 

II0IICM (ხიყოლმე ტს XICIL VX სIდCMX 1003LI, ILI2 80X 303MMM CC 

CX006M)“. – ,,68ILCIII# C8CMM8“). ასეთ შემთხვევაშიც – კი 

აკა მორჩილაძესთან რაღაცნაირი კარგი სიახლეა, მო- 
უხელთებელი სახელდებისათვის. აკა მორჩილაძისათ- 

ვის სიახლე არაა თვითკმარი და თვითმიზანი. მისთვის 

უმთავრესია კულტურა ღიმილისა (სიცილზე აღმატებუ- 

ლი იუმორით), რომელიც განერიდება ბანალურ სერი- 

ოზულობას, რაც ხშირად დამაჯერებლობის მისაღწე- 

ვად გალებული ხარკია-ხოლმე. 

აკა მორჩილაძის რომანში „გადაფრენა მადათოვზე და 

უკან“ (ამჯერად ამ ნაწარმოებს გამოვყოფთ), „ძველის 

წაყოლით“ თუ ვიტყვით, კეთილი იუმორით ირონიზე- 

101



ბულია XIX საუკუნის პროზის სტილი და XX საუკუნის 

ერთი ტიპის ესსეისტიკა. იქნებ, ჯობდა გვეთქვა, რომ 

ეს არისო მათთან კეთილი ღიმილით შეხმიანება, რაც 

ვერ დაიყვანება ფრაზეოლოგიურ იმიტაციაზე და ვერც 

აზრობრივ „თამაშზე“. აქ არის რაღაც სხვა, დაჭერილია 

იმათი სტილის „რაღაც“, ვთქვათ, „მუსიკა“, ,„მუსიკური“ 

ექვივალენტი აზრისა და ხდება მისი სრულიად ახლე- 
ბური „რეპროდუქცირება“. ადრეც იყო, მაგრამ ბოლო 

დროს უფრო გავრცელდა ირონიული მუსიკა, კლასიკის 

„ღიმილიანი“ შესრულება. ეტყობა, რაღაც საერთო რამ 

ხდება. 

მწერლობა ღიმილით ეთხოვება საკუთარ წარსულს 

და კარგია, რომ ეს ხორციელდება კეთილი ღიმილით, 

რაც არ გულისხმობს წარსულის დამდაბლებას და არც 
მის დაკარგვას (,დონ-კიხოტის“ ღიმილმა უფრო მეტად 

შემოინახა რაინდობა, ვიდრე ფრიად გასერიოზულე- 

ბულმა ნაწარმოებებმა) იუმორი არ გვმოძღვრავს. იუ- 

მორი ავალდებულებს მწერალს, რომ მკითხველს 

გადასდოს სიკეთე და თანაშემოქმედად ჰყოს. ასეა აკა 

მორჩილაძესთან. 

აკა მორჩილაძე ირონიითა და თვითირონიით ქმნის 

„მკით-ხველთა ისტორიას“, რაც მწერალს (ე. ი. თავის- 

თავსაც) სთავაზობს, რომ დარჩეს მკითხველადაც. ამი- 

ტომაც იგი ხშირად წერს როგორც მკითხველი, ე. ი. 
ქმნის იმის წარმოდგენას, თუ როგორ დაწერდა ამას 

მკითხველი, იმ რაობით, რანაირადაც მწერალი ქმნის 

მკითხველს. ნაწარმოები ხომ სხვადასხვაგვარ მკითხ- 
ველში ნამდვილდება და ამიტომაც აკა მორჩილაძის 

ნაწარმოებში პოტენციურად თანაარსებობენ სხვადა- 

სხვანაირი მკითხველნი. 
მადათოვი დავიწყებული კუნძულია. ისაა დასავიწყე- 

ბელი წარსული, ძველი თბილისის დასავიწყებელი რა- 

102



ობა, რომელიც შეიძლება გვახსოვდეს, როგორც დასა- 

ვიწყებელი რამ. აკა მორჩილაძესთან იგი აღვსილია 

სიკვდილითა და უწმინდურობით, სადაც ყოფილი ბალ- 

ვენახები მცირდება. იგი დღეს ალარ არსებობს. მისგან 

დარჩა სტალინის მოსახსენებელი ადგილი, სადაც და- 

ვიწყებას ეძლევა თვით „აი ია“ (დედა-ენა კი არა, არა- 

მედ „აი ია“. სამწუხაროდ, ასეც ხდება ხოლმე). 

აკა მორჩილაძე ეხმიანება ძველი თბილისის ასეთ 

წარმოდგენას: „გადმოფრენას ეს ყორანი მადათოვზე 

აპირებს, გაანათებს რესტორანი ტივებიან ნაპირებს. ასე 

მიდის ეს ზამთარი, სისმარივით მდევარი, ასე რეკავს 
საზანდარი, უქმი, შემაქცევარი“. ამ სიტყვებიდან ხომ არ 

არის მთავარი – „უქმი, შემაქცევარი“? შეიძლება ამისი 

უარყოფა, მაგრამ არა – უგულვებელყოფა. 

აკას მორჩილაძესთან „ძველ თბილისში“ ვხედავთ 

ილიას, აკაკის, იაკობ გოგებაშვილს, ნიკო ხიზანიშ- 

ვილს, აქვეა ანჩისხატის მამა, ზაქარია.. მაგრამ სიმ- 

რავლეს ქმნიან სხვანი: ვ. სარიდანის ეტიუდის „პერსო- 

ნაჟი“ ფინდლა ფირუზა (ისაა დახასიათებული ესსეის- 

ტთა სტილის პაროდირებული იმიტაციით: იგი ყოველ 

მოძრაობაში იყო სურათი. მის ყოველ სიტყვაში სუნ- 

თქავდა ეროვნული მელოდიისა და თბილისის ჩამოჭქ- 

ცეულ ჩარდახთა მთვარე (გვ. 32); ტერ-ავეტიქ, ეგზარ- 

ხოსი, კნუტ ჰამსუნი და მისგან არცთუ მისტერიულად 

აღქმული თბილისი, ყოვლისგამგე ყორღანოვი, სეგედი 

და მუშნი ზარანდია, თ. ისმეთ შავიშვილი, თავისი 

ქურდი შვილით, რომელიც მასვე ძარცვავს, თ. ჯანზუ- 

რაბ თათალაშვილი, რომლის მეუღლე მარიანნას ჰყავს 

იადონები, რომლებსაც შელლის რუსულ თარგმანებს 

აზეპირებინებს... 

მთავარია ხაფო (ჰაფეზ), რომელიც „არავინ იყო“ (გვ. 

8). იგი „დაბლა ქალაქის კაცი იყო და მაღლა ქალაქში 

103



მხატვრობდა“ (გვ. 13) „რა რჯული ვარ? ქალაქისა“, – 

ამბობს ხაფო (გე. 13). იგი ყოველნაირ სიავეს ატარებდა, 

ანდა, ყოველივე შეიძლებოდა მიეწერათ მისთვის. ერ- 

თადერთი ადამიანი, ვინც იგი ყოველმხრივ ამხილა, 

ანჩისხატის მამა, ზაქარია იყო, რომელიც მეთერთმეტე 

დღეზე მტკვარმა გამორივა... 

ეს ყველაფერი ერთად იყო ,ძველი თბილისის“, ასე 

ვთქვათ, მადათოვური სახე, ანუ მისი უსასურობა, მისივე 

„უმსგავსობა“. უსახურობა არ წესრიგდება და ავტორიც 

არ ცდილობს მის მხატვრულ მოწესრიგებას. ამიტომაც 

მის ნაწარმოებში დისჰარმონიული პოლიფონიურობაა. 

მადათოვი წარსულსაც გულისხმობს და დღევანდელო- 

ბასაც (რაც ჩანს ნაწარმოებზე დართულ მარგინალები- 

დანაც- გვ. 188). 

აკა მორჩილაძის ნაწარმოები არსად არ მთავრდება 

(როგორც მთავრდება – ხოლმე ტრადიციული ტიპის მე- 

ლოდიები, ანდა, ე. წ. „კვანძის გახსნის“ შემცველი სი- 

უჟეტები) არ მთავრდება არც მისი ძირითადი ტექსტი 

და არც მასზე დართული პოსტმოდერნისტული ტიპის, 
უმბერტო ეკოს მარგინალების მსგავსი „შენიშვნები“. 

აქ თითქმის არაფერი არ მთავრდება, რათა შემდგომ 
„ავტორ-მკითხველში“ განაგრძოს არსებობა. შეიძლება 
ითქვას, რომ ამის შემდეგ ნაწარმოები თავის თავსა 

ქმნის. ეს მეტ-ნაცლებად ყოველგვარ ნაწარმოებზე ითქ- 
მის, მაგრამ განსაკუთრებით ამ ტიპის მწერლობაზე. 

ბუნებრივია, აკა მორჩილაძისთანა მწერლისგან მოვე- 

ლოდეთ მუდმივ სრულყოფას. 

1999 წ. 

104



„ადამიანური, ერთობ ადამიანური“ 

ფილოსოფიის ინსტიტუტმა გამოსცა კარგი კრებული 
– „ნიცშე საქართველოში“ (2007 წ.), მიძღვნილი თამაზ 
ბუაჩიძისადმი. საამისო იდეა და მისი ორგანიზება ეკუთ- 
ვნის ახალგაზრდა ფილოსოფოსს თენგიზ ირემაძეს (რო- 
მელსაც თავად აქვს საინტერესო წიგნი – „ფრიდრიხ 
ნიცშე, „ესე იტყოდა ზარატუსტრა“. ტექსტი და კონ- 
ტექსტი. 2006, და ასევე მნიშვნელოვანია მისივე სტა- 
ტიები ამ კრებულში). 

კრებულის პროფესიული შეფასება ფილოსოფოსთა 
საქმეა, თუმცა ისიც ცხადია, რომ თამაზ ბუაჩიძის ფი- 
ლოსოფია ყურადსაღებია ლიტერატორთათვისაც; და 

ეს ითქმის არა მხოლოდ გალაკტიონისადმი ან „განდე- 
გილისადმი“ მიძღვნილ ნარკეევებზე, არამედ მეტ-ნაკ- 
ლებად თითქმის ყველა მის ნაშრომზედაც. 

თამაზ ბუაჩიძის ნააზრევი ხშირად სცილდება-ხოლ- 

მე ზედმეტად ფორმალიზებულ ცნებათმეტყველებას და 
მიესწრაფვის იმ სიღრმეებს, რაც „სულითა ხოლო საც- 
ნაურია“, როცა „განიწმინდება ხილვა და სმენა“ (ილია). 

თეიმურაზ მთიბელაშვილი იხსენებს: „ერთ-ერთ ჩვე- 

ულებრივ, „არაფორმალურ“ ფილოსოფიურ საუბარში – 

რომლის სული და გული, როგორც წესი, თ. ბუაჩიძე 
იყო –- მან დიდი მოწონებით ისაუბრა ერთ-ერთი რუსი 

პოეტის ლექსზე რომელშიც ეს პოეტი „აღწერდა“ 
ღვთის ძიების საკუთარ თავგადასავალს: იმას, თუ რო- 

გორ იხილა ზეცაში და ჰორიზსონტს მიღმა ხანგრძლი- 
ვი და უნაყოფო ძიების შემდეგ, უეცრად, თავისთვისაც 

მოულოდნელად, სრულიად ჩვეულებრივი ხის, ასევე 

ჩვეულებრივი ფოთლების შრიალში იგი (ღმერთი) – 

რეალური (მიწიერი), ცოცხალი“ (კრ., 200I). 

ასეთ ცნობიერებაში ერთმანეთს კვეთს-ლხოლმე პო- 

105



ეტური ხილვა და ფილოსოფიური წიაღსვლა, რასაც 

აღნიშნავდნენ, განსაკუთრებით, ჯერ ნიცშე და მერე – 

ჰაიდეგერი (და, ალბათ, ეს იასპერსის „შიფრების“ თე- 

ორიაშიცაა), როცა რაიმე თავისთავს ჰგავს, ე. ი. ოპტი- 

მალურად უახლოვდება თავისთავს, ესაა ღეთაებრივი 

რამ; ესაა ყოფიერების ესთეტიკური ღირსება, როგორც 

მიაჩნდა ნიცშეს. თანაც, ეს არის სიკეთის ხედვა, უშუ- 

ალოდ ხედვა, როგორც გოეთე ხედავდა-ხოლმე. თვით 

ასეთი ხედვაა სიკეთე. 

ასეთი თვალთახედვა საფუძველსა ქმნის ერთმანეთს 

უახლოვდებოდეს ფილოსოფოსი და ლიტერატორი 

(ესთეტიკოსი). რ. თვარაძე წერდა: „მე ჩემდათავად დი- 

დი შრომა გავწიე, რათა მიმხვდარიყავი, თუ რა არის 

დამოუკიდებელი ესთეტიკური ღირებულება. ბოლოს იმ 

აღმოჩენამდე მივედი, რომ დამოუკიდებელი ესთეტიკუ- 

რი ღირებულება არის დამოუკიდებელი ესთეტიკური 

ღირებულება. შევეცდები ავხსნა ეს პარადოქსი.. როდე- 

საც ამა თუ იმ ადამიანის წინაშე მშვენიერი მწვანე 

ხე შრიალებს, ის ადამიანი დარწმუნებულია, რომ მის 
წინაშე მშვენიერი მწვანე ხე შრიალებს... როდესაც მე 
ესა თუ ის ნაწარმოები მომწონს, მხიბლავს, მიყვარს, ეს 
იმას ნიშნავს, რომ მას ჩემთვის აქვს დამოუკიდებელი 

ესთეტიკური ღირებულება“ („სჯანი“, 2001, IL, 4-5). 

ნიცშეს ერთხელ, შვეიცარიის ერთი სოფლიდან მიმ- 

ავალს, გზად რომ ისვენებდა და ხედავდა პირამიდისე- 

ბურ კლდეს, გონებრივ გასხივოსნებაში სწვევია იდეა 

„მარადიული უკუმიბრუნებისა“ (გალაკტიონის გარდათ- 

ქმით, „რომ ყოველივე მიმდინარეობს, და ამავე დროს 

დგას ყოველივე”) (ნიცშე, თურმე, ამ იდეას ჩურჩულით 
იმეორებდა-ხოლმე). 

„ხილვა და რწმენა“ თ. ბუაჩიძის ნააზრევსა და მის- 
სავე პიროვნებას წარმართავს იქითკენ, რასაც, ნიცშეს 

106



კვალობაზე, ვუწოდეთ „ადამიანური, ერთობ ადამიანუ- 

რი. თ. ბუაჩიძე „კარგად გრძნობდა სიტყვის მაგიურ 
ძალას, რომელსაც სიტყვის ბიბლიური გაგება შეიძლე- 
ბა ეწოდოს“ (რ. კვარაცხელია, კრ., 173). 

თ. ბუაჩიძე „იმედოვნებდა ორიგინალური ფილოსო- 

ფიური სისტემის შექმნას.. თამაზი მკითხველს ანდობს 

ამ სისტემის სახელმძლვანელო პრინციპს: „პირადად 

მე რომ მკითხონ, ფილოსოფიის კურსს ასე ავაგებდი: 

განხილვის ცენტრში მოვათავსებდი ყველასთვის საინ- 

ტერესო საკითხს: ადამიანის პრობლემას“ (გ. ხეოშვი- 

ლის საუბარი გ. თევზსაძესთან, კრ. 164). 

ამ კრებულმა მრავალმხრივ წარმოაჩინა, თუ როგო- 

რი დიდი გავრცელება ჰქონდა და აქვს ნიცშეს ფილო- 

სოფიას საქართველოში. ამისი არსობრივი გააზრება 
მოცემულია თენგიზ ირემაძის ნარკვევში – „ნიცშეს გა- 

გების ძირები საქართველოში“ (კრ. 12-23). (ამავე თვალ- 

სასრისით საინტერესოა ვრცელი თავი წიგნიდან: ე. 

ელიზბარაშვილი, ნიცშე, „ფილოსოფიის კულისები“ და 

სიმულაციები“, 2005). აქვე ყურადსაღებია დოდო ლაბუ- 

ციძე-ხოფერიას „ნიცშეს ნაშრომთა ქართველი მთარ- 

გმნელები და თარგმანები“. ფრიად მდიდარია ქართუ- 

ლი ნიცშელოგია და ამ ფონზე მოულოდნელად მწირია 

თარგმანებით. სრულიად განსაკუთრებულია „ზარატუს- 

ტრას“ ერეკლე ტატიშვილისეული თარგმანი, რომელიც 

1988-3909 წ.წ. ნ. ჭავჭავაძის თაოსნობით გამოქვეყნდა „მაც- 
ნეში“ და მერე (1993 წე) წიგნადაც გამოიცა. მას დაერთო 
თ. ბუაჩიძის მნიშვნელოვანი განმარტებანი ერეკლე 

ტატიშვილისათვის ნიცშეს „ყოველი აზრი პერსონაჟია, 

რომელიც ლანდის სახით კვლავ იზიდავს მას მომხიბ- 

ლავი მაცდურებით შემეცნების წარმტაც, მაგრამ სახი- 

ფათო მწვერვალებისაკენ.. ნიცშე უკიდურესობის ჯა- 
დოქარია, ახალი სიტყვის მაუწყებელი. მასში ბრძენი, 

107



მეცნიერი და მსახიობი ერთმანეთს გამარჯვებას ეცი- 

ლებიან“. ეს ნათქვამია დაახლოებით 1920-იან წლებში 

და ასეთი გაგება ასახულია ნიცშეს ,„ზარატუსტრას“ ქე. 

ტატიშვილისეული თარგმანის ენობრივ მსოფლხედვაში. 

ე. ტატიშვილის მიერ ყურადღებული – „აზრი რო- 

გორც პერსონაჟი“, ალბათ, უფრო მეტია, ვიდრე ე. V. 
„პერსონიფიცირებული იდეა“. ეს ჩანს ჟილ დელიოზის 

წიგნიდანაც – „ნიცშე (196656 წ. ამისი რუსული 

თარგმანი 1997 წელს გამოქვენდა). თ. ბუაჩიძისთვისაც, 

ფილოსოფია, მეტადრე, „სიცოცხლის ფილოსოფია“, ვი- 

თარცა „იდეათა დრამა“, გულისხმობს შინაგან წინააღ- 

მდეგობას, სასურველსა და საჭირო წინააღმდეგობას, 

რომელიც ქმნის საფუძველს, არჩევითობისათვის. ესაა 

„ადამიანურიდ„ ერთობ ადამიანური“ რამ, რომელიც 

სჭარბობს ნებისმიერ ფილოსოფიურ სისტემას. „ქარ- 
თულ სულთან ნიცშეს ანათესავებს განსაკუთრებული 

სიძულვილი ჯოგური, მონური ცხოერებისა, მასში გათ- 

ქვეფილი, საკუთარ სახეს მოკლებული ადამიანისა, 

მდორე უშფოთველი არსებობისა, ,პაწია“ ბედნიერებისა 

და „პაწია“ კეთილდღეობისა“, – წერდა თ. ბუაჩიძე (გვ. 

245). 
ნიშანდობლივია, რომ ნიცშესადმი განსაკუთრებულ 

ყურადღებას იჩენს ქართული მწერლობა, რაც განხი- 

ლულია თ. ირემაძის, ს. სიგუას, დ. დალაქიშვილის სტა- 

ტიებში (დ. დალაქიშვილი იმასაც აღნიშნავს, რომ „ნიც- 
შეს ფილოსოფიითაცააო შთაგონებული ნ. სამადაშვილის 
პოეზია“. გვ. 43. ნიცშეს წარმოჩენას ე. ტატიშვილისადმი 
მიძღვნილ ლექსებში აღნიშნავს რ. ნიშნიანიძეც. არს- 
ებობს ასეთი ცნობაც: 19927 წელს ერთ გამოსვლაში 

„ზვიად გამსახურდიამ ნიკოს შემოქმედება ნიცშეს ლეჭქ- 
სებს შეადარაო“. – მზია სამადაშვილი). ამ მხრივ ფრიად 
მნიშვნელოვანი იყო კ. გამსახურდიას, გრ. რობაქიძის 

108



და გ. ქიქოძის მხატვრული ნაწარმოებები და ესსეები. 
ყოველივე ამას უნდა დაემატოს გალაკტიონის მიმარ- 

თება ნიცშესადმი, რაც საინტერესოდაა წარმოჩენილი 

ვენერა კავთიაშვილის ნარკვევებში („ლიტერატურული 

ძიებანი“, XXIV, 2003 და „გალაკტიონოლოგია“, II, 2004). 

აქვე მოვიხმობთ ჩვენს მიერვე ადრეაღნიშნულიდან 
შემდეგს: 

ნიკო სამადაშვილის პოეზიაში ჩანს კულტურული 

სუბიექტის თვითუარყოფა, თვითდაძლევა, ნიცშეს მი- 

ხედვითაც ხომ – ადამიანი არის ის, რაც უნდა დაიძ- 

ლიოსო (ე. ი. უნდა ამაღლდესო). ნიცშე ამბობს: „ჩემი 

უძლიერესი თვისებააო თვითდაძლევა“. თვითგვემა, თვით- 

უარყოფა, თუ „თვითგადალახეა”, ნიცშესთან ერთობ 

მძლავრობდა. ეს მიდის-ხოლმე თითქმის სალოსობამდე. 

ნ. სამადაშვილთანაც გვხვდება „პოეტური სალოსობის“ 

მაგვარი რამ, ხან მაშინ, როცა ფიქრობს საკუთარი გან- 

კითხვის დლეზე ან თავის ორეულზე: „მე ვნახე ორეული, 

ოდნავ გადარეული („ყველიერის შაირი“) ან როცა ლეჰქ- 
სში („უკუღმართობა“) „ზეკაციც“ გამოჩნდება და „საყ- 
დრის გლახა“, ან კიდევ, როცა „გიჟი ღმერთები დასე- 

ვიან საწყალ ბეთჰოვენს“ C(,კარების გაჯახუნება“. 

არის კიდევ ერთი ფრიად რთული საკითხი, გასააზ- 

რებელი თ. ბუაჩიძის და სხვა უცხოელ თუ ქართველ 
ფილოსოფოსთა ნაშრომების გათვალისწინებით. ესაა 

ნიცშეს მიმართება ქრისტიანობასთან ადრე, თვით 

ჰაიდეგერის ჩათვლითაც-კი, ითვლებოდა, რომ ნიცშე 

იყო პირწმინდად ანტიქრისტე. ირკვევა, რომ ეს არაა 

სულმთლად ასე. ნიცშე დაცემულ ადამიანში ხედავს 
ანტიქრისტეს და ეს გადააქვს თავისთავზე (როგორც 
დაცემული ცნობიერების მატარებელ სუბიექტზე, რომ- 

ლის განსახიერებადაც მიიჩნევს თავის თავს). თანაც, 

ეს არ ხდება ოდენ გაუბრალოებით ცნობილი პრინცი- 

109



პისა – „ვინაც დაიმდაბლოს თავი თვისი, იგი ამაღ- 

ლდესო“. აქ შემოდის სალოსობისმაგვარი რამ, რამდე- 

ნადაც არსებობს „ნებაკოფლობითი სალოსობა“ (#ტიე0#C61 

MXV396I03. I09060XC130 # CX0IIIMIIV96CX80, 2000, C. 90, 150), სალო- 

სობა, როგორც თვითუარყოფა, როგორც უარყოფა ამ- 

ქვეყნიური სიბრძნის ამაოებისა; ღა ამისი ირონიზირე- 

ბაც-კი ხდება. პოეტური სალოსობაც დამდაბლებაა ამ- 

ქვეყნიური სიბრძნისა და არა ქრისტიანობის უარყოფა. 

ასე შეემსგავსება-ხოლმე ნ. სამადაშვილი ,„,ნიცშეანურ 
სალოსობას“. 

ნიშანდობლივია ისიც, რომ ნიცშეს ხშირად ეხმიანე- 

ბოდა ქართველ ავტორთა არა მხოლოდ მხატვრული 

ნაწარმოებები, არამედ ფილოსოფიურ-ესთეტიკური თუ 

ლიტერატურულ-ესთეტიკური ნაშრომები, რაც კარგად 

ჩანს ამ კრებულიდანაც (კერძოდ, თ. ირემაძის, რ. გორ- 

დეხიანის, გ. ბარამიძის, გ. ხეოშვილის, დ. დანელიას, 

ი. წერეთლის, ნ. კვარაცხელიას, ი. კალანდიას, მ. ბიჭი- 

აშვილის, ე. ბარათელის და თ. მთიბელაშვილის სტა- 

ტიები) სხეაგანაც ჩანს მსგავსი თვალსაზრისი, რო- 

მელსაც გ. ხეოშვილი ასე აყალიბებს: „ნიცშეს ფილო- 

სოფიის ათვისების მხრივ დღეისათვის ჩვენში არსებუ- 

ლი მდგომარეობის აღსაწერად ყველაზე უკეთ ლიტე- 
რატურული ჰერმენევტიკა შეიძლება გამოდგეს“ (129. 

ამიტომაც ყურადღებულია ე. ელიზბარაშვილის წიგნი, 

სადაც ავტორი ნიცშეს ფილოფოსიის პოსტმოდერნის- 

ტული ინტერპრეტაციის პოპულარიზაციას ცდილობს 

(კრ. 13L. 
ასევე ლიტერატურულ-ესთეტიკური თვალსაზრისი- 

თაც საინტერესოა ზ. კაკაბაძისადმი მიძლვნილი სტა- 

ტია გ. ბარამიძისა და ეკატერინე ნაცვლიშვილისა, რო- 

მელიც განიხილავს ა. პოპიაშვილის მიერ ნიცშეს ფი- 
ლოსოფიიის კვლევას. 

110



თ. ბუაჩიძის ფილოსოფიის გასააზრებლად სასურველ 
კონტექსტსა ქმნის გ. ბარამიძისა და ლ. მჭედლიშვილის 

სტატიები. 
რ. გორდეზიანი სხვა საკითხებთან ერთად ყურადღე- 

ბას ამახვილებს ირაციონალობის კატეგორიაზე კ. კა- 
პანელის ორგანოტროპიზმში. აქ შეიძლება დავინახოთ, 

რომ ირაციონალური არაა მისტიკა, ირაციონალური 

ზოგჯერ კიდევაც ჩანს, შეიძლება მისი ხილვა, მაგრამ 

არა წვდომა. სწორედ ასეთია იდუმალების ესთეტიკა. 

ირაციონალურობას ნიცშეს ფილოსოფიაში პოეტუ- 

რი ტიპის ცნობიერება შეაქვს, რაც მას ტრადიციული 

პანლოგიზმიდან განარიდებს და „სიცოცხლის ფილო- 

სოფიას“ თავისუფლებას ანიჭებს, ანიჭებს სილაღეს. 

ამ თვალსაზრისით, ნიცშეს „სიცოცხლის ფილოსო- 

ფიაზე“ შეიძლება ითქვას, რომ ესაა „სიბრძნე მალაღო- 

ბელი“, ვახტანგ VI-ის მიერ გალექსილი ერასტი თურ- 

ქესტანიშვილის თარგმანის, ალბათ, თვით ვახტანგისე- 
ული სახელდების კვალობაზე. ესაა სოკრატეს აპოფ- 

თეგმატური (აფორისტული) კრებული. საბოლოოდ, ეს 

ფილოსოფოსთა გადასაწყვეტია, მაგრამ, ჩვენდათავად, 

ვფიქრობთ, რომ ნიცშეს ნაწარმოებს, რომლის სათა- 

ურად რუსულ თარგმანშია – „8006M89 IმXMMX8“, აჯობებ- 

და „სიბრძნე მალაღობელი“. ნიცშეს ნაწარმოები ლექ- 
სად დაწერილი აფორიზმებია. დედანში ჰქვია – ,,CXX6 
სირხსლხდტ VVI5§§605ლხგ2I“. მგონი, ამ პოეტური ნაწარმო- 

ების სახელდებისას – MVI556030ხ02M-ის სემანტიკაში შე- 

დის „სიბრძნე“ და არა „მეცნიერება“, როგორც ეს რუ- 
სულ თარგმანშია. თანაც, ნიცშე, თურმე ამ თავისი ნა- 

წარმოების სახელდებისას ითვალისწინებდა პროვანსა- 

ლურ – ,L8 ყ9მVმ §CI6072მ2“-ს რომელიც აერთიანებდა. 

„მომღერალს, რაინდს და თავისუფალ მოაზროვნეს“ (ცკ. 

ა. სვასიანის შენიშვნა). 

111



ასე რომ, „სიბრძნე მალაღობელი“ გულისხმობს ღრმა 
ფილოსოფიურ სიბრძნეს, რომელსაც სილაღეს ანიჭებს 
თავისუფლება („სილაღე“) აზროვნებისა. და ეს შეიძლება 
ითქვას თამაზ ბუაჩიძის ნააზრევზედაც. 

აღნიშნულ კრებულს მსჭვალავს სიკეთე, ყადრი 
თამაზ ბუაჩიძისეული მაღალი ღირსებით ალბეჭდილი 

უბრალოებისა რაც არის „ადამიანური ერთობ 

ადამიანური“.



ვეფხვისტყაოსანი და 

ვეფხვისტყაოსნობა 

რუსთაველის პოემა სათაურიდანვე მხატვრული სა- 
ხით იწყება. ვეფხისტყაოსანი მხატვრული სახეა და არა 
პოემის უბრალო სახელწოდება. ამ სახის მხატერული 
შინაარსი პოემიდან ჩანს. 

თუ ვინაა ვეფხისტყაოსანი, ამას ტარიელის პირვე- 
ლივე გამოჩენისთანავე ვიგებთ: 

„მას ტანსა კაბა ემოსა, გარე-თმა ვეფხის ტყვისა, 

ვეფხის ტყავისა ქუდივე იყო სარქმელი თავისა“. 

ვეფხვისტყაოსანი ტარიელია. ამიტომ “შემთხვევითი 

არაა, რომ პოემის ხალხურ ვარიანტს პირდაპირ ,ტარი- 

ელიანი“ ჰქვია. მაგრამ ამ სახეში მხოლოდ ტარიელი 

როდი ჩანს. მისი შინაარსი უფრო ფართოა. ტარიელთან 

ერთად იგი გულისხმობს ნესტანსაც. ვეფხისტყაოსანი 

ტარიელია, მაგრამ თვით ვეფხვის ტყავი ნესტანის სიმ- 

ბოლოა. ამრიგად, ვეფხვისტყაოსანი გულისხმობს ტარი- 
ელს, ხოლო პირდაპირი სიმბოლიკით ნესტანს. ამ მხატვ- 
რულ სახეში პოემის ორი ყველაზე მთავარი პერსონაჟია 

გამოხატული. 
ვეფხვის ტყავი რომ ნესტანის სიმბოლოა ტარიელის- 

თვის, ეს მისივე სიტყვებიდან ჩანს: 

„რომე ვეფხი შვენიერი სახედ მისად დამისახავს, 

ამად მიყვარს ტყავი მისი, კაბად ჩემად მომინახავს“. 

თუ როგორ იქცა ვეფხვის ტყავი ნესტანის სიმბო- 

113



ლოდ, ესეც პოემიდან ირკეევა. 

ტარიელს შეატყობინეს, რომ მეფე ნესტანის გათხო- 
გებას აპირებსო. იგი სათათბიროდ გადაწყვეტილ საქ- 

მესე მიიწვიეს ტარიელი იძულებული იყო გარეგნუ- 

ლად დასთანხმებულიყო, რომ შემდეგ რაიმე ეღონათ. 
ნესტანმა ტარიელის ჩანაფიქრი არ იცოდა და სასტი- 
კად განრისხდა. როცა მასთან შევედი, „ქვე წვა, ვით 

კლდესა ნაპრალსა ვეფხი პირგამეხებულიო“, – იგონებს 

ტარიელი. აქედან ჩაამახსოვრდა მას ნესტანი ვეფხვის 
სახით. 

ეს ის მომენტია, რომელმაც გამოიწვია „ვეფხისტყა- 

ოსნის“ მთელი შემდეგი ამბები. ეს განცდაც ერთ-ერთი 

ყველაზე მძაფრი განცდაა. ნესტანის მრისხანება აქ უმ- 
აღლეს ზღვარს აღწევს. მისი მრისხანება ვეფხვის პირ- 

გამეხებადაა წარმოდგენილი. განრისხება სხვაგვარი 

სიმბოლიკითაც “შეიძლებოდა გამოხატულიყო, მაგრამ 

უნდა გამოჩენილიყო, რომ მრისხანებისდა მიუხედავად, 

ნესტანი არ კარგავდა დიდ მომხიბვლელობას. ერთ სახე- 
ში უნდა გაერთიანებულიყო მრისხანება და გრაციოზუ- 

ლობა, რასაც შეესაბამებოდა სწორედ ვეფხვის სახე. 

ყურადსაღებია ის, რომ სიუჟეტის ძირითად ნაწილში 

პოემის პერსონაჟები წარმოდენილნი არიან სამეფო პა- 

ლატებიდან შორს, ვიტყვით ასე, სადღაც შორს, ტყე- 

ღრეში, სადაც მნიშვნელობას კარგავს ყოველგვარი 

რეგალიები და პიროვნებანი დარჩენილნი არიან მხო- 
ლოდ თავიანთი კაცად-კაცური და ქალად-ქალური რა- 

ობით. ეს ნიშნავს, რომ პერსონაჟებში პიროვნულ-ინდი- 
ვიდუალური ბუნებაა მთავარი, რისი გამოხატულებაცაა 
ტარიელის ვეფხვისტყაოსნობა. 

ნიშანდობლივია, რომ პროლოგშივე ტარიელზე ნათ- 
ქვამია: „მო, დავსხდეთ, ტარიელისთვის ცრემლი გვდის 

შეუშრობელიო“, „დავჯე, რუსთველმან გავლექსე, მის- 

114



თვის გულ-ლახვარ სობილიო“. აქედან ჩანს, რომ ტარი- 
ელის სახე ავტორში დიდი სევდითაა აღბეჭდილი. ესაა 

ტარიელის ვეფხვისტყაოსნობიდან მომდინარე სევდა. 
ეეფხვის ტყავყ ტარიელისათვის დაკარგული ნესტანის 

სიმბოლოა. პოემის სათაურით გაცხადებულია, რომ ის 

ასახავს ტარიელისა და დაკარგული ნესტანის ამბებს. 

ვეფხვის სიჭრელეც, – ყვითელი, შავი ზოლებით, – 

მწუხარებისა და დაუოკებელი სიყვარულის სიმბოლო 

შეიძლება იყოს. შემდეგ: ნესტანის ძებნისას ვეფხვთან 

შეხვედრა ტარიელში ძველს გრძნობებს აცხოველებს; 

იგი ყვება: 

„რაზომსაცა ვამშვიდებდი, ვეფხი ვერად დავამშვიდე, 

გავგულისდი, მოვიქნიე, ვჰკარ მიწასა, დავაწყვიდე, 

მომეგონა, ოდეს ჩემსა საყვარელსა წავეკიდე, 

სულნი სრულად არ ამომხდეს, რად გიკვირს, თუ 

ცრემლსა ვჰღლვრიდე?'“ 

როცა ტარიელი ვეფხვს ებრძვის, იგი თავისსავე სევ- 

დას ახშობს. 

ვეფხვის ტყავი სატრფოს განასახიერებს, მაგრამ 

უფრო ზუსტი იქნება, თუ ვიტყვით, რომ იგი გმირის 
განწყობილების სიმბოლოა, ტარივლის განცდათა მაჩ- 

ვენებელია: ტარიელს თან ახლავს ნესტანის გადაკარ- 

გვით გამოწვეული დიდი სევდა და სწორედ ამ სევდის 
სიმბოლოა ვეფხვის ტყავი. 

სათაურიდან ჩანს პოემის მთავარი მოტივი და მთა- 

ვარი პერსონაჟები. ტარიელი სიმბოლიზებულია ნესტა- 
ნის სიმბოლოთი. იგი ნესტანის სიმბოლოთია განსახოვ- 
ნებული. წინა პლანზეა ნესტანი. დაკარგული ნესტანის 

სახის მატარებელი – ასე ეწოდება ტარიელს. სხვაგვარ- 

ად ეს ნიშნავს: ტარიელი – ნესტანის მიჯნური. ვეფხ- 

115



ვისტყაოსნობა, ასე ვთქვათ, ორსაფეხუროვანი სიმბოლი- 

კაა: ვეფხვის ტყავი განასახოვნებს ნესტანს და შემდეგ 

მთელი ეს სახე ტარიელს გამოხატავს. 

ვეფხვის ტყავი, როგორც გმირის განცდების სიმბო- 

ლო, რუსთველის მიერ შექმნილი სახეა და იგი არ უნდა 

ჩაითვალოს მოარულ ალეგორიად. თუმცა გარეგნულად 

მსგავსი რამ სხვაგანაც შეგვხვდება. იგი ტრაგიკული 

განცდის გამომხატველია. 

ვეფხეისტყაოსნობა ტარიელის ტრაგედიაა. ამიტომ, 
შეიძლება ითქვას, ტარიელის მიზანია არ იყოს ვეფხ- 

ვისტყაოსანი. ვეფხვისტყაოსანი ფსიქოლოგიური შინა- 

არსის შემცველი მხატვრული სახეა და არა გარეგნული 

იმპოზანტობის გამომხატველი. ვეფხვისტყაოსნი ნიშნავს 

– უბედური ტარიელი. ასე ჰქვია პოემას (ერთგვარად 

მსგავსი სათაურები დასავლეთ-ევროპულ სარაინდო რო- 

მანებსაც აქვს). „უბვდური ტარიელი“ ბედნიერი ხდება 
ქაჯებზე გამარჯვებით, ნესტანის განთავისუფლებით. 

ამით აზრს კარგავს ტარიელის ვეფხვისტყაოსნობა. 

აქ ხორციელდება ქრისტიანული ადამიანთმცოდნეობის 
პრინციპი: „ბედნიერება ტანჯვის გზით“. ეს განხორციელ- 

და, როცა „ნახეს მზისა შესაყრელად გამოეშვა მთვა- 

რე გველსა“. ეს ფრაზა წმ. გიორგის გახალსურებული 

ცხოვრებიდანაა. ამით ტარიელი ერთგვარად შეემსგავსე- 
ბა წმ. გიორგის ქმედებას (მანაც ურჩხულისგან გაათა- 

ვისუფლა მეფის ასული). 

დასრულდა ტარიელის ვეფხვისტყაოსნობა, დასრულ- 

და მისი უდებურება. ვეფხვისტყაოსანი ე. ი. უბედური 

ტარიელი ამქვეყნიური უკეთურების მონაწილეც ხდება, 

რაც კიდევ უფრო ამძიმებს მის უბედურებას, ანუ მის 

ვეფხვისტყაოსნობას ბოლოსკი ტარიელი ყოველივე 
ამისგან თავისუფლდება და იგი მიჯნურობის იდეალს 

ეზიარება და თავადაც იდეალური გმირი ხდება. სწო- 

116



რედ ამის შემდეგაა ის გასაიდეალებელი და არა თა- 

ვისი უბედური ვეფხვისტყაოსნობისას. პოემა მთავრდება 

ბედნიერებით. 

ნესტანის გამოხსნასთან ერთად, როცა აზრს კარგავს 

ტარიელის ვეფხვისტყაოსნობა, მთავრდება პოემის სიუ- 

ჟეტის ძირითადი ნაწილი. 

ასე ამთლიანებს პოემის სიუჟეტურ ხაზს მხატვრული 

სახე – ვეფხვისტყაოსანი. ამიტომ ვამბობთ, რომ იგი 

არაა პოემის უბრალო სახელდება და მასში, ვითარ- 

ცა მხატვრულ სახეში, აირეკლება მთელი ნაწარმოების 

შინაარსი. 

დასკვნის სახით შეიძლება ითქვას, რომ ტარიელი 

უნდა დახასიათდეს ვეფხვისტყაოსნობით, მაგრამ იგი 

იდეალურ სახეს იძენს არა საერთოდ, არამედ თავისი 

ვეფხვისტყაოსნობის დაძლევის შემდეგ, როცა „ნახეს 

მზისა შესაყრელად გამოეშვა მთვარე გველსა“. 

117





თარგმანები





სერგეი ავერინცევი 

წმინდა ხარება 

ჩაგუბებულა უფსკრულში წყალი, 
აღავსებს სიღრმეს მქრქალი ნათელი, 

კედლები სუფთა და განწმენდილი, 
დაბლა მიწა და დაბალი თაღი. 

ოთხსავ კუთხეში სუფევს დუმილი, 

ისეთნაირი სიწყნარეა, რომ 

პირველარსებას მიუბრუნდება 

ყველა საგანი, როდესაც ქვები 

მართლაც ქვებია, კერიის ცეცხლი 

ცეცხლია მართლაც, ბადიის წყალი 

მართლაც წყალია და მასში სუფევს 

მოგონებანი დიდი უფსკრულის, 

შთაგონებული სულიწმიდისგან, – 

სხვას ვეღარაფერს ვერ სწვდება ხედვა. 

განწმენდილ შიშველ კედელთა შორის 

განუძრევლად დგას ლოცვად ქალწული, 
დაუვიწყნია სისხლი და ხორცი, 

გადაულახავს გულის ზრახვანი, 

მიყუჩებულა ყოველი გრძნობა. 

იწყება ჭვრეტა და სმენით წვდომა, 

განცდა და მოცვა მთლიანობისა; 

ჩანს ერთგულება მაღალი ღმერთის. 

121



122 

განუძრევლად დგას წმინდა ქალწული, 
თავსაბურველი უფარავს სახეს, 

არიდებს ხედვას ამა სოფლისას 

და ამა სოფელს ფარავს თვალთაგან. 

სიცოცხლის ნებისმიერი ძალა 

მის გონებაში შეჯუფთებულა 

და გარდასულა გონების ძალა 

მისივე ლოცვის სიტყვათა შორის. 

ჩვენ შიშის განცდას მოგვგვრიდა ალბათ 

გამსჭვალვა ამგვარ ცნობიერებით, 

რაიც მთლიანად იპყრობს გონებას, 

უთუოდ წარმოგვესახებოდა, რომ 

წუთისოფელი არის სიკვდილი. 

მოკვდება, ვინაც იხილა ღმერთი. 

მამამთავარმა კაცთა მოდგმისა 

იგემა ცოდვის საწამლავი და 

დიდი სირცხვილიც ცოდვისეული, 
სამოთხეშიც მას შეფარვა სურდა, 

სურდა სამოთხე ექცია მიჯნად 

მასსა და ღმერთს შუა და ღმერთის ქმნილი 

მიმართულიყო ღვთის წინააღმდეგ. 

ამით გაცუდდა აზრი წყალობის. 

ხილვა ყოვლისა ითხოვს არ-ხილეას. 

სმენა ყოვლისა ითხოვს არ-სმენას. 

გონება ურევს ნაფიქრს ნაფიქრში 

და ეშინია შეყოვნებისა. 

საწუთროს ბრძენნი ისწავლებოდნენ 

სხეულთა წახნაგოვანებაზე, 

ანდა – კედლებზე ცეცხლის ენათა 
ან – სიმრუდეზე სივრცეებისა; 

ზღვარზე, რომელიც განაცალკევებს



კაცთა გონებას ღვთაებისაგან, 
რაც გონით სმენის უქონლობაა. 

თუ მოხდებოდა, რომ მთელი ნებით 
მოვისურვებდით, რათა გვეხილა, 

თუ რა ახლოა ღმერთი, ვერავინ 

მუხლთმოყრის ადგილს ვერ იპოვნიდა. 

წინასწარმეტყველი ხომ სვამდა კითხვას: 

ცეცხლთა გზნებასა ვინ დაითმენსო? 

ან: ვინ დაითმენს მცხუნვარებასა 

სულის ზეაღსვლის?- უცოდველიო. 

მაგრამ ზეაღსვლის ციცაბოებზე 

უცოდველობაც ძნელად მაღლდება, 
სხეულს სიკვდილად გადაექცევა 
მოწადინება მიუღწევლისა. 

მიმსჭვალულია აზრი, გონი კი 

ამქვეყნიური არის ჯვარცმული, 

ესაა ჯვარცმა გულისხმიერთა. 

ერთ ყოვლისდამტევ წერტილში მყოფობს 

მთელი ცხოვრება, ვით ნაპერწკალში, 

ყოველივე ხომ თავს იყრის გულში, 

ცხოვრება მასში იღვრება მძლავრად. 

გასპეტაკებულ თითებს დაშორდა, 

სულ მთლად დაშორდა სხეულს ცხოვრება, 

რათა ლოცევაში გარდასულიყო. 

ღვთაების ჭა დგას, შეჩერდა ჭავლი, 

წყალი დადგა და დაისადგურა 
პირველყოფილმა სიწმინდემ წყლისა. 

გამჭირვალეა ფსკერამდე სიღრმე, 

და მოსახდენიც აღსრულებულა. 

და წახნაგოვან შიშველ კედლებში 
უხმოდ დაგმანულ კარებს რომ გასცდა, 

123



124 

თითქოსდა გასცდა ჩვენეულ სივრცეს 

მოსული სულ სხვა სივრცეებიდან, 

ნებას ებოძა, იხილვებოდეს, 

ვისი სახელიც – ძალი ღვთისაა. 

წინასწარმეტყველს ვინ განუმარტა 

დროთა სვლის წესი ტიგროსის პირას? 

გვის ჰქონდა სახე ცეცხლოვანების, 

ან სამსხვერპლოსთან ვინ შეესიტყვა 

წმინდა მოხუცსა? კვლავ – ძალი ღვთისა. 

ის ხილვადია დიად სივრცეში, 

თან სივრცეს თვითვე ანიჭებს იგი 

განზომილებას, ვით შვეულ-ღერძი, 

და ვარსკვლავეთის მამოძრავებელ 

განჩინებასაც იგი შეიცავს. 

ის იხილეოდა შიშველ კედლების 

ოთხსავ კუთხეში, როგორც კრისტალი 

ან სვეტი ცეცხლის, და მის ბაგეებს 

ეფინა სიტყვა მეუფებისა. 

მისი ხელების მოძრაობაში 

ხელმწიფება ჩანს, რადგანაც მათში 

გარდასულია ძალი სიტყვისა. 

იგი უბნობდა ქალწულისათვის. 

სათნო-ჰყო ზეცამ: სულმა ქალწული 

თვისი სახელით მოიხსენია, 

იმ მიწიერი სახელით, რითაც 

თავისი დედა უხმობდა ხოლმე 

მას, აკვანში მყოფს: „ჩემო მარიამ!“ 

ჩვენც ასე ვუხმობთ ჩვენსავ ლოცვებში: 

„ო, კურთხეულო, ჩვენო მარიამ!“ 

და მრისხანება თვით ელიასი,



ასტაროთის ქსლის დამარღვეველი. 
ქალწული სულით ააღორძინა 
შეგონებებმა, რომლებიც ითხოვს 
ერთგულთაგან, რომ არვინ ირწმუნოს 
წარმართთა ბოდვა დიად სასძლოზე; 
აკრძალვანი ხომ საუკუნოა?! 

მაგრამ ის მაცნე კვლავ ამეტყველდა, 
მისი სიტყვები გამჭირვალეა 

როგორც წახნაგი უმტკიცეს ქვათა. 

და ნათელია როგორც სწავლება, 

რომ გაოგნებას განვარიდებდეთ 

კაცთა გონებას. მიწყნარდა თრთოლვა: 

„ნუ გეშინია, მარიამ, რადგან 

ჰპოვებ შენ მადლსა ღვთაებისაგან“. 

ნუ ვპირმოთნეობთ, არ გვინდა სიტყვა 

სიდიადეზე ვარსკვლავეთისა, 

ვთქვათ მხოლოდ ღმერთზე, მხოლოდღა ღმერთზე, 

გამოიცდება ამითი სული. 

გეაქვს თუ არა ჩვენ იმისი რწმენა, 

რომ ჭეშმარიტი შემწე ღმერთია?! 

ჭეშმარიტადო, – ისმის პასუხად 
სულის სიღრმიდან: ჭეშმარიტადო! 

ბგულის გულიდან: ჯეშმარიტადო! 

წყნარდება, როგორც ჩვილის ტირილი, 

ფიქრების ტალღა და მინელდება. 
ვინც ღვთაებაში დამკვიდრებულა, 

ის აღარ მცდელობს, – წყალობავ ღეთისა, 

რარიგ მყარი ხარ! კვლავ ისმის სიტყვა, 
გონისთვის სათნო: „აჰა, ესერა, 
შენ მუცლად-იღო და შვა ძე ღვთისა 

და უწოდო მას სახელი – იესო!“ 

125



126 

ძალის სახელი მძლავრად ისმოდა 

ნავესის დროსაც: დადექი, მზეო, 

ცის კაბადონზე გაბაონისა, 

მთვარეო – ხევსა აიალონისა. 

„დიდი იქნება იგი და იწოდება 

უზენაესის ძედ და მისცემს მას ღმერთი 

მამამისის დავითის ტახტს, 

და გამეფდება იგი ხალხებზე, 

ღვთის რჩეულებზე და არ ექნება 

სასრული იმის სამეუფეოსა“. 

არა, ო, არა აქვს დასასრული 

ნათლის სამანებს. მზე სიმართლისა, 

მარად ნანატრი მზე აღმაღლდება, 

სიხარულს მოჰფენს ხალხებს, მდინარე 

დრო-ღამეული დინებისა უკუ ბრუნდება. 

და მეუფება აღდგა დიდებით 
იმ პირველადი დღეების მსგავსად. 

დიდება არის ოქრო რჩეული. 

დაბოლოს, ღმერთი უხენავგსი 

გამგებელია საღვთო სახლისა. 

აღესრულება აღთქმის სიტყვები, 

მოდის ის, ვისი სახელიცჯაა, 

სასწაულებრივ რაობისა – ყრმა: 

აყვავებული ყლორტია იგი, 
სამეფო რქაა კეთილი ძირის 
და მის შესახებ უხსოვარ დროდან 

ხან იგავურად, ხან ცეცხლოვნებით 

იუწყებოდნენ სულით გზნებულნი, 

ღვთაების შიშით სახეს მალავდნენ 

თვით ექვსფრთიანი ანგელოზები.



წარმოუდგენელ მდუმარებაში 

ნათლად ისმის ხმა ყმაწვილი ქალის, – 

აქაა მიწის მსხვრევადი ხმებიც 

არამიწიერ დიდ სიღრმეებზე, – 

მიესწრაფვიან სიტყვები შორეთს, 

ვითარცა ცივი და გამჭირვალე 

დენა მედინი დიდი სინესტის. 

და სიჩუმეში შიშველ კედელთა 

ისმის ხმა: „ნეტავ, როგორ იქნება, 
მე ხომ არ ვიცი ჯერ მამაკაცი?“ 

ადამიანის ხმა არის ეს ხმა 

ყველა ციცაბო ფერდის წინაშე, 
რაც კაცთ ცხოვრებას ვერ ეგუება. 
ო, წმინდა აღქმავ მოკრძალებისა, 

ცანი დაიცავს თუ არა იმას, 

რასაც იცავდა ადამიანი? 

კაცთუხილავი დაინდობს ნეტავ, 

თუ არ დაინდობს ქალწულის ნებას? 

ან მის არჩევანს? დიადი აღქმის 

წმინდა დაცვასა, ხორციელების 

იწროებაში რომ დამარხულა? 
როგორ გაუძლებს უსაზღვროებას, 
რასაც არარა საზღვარი არ აქვს? 
განჩინებითი ვედრება ისმის 

განჩინებაზე – „როგორ იქნება“? 

ბჭე წყვდიადისა დასშული არის. 

ღმერთი გაგვიხსნის, რაც ღმერთისაა. 

ყოველი ჟამი მან განიკითხა: 

„ჩემი გზა თქვენი გზა არ არისო“, 

ღვთაების სიტყვა მყარია; ვერ ხსნის 

127



128 

იდუმალებას მარჩიელობა. 

არც იმათ, ვინაც იხილა საღვთო 

წყვდიადი, არც მას, ვინც თავს იტყუებს 

და უთქმელობით ეძიებს პასუხს, 

არამედ იმას, ვინც ცრემლთა ფრქვევით, 

მთლიანი ნების განუყოფელად 

ცდილობს მიგნებას პასუხებისას, – 

მიენიჭება პასუხი ღვთისგან. 

მაცნე კვლავ უბნობს, ისმენს ქალწული, 

გონება დუმილს რომ შეაჩვია: 

„სულიწმიდაა ცეცხლი ცხოველი, 
ის, დრო და ჟამის დასაწყისისას, 

ვრცელ უფსკრულებზე მიმოფრინავდა 
და არყოფნიდან არსებობისკენ 

უამრავ საგანს გამოიხმობდა, 

ქალწულებრივსა სიღრმეებს წყალთა 

ის განატფობდა. იგი გადმოვა 

შენზე, ქალწულო, და შეგითვისებს, 

დაგფარავს წმინდა ტალავერივით, 

გადაგაფარებს დამფარველ ფრთეებს, 

შენგან მარადის განუშორებელს. 

ვითარცა წმინდა სვეტია ღამით, 

ისრაელისთვის დღითაც ასეა; 

როგორც დიდება, ნათლისმომფენი 

ახლადაღმართულ დიად ტაძრისთვის, 

თანამდევად ექცა იმის სიმშვიდეს, 

ასევე შენაც სულ დაგიფარავს, 

ქალწულო, ყოვლისმომცველი ძალა“. 

ო, ძალავ! ვისი სახელიცაა –



ძალი ღვთაების, – თვითვე გვიჩვენებს, 

რომ ის ანიჯებს ყველაფერს ძალას. 

განა იქნება სიტყვა ღვთიური 

ძალის გარეშე?! უაზრობისგან 

ცხოველმყოფლობას დაკარგავს ძალა, 

ვით აზრი ჩვენი ძალგამოცლილი. 

ისევ და ისევ ისმოდა სიტყვა 

შეგონებისა ანგელოზისგან, 

და აი, რა იქცა სასწაულად: 

ანგელოზის ხმა, სიტყვა კი არა, 

სინამდვილეში, იყო ნათელი, – 

თითქოს ვარსკვლავი ამეტყველდაო; 

რას იუწყება იგი ამჟამად? 

შეგონებისთვის ის რას მოიხმობს?– 

ქალწულის სმენას იგი აუწყებს 

ოჯახურ ამბებს, რაც ოდითგანვე 

ახლობელია კაცთა მოდგმისთვის: 

სხეულებრივი სითბოს მოფენა, 

შეგრძნება მოდგმის არსებობისა: 

ქმრიანნი ქალნი ელოდებიან 

შვილების ყოლას, უშვილოებს კი 

ცრემლების ფრქვევა დაებედებათ. 
ოჯახური რამ ეუწყა ქალწულს 
ბაგეებისგან ანგელოზისა. 

ეუწყა საქმე საღვთო ძალისა: 

„ელისაბედმა, შენმა თვისტომმა. 

მუცლადიღო ძე სიბერის ჟამსა. 

და ეს მეექვსე თვეა, იმისთვის, 

ვინც უნაყოფოდ იყო ხმობილი. 

ახლობელია სასწაულები 

გულითმხილველი ქალწულისათვის. 

129



130 

მას შეუძლია შეიცნოს ისიც, 

რომ ყველაფერი ძალუძს ღვთის ძალას. 

ანდა, ნიმუშად სათნოებისა – 

მოხუცი ქალი მორცხვად რომ ფარავს 

სიწყნარის ჩრდილში ნანატრ სიხარულს, 

და განიშორებს ყოველგვარ აჩრდილს, 

ყოველგვარ ჩრდილსა და მიმსგავსებას 

იმავ ძველისძველ ცდომილებასთან. 

გაუგებრობა თანდათან გაქრა, 

გული განმტკიცდა, როგორც რომ ციხე, 

ღვთაების ძალით შემოზღუდული. 

და მოსახდენიც აღსრულებულა. 

ვითარცა მოწმე კანონიერი, 

ის ანგელოზი შეისმინებდა 

ყოველივეს და ამასთან ერთად 

ცანი ცათანი და თვით ქვესკნელი, 

როცა ქალწულმა შეძლო წარმოთქმა 

იმ სიტყვებისა, რომლებიც მარად 

გაიხმიანებს ჟამთა წყვდიადში: 

„მე ვარ, მხევალი უფლისა! მეყოს 

მე ყოველივე შენი სიტყვისებრ!“ 

და ანგელოზი განშორდა ქალწულს.



X#0ი329-30CMM (X 8.) 

სიილXგვაI60IM6 # 80386IMV59%6M6 

ოიV3VMVCI0L0 9396ILC2 

I1I0I0660II #3LIX I0VV3M9-8CIMM0M (0 XII 870001090 XI0I9IC6CX8M#% 

M80MXL აI9 XV86008მIVVI9% 8 II6M, წმ6ხI 60L 8C606M #30IMმM 

803800CXXMII 31IIM 93LIM0M. 

II #30IX 3101 – CII9IIIIXI 00 C6”ი»მMXXVI6I0 #09, # 8 L8გმიი6იილი 

09 883009068 )1I8380CM. 

#I Iჯი8მ9 LLI90 0ი6იგოთიმ 010, # II 20908 CX2I688მ, #60 09% CVII 

060XიXI, #02 Mმ80XM9 I Mმითმ, 

II 0 X0VX-66 CMმ3მM0, #60 8C9X06 Iმ8MVCI80 CIთCLII0 8 310M 

93XIMC. 

II 0 90610100XIIC8II0M II09XM-8XICM CMმ3მ8)I IL0000X /(288MX, #60 

““I5IC9ყმ ICI Xმ% 09 XI6)I+6”. 

IL 8 II0V308CM0M L მხი 6» 8 0მ9მ)6C I1188ხL 01 MმXთ0% 

C10MI 6VX8მ – წ, – I 002 860მX26CX 90MCII0 -– 966106 +6ICწ90. 

XI 310 # 6CIს 9CILI06 #II9 I 96CILI0CXIIIC8IMIX6IX II2908IV0VIVM, 

IIX0C6MV XC6 8MCC1C6C C ILIIM II0I0666ყ0006X# CM60X0610 #060IC8M9CM 

190. 

MI 93ხI0L 310I, V86I9CIVი8ხნხII # 6IIL0I0C)Iმ8IICM80ნXV IIMCIICM 

L9C00XIXVMXM, VIMCIXXCICI6IM V 01860XCC8VინIV, XI6CX X8# 870000 

სი0X90იI6C28V§ სი0ლ0ი082 # 3082MC6M9VIVVCM I#M6CI Iგ /IC8980CX0 

«6X)ნ06 I0)მ2 60»აიIC 809010 9#3ხ0XC8 0L 88I68IM X0MCIმ2 0 

00L0ყინნ ყი” „ყი. 

MI 806 310, 910 #M80XVIC8M0, # XI3)IმLმ)I C II6)I6IL0C X0X03მ16/06- 

CX83 C10 961XI06C I0X8გ # V9მCIV მ36VICV. 

131



II8იXII9 ILI2M2ი (X11-X111 88.) 

132 

I+M860ი MC60C 

8 II86C #C60C, 8 8მ9მC 60I108898IIM%, 

186086968 CXXV, IIC)28%IM II 1I109XV/00IIM. 

XIX 60XCIVM C86ი0I0VIVVI CV0IIIXM XC6CCVIIIIVIIL, 

1იი#V8 C0860XIC9იM829%, II0 60X0CCXI8V C7IIV9Vმ9, 

1I0იIM38მ)მ8 0LX 36M7M0X 9611086X0M II608000X80X9. 

II086»IოICVL X90680მ2X801% 00680მ106CXV, 

I-060»# II0I28II61 XCM, 910 168176) 

II0ლჯლმემ)I # 0663806MIVVI IXICX I6იციი0/IMC6CVXVI. 

IX060M 0C0XX6CV9090XLIV VI0CI0MII 08მC 8038CIICVVI 

VI3 2ონMსI, X86LI 30ფო C8CX C801ის. 

0, /I888მ, - იმXV X0X9000# II9Cმ1I /I88XCს 

ყო06%I 0I (66% 00XXVIC#% CXX9V 60X07V, – 

Mფი%#, 1 8M2%იXV, 90მX 180#, 8 X-0მX 0608X068ი8X/0, 

IნI VI28CX01I8 I10Mმ38IIV9, C I060# 00C#06XILCV1# 

8 5X6M6, I მ0IXI0CC, ICII6C6 # C680ი06. 

წს – 8ამლ6უხნითი მ M6C0ლ/ )0ი0MVI, – 2666 L0708700 

X06VI9ს/ – 
3882M% Xმ»იდმ, 8M6CC1C6 C 0X600)00CM, – 

LIიIMCIIმI8ი906 X 3)I06M10 IVIმIII27(06M MXC68060#9%. 

8ი00VXCVIIIC# /188MXL – CIL0C6/I0X, 107106 81000 

CხMX8მM LLIთC0CM08XM, 

II ი0/88M)I CVIოIმ#მ # მე-მ6მI8მ.



8 IIიმ96 C 80#MCM8MM C02Xმ0ICნ 110 

86)ICIVIC0 M06MV 

#IმI0VIV 801809), VII08810XIIIV6C მ 7669, 

IIგიIიგ LI660იი88! 

II8066MI0M # ICთI066MM III6M# მI20988. 

#3 უ0Cთიმშუ8მსIXX 0ლოხXმ 212008 310 

X#C60CI8VI0 1666. 

LICMVIXVM M6M9VV#, 

0 60»0C!



1I8ითი /2ინიიბV 

134 

IჰI232იLს 

Mგიტჭგ – ჯეინგ88 

C5ტიიიIII0CCნ – Mმ%IMV. 

სგიი9%IVII MIVICVCმ. 

ნ200CMV0I8VI/CV 100704. 

1 გიMნMხIIIICს 80მ7X8მ IC6CC8%IC, 

1II0CXCX II69მIIM II010IIV7 II00C19%. 

C00MLIონII M80C)I0CM, 

068XMოღXV/4 06)I6I8M%. 

7 ლთიI0მ), M20#9%. 

IXC2X 8MI 01IIმIIIსმIV M68%. 

# 9, 663M0/-8ILI/ 

XCIმ)I 9VXI0)IC9I02#. 

II00C/I63XIIC#% MI IIMICVC. 

II698MIVMVIC# X090CX00, 

#4. 9, CIIM0IIIM, 860088მ)I – 80CX0CCCIIV. 

ყუ06 Lგ88M 803388 69I: 

«8X%IX0XI, )I8320L, 86IX0,VX) 

II0860IMთ, 900 M80V 80CX06XVICII9ნIM, 

08X8X6)XI0 663M07/L8146. 

II 8 90-70 II28906C 

CIდახსმმს X0XC6 01 C66CIC0 M0XX. 

XL 6XIII XCI8 86 0I0X0X#M 82 XC#86IX– 

”V(63M0/080ხL, 0C3M0)I81ხ)08. 

808980 0326096MI3%)IC, 

3 ილLI8 66CII0IMC0IMVV0ნXIC,



IXC8X 80186 8C10080XCI9VV2გ% 

LIIVი0IXI2II C6CIიVI. 

LI 8 I0M00XI0, 

XI X0M00IM0 80CX06C, 

389080 CI8XI XIC80IM, 

II 388080 VMVX. 

CX0%0X9L90 V II000L2? 

I668 MIIო0 II6C II03I8/. 

I)ლIი8იიი 33 CMVომინXIL8, 

01 I82M 8 287Vნ: 

«8XIX0X, 8CIX0MVI I» 

390 6VII I9/10C I80M. 

«ნგ88M. I6I C8018მ, 

IIMV, L2881- 

135



ჩერნორიზეც ხრაბრი (X ს.) 

„ასოთათვის“ 

თავდაპირველად სლავებს არ ჰქონდათ წიგნები და 
წარმართობისას კითხულობდნენ და გულისხმასჰყოფ- 

დნენ ხაზებისა და ამონაჭრების საშუალებით. 

მოქცევის შემდეგ იძულებულნი გახდნენ სლავური 
სიტყვები რომაული და ბერძნული ასოებით ეწერათ 

უთავბოლოდ, არადა, რანაირად შეიძლება კარგად და- 

იწეროს ბერძნული ასოებით 6- ან XM380X ან 3აუ0, ან 

IXC0M08ს, ან 9მმ9VC6, ანდა IIიითმ, ან 88 ანდა XX0CV, ან 

X36ხXC; და სხვანი მათდაგვარნი?! აი, ასე იყო მრავალი 

წლის განმავლობაში. 

შემდგომ ამისა, კაცთმოყვარე ღმერთი, რომელიც 

ყოველივეს განაგებს და კაცთა მოდგმას არ ტოვებს 

თვინიერ გონიერებისა, არამედ ყველას აზიარებს გონი- 

ერებასა და ხსნას, სათნო ეყო კაცთა მოდგმას და მას 

მოუვლინა წმინდა კონსტანტინე ფილოსოფოსი, კირილედ 

წოდებული, კაცი მართალი და ჭეშმარიტებისმოყვარე; 

და მან (სლავებს) შეუქმნა 38 ასო; ჯერ ერთი, ბერ- 
ძნულ ასოთა კვალობაზე და თანაც, სლავური ენის 
შესაბამისად. თავდაპირველად დაიწყო ბერძნულის მი- 

ხედვით; ისინი ასე წარმოთქვამდნენ – „ალფა“, ეს კი 

– ,აზ“. „ა“-თი იწყება ორივე ანბანი, და როგორც ბერ- 

ძნებმა თავიანთი ანბანი ებრაულის მიხედვით შეადგი- 

ნეს, ასევე მანაც – ბერძნულისდაკვალად (შექმნა). ებ- 
რაელთა პირველი ასოა „ალეფი“, რაც ნიშნავს ,„გან- 

სწავლას“. სასწავლებელში მიყვანილ ყრმას იმთავითვე 

ეტყვიან – „განისწავლენითო“ და ესაა „ალეფი“. და 

ბერძნებიც მსგავსად ამისა წარმოთქვამენ „ალფას“. და 
ეს ებრაული გამოთქმა ისე გამოიყენება ბერძნულში, 

136



რომ ეტყვიან ყრმას „ალფას“ და ეს ბერძნულად ნიფ- 

ნავს „ეძიებდეო“, ნაცვლად – „ეპძიებდეო სიბრძნეს“. 

მსგავსად ამისა წმ. კირილემაც შექმნა ასო ,,83“, მაგ- 

რამ ვითარცა პირველი ასო და სლავთა მოდგმისადმი 

ლვთისაგან მინიჭებული, რათა აღაღონ პირი სხვათა 

წინაშე მათ, რომლებიც ანბანით სიბრძნეს ასწავლიან; 

„მ31“-ს წარმოთქვამენ ფართოდ გაღებული პირით, ხო- 

ლო სხვა ბგერები წარმოითქმის მცირედ გახსნილი 

ტუჩებით. 

ასეთია სლავური ასო-ბგერები და ასე უნდა დაიწე- 

როს და წარმოითქვას ისინი: ვ, 6, 8, L 

ზოგიერთნი ამბობენ: „რისთვის შეიქმნა 38 ასო, რო- 

ცა შეიძლებოდა ნაკლებითაც ეწერათ, როგორც რომ 

ბერძნები წერენ 24 ასოთიო“. მაგრამ მათ არ უწყიან, 

რამდენით წერენ ბერძნები. მართლაცდა, მათ 24 ასო 

აქვთ, მაგრამ ეს არ ჰყოფნის იმათ წიგნებს. და ამიტო- 

მაც დაუმატეს 11 ორხმოვნიანი და სამიც – რიცხვები- 

სათვის: 6, 90, 900. და ამნაირად მიიღეს 38. ამისდაკვა- 

ლად და ამავე გზით წმ. კირილემ შექმნა 38 ასო. 

ზოგნი აგრეთვე იტყვიან, რისთვის არსებობს სლა- 

ვური წიგნებიო, ისინი არც ღმერთის შექმნილია და 

არც ანგელოზებისა, არც პირველადნი არიანო, ვითარცა 

ებრაული, რომაული და ბერძნული, რომლებიც იმთავითვე 

არსებულან და შეწყნარებული არიან ღვთისაგანო. 

სხვები კიდევ იმას ფიქრობენ, რომ ღმერთს არ შე- 

უქმნია ანბანიო. არ უწყიან წყეულთ, თუ რას იტყვიან, 

ან რას ფიქრობენ, როცა ღვთის განგებად მიიჩნევენ, 

რომ წიგნები იწერებოდეს სამ ენაზე, როგორც სახარე- 

ბაში წერიაო: იყო დაფა, დაწერილი ენითა ებრაულითა, 

რომაულითა და ელინურითა. 

სლავური კი აქ არ იყო, ამიტომაც სლავური წიგნები 

არ არიან ღეთისმიერნიო. 

137



ამაზე რაღა უნდა ითქვას, ანდა რაღა ეთქმის ამნაირ 

უგუნურებს?! მაგრამ მაინც ვუპასუხებთ, რამეთუ გვის- 

წავლია საღვთო წიგნთაგან, რომ ყოველივე განიწესება 

ლვთის მიერ და არა სხვა ვინმესაგან ღმერთს სულ 

პირველად არ შეუქმნია არც ებრაული, არც ელინური. 

არამედ – სირიული, რომელზედაც ადამი უბნობდა; და 

ადამიდან წარღვნამდე, ხოლო წარღვნიდან ვიდრე ბა- 

ბილონის გოდოლის შენებამდე, როცა ღმერთმა გაჰყო 

ენები, ვითარცა წერია: „განიყო ენანი“. და როგორც 

დანაწილდა ენები, ასევე თვისებანი და ჩვეულებანი, 

წესნი და რჯულნი და ხელოვნებანი ხალხთა მიხედ- 

ვით; ეგვიპტელებს წილხვდათ გეომეტრია, სპარსელებს, 

ქალდეველებს და ასირიელთ ვარსკვლავთმრიცხველო- 
ბა, მკითხაობა და ცრუექიმობა, მაგიურობა და ყველა 

კაცობრივი მაცდურებანი, ხოლო ებრაელებს – წმინდა 

წიგნები, რომლებშიც წერია, რომ ღმერთმა შექმნაო ცა 

და მიწა და ყოველივე, თანმიმდევრობით, – ვითარცა 

წერია, ელინებს კი მიანიჭა გრამატიკა, რიტორიკა და 

ფილოსოფია. 

ხოლო მანამდე ელინებს არ ჰქონიათ ასოები საკუ- 
თარი ენისთვის და თავის სათქმელს წერდნენ ფინიკი- 

ური ასოებით. ასე იყო მრავალი წლის მანძილზე. შემ- 

დეგ. როცა პალამიდე გამოჩნდა, დაიწყო ალფადან 

და ვიტადან და შეუქმნა ელინებს მხოლოდ 16 ასო. 

კადმოს მილეთელმა მათ კიდევ 3 ასო მიუმატა. ამ 19 
ასოთი წერდნენ დიდხანს. შემდეგ სიმონიდემ მოიგონა 
და დაამატა 2 ასო, მწერალმა ეპაქარიოსმა მოიგონა 3 
ასო. ასე მივიღეთ 24. მრავალი წლის შემდეგ დიონისე 
გრამატიკოსმა შემოიღო 6 ორსმოვნიანი, შემდეგ კიდევ 

სხვა – 5 და სხვაც – 3, რიცხვებისათვის. და ამნაირად 
მრავალი წლის განმავლობაში ძლივსძლივობით შეკრი- 
ბეს 38 ასო. შემდგომ, როცა კვლავ განვლო მრავალმა 

138



წელმა, ღვთის ნებით გამოჩნდა 70 კაცი, რათა ებრაუ- 

ლიდან ბერძნულად ეთარგმნათ. ხოლო სლავური წიგ- 

ნები თარგმნა მხოლოდ წმ. კონსტანტინემ, კირილედ 

წოდებულმა, თარგმნა კიდევაც და ანბანიც შეადგინა 

მცირეოდენი წლების მანძილზე; იმათ რამდენიმე, 70 

კაცმა, თანაც მრავალი წლის მანძილზე შეადგინეს 

თავიანთი ანბანი, ხოლო თარგმანი – 70-მა. ამიტომაც 

სლავური ანბანი უფრო წმინდაა და ერთობ პატივდე- 

ბული, რამეთუ იგი წმინდა კაცის შედგენილია, ხოლო 

ბერძნული წარმართი ელინებისა. 

თუ კვლავ ვინმე იტყვის, რომ იგი (სლავური ან- 

ბანი) არააო მთლად სრულყოფილი და დღესაც ისევ 

სრულყოფენო, ასე ვუპასუხებთ ბერძნული ზუსტად 

ასევე მრავალგზის სრულიყოფოდა აკვილასა და სიმა- 

ხოსისაგან და შემდგომა მრავალთა მიერ, რამეთუ გა- 

ცილებით იოლია შემდგომი სრულყოფა, ვიდრე თავდა- 

პირველი შექმნა. თუ რომ ბერძენ მწიგნობართ მიმარ- 

თავს და ჰკითხავს – „ვინ შეგიქმნათ ანბანი, ანდა ვინ 

გითარგმნათ წიგნები და რა დროსო“, – იშვიათად თუ 

მათგან ვინმემ იცოდეს ეს. მაგრამ სლავური წერა- 
კითხვის მცოდნეს რომ მიმართო და ჰკითხო – „ვინ 

შეგიქმნათ ანბანი და წიგნები ვინ გითარგმნათო“, ყვე- 

ლამ იცის და პასუხად გეტყვიან: ,წმ. კონსტანტინე ფი- 

ლოსოფოსმა, მან და მისმა ძმამ მეთოდემაო“. ხოლო 

თუ იკითხავ, „რომელ დროსაო“ – ესეც იციან და გე- 

ტყვიან: „ბერძენთა ხელმიწიფის მიხეილის, ბულგარელ- 

თა გამგებლის ბორისის, მორავთა გამგებლის როსტა- 

ცის და ბლატენის გამგებლის კოცელის დროსაო, 6363 

წელს ქვეყნის შექმნიდანაო“. 

სხვა პასუხებიც არსებობს, რომელთა შესახებ სხვა 
დროს ვიტყვით, ახლა კი ამის დრო არაა. ასე რომ, 

ძმანო, სლავებს გონიერება მიანიჭა ღმერთმა და მას 

139



დიდება და პატივი და ხელმწიფება, და თაყვანისცემა აწ 

და მარადის და უკუნისამდე, ამინ! 

# # # 

ეს თარგმანი შესრულებულია ძველსლავურიდან 

(ძველი ბულგარული) და გათვალისწინებულია ახალი 

ბულგარული თარგმანებიც. 

ამ ტექსტს, ცხადია, თავისთავადი მნიშვნელობა აქვს, 

მაგრამ, ბუნებრივია, ის ჩვენ გვაინტერესებს ქართუ- 

ლი ლიტერატურის ისტორიული განვითარების უკეთ 

გასაგებად. სშირად ძველბულგარულ, ძველრუსულ თუ 
ძველსომხურ მწერლობათა ქართულთან მსგავსებას ბი- 

ზანტიური ლიტერატურის გავლენით ვხსნით, მაგრამ 

მსგავსება ამ მწერლობათა შორის არაერთგზის მჟღავნ- 

დება მაშინაც, როცა ისინი განსხვავდებიან ბიზანტიური 

ლიტერატურისაგან. ამისი ერთ-ერთი ცხადლივი მაგა- 

ლითია ორი მნიშვნელოვანი ძეგლი – ბულგარული 

„ასოსათვის“ და ჩვენი „ქებაი და დიდებაი ქართულისა 

ენისაი“. 

140



შინაარსი 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

„გზა“ და „ლაბირინთი“ 3 

გალაკტიონის „ლურჯა ცხენები“ და 

ვ. კანდინსკის „ლურჯი მხედარი“ 18 

„რაც ერთხელ ცხოვლად სულს დააჩნდების“ . “| 40 

„მოჰქონდა ჯარი“ 54 

„ახალი სიტყვა - ახალი სიკვდილი 

და ახალი აღმოცენება“ 64 

გზა აქაბისა და აბდიასი 

ანუ ხვალინდელი დღე დღევანდელობაში “7 
თვითირონია და კულტურა დავიწყებისა---...-..-. .101 

„ადამიანური, ერთობ ადამიანური“ 105 

ვეფხვისტყაოსანი და ვეფხვისტყაოსნობა --..  . 105 

თარგმანები 

სერგეი ავერინცევი 

„წმინდა ხარება“ 121 

Mი28 – 300CMM 

სმსილჯ8ჭაულიC I 80380IMM6C6LV6 IXV390IIიIL0IX90 93LMM9 131 

II2იიII2 ILI2M2ი0 

II960 80600 132 

ს9ხიი I 20ი63M#00IM# 

„19390 134   

ჩერნორიზეც ხრაბრი (X ს.) 

„ასოთათვის“ 136 

141 

 


