
ზაყრაბ კიკნაძ ბ, 

შაყაშდინაორო «ლი 

მითოლოგია    



ზურაბ კიკნაძე 
შუამდინარულიმითოლოგია 

რედაქტორი:მზია ერისთავი 

მხატვარი:რეზო მახარაშვილი 
მხატვრულირედაქტორი:ლერი ლვინჯილია 
ტექნიკური რედაქტორი: ირაკლი ბელთაძე 

6 ზურაბკიკნაძე. შუამდინარული მითოლოგია. 2006 

მესამე გამოცემა 
ყველა უფლება დაცულია 

რ გამომცემლობა „საარი” 2006 “ 
თევდორე მღვდლის 57, თბილისი 
ნ-თძ!: §CCთII II9«დMთ0%00.C0ო 

§8M 99940-60-01-5



მესამე გამოცემისთვის 

წიგნი „შუამდინარული მითოლოგია" 1973-1974 წლებში იწერებო- 

და (დაიბეჭდა 1976 წ., მეორედ 1979 წ.) იმ ინტერესებით და იმ განწყ- 

ობილებებით, რომლებიც იმ ხანებში ამოძრავებდა მის ავტორს. იწ- 
ერებოდა ყოფით და მის შესაბამის ერთგვარ სულიერ-ინტელექტუ- 

ალურ მყუდროებაში, რასაც შემდგომ თავისებური სახელი შეერქვა. 
ავტორი დღეს, ოცდაათიოდე წლის შემდეგ, რომ შედგომოდა მის 
წერას, წიგნი უთუოდ განსხვავებულ სახეს მიიღებდა, თუმცა, შესა- 
ძლოა, აღარ დაჰყოლოდა ერთგვარი რომანტიკული საფარველი. 
ყოველ დროს თავისი პრობლემატიკა მოაქვს, ახალ ცოდნაზე და მე- 
თოდზე რომ არაფერი ვთქვათ. ახალი გამოცემისთვის წიგნის გადა- 
მუშავება ამაო შრომაა. ამასთანავე, ამ ხელუხლებლობაში წიგნის 
მეორედ გამოცემისას არის გარკვეული პიეტეტი ადრე დაწერილისა 

და იმ ხანის მიმართ,როცა დაწერილი იქმნებოდა. ძველში შეტანილი 

ყოველგვარი სიახლე, როგორც ერთი მეგობარი წერდა, „სიყალბე 
იქნებოდა წარსულის მიმართ". ასეა თუ ისე, წიგნი შეიქმნა ინდივიდ–- 

ულობად და ასეთადვე რჩება. ავტორს არ უწევს მისი გადახედვა და 

რაიმე საფუძვლიანი შესწორებების შეტანა. 

“მკითხველი შეამჩნევს ავტორის გატაცებას შუმერული ლექსიკით. 
ესეც იმ ხანის ნიშანია. მას იზიდავდა ეს ენა არა მხოლოდ როგორც 

იშვიათი ღირებულების მხატვრული თუ მითოლოგიური ტექსტების , 

მატარებელი რეალობა, არამედ როგორც თავად მითოსის წყარო,მი- 
თოსშემოქმედებითი ფაქტორი,თავისი თანდაყოლილი ენერგიით.ის 
აპრიორული აზრი,რომენას აკისრია არა მხოლოდ ადამიანთა შორის 
გაგებინების, არამედ საგანთხედვითი დ საგანთმომწესრიგებელი 

ამოცანა, მტკიცებას ჰპოვებდა მისი შესწავლისას და იმ ტექსტების 

5



  

გაცნობისას, რომლებიც ამ ენაზე შეიქმნა და მხოლოდ და მხოლოდ 
მის ტვიფარს ატარებს. უფრო მეტიც, ენის შემწეობით ხდება, რომ 
ადამიანთა ჯგუფი საზოგადოებად, კოსმოსად ყალიბდება, რაც 
ასევე ნიშანდობლივია მითოსისთვის. მითოსი ხომ თავისებური კონ- 
სტიტუციაა, რომელზეც დაფუძნებულია მთელი სამყარო და მას- 
თან ერთად ადამიანური სინამდვილე თავისი სოციალური ინსტი- 
ტუტებით. თითოეული ენა და ამ ენაზე რეალიზებული მითოსი სრუ- 
ლყოფილად ასახავს იმ დამოკიდებულებას, რაც აქვს ამ ენაზე მო- 

ლაპარაკეს გარესინამდვილის მიმართ. სხვაგვარად: სინამდვილის 
გარდაქმნა ცნობიერების ფაქტებად ენასა და მითოსში პარალელური 

პროცესია. პრიორიტეტი კი ამ პროცესში ენას ენიჭება, როგორც 

მსოფლხედვის ნარატიულად გამოხატვაზე უფრო ადრეულ არხს. 

ამიტომ კითხვას სად არის „მითოსის სუბსტანციური ფესვი" (ე. კა- 
სირერი), ისევ და ისევ ენამდე მივყავართ. თუ რაიმეს შევადარებთ 
მითოსს ადამიანური სამყაროდან, ეს არის სწორედ ენა, რომელიც 
ასევე არაცნობიერად (თუნდაც, ირაციონალურად) და სპონტანურად 
არის აღმოცენებული, როგორც მითოსი. მაგრამ ამგვარად წარ- 

მოშობილი ენაც და მითოსიც გარდაუვალად განიცდიდა რაციონა- 
ლურ დამუშავება-გარდაქმნას, გონების ჩარჩოებში მოქცევას, რათა 
გარეშეთათვისაც გასაგები გამხდარიყო. ელინური მითები სწორედ 

ამ სეკულარიზაციის (სხვანაირად, ეგზოტერიზაციის) შედეგია. ამგ- 
ვარი პროცესი შუამდინარულ მითოლოგიაშიც შეიმჩნევა, მაგრამ ენის 

საკრალური (ეზოთერული) სიღრმე მაინც თავისას აცხადებს. რად- 

გან სიტყვა არ არის საგნების ეკვივალენტი, რომელთაც ის აღნიშ- 
ნავს, არამედ მასზე თვალსაზრისი (ვ. ფონ ჰუმბოლდტი), და ეს თვალ- 

საზრისი (მსოფლხედვა) შემორჩენილია ენაში იმ მტვერთან ერთად, 

საუკუნეებმა რომ წააყარეს. ძველ ენებს, რომელთა რიცხვს ქართულ- 
საც მივაკუთვნებთ, შეუძლიათ გაიმეორონ გემმსხვრევას გადარჩე- 

ნილი ოდისევსის სიტყვები: ამ ბზეზე, ამ ნალეწზეც მეტყობა,როგორი 
თავთავი ვიქნებოდიო. 

დაბოლოს, სინანულით აღვნიშნავ, რომ შუმერული სიტყვების



  

ქართული ბგერებით გახმოვანებამ, რომელსაც ზემოთ ჩამოყალი- 
ბებული ამოცანა ჰქონდა დაკისრებული, ზოგიერთ მკითხველს შუმ- 
ერულ ლექსიკაში ქართველურიეენების, განსაკუთრებით სვანურის, 
მნიშვნელობები ამოაკითხვინა და ეს „აღმოჩენა” იდეოლოგიურ სი- 
მაღლემდე ააყვანინა. ეს სხვა თემაა, რომელიც ნაკლებად უკავშირდ- 

ება მითოლოგიას, თუმცა უნდა ითქვას, რომ შუმერულ-ქართული 
ენობრივი პრობლემა, თუ ის გენეტურ ნათესაობას ვარაუდობს, უპ- 
ერსპექტივოა. ქართულ ენას დამოუკიდებელი სემანტიკური სიღ– 

რმეები აქვს და იგი თავის მკვლევარს მოელის. 

ზურაბ კიკნაძე 
ბრწყინვალე ორშაბათი, 2006 წ.





შესავალი 

შუამდინარული ცივილიზაცია ერთ-ერთი უძველესია მსოფ- 
ლიო ცივილიზაციათა შორის. თავისი ხანგრძლივობით, მონუ- 
მენტურობით და სისრულით იგი მხოლოდ ეგვიპტურს შეიძლე- 
ბა შევადაროთ. ამერიკელი შუმეროლოგის ს.ნ. კრამერის ცნო- 
ბილი წიგნის სათაურის სიტყვებით რომ ვთქვათ, – რაც მეტის- 
მეტი გადაჭარბება არ იქნება –+ისტორია იწყება შუმერში. მარ- 
თლაც, შუმერიდან და, საერთოდ, მთელი შუამდინარეთიდან 
ბევრი რამ დაიწყო კაცობრიული კულტურის სფეროში. აქ უნდა 
შექმნილიყო პირველად პიქტოგრაფიის საფუძველზე სილაბური 
დამწერლობა, საკაცობრიო მნიშვნელობის უდიდესი მონაპო- 
ვარი; აქ ჩაისახა ცოდნის ბევრი დარგი, მიწისმზომლობიდან 
დაწყებული ვარსკვლავთმრიცხველობით გათავებული, დროის 
დაყოფა სამოც ერთეულად და ზოდიაქური სისტემა; აქ გაჩნდა 
პირველად ირაციონალური რიცხვის იდეა და სხვა მათემა– 
ტიკური ოპერაციების საჭიროება; აქ დაიწერა პირველი 
ლექსიკონები და გრამატიკული ცხრილები, პირველი ფარმა- 
კოლოგიური რეცეპტები; გაიხსნა პირველი სკოლები და წიგნთ- 

საცავები... შეიძლება ითქვას, რომ შუამდინარეთის სწავლულ- 
თა ცოდნა ცას და მიწას მოიცავდა.” 

განსხვავებით თავის საზღვრებში საიმედოდ ჩაკეტილი ფარ- 
აონული ეგვიპტისა, სადაც იშვიათად თუ შეაღწევდა უცხო ტომი 

და, რაც განსაზღვრავდა მისი კულტურის შედარებით ერთგ- 
ვაროვნობას,)შუამდინარეთის ქვეყანა ღია იყო ყოველთვის: აქ 
დაუბრკოლებლივ თარეშობდა ოთხი ქარი. იშვიათია დედამიწის 
ზურგზე მხარე, სადაც ამდენ, ერთმანეთისგან განსხვავებულ 

?



  

მოდგმას დაედგას ფეხი, დაფუძნებულიყოს, თავის სამშობლოდ 
გაეხადოს და ებატონოს კიდეც, ერთდროულად ან მონაცვლე- 
ობით. მომთაბარე ტომები ჩამოდიოდნენ ბარად აღმოსავლე- 
თის მთიანეთიდან (გუთიელნი, კასიტები, ლულუბელები...), შე– 
მოდიოდნენ დასავლეთისა და სამხრეთის უდაბნოებიდან ბედუ- 
ინები, სემიტური მოდგმის ხალხები მრავალჯერად ტალღებად, 
არამეელები, ამორეველები და არაბები. ყველა ამათ იზიდავდა 
ბუნებით ნაყოფიერი ველი –– კიდევ უფრო განაყოფიერებული 
მის მკვიდრთა მრავალსაუკუნოვანი ღვაწლით –- ხრიოკ მთებ- 

სა და უდაბნოს შორის მოქცეული ოაზისი, პალმის ხეებით და 
ხორბლეულით მდიდარი მიწა, რომლის საძოვრებზე და აღებულ 
ყანებში ერთგული მწყემსის (სიპაზი) მზრუნველობის ქვეშ და- 
ბალახობდა ნასუქალი პირუტყვი. 7 

კეთილი მწყემსი ერქვა იმ ხალხის წინამძღოლსაც, 
რომელნიც – „ცხვრის ფარასავით ურიცხვნი" –– მკვიდრობდ- 

ნენ მდინარეთა და არხების ნაპირას გაშენებულ ძველ დაბა- 
ქალაქებში –– „შავთავიანნი“, თავად მწყემსთა და მიწის მუშაკ- 
თა მოდგმა. ნახევრადველურ და თითქმის უკაცრიელ 
გარემოცვაში ეს ხალხი ამაყობდა თავისი ქვეყნით და ჰქონდა 
შეგნება იმისა, რომ ყველა სხვა ხალხზე მაღლა იდგა. თავისი 

ქვეყანა მიაჩნდა ქვეყნიერების შუაგულად, საიდანაც ოთხივე 
ქარის მიმართულებით უნდა გავრცელებულიყო კაცობრიული 
კულტურა და წესრიგი, რაკი მისი ღრმა რწმენით ამ ქვეყანაში 
მკვიდრობდნენ სწორედ ჭეშმარიტი ღმერთები: „შუმერო, დიდო 

ქვეყანავ, კოსმიურო მხარევ, მადლიანი შუქით გარემოცულო! 

შენ მიჰმადლებ წესრიგს ხალხებს აღმოსავლეთიდან დასავლე- 
თამდე. წესრიგი შენი უზენაესია, შეუბღალავი; წიაღი შენი 
ღრმაა, გამოუძიებელი; მადლიანი ტაძარი შენი ცას სწვდება, 
დიდი ღმერთებიმის შიგნით ბედისწერას წყვეტენ“ (14, სტრ. 190- 

208). 
შუმერის ენაში მოიპოვებოდა ტერმინი ნამ-ლუ-ლუ –- ა„კა- 

ცობრიობა“, მორალური შინაარსის შემცველი სიტყვა, რომელ–- 

10



  

შიც იგულისხმება ყველა ის თვისება, რითაც კაცობრივი არსე- 
ბა იიო0 58იI0ივ ან ჩიო0 თCI8II5, განსხვავდება პირუტყვისაგან. შუმ- 
ერელს შეეძლო ეთქვა, რომ მართუ -– დასავლური წარმოშობის 
სემიტური ხალხის ეპონიმი ერთ მითოსში –– მოკლებული იყო 

კაცობრივობას: მართუმ არ უწყის რა არის სახლი, მართუ უმი 
ხორცით იკვებება, არ უწყის ხორბალი, მართუ არ მარხავს 

თავის მკვდარს, მართუ უდაბნოში დაეხეტება, იგი ველურია, 
როგორც „გილგამეშის ეპოსის“ ენქიდუ, ნახევარკაცია, რომელ– 
საც განკაცება ელის. 

მაგრამ შუმერელს საკუთარი უპირატესობის და რჩეულობის 
შეგნება არ გადაეზრდება ჩამორჩენილი კაცისადმი სიძულვილ- 
ში და უკადრისობაში. იგი ხელს უწვდის მართუს, მისი განკაცე- 
ბა შუმერელის ვალია, „კაცობრივობაში“ ნაგულისხმევი ვალი, 
და როგორც ენქიდუ შემოდის ცივილიზებულ ურუქში შამხათის, 

„მხიარული ქალის“ თანხლებით, ასევე მართუ ეზიარება შუმ- 
ერის „კაცობრივობას" შუმერული ქალაქის ქალღმერთზე 

დაქორწინების წყალობით. ქალღმერთი, მიუხედავად დობილ- 
თა საწინააღმდეგო რჩევისა, არ უარყოფს ველურის სიყვარულს 
და თავისი ნაზი „კაცობრივობით" დახვეწს მის უხეშ ბუნებას. 
მართუს ქორწინების მითოსი, სადაც მოთხრობილიამისი შემოს- 
ვლა შუმერულ პანთეონში, –– რადგან ღმერთია მართე, დასავ- 
ლელ სემიტთა ეპონიმი –– ასახავს ამ მომთაბარე ტომების ინ- 

ფილტრაციას შუმერის მიწაზე. 
ეს ამბავი პრეისტორიაში მოხდა –– პირველი შეხვედრა უცხო 

ტომთან და მისი შეთვისება. აღმოსავლეთის მთიანეთში იყო 

კიდევ ერთი ტომი, რომელიც აგრეთვე მოკლებული იყო კაცო- 
ბრივ თვისებებს. მაგრამ შუმერელი ვერ შეითვისებდა 

გუთიელს, –– ასეთი იყო ამ ტომის სახელი, რომელიც უცნაუ- 
რად ემთხვევა რომის იმპერიის დამანგრეველი ერთ-ერთი ტო- 

მის სახელს –– ვერ შეითვისებდა „მთიანეთის შხამიან გველე- 
შაპს“, რომელსაც ადამიანის სახეც კი არ ჰქონდა, არა თუ კა- 
ცობრივი რამ თვისება. გუთიელთა ურდოები – მათ უფრო ახ- 

11



  

ლოს გავიცნობთ თავის დროზე –– ნიაღვარივით მოაწყდნენ 
კულტურულ ქვეყანას, მოშალეს კაცობრიული წესრიგი და წარ- 
იტაცეს მისი მეფობა, როგორც გველეშაპი ნთქავს ხოლმე მზეს. 

ეს შემოსვლანი, –– ზოგჯერ კატასტროფული, ზოგჯერ თან- 
დათანობითი, –– გრძელდებოდა თითქმის სამი ათასი წლის მან- 
ძილზე. ყველას შემოჰქონდა თავისი წვლილი შუამდინარეთის 
საერთო კულტურაში, რაც უნდა დაბალი განვითარების ყოფილ- 
იყო შემოსული ხალხი, თუნდაც მართუს მსგავსი; მასაც ხომ 
ჰქონდა თავისი „ურვადი“, როცა შუმერული ქალაქის, ქაზალუს 
ნორჩ ქალღმერთზე ქორწინდებოდა? 

თვით სასტიკ გუთიელს, რომელიც ორასი წლის მანძილზე ბა- 

ტონობდა შუმერსა და აქადში, უნდა ჰქონოდა თავისი „ურვა- 
დი“, მაგრამ ეს წვლილი თავისებური იყო. გუთიელმა მოიტანა 
ნგრევა და მოშლა კაცობრიული ცხოვრებისა კულტურის ბევრ 
ცენტრში, –– რასაც ხაზგასმით აღნიშნავენ შუმერულენოვანი 
ტექსტები, -–– მაგრამ სწორედ მათმა ძალადობამ გამოიწვია 
არნახული კულტურული ენთუზიაზმი და ეროვნული გამოღვი- 
ძება, თითქოს (და ასეც უნდა ყოფილიყო) მათ მიერ ქვეყანაში 
დატრიალებულმა ქაოსმა შვა ახალი წესრიგი, ძლიერი იმპულსი 
ძველის აღდგენისა და ახლის შენებისა. ამის მკაფიო მაგალი- 

თია კულტურულად და სახელმწიფოებრივად უაღრესად დაწინ- 
აურებული, ე.წ. ურის III დინასტიის ხანა (დაახ. 2112-1997 წწ. 
ძვ.წ.), რომელიც უშუალოდ მოჰყვა გუთიელთა ბატონობის ორ 
ბნელ საუკუნეს. 
V მიუხედავად საკუთარ ღირსებათა მკვეთრად გამოხატული 

შეგნებისა, შუმერელებმა იცოდნენ უცხო ქვეყანათა ღირსებე- 
ბის დაფასება –– თუმცა ეს, შესაძლებელია, გამოწვეული იყო 
მათი საკუთარი ქვეყნის სიმწირით. შუმერში არ იპოვებოდა არც 
ხე, არც სამშენებლო ქვა, ძვირფას ქვებზე და მეტალებზე ხომ 
ლაპარაკიც კი ზედმეტი იყო. აქ სხვა სიმდიდრე არაფერი იყო, 

გარდა ტიგროს-ევფრატის მიერ მოტანილი ნოყიერი ნიადაგისა. 

მიწაც კი, შეიძლება ითქვას, უცხოური, შემოტანილი იყო ამ 

12



  

ქვეყანაში. შუმერელებს ხე-ტყე შემოჰქონდათ მეზობელი თუ 
შორეული მთიანეთიდან, სადაც მრავლად იპოვებოდა იგი; ამი- 
ფომაც უდიდესი პატივით იხსენიებანამურიტმთიანეთი, მზე აღ- 

მოსავლეთში, სადაც ძველთაგანვე უხვად იზრდებოდა ძვირფა- 
სი კედარი. სამშენებლო ქვები –– მარმარილოსა და ალებასტრის 
ლოდები, ლაჟვარდის ზოდები შემოჰქონდათ/მელუხადან, რომ- 

ლის ლოკალიზაცია დღესდღეობით გაძნელებულია; საუკეთე- 
სო ფინიკი, მათი რწმენით, ხარობდა დილ მუნში,რომელიც ხალხ- 
ის ცნობიერებაში ამქვეყნიურ სამოთხედ იქნა დასახული, ისეთ 
მხარედ, სადაც პირველად „აიდგეს ფეხი“ შუმერის ღმერთებმა, 
სადაც გაჩნდა პირველად მტკნარი წყალი; შორეული ქვეყანა 

არათთა, რომელსაც შუმერთან უხსოვარ დროში გაუთავებე– 
ლი დავა და მტრობა ჰქონდა, ოქრო-ვერცხლით მდიდარი მხ– 
არე, გადაიქცა ყოველივე საუკეთესოს, საუცხოოს ეტალონად. 
ამ ქვეყნის სახელი „არათთა“", შუმერულ ენაში იმავე სემანტიკის 

შემცველია, რაც ჩვენთვის „უცხო და საუცხოოა". 
წარმოშობით სრულიად უცხო ხალხებით დასახლებული ქვეყ- 

ნები ერტყა ოთხივე კუთხით შუმერს, მაგრამ ამ ქვეყნის შეგ- 

ნებულ მკვიდრს არ განუხილავს თავისი მხარე დანარჩენი, მის- 
თვის ცნობილი მსოფლიოსგან მოწყვეტით. მართალია, შუმერი 
ზოგჯერ წარმოდგენილი იყო მსოფლიოს და, შესაძლოა, მათი 
ღმერთების მიერ შექმნილი მთელი სამყაროს შუაგულად, საიდ- 
ანაც ქვეყნიერების სივრცე ოთხივე კუთხის მიმართულებით 
იყო გაშლილი, და მიუხედავად ამ სულიერი უპირატესობისა, 
რასაც შუმერელი გრძნობდა სხვა ხალხის მიმართ, იგი მაინც 
ჭვრეტდა უშორეს წარსულში, „დღეთა დასაბამში", ხალხების 
თავდაპირველ ერთიანობას, რაც დაუფარავი აღტაცებით 

გამოთქვა ძველმა პოეტმა: 

მაშინ შუბურის მთიანეთი, ხამაზის ქვეყანა, 

შუმერის მხარე, ტკბილმეტყველი, 
ურის ქვეყანა, მქონებელი ყოველთა სახმართა, 

13



  

ამურუ, სვებედნიერად დავანებული, 

მთელი სამყარო, მორჩილი ხალხი, 

ენლილს ერთ ენაზე ადიდებდა. (97,13). 

ცოდნის თანამედროვე დონეზე ძალიან ძნელია, ხშირად შეუ- 
ძლებელიც კი, შუამდინარეთის ერთიანი ცივილიზაციიდან 

გამოცალკევება იმ წვლილისა, რომელიც მისი ხანგრძლივი არ– 
სებობის მანძილზე შემოჰქონდათ გარეშე ხალხებს. ზოგიერთ- 

მა მათგანმა დატოვა მხოლოდ ცალკეული სიტყვები, ორენო- 

ვან, სამენოვან ან ოთხენოვან ძველ სიტყვარებს რომ შემოუნახ- 
ავს ჩვენამდე (სიტყვები დარჩა, როგორც მოწმე მათი არსებო- 
ბისა), მაგრამ რამდენად შეცვალეს მათ შუამდინარული კულ- 

ტურა, კერძოდ, მითოლოგია, დღესდღეობით გაურკვეველია 
და, საეჭვოა, ოდესმე იქნას გარკვეული. ხშირად ისიც ძნელი 
გასარჩევია, თუ რა იყო საკუთრივ შუმერული და რა იყო 
საკუთრივ სემიტური (აქადური), –– მაგალითისათვის, ვის 
ეკუთვნოდა თავდაპირველად სინის სახელით ცნობილი მთ- 
ვარის კულტი –– იმდენად მჭიდრო იყო კონტაქტი ამ ორ ხალხს 
შორის, რომელთაც ძირითადად განსაზღვრეს შუამდინარული 

კულტურის სახე. შუმერელთა გადაშენების შემდეგაც კვლავ 
სემიტური მოდგმის ხალხები (ამორეველნი, არამეელნი, ე.წ. 

„ქალდეველნი“ და სხვ.) იყვნენ ამ საერთო კულტურის მემკვი- 
დრენი და განმავითარებელნი. 

თუმცა უწინარესობას შუმერელებს აკუთვნებენ, შუამდინა- 
რეთის ადგილობრივ მკვიდრთ, რომელთაც ძველთაგანვე 
დაუსახლებიათ ქვეყნის სამხრეთი ნაწილი, მაგრამ მათზე გაც- 
ილებით ადრე წინარეისტორიულ ხანაში (დაახ. მე-5 ათასწლ.), 
პირველ სახელმწიფოთა წარმოშობამდე, არა სამხრეთში, – 
რადგან ეს ნაწილი იმ ხანად ზღვით იყო დაფარული, რისი ხსოვ-– 

ნა შემოინახა მითოსმაც –– არამედ ჩრდილოეთში, სადაც მოგვი- 
ანებით აქადელები გამოჩნდნენ, აღმოჩენილია კვალი სრული- 

ად უცნობი, „უენო“ ხალხისა, რომელთაც არქეოლოგები ამ კულ- 

14



  

ტურული კვალის აღმოჩენის დღევანდელი ადგილის მიხედვით 
არქმევენ სახელს. ჰასუნას, ჰალაფის, სამარრას ხალხი, რო– 
გორც მათი ხელოვნება მოწმობს, საკმაოდ დაწინაურებული 
კულტურის მატარებელი ყოფილა (21). მათ კერამიკაზე გამო- 

სახული ქარიშხლისებრი მოძრაობანი, ერთი ცენტრის გარშემო 
მოტრიალე სვასტიკები, ჯვრები, შუქის გამომასხივებელი გრ- 

ძელფრთიანი ფრინველები თევზებთან ერთად და კიდევ სხვა, 
აშკარად კოსმოგონიურ წარმოდგენათა გამომხატველი ნიშნე- 
ბი –– ეს ყოველივე, შესაძლებელია, რაღაც კვალის სახით შემორ- 
ჩენილი იყოს შუმერულ-აქადურ მითოსში და ხშირად ზოგიერ- 
თი მითოლოგემის ილუსტრაციადაც გამოდგეს. 

მაგრამ ამ ხალხს არ შეუქმნია დამწერლობა. ამიტომ მათი 
ცნობიერების შინაარსი, მათი მსოფლმხედველობა, სიტყვიერ- 
ად გამოხატული, უცნობია ჩვენთვის; მათი მითოსი სამუდამოდ 
დაკარგულია, თუმცა, შესაძლოა, ყრუ მითოლოგემების სახით 
მაინც შემორჩა შუმერის მეხსიერებას. ვიდრე ეს უკანასკნელნი 
მივიდოდნენ დამწერლობის შექმნის აუცილებლობამდე, დიდ- 

მა დრომ გაიარა. კიდევ საკმაო დრო გავიდა იმ ვითარებამდე, 
როცა შეიქმნა მითოსის ჩაწერის აუცილებლობა. თუმცა ეს ფაქ- 
ტი შედარებით გვიან მოხდა, მაგრამ შუმერული ტექსტები მაინც 
უძველესი დადასტურებაა სიტყვაში აღბეჭდილი მსოფლმხედ- 

ველობისა. აქადელი და სხვა წარმოშობის სემიტები, რომელნიც 
მათ გვერდით ცხოვრობდნენ, რა თქმა უნდა, იმეორებდნენ და 
აგრძელებდნენ მათ პირველღვაწლს ამ საერთო ცივილიზაცი– 

„ის დასასრულამდე. 

მითოსი, ადამიანის გონებრივი აქტივობის ერთ-ერთი მნიშ- 
ვნელოვანი გამოხატულება, ისევე ძველი უნდა იყოს, როგორც 
მეტყველება. თუ წარმოვიდგენთ იმ პირველ გააზრებულ სიტყ- 
ვას, რომელიც ოდესღაც უნდა ეთქვა ადამიანს, ამ სიტყვაში კრი- 
სტალივით აისახებოდა მთელი სამყარო და ეს იქნებოდა მითო- 

სის უმარტივესი სახე, მისი ჩანასახი. მითოსის შესწავლა შეი- 

15



  

ძლება დაგვეწყო თავად ენის სიტყვიერ და იდეალურ მასალაზე 
დაკვირვებით, რადგან ყოველი ძველი ენა, მათ შორის და გან- 
საკუთრებით შუმერული, თავის წიაღში არაცნობიერად თუ 
ცნობიერად იმარხავს მსოფლმხედველობრივი ფაქტების მთელ 
წყებას, რაც მნიშვნელოვნად გვეხმარება ზოგიერთი დაკარგეუ- 
ლი თუ მივიწყებული მითოსური შინაარსის გამოვლენაში. იმავე 
შინაგანმა ძალისხმევამ, რომელიც თავის დროზე ქმნიდა პირვ- 
ელ სიტყვებს, განვითარების გარკვეულ ეტაპზე შექმნა 
აგრეთვე ხატოვანი დამწერლობა, პიქტოგრამები და მათი კო- 
მბინაციები, რომლებიც გამოხატავს აბსტრაქტულ ცნებებსა და 
კონკრეტულ საგნებს, საშუალებას გვაძლევს ჩავწვდეთ მათ 
პირველდამხაზველთა სულიერ სამყაროს: ეს არქაული ნიშნები 
ხშირ შემთხვევაში უფრო მკაფიო წარმოდგენას გვიქმნის მი- 
თოსურ ფაქტებზე, ვიდრე სიტყვიერი ტექსტები, რომელნიც 
მაინცდამაინც არ გამოირჩევიან სიცხადით. ამას ემატება მათი 
ფრაგმენტულობა და ზოგჯერ თხრობის თითქმის რებუსული 

ხასიათი, რომ არაფერი ვთქვათ ლექსიკურ ბუნდოვანებაზე. 
ზოგჯერ გამოცდილი მკვლევარიც კი არ არის დარწმუნებული, 
რომ მის მიერ ამოკითხული შინაარსი ნამდვილად იგულისხმება 
ორიგინალში. ამ ტექსტების თარგმნას ხშირად მათი ინტერპრე- 
ტაცია უსწრებს წინ. ხშირად იქმნება საცთური მათი 
„ალოგიურობის ლოგიკურად განმარტებისა და მათი 
მოჩვენებითი ბუნდოვანების რაციონალისტურად გააზრებისა. 

თუმცა მითოსი არ წარმოუშვია რეალისტურად „ამუშავე- 
ბულ“ გონებას, რომელიც ქმნიდა პრაქტიკული თუ თეორიული 
ცოდნის დარგებს, მაგრამ მას მაინც ჰქონია თავისი საკუთარი 
ლოგიკა და წესრიგი. მითოლოგია არ ყოფილა ფანტასტიურისა 
და რეალურის ნებისმიერი ნაზავი, შეუზღუდველი ფანტაზიის 
ასპარეზი, გაუმართლებელი სიმბოლოებისა და სახეების 
შემთხვევითი თავმოყრა. ყოფით სიტყვახმარებაში დამკვი- 
დრებული მნიშვნელობა სიტყვისა „მითი", როდესაც მას აიგივე- 
ბენ „ჩმახთან“, ან, უკეთეს შემთხვევაში, „ზღაპართან“, სრული– 

16



  

ად არ შეეფერება სინამდვილეს. როგორც ცნობიერების ფაქ- 
ტი, მითოსიც, რა თქმა უნდა, გარესამყაროს ასახვაა, მაგრამ არ 

შეიძლება იმის თქმა, თითქოს იგი მაინცდამაინც დამახინჯე- 
ბულად ასახავდეს მოვლენებს. ამგვარ კვალიფიკაციას არ მი- 
უყენებენ ხოლმე პოეზიას, რომელიც მითოსური აზროვნებიდან 
იღებს სათავეს; უფრო მეტიც, თუ დღესდღეობით პოეზია არ– 

სებობს, მხოლოდ იმის წყალობით არის შესაძლებელი, რომ ად- 
ამიანების გარკვეულ ნაწილში –– ამას ვერავინ უარყოფს -– შე- 
ნარჩუნებულია ამგვარი აზროვნების ნაშთი პოეტური უნარისა 
თუ ტალანტის სახით. შეიძლებოდა ბევრი მაგალითის მოტანა 
იმის საილუსტრაციოდ, თუ როგორ აღდგება ხოლმე თანამედ- 
როვე, თუნდაც უჩინო პოეტის შემოქმედებაში სპონტანურად, 
ყოველგვარი გავლენის გარეშე, ცალკეული მითოსური „სახეე– 
ბი“; ამას ახლა პოეტურ მიგნებას უწოდებენ. ზოგჯერ არა მხო– 
ლოდ ფორმა გამოთქმისა ბაძავს მითოსს, არამედ თვით სახეე– 
ბის შინაარსიც მითოსურია. ეს არ შეიძლება იყოს შემთხვევი– 
თი. 

მხოლოდ ესაა, რომ დღევანდელი პოეზიისგან განსხვავებით, 
თავის დროზე ამგვარი აზროვნება ტოტალურად მოიცავდა სა- 
ზოგადოების ცნობიერებას და ღრმად იყო შეჭრილი კაცობრივი 

მოღვაწეობის თითქმის ყველა სფეროში. მითოსური აზროვნე– 
ბა ქმნიდა ენას, –– თავად სიტყვათქმნადობის არაცნობიერი 

პროცესი მითოსურია თავისი არსით –– ქმნიდა ლანდშაფტს, არა 

მხოლოდ წარმოსახვით, მაგალითად, კოსმიური ღერძის გულის- 
ხმობით, არამედ ფაქტიურადაც, როცა ამ ნაგულისხმევ ადგ- 
ილზე ააგებდა ტაძარს ან უბრალო ქვის სამანს აღმართავდა; 
გაარღვევდა დრო-ჟამის აწმყო დინებას, როცა ქვეყნიერების 

„ჭიპად" დასახულ ყოველ ადგილთან შესაქმისეულ დროს ,შეინ– 
ახავდა". ამგვარად ამუშავებული, შეიძლება ითქვას, დრამატ- 

ულ-ემოციური აზროვნების ძალით ადამიანი ჩართული იყო 
კოსმიურ რიტმში და ასეთნაირად წარმართავდა თავის ცხოვრე- 
ბას –– მეორე კოსმოსს, რომ-ჰარმონიაშიო-მოსულიყთ გარესამ- 

17



  

ყაროს მოვლენებთან, ბუნებასთან. 
მითოსური აზროვნების სხვა პრინციპებს შორის ძირითადი 

უნდა იყოს დროის უკუშექცევადობის პრინციპი, რომლის 
მიხედვითაც მითოსში მოთხრობილი ამბავი – თავად ბერძნუ- 
ლი მკთოს „ამბავს" ნიშნავს –– პოეტური თხზულებისაგან ან ის- 
ტორიული ფაქტისაგან განსხვავებით, არ გაიაზრება როგორც 
ერთჯერადი აქტი; იგი მეორდება მისი პირველმოხდენის ყოვ- 

ელ სწორს, როგორც მაგალითად, ქვეყნის გაჩენა, კერძო ად- 
ამიანის დაბადება, ღმერთის „სიკვდილი“ და სხვ. ამ ნიშნით შეი- 
ძლება გამოცნობილ იქნეს მითოსური შინაარსის ტექსტი. თუ,. 
მაგალითისთვის, რომელიმე გმირი ხალხის ცნობიერებაში 
„.ერთხელ და სამუდამოდ არის მიჯაჭვული კლდეზე თუ 
-ქვესკნელში და უკან ვეღარ ბრუნდება, რათა ისევ თავიდან დაი- 
წყოს თავისი „ბიოგრაფია" -– მაშინ ეს ხალხი მითოსურად აღარ 
აზროვნებს და თქმულებაც აღარ იქნება მითოსი. 

მითოსური აზროვნებისათვის ყოველი ადამიანის შობის დრო 
და ადგილი საყოველთაო პირველშობის დროისა და ადგილის 
კერძო გამოვლენაა; ამ აქტუალურ დროს და ამ კონკრეტულ 
ადგილას, სადაც იბადება ადამიანი, მოქმედებენ ის ძალები, 
რომელნიც პირველკაცის შობისას მოქმედებდნენ. სხვაგვარ- 
ად რომ ვთქვათ, ის საშო, საიდანაც ნაყოფი გამოდის, პირველ- 
საშოდ არის შერაცხილი: აქ დრო მობრუნებულია, ხოლო სივრცე 
(ამ კერძო შემთხვევაში „ბოსელი“) გარდაქმნილია. ამავე თვალ- 
თახედვით გაიაზრება ისტორიული წარსული და არა თუ წარსუ- 
ლი, არამედ აწმყოც, როცა, მაგალითად, რომელიმე მეფე ქვეყ- 
ნის მტრების სახით პირველქმნილ ქაოსის ძალებს ებრძვის ან 
შინაურ ამბოხს თრგუნავს და, ამრიგად, თავის აწმყოში იმეო- 
რებს სამყაროს შემოქმედის ღვაწლს. „ადამიანებო, ნოეს წარ- 
ღვნა არ დამთავრებულა, იგი გრძელდება“, –– ამბობს „მობი 
დიკის" ავტორი და ეს სიტყვები სავსებით ზუსტად პასუხობს 

შუამდინარელის მსოფლგანცდას, რადგან იგი ყოველ საგაზაფხ- 
ულო წყალდიდობაში დიდი წარღვნის ხატს ხედავდა და დღეთა 

18



  

დასასრულსაც მოელოდა წარღვნას, როცა „კაცთა მოდგმა და 
საქმენი მისნი კვლავ თიხად მიიქცეოდა“. 

ქვეყნიერების შესაქმიდან წარღვნამდე, -––- მათ შორის განვ– 
ლილ დროში მოხდა ყველა მითოსური ფაქტი, ისტორიულ ხანა– 

ში მომხდარ მოვლენათა არქეტიპები. ამ წიგნში ძირითადი მი- 
თოლოგიური მასალა გადმოცემულია „ქრონოლოგიურად“ 
ქვეყნიერების გაჩენიდან სწორედ წარღვნამდე, რომელიც გა- 
ნასრულებს მითოსურ რკალს. ამის შემდეგ იწყება ისტორია. 

წიგნის პირგელი თავი ეძღვნება შუამდინარეთის ისტორიას 
და, როგორც სათაური გვიჩვენებს, ისტორიული მოვლენები 
გადმოცემულია დაახლოებით იმავე ისტორიულ-მითოსური 
თვალთახედვით, რაც ამ მოვლენათა თანადროულ თუ მოგვი- 

ანო ტექსტებში აისახა. ამ ნაწილში თხრობის მანძილზე, 
წინასწარ იხსენიება ბევრი მითოლოგემა, რომელნიც შემდგომ, 
სხვა თავებში გაშლილი სახით არის წარმოდგენილი. 

19



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 

ნათესავი წავალს, ნათესავი მოვალს, 

· ქვეყანა ჰგიეს უკუნისამდე. 

ეკლესიასტე 1,4 

დედამიწის სფეროს თუ დავატრიალებთ ღერძის გარშემო 
დასავლეთის მიმართულებით და თვალს მივაპყრობთ ჩრდილ- 
ოეთ ნახევარსფეროს ოცდამეათე პარალელს, წარმოსახვითი 
მზე სფეროს ბრუნვისას ამ პარალელების გასწვრივ თანმიყ- 

ოლებით გაანათებს დედამიწის ზურგის იმ ადგილებს, ალბათ, 
ეს არ არის შემთხვევითი –– სადაც ერთმანეთისგან დამოუკიდე–- 
ბლივ ჩაისახა და ერთმანეთის თანადროულად, ბევრ შემთხვევა- 
ში ურთიერთგავლენათა წყალობით ვითარდებოდა პირველი 
დიდი ცივილიზაციები. ჩვენს თვალწინ ჩაივლის ეგვიპტე, „ნილო- 
სის ძღვენი", ტიგროსისა და ევფრატის შუამდინარეთი, ბოლოს 
ინდის ხეობა და ხუთმდინარეთი. 

სწორედ აქ, ამ შედარებით ვიწრო ზოლში, სადაც ლოკალი- 
ზებულია კლასიკური ძველი აღმოსავლეთი, მდინარეთა ხე- 
ობებში ადამიანთა მცირე ჯგუფი –– თუ გავითვალისწინებთ 
თანამედროვე დემოგრაფიულ მასშტაბებს –– თაობიდან თაო- 
ბამდე, ზოგჯერ ეთნიური მონაცვლეობით აღბეჭდავდა თავისი 

არსებობისა და მოღვაწეობის კვალს – უბრალო ლერწმის ქოხე- 
ბით,ადამიანის აუცილებელი თავშესაფრით დაწყებული და ცად- 
ამწვდომი ზიქურათებით თუ პირამიდებით გათავებული. 

უკიდეგანოდ გადაშლილი მიწის ზედაპირი იხაზებოდა.არხე- 
ბით, რომელნიც ერთი მხრივ თუ ნაყოფიერს ხდიდა ნიადაგს, 

20



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

მეორე მხრივ ზღვარს უდებდა უკიდეგანობას, ითვინიერებდა 
და უდაბნოდან გამოიტაცებდა სივრცეს, რათა იგი ერთხელ და 

სამუდამოდ დაღდასმული ყოფილიყო კაცობრიული კულტუ- 
რით, სხვაგვარად რომ ვთქვათ, ადამიანი, რომელსაც ხელში 
ეჭირა გამომწვარი თიხის ან ბრინჯაოს ნამგალი, თოხი თუ წერ- 
აქვი, ოფლში გაწურული იღვწოდა იმისათვის, რომ ის მიწა, სა- 
დაც ჩვენთვის უცნობმა გასაჭირმა მოიყვანა იგი, თავის სამ- 
შობლოდ ექცია, რომ „ქვეყანა“ ყოფილიყო მისი ქვეყნის საკუ- 
თარი სახელი, როგორც მოხდა შუმერის ენაში, სადაც სიტყვით 
ქალამ (ქვეყანა) მხოლოდ და მხოლოდ შუმერი იწოდა და არა 
სხვა რომელიმე მხარე, რომლისთვისაც ინახავდნენ სიტყვას 
ჟურ, რაც ერთდროულად გამოხატავდა „მთასა“ და „უცხოს". 

მნიშვნელობა სიტყვისა შესაბამისად აღიბეჭდა დამწერლობა– 
ში. რას ვხედავთ ამ ნიშანში: ვხედავთ სახლს მასზე ამოზრდილი 
მცენარითურთ. ეს ის პირველი ნერგია, ადამიანმა რომ გაახარა 
თავის ქვეყანაში. ამავე დროს, ეს იყო ადამიანის პირველი ღვაწ- 
ლი დედამიწაზე. „იმ წინადროულ დღეთა შინა, იმ შორეულ წე- 
ლინადებში, –– გვამცნობს ერთი არაკი, –– ცა სწუხდა,მიწა კვნე- 
სოდა ჟამს მიმწუხრისას... ღმერთებმა ქვეყნის წარსამართავად 
და ხალხის დასამკვიდრებლად მეფე განაწესეს, შავთავიანთა 
საწინამძღვროდ უამრავი ხალხისა. მეფემ თავის ეზოში დანაკ- 
ისკუდი დარგო და გაახარა, იალღუნი დარგო...“ (38,155). აქა– 
დის დამაფუძნებელი შარუქინი ამბობს: „ოდეს მებაღე ვიყავ, 
იშთარმა შემიყვარა“ (97, 121) და მის სიტყვებში იგივე მითო– 
სურ-კულტურული აზრი მარხია. 

წარმოვიდგინოთ კაცთა მოდგმით დასახლებული ველი, 
რომელსაც აღმოსავლეთით აკრავს მთიანეთი, მტრების ბუდე, 
რის გამოც ქურ (მთა) „მტრის“ მნიშვნელობასაც იძენს, ხოლო 
დასავლეთით – ზეგანი, უკიდეგანო უდაბნო, მოღიავებული 
ბუნაგი ავსულთა და მტაცებელთა, უდაბნო ანუ ედენ ბიბლი- 
ური შესაქმის წინადროული თოჰუ და ბოჰჟუჟ, სადაც უგზოუკვ- 

ლოდ იკარგება გასული კაცი, როგორც მწყემსი დუმუზი



უაურაბ კიჰნაძე 
  

ქვესკნელში, ამიტომაც ედე6 იგივე ქვესკნელია, ისევე როგორც 
აღმოსავლეთის საზღაური ქურ. ამ ორ „ქვესკნელს“ შორის მო- 
ქცეულია კურთხეული ქვეყანა ქი-ე6ნ-გი, „სამშვიდობოს დავ- 
ანებული“, როგორც გვამცნობს ძველი მითოსი. მაგრამ ის არ 
იქნებოდა კურთხეული, ორი მდინარე რომ არა, ორი წყალუხვი 
მდინარე იდიგინა(ტიგროსი) და ბურანუნა (ევფრატი), რომელთ- 

აც ბიბლიურმა მითოსმა ამქვეყნიურ ედემში მიუჩინა სათავე. 
არ არის ძველი ის მიწა, სადაც აღმოცენდა სამხრეთ შუმერის 

პირველი ქალაქები. ქვის ხანა არ მოსწრებია ამ ნიადაგს. ნეოლი- 
თის ხანაშიც დღევანდელი სპარსეთის ყურე (ბაჰრეინი) ისე ღრ- 
მად იყო შეჭრილი ხმელეთში, რომ მთელი სივრცე ზღვით იყო 
დაფარული სწორედ ისე, როგორც იხსენიებს ქვეყნიერების შე- 
ქმნას ბაბილონური მითოსი: 

წმიდა სახლი, ღმერთების სახლი, წმიდა ალაგას არ იყო შექმნილი, 

ლერწამი არ იყო აღმოცენებული, ხე არ იყო დანერგილი; 

აგური არ იყო დადებული, ალიზი არ იყო მოზელილი. 

სახლი არ იყო აგებული, ქალაქი არ იყო აღმოცენებული, 

ქალაქი არ იყო აგებული, სულდგმული გაჩენილი. 

ნიპური არ იყო შექმნილი, ექური აღმოცენებული, 

ურუქი არ იყო შექმნილი, ეანნა აღმოცენებული, 

ერიდუ არ იყო შექმნილი, აპსუ აღმოცენებული, 

წმიდა სახლი, ღმერთების სახლი, მათი ბინა არ იყო შექმნილი. 

მთელი ხმელეთი ზღვა იყო ოდენ (53,47). 

იდიგინას და ბურანუნას მრავალი საუკუნის მანძილზე მო- 

ჰქონდათ და ლექავდნენ კალაპოტის გასწვრივ უნოყიერეს, 
თითქმის უხვინჭკო ალუვიონს; მათვე გამოსტაცეს მლაშე წყ- 
ლის სტიქიონს მოზრდილი სივრცე და დააფინეს ნიადაგი; ბაჰრ- 

ეინმა უკან დაიხია, ხოლო მდინარეთა შესართავთან დიდ ფარ- 

თობზე დაჩნდა ლერწმოვანი ჭაობი, სადაც მომავლისთვის კვ- 

ლავ მყარი ნიადაგი იქმნებოდა თანდათან. ასე რომ, ნილოსის 

22



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ქვეყნის მსგავსად ამ მხარეზეც არანაკლები უფლებით ითქმის, 
რომ იგი იდიგინა-ბურანუნას ძღვენი იყო. როგორც ვხედავთ, 
ამ ორ მდინარეს მხოლოდ მაცოცხლებელი წყალი კი არ მოუტა- 
ნია, არამედ ქვეყნის საძირკველიც. ამიტომაც გასაგებია, რა– 
ტომ ჰქონდა შუამდინარულ მითოსში ესოდენ დიდი მნიშვნელო- 
ბა მტკნარი წყლის სტიქიას, ენქის სამფლობელოს; ხოლო ენქი 
ითვლებოდა კაცობრიული ცივილიზაციის დამაფუძნებლად, 
შესაძლოა, თავად შუმერის ქვეყნისაც, რომლის ადგილობრივი 

სახელი ჟი-ენ-გირა შეიძლება წავიკითხოთ როგორც „მიწა ლერ- 
წმის უფლისა“, ხოლო ეს უფალი ენქი, მითოსის თანახმად, იმ 
ჭაობიან ლერწმოვანის სიღრმეში ბუდობდა, სადაც თითქოს მი- 

წისქვეშა მტკნარი ოკეანიდან გამოიჟონებოდა გამუდმებით მა– 

ცოცხლებელი წყალი. 
ამ ენ-ქის, რომლის სახელი იკითხება როგორც კმიწის უფა- 

ლი“, თავისი „ჰიდროენერგიით“ აუვსია ორი მდინარე, როგორც 
ნათქვამია მისი ღვაწლისადმი მიძღვნილ ჰიმნში: „რა მიეახლა 
მამა ენქი ბურანუნას, მორქინალ ზროხასავით ამაყად მიეგება 
ბურანუნა; ღვარით დატვირთა ბურანუნა ენქიმ, მარადმედინი 
წყლით აავსო. ახლა იდიგინა დაუდგა გვერდით მორქინალ 
ზროხასავით; ღვარით დატვირთა იდიგინა ენქიმ, საქორწინო 
ძღვენი მიუტანა. გაიხარა იდიგინამ მორქინალ ზროხასავით: წყ- 
ალი რომ მიართვეს, მარადმედინი წყალი იყო...“ (14, 236; 19, 
105-6). 

მას შემდეგ შეუმწყდარად მოედინებოდა ეს ორი მდინარე ენ- 
ქისმიერი ძალით დაძრულიდა ვიდრე საბოლოოდ შეერთდებოდ- 
ნენ ზღვის ყურეში, მანამდე კიდევ ბევრ ადგილას აზავებდა მათ 

წყალს ადამიანის ღვაწლი მრავალრიცხოვანი არხებითა და ნა- 
ბარტყი რუებით –– ღვაწლი, რომელიც მითოსური წარმოდგენ- 
ით აგვირგვინებს შესაქმის პროცესს, და რომლის გარეშეც მიწა 
ვერ იქნება საცხოვრისი კაცთათვის; ამიტომაც „მიწის“ მისანი- 
შნებლად შექმნილი უძველესი პიქტოგრამა გამოხატავს არხე- 
ბით (ხაზებით) დასერილ მონაკვეთს, ანუ „მიწა-წყალს", ხოლო 

23



ზურაბ კიკნაძე 
  

ეს დაახლოებით ისეთი ნიშანია, რომლითაც თანამედროვე 
რუკებზე ჭაობიან ადგილებს აღნიშნავენ. 

ორი მდინარე, ერთმანეთთან წყალნაზიარები, ჩვენს წარ- 
მოდგენაში ძალაუნებურად ორი ეთნოსის ასოციაციას იწვევს. 
ჯერ კიდევ პრეისტორიულ ხანაში, საიდანაც ჩვენამდე არ 
მოუღწევია დაწერილ სიტყვას, ორი ხალხი მკვიდრობდა ერთ- 

მანეთის მეზობლად: ჩრდილოეთით სემიტური მოდგმის ერთი 
შტო, რომელნიც შემდგომში აქადელების სახელით გამოცხად- 
დნენ; სამხრეთში, სპარსეთის ყურის ბუნებრივ საზღვრამდე, 
შუმერელნი, მათსავე წერილობით წყაროებში „შავთავიანებად“ 
(სანგ-გიგ) წოდებულნი, –– რაც შემდგომში ხალხის ზოგად სახ- 

„« ელად იქცა –– რომელთა ენაზე იმ არემარეში ადამიანთა არც 
ერთი მოდგმა არ ლაპარაკობდა. როგორც იდიგინა და ბურანუ- 
ნა გზადაგზა ერწყმოდნენ ერთმანეთს, ასევე ამ ორი ხალხის 
ტრადიციები მსჭვალავდნენ ურთიერთს მათი ისტორიული 

თანაცხოვრების მანძილზე, ვიდრე ისტორიის დასასრულს მთე- 
ლი მათი კულტურული მონაპოვარი ერთ თო ცივილიზაცია- 
ში არ გადაიზარდა. 

ვიდრე აქადელი სემიტები ისტორიის სიცხადეში გამოჩნდე- 

ბოდნენ, –– არქაულ ხანაში მათ უჩუმარ არსებობას ამხელს მხო- 
ლოდ ცალკეული სიტყვები, ძველთაგანვე რომ უსესხნია შუმ- 

ერულ ენას, სხვათა შორის, „გზა“, „ბრძოლა“, „ვაჭარი“, „მონა“ 

“· ან მთვარის ღმერთის სახელი „სინ“ –– შუმერელებს უკვე განვ- 
ლილი ჰქონდათ კლასიკური ხანა თავიანთი ისტორიისა. მათ 
უკან იყო უხსოვარი დრო. უკვე მითოსში გადასული, წარღვნის 
წინადროული ეპოქა, როცა პირველად კაცობრიობის ისტორია- 
ში მეფობა (ნამ-ლუგალ) დაეშვა ციდან ჯერ ქალაქ ერიდუში, 
ენქის სატახტოში, და მერე მემკვიდრეობით –– ბალას პრინციპ- 
ით, თუ შუმერულსავე სიტყვას ვიხმართ –-– გადადიოდა ქალა- 
ქითი ქალაქად: ერიდუდან ბად-თიბირაში, ბად-თიბირიდან – 

სადაც სხვათა შორის მეფობდა „მწყემსი დუმუზი“, შუმერული 
მითოსის ტრაგიკული პერსონაჟი –– ლარაკში, ლარაკიდან სი- 

24



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

პარში და, ბოლოს, შურუპაქში, სადაც მეფობას მოუსწრო წარ- 
ღვნამ –– თუმცა გადარჩა მისი უკანასკნელი მეფე ზიუსუდრა, 
„შემნახველი ყოველთა სულდგმულთა და კაცთა თესლისა“ – 
და კვლავ ციდან ჩამოსატანი შეიქნა. საყოველთაო კატასტრო- 
ფის შემდეგ მეფობა ჩამოვიდა ქიშში და აქედან კვლავ მორი- 
გეობით მოიარა შუმერის ქალაქები. ქიშის მეფეთა შორის ახს- 
ოვდათ ლეგენდარული მწყემსი ეტანა, რომელიც არწივმა ცაში 
აიყვანა; ახსოვდათ ურუქის მეფენი – მესქიაგაშერ უთუს ძე, მზის 
ღმერთის, დაკარგული მითოსის გმირი, რომლის თავგადასავა- 
ლი ორიოდე სიტყვით ჩაიწერა „მეფეთა სიაში": „ზღვაში შევიდა, 

მთაზე ავიდა“, ძე მისი ენმერქარ, დამწერლობის გამომგონებე- 

ლი, რომელსაც „ნათქვამი სიტყვა სოლებად უქცევია, თიხის 
ზედაპირზე აღუბეჭდავს“, მისი მომდევნო ლუგალბანდა, მას- 
თან ერთად ურუქული თქმულების გმირი და, ბოლოს, სახელ- 
განთქმული გილგამეში. 

ენმერქარის ხელოვნება – ვერწმუნოთ ეპიურ ტრადიციას, 
ურუქელ მეფეს რომ მიაწერს დამწერლობის შემოღებას, რად- 

გან სწორედ ურუქში, ეპიურ თქმულებათა სამშობლო-ქალაქში 
უნდა მომხდარიყო ეს ფაქტი –– დიდხანს რჩებოდა გამოუყენე- 
ბელი მითო-ეპიურ ან მატიანურ ამბავთა ჩასაწერად, რომელთა 
ერთადერთი აღმბეჭდავი და, ალბათ, საკმაოდ მტკიცედაც, 
გარკვეულ დრომდე ადამიანის მეხსიერება იყო. მაგრამ ადამი– 
ანი არ ენდობოდა ამ უნარს, როცა საქმე ეხებოდა სამეურნეო 
ხარჯთაღრიცხვას, ტაძრისათვის შეწირული ზვარაკისა თუ სხვა 
ნივთების აღნუსხვას, სატაძრო მუშა-პერსონალისთვის არჩივის 
დანაწილებას და სხვა, ყოველდღიურობასთან დაკავშირებულ 
საქმიანობას. ამგვარი ხასიათისაა დამწერლობის ჯერ კიდევ 
კრიპტოგრაფიულ ეპოქაში ჩაწერილი ტექსტები, არქაულ ურუ- 
ქში და შურუპაქში რომ არის აღმოჩენილი. 

ამიტომაც ჩვენთვის უცნობია ურის ე.წ. | დინასტიის (XXVI- 
XXV ს. ძვ.წ.) მეფეთა –– მესქალამდუგის, აქალამდუგის, მესანე- 
პადას და სხვათა მოღვაწეობა, რომელთა სიმდიდრესა და სა- 

25



სურებ კიკნაძე 

  

ბრძოლო სიძლიერეს მათ სამარხებში ჩატანებული უამრავი 
ოქრო-ვერცხლი, ძვირფასი თვლები და საომარი აღჭურვილო- 
ბა მოწმობს. ურის მეფე დამარხულია წელზე ხანჯალშემორ- 
ტყმული და წარწერიანი თასით ხელში, თავზე იშვიათი ხე- 
ლოვნებით ნაკეთები ოქროს მუზარადით, რომლის აღმომჩენი 
მასზე ამგვარ აზრს გამოთქვამს: „შუმერული ხელოვნებიდან 
რომც არაფერი შემორჩენილიყო, ეს მუზარადიც საკმარისი 
იქნებოდა, რომ ძველი შუმერის ხელოვნებისთვის საპატიო ად- 

გილი მიგვეჩინა ცივილიზებულ ხალხთა შორის“ (78,60). იგივე 
ავტორი ამ ეპოქის ურში აღმოჩენილი ე.წ. შტანდარტის მიხედ- 
ვით, რაზედაც სამშვიდობო სცენებთან ერთად საბრძოლო 
სცენებია გამოსახული, პანშუმერული გატაცებით ასკვნის, რომ 
„იმ ეპოქაში შუმერული არმია თავზარდამცემი ძალა უნდა ყო- 
ფილიცყო. შუმერელებს ისეთი საომარი ეტლები ჰქონდათ, 

რომელთა მსგავსი ორი ათასი წლის შემდეგაც საღვთო შიშით 
აძრწუნებდა ბიბლიური ხანის ებრაელებს, ხოლო მათი საბრძო- 
ლო წყობა ალექსანდრე მაკედონელის ძლევამოსილი ფალანგ- 
ის წინაპარი იყო. ამიტომაც გასაკვირი არაა, რომ შუმერელებს 
ფაქტიურად წინააღმდეგობა არ შეხვედრიათ, ვიდრე მეზობელ- 

მა ხალხებმა თანდათანობით არ შეითვისეს მათი სამხედრო ხე- 
ლოვნება“ (78,95). 

ასეთი ჩანს არქეოლოგის თვალით ურის მაგალითზე დანახ- 
ული კლასიკური შუმერი, რომლის მოღვაწეთა სახელები და საქ- 

მენი სავსებით წაიშალა მომდევნო თაობათა ხსოვნაში. 
მოგვიანებით, როცა ენმერქარის გამოგონებას ფართო გასა- 

ქანი მიეცა, შუმერის ისტორიის მუზა ცნობიერდება არა ურში 
ან ურუქში, ლეგენდარული მწიგნობრის სამშობლოში, არამედ 
იდიგინას ნაპირას, არხებით დაქსელილ ქალაქ-სახელმწიფოში, 
ლაგაშში, სადაც ჯერ ურ-ნანშე (დაახ. 2500 წ.), დინასტიის დამ- 
აარსებელი, ეწევა მშვიდობიან მოღვაწეობას, აშენებს ტაძრებს, 
განსაკუთრებით ადგილობრივი ქალღმერთების ნანშესა და გა- 
თუმდუგის სახელზე, აქანდაკებს მათ გამოსახულებებს, 

26



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

გაჰყავს ახალ-ახალი არხები, შემოზღუდავს ქალაქს თუ ძველ 
ზღუდეს განაახლებს, რასაც გადმოსცემს დამწერლობაში აღს- 
აბეჭდად ჯერ კიდევ, როგორც ჩანს, შეუჩვეველი, მომჭირნე 
ენით. ხოლო შემდეგ მისი მემკვიდრეების ეანათუმის (დაახ. 2400 
წ.), ენთემენას (დაახ. 2360-40 წწ.) და სხვათა წარწერებში ერთ- 
მანეთს ენაცვლება შენება და ბრძოლები მეზობელ ქალაქ უმას- 
თან, რომლის მთავარი, მიუხედავად მრავალგზის დადებული 
მარადიული ზავისა, განუწყვეტლივ არღვევს ლაგაშის საზღ- 

ვარს და.იჭრება ამ ქალაქის ღვთაების, ნინგირსუს „საყვარელ 
ტერიტორიაზე“, რის პასუხადაც ლაგაშის მთავარი „წარღვნის 

ქარიშხალივით დაატყდება უმას“. მაგრამ დროთა ვითარებაში 
უძლურდება ძლევამოსილი ლაგაში, რომელსაც ადრე იდიგინას 
ხეობის ქალაქებზე ჰეგემონიის პრეტენზიები ჰქონდა და ძალას 
იკრებს უმა, ვიდრე საბოლოოდ არ გაანადგურებს მოსისხლე 
ქალაქს. ეს მოხდა ლაგაშის „უკანასკნელი მეფის, ურუქაგინას 
დროს. თუმცა იგი თავის ხანმოკლე მეფობის პერიოდში (დაახ. 
2318-12 წწ.) მაინც შეეცდება აუცილებელი სოციალური რე- 

ფორმების გატარებას, ძველ ხელისუფალთაგან (იგი არ ეკუთვნ- 
ოდა ძველ დინასტიას) მემკვიდრეობით მიღებული კორუფციის 
– წერილობით პირველად დადასტურებული ი სსოიიი, 0 თ0I65 – 
აღმოსაფხვრელად. არსი მისი ვრცელი დოკუმენტისა, სადაც 

.· ლაპარაკია უკანონო გადასახადების გაუქმებისა და ზედამხედ- 

ველ მოხელეთა ძალადობის აღკვეთის თაობაზე, ასეთია: „ოდეს 
ნინგირსუმ, ენლილის გმირმა, ურუქაგინას ლაგაშის მეფობა 
ჩააბარა და 36000 (ანუ მრავალ) კაციდან მისმა ხელმა გამოარ– 
ჩია, მაშინ ურუქაგინამ წინადროული წესრიგი დაამყარა და სი- 
ტყვანი, მისმა მეუფემ, ნინგირსუმ რომ უთხრა, ქვეყანაში 
დაამკვიდრა (67,80)... ამ ამბავს უკავშირდება ერთი შეხედვით 
თითქოს უმნიშვნელო, მაგრამ გარკვეული აზრის მატარებელი 
ღვაწლი, დოკუმენტის ბოლოს რომ არის ნახსენები: „ამავე წელს 
ნინგირსუს განუახლა გირსუს უბნის კუთვნილი მცირე არხი და 
დაუმკვიდრა მისი წინანდელი სახელი: „ნინგირსუ ნიპურში 

27



დურაბ კიკნაძე 
  

დიდებულია"; ეს სახელი უწოდა ურუქაგინამ“ (67, 86). ამ ორი 
აქტით ქვეყნის მეფე იმეორებს სამყაროს დემიურგის ღვაწლს 
კაცობრიულ მიკროკოსმოსში, –– როგორც დემიურგი ძლევს 
ქაოსს და ამყარებს კოსმოსს, მოწესრიგებულ სამყაროს, ასევე 
ურუქაგინა აღადგენს შესაქმისმიერ წესრიგს სოციალურ ყო- 
ფაში, რასაც ამავე მითოსურ დონეზე შეესატყვისება დროთა 
ვითარებაში მოშლილი არხის აღდგენა და მისთვის ძველი სახ- 
ელწოდების დაბრუნება. დემიურგი ქმნის წარსულში, მეფე კი 
აღადგენს წარსულში შექმნილს; ამ აზრით იგი თითქოს არა- 
სოდეს არ ქმნის ახალს, არამედ ქმნის იმას, რაც უკვე წი- 
ნადროულ ხანაში იყო. ეს არის მისი უპირველესი ფუნქცია ვი- 
თარცა ღმერთის ნაცვალისა ამ ქვეყანაზე, რაც იგულისხმება 
ტიტულში ენსი. 

ურუქაგინას რეფორმების ტექსტი იმითაც არის შესანიშნავი, 
რომ იქ, ალბათ კაცობრიობის ისტორიაში პირველად წერილო- 
ბით აღიბეჭდა ყოველი დროის ადამიანისთვის სანუკვარი სი- 
ტყვა „თავისუფლება“. არ უნდა მოველოდეთ, რომ შუმერული 
სიტყვით გამოხატულამ ცნებაში – მით უმეტეს თუ იგი სოციალ- 
ურ დოკუმენტში გვხვდება –– იგულისხმებოდეს ადამიანის ში- 

ნაგანი ნების გამოვლინება, თვითდადგინების მორალური აქტი, 
ანუ პიროვნების თავისუფლება, რასაც ეტიმოლოგიურად, 

ყოველგვარი განმარტების გარეშე გამოხატავს ქართული სი- 

ტყვა. შუმერულად „თავისუფლება“, ისევე როგორც ყველა ენა- 
ში არაფილოსოფიური გაგებით ნახმარი, გულისხმობს სხვისი 
ნებით, გარედან მონიჭებულ მდგომარეობას. მაგრამ შუმერულ 
ცნებას ახასიათებს ერთი მნიშვნელოვანი თავისებურება. როცა 
ჩვენს დროში კაცს ათავისუფლებენ, ჩვენთვის ბუნებრივია 
კითხვა „საიდან?“ საიდან, რისგან თავისუფლდება კაცი? ხოლო 
შუმერული სიტყვა იმგვარი შინაარსისაა, რომ უსათუოდ ისმის 
კითხვა „საითკენ?“ საითკენ, ვისთან მიდის გათავისუფლებუ- 
ლი კაცი? „შეპყრობილი მოყმე თავის დედის წიალს (ურ-ამა) 
დაუბრუნდეს" – ამ სიტუაციიდან არის განვითარებული



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

„თავისუფლების“ ცნება. როცა ურუქაგინა რეფორმების ტე- 
ქსტში აჯამებს თავის ღვაწლს, იგი წერს: „მან დედასთან დაბ– 
რუნება დაამყარა“. ეს ცნება ამა-არ-გი „დედასთან დაბრუნე- 
ბა“ მტკიცედ არის დამკვიდრებული „თავისუფლების“ მნიშ- 
ვნელობით და თითქოს შეიძლებოდა მისი მიჩნევა კონკრეტუ- 
ლი აზრისაგან დაცლილ, განყენებულ ცნებად, რომ იმგვარი 

ფრაზები არ გვხვდებოდეს, სადაც ჯერ კიდევ ჩანს მისი ამო- 
სავალი საფუძველი; აქ ამა-არ-გი იშლება შუმერული ფრაზეო- 
ლოგიისათვის დამახასიათებელ ორ სიმეტრიულ ნაწილად: „დე- 

დასთან დაბრუნება ლაგაშისა დავამყარე, დედა შვილს დაუ- 
ბრუნდა, შვილი დედას დაუბრუნდა“. მთელი თავისი ემოციური 
ძალით ეს გამოთქმა გარდაიქმნება მითოლოგემად, რაშიც შე- 
კუმშული სახით არის მოქცეული მზიური გზის მითოსი: უთჟუამა-– 
ბი-შე-გი-ა „უთუ (მზის ღმერთი) დედასთან დაბრუნებული“ სი- 
ნონიმია „დაღამებული, უმზეო სივრცისა", ხოლომისი გაშლილი, 
თხრობითი ფორმაა „უთუ თავაღმართული მიდის დედის სახ- 
ლისაკენ“; თავის დედას უბრუნდება აგრეთვე წელინადი, როცა 
მზე დაასრულებს ზოდიაქურ გზას: „დღეები გავიდა, თვეები 
თვეებს მიჰყვა –– წელიწადი თავის დედას დაუბრუნდა", 

თავის საწყისს უბრუნდება ან უნდა დაუბრუნდეს ყველა არსი 
და მოვლენა: შვილი –– იქნება მზე თუ მოკვდავი კაცი –– თავის 

დედას, დედის სახლს ან წიაღს, დროთა ვითარებაში აბნეული 
საზოგადოებრივი წესრიგი -– იმ წინადროულ წესრიგს, რომლის 
აღდგენასაც შეეცადა ურუქაგინა. ამ „დაბრუნებაში“ მარხია 
თავისუფლების ჭეშმარიტი აზრი, როგორც ეს ესმოდა შუმერ- 

ულ ენაზე მოლაპარაკე კოლექტივს. 
ამ საზოგადოების მკვიდრისათვის თავისუფლების მინიჭება 

ნიშნავდა არა უბრალოდ „გაშვებას“ ტყვეობიდან ან „თავის ნება- 
ზე მიშვებას“, არამედ უცილობლად უკან დაბრუნებას იმ ადგ- 
ილისაკენ, რასაც ნებსით თუ უნებლიედ იქნა მოშორებული. ამ– 
იტომ ტყვეკაცი ან მოკვეთილი ვინმე მხოლოდ მაშინ ჩაითვლე- 
ბოდა თავისუფალ კაცად, როცა საბოლოოდ დაბრუნდებოდა 

29



რურაბ ჰიკნაძე 
  

დედასთან, დედულეთში, თავის ქალაქში, სადაც ჭეშმარიტ 
თავისუფლებას ჰპოვებდა. უკეთუ ასე არ მოხდებოდა, იგი უცხო 
(ქურ) ქალაქის ტყვე შეიქნებოდა, ან უგზოუკვლოდ იხეტიალებ- 
და, დაიკარგებოდა, „დაებმებოდა“ ედენში, ქვესკნელის წინკარ- 
ში, როგორც მწყემსი დუმუზი, რომელსაც დედა ან დედრი მოყ- 
გასი დღენიადაგ უხმობს თავისთან. 

ამგვარი კონცეფციის საფუძველია ძლიერი კოლექტიური თუ 
ინდივიდუალური ცენტრისკენული სწრაფვა, ერთ წიაღში 

შეკრების იმპულსი, რასაც ახორციელებდნენ შუამდინარეთის 
ქალაქ-სახელმწიფოების მთავარნი თუ იმპერიების ხელმწიფე- 
ნი, როდესაც – და ეს იყო კოსმოგონიური აქტის ანალოგიური 

ღვაწლი მათი მხრით -– მსგავსად მწყემსისა თავთავიანთ „ფარ- 
ეხებში“ კრებდნენ მიმოფანტულ „შავთავიანთა“ მოდგმას. ასე- 
თი ცენტრებით იყო მოფენილი შუმერის ქვეყანა, თითოეული 
ცენტრი იყო დედაქალაქი, სადაც იჯდა როგორც ლაგაშში გა- 

თუმდუგი – „დედა მრავალთა შვილთა“ (ამა-დუმუ-დუმუ-ნე), 
ქალღმერთი, რომელიც საკუთარი ძუძუთი კვებავდა თავის 

მკვიდრთ და ამიტომაც ქალაქი დედრულ არსებად იყო წარმოდ- 
გენილი, ანუ სხვაგვარად, ქალღმერთი განასახიერებდა ქალაქს. 
ამ მნიშვნელობით არის ნახმარი სიტყვა „დედა-ქალაქი“, რაც 
შუმერისათვის „სამშობლოს", უფრო სწორად, „დედულეთის" 

სინონიმი იქნებოდა. ამ იგივეობას „დედასა“ და „ქალაქს“ შორის 

ადასტურებს ერთ ეპოსში გაკვრით ნახსენები, ალბათ მოარუ- 
ლი თქმა: „დედის მოძულე შვილივით ქალაქიდან გადის“ (73, გვ. 
118, სტრ. 308). 

მთელი შუმერის მოსახლეობა დანაწილებული იყო ამგვარად 
წარმოსახულ დედა-ქალაქებში, რომელთაგან თითოეული წარ- 
მოადგენდა მონადისმაგვარ თვითკმარ ერთეულს ადგილო- 
ბრივი ტრადიციებით, ადგილობრივი მითოსით და პანთეონით, 
საკუთარი თვითმმართველობით – ერთგან ენსი ანუ მთავარი 
მართავდა ქვეყანას, მეორეგან ლუგალი, „დიდი კაცი“ ანუ მეფე; 
ერთ ქალაქში თაყვანს სცემდნენ მთვარის ღმერთს სინს (ურში), 

30



ქვუყნის ისტორია და მითოსი 
  

მეორეგან –- მზე-უთუს (სიპარსა და ლარსაში), მესამეგან -– 
ნინგირსუს, ენლილის მეომარს (ლაგაშში) და ა.შ. ერთგან გათუმ- 
დუგი იყო დედა-ქალღმერთი, მეორეგან -– ნისაბა, ყანების ღვ– 
თაება, მესამეგან -–– ინანა და ა.შ., რომელნიც განსაკუთრებულ 
ელფერს აძლევდნენ მათდამი მინდობილ ქალაქს და განუმეო- 
რებელი განსხვავებულობით აღბეჭდავდნენ თითოეულის ყო- 
ფას. ყოველ ქალაქში იდგა მთავარი ტაძარი, რომლის ეზოში გა- 
დიოდა სამყაროს წარმოსახვითი ღერძი, „დიდი ღერძი" (დიმ- 

გალ), როგორც ნიშანი ქალაქის თვითკმარობისა და საკრალური 
დამოუკიდებლობისა. 

ამ პლურალიზმის და მონადური განწვალებულობის მიუხე- 
დავად, შუმერის ქვეყანას მაინც ჰქონდა ერთი ცენტრი და ეს 
იყო არა დედა-ქალაქი, არამედ მამა-ქალაქი, სადაც იჯდა შუმ- 
ერის რელიგიურ-კულტურული და ეროვნული ერთიანობის გან- 
მასახიერებელი ღმერთი ენლილი. ნიპური ერქვა ამ მამრულ 
ქალაქს, „ნიპური ქალაქი, თესლი უამრავი ხალხისა", რომელიც 
უხსოვარი დროის ავტორიტეტის ძალით მიიზიდავდა და ვირ- 
ტუალურად აერთიანებდა განცალკევებულ ქალაქ-სახელმწი- 
ფოებს. ამ ერთიანობის რეალური გამოხატულება იყო ე.წ. პალ– 

ას ანუ „მონაცვლეობის ინსტიტუტი, დელფიური ამფიკტიონის 
ანალოგიური, –– შუმერის თორმეტ ქალაქს მთელი წლის მან- 
ძილზე მორიგეობით მიჰქონდა ნებაყოფლობითი შესაწირავი 
ენლილის ტაძარში. ამ საკრალური წეს-ჩვეულებების ძალით თი- 
თოეული მონადა-ქალაქი ეზიარებოდა იმ უნივერსალურს, 

რასაც ენლილი, ვითარცა ქვეყნიერების და არა მარტო შუმერ- 
ის, მეუფე ატარებდა. 

თუ თითოეული ქალაქ-სახელმწიფო ერთმანეთისათვის ჩა- 
კეტილი იყო დედა-ქალაქობის პრინციპით და ისაზღვრებოდა 
არხებით თუ საკრალური მიჯნებით, ნიპურისათვის იგი 
ყოველთვის ღია იყო: ქალაქის იდეალური პატრონი, მავანი ღმ- 
ერთი, რომელიც ქალაქის მეფედ იწოდებოდა, ენლილის მიერ 
იყო დანიშნული, ენლილისგან იღებდა ქალაქის დაფუძნები- 

31



სურაბ ჰიკნაძე 
  

სთანავე მისი მართვის პრეროგატივებს და ინსიგნიებს; ენლილი 
უწილადებდა თითოეულ მათგანს თავის არსს, ანუ „ენლილო- 
ბას“ (ნამ-ენ–ლილას.. მის მიერ იყო, მაგალითად, ლაგაშში დად- 
გენილი ნინგირსუ, ენლილის გმირად (ურსანგ-ენლილა) წოდე- 
ბული. შუმერის ისტორიას ახსოვს ბრძოლები მეზობელ 
ქალაქებს შორის, მაგრამ ვერსად ამოვიკითხავთ, რომ ოდესმე 
ნიპური ჩაბმულიყოს ომში, ან რომელიმე ენსი თუ ლუგალი შე- 
ჭრილიყოს მის სანახებში, ან თავად დასხმოდეს თავს რომელიმე 
ქალაქს შელახული ავტორიტეტის აღსადგენად. ეს უკანასკნე- 
ლი ვითარება გამორიცხულია, რადგან ნიპურის ავტორიტეტი 

ფიზიკურ ძალაზე არ იყო დაფუძნებული. 
ხოლო ეს ავტორიტეტი ხშირად იყო ქმედითი და აქტუალური 

ძალა, და არა მხოლოდ პოტენციური, მხოლოდ შუმერის 
იდეოლოგთა შეგნებაში არსებული. როგორც შუმერის ცის ზე– 
ნიტში მდგომი, იგი იყო უმაღლესი არბიტრი, რომელიც აწეს- 
რიგებდა ურთიერთობებს ორ მეზობელ, მტრად გადაკიდებულ 
ქალაქს შორის; ენლილი, ვითარცა ღვთაებრივი ზღვარმდებე- 
ლი, როგორადაც ცნობილია იგი მითოსში (იხ. გვ. 112-1 13), ძალ– 
მოსილი იყო ერთმანეთისაგან გაემიჯნა ორი ქალაქი, რათა 
აეცილებინა ბრძოლა – ქაოსის გამოვლენა ისტორიულ ყოფაში 
და შეენარჩუნებინა შუმერული მიკროკოსმოსის §L8VV§ 0ყ0. ლა– 
გაშური წარწერა ამბობს: „ენლილმა, ქვეყნიერების მეუფემ, 
ღმერთების მამამ, თავისი მტკიცე სიტყვით საზღვარი გაავლო 
ნინგირსუსა და შარას შორის“ (67,62). 

ჩვენ დავტოვეთ ურუქაგინა, პირველი რეფორმატორი, თავის 
დედაქალაქში, რომლის სოციალური ყოფა მან მცირედი ხნით 
„დააბრუნა დედასთან", მხოლოდ ხანმოკლე დროით, რადგან 
სულ მალე ლაგაშს დიდი განსაცდელი დაატყდა თავს. როცა ეს 
ვიცით და რეტროსპექტულად გავხედავთ ლაგაშის მატიანეს, 
რაღაც საბედისწეროდ მოგვეჩვენება გაუთავებელი უთანხ- 
მოებანი ლაგაშსა და უმას შორის, ენლილის მიერ ძველთაგანვე 

32



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

გავლებული საზღვრების განუწყვეტელი დარღვევა, თარეშით 
შეჭრა ნინგირსუს „საყვარელ მამულში“, გუ-ედინაში, მრავალ– 
ჯერ დადებული ფიცისა და წყევლის არმოშიშება ქალაქ უმასა- 
გან. აი, წყევლაც: „თუ ოდესმე უმაელმა კაცმა ტერიტორიის 

ხელში ჩასაგდებად ნინგირსუს სასაზღვრო არხი და ქალღმერთ 
ნანშეს სასაზღვრო არხი გადალახა, -– დაე, ეს უმაელი კაცი ენ- 
ლილმა გაანადგუროს, ნინგირსუმ ფართო სათხეველი მოუსრო- 

ლოს, დაე, მისმა მაღალმა ხელმა და ტერფმა ზეგარდმო დათრ- 
გუნოს იგი“ (67, 68). 

ასეთი უმაელი იქნება ბედისწერას ატანილი უმას მთავარი 
ლუგალსაგესი, რომლის თარეშს ლაგაშის საკრალურ უბნებში 
თავისებური ექსპრესიით გადმოსცემს ლაგაშელი მემატიანე: 

„უმაელებმა ანთასურას ცეცხლი წაუკიდეს, ოქრო და ძვირ- 
ფასი ქვები დაიტაცეს; თირაშის სასახლეში სისხლი დაღვარეს; 
აბზუ-ბანდაში სისხლი დაღვარეს; ენლილის საყდარში, უთუს 
საყდარში სისხლი დაღვარეს; ახუშაში სისხლი დაღვარეს, ოქრო 
და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს; ნინმარის წმიდა ჭალაში სისხლი 
დაღვარეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს; ბაგარაში სისხ- 
ლი დაღვარეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს; აბზუ-ეგა- 
ში სისხლი დაღვარეს; გათუმდუგის ტაძარს ცეცხლი წაუკიდეს, 
ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს, ქანდაკი დაამსხვრიეს; 

ინანას ეანას ცეცხლი წაუკიდეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები 
დაიტაცეს, ქანდაკი მისი დაამსხვრიეს; შაპადაში სისხლი დაღ– 
ვარეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს; ქი-აბაში, ნინ– 
დარას ტაძარში სისხლი დაღვარეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები 
დაიტაცეს; ქინუნირს, დუმუზი-აბზუს ტაძარს ცეცხლი 
წაუკიდეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს; ნანშესეულ ენ- 
გურის ტაძარში სისხლი დაღვარეს, ოქრო და ძვირფასი ქვები 
დაიტაცეს; ამა-გეშთინანას ტაძარში სისხლი დაღვარეს, ამა- 
გეშთინანას ოქრო და ძვირფასი ქვები დაიტაცეს... რაკი უმას 
ხალხმა ლაგაში დააქცია, ამით ნინგირსუს შესცოდა. ურუქაგი- 
ნას, გირსუს მეფეს ბრალი არა აქვს. ლუგალსაგესის, უმას ენი- 

33



სურაბ ჰიკნაძუ 
  

სის, რომლის ქალღმერთი ნისაბაა, ბრალი აწევს!“ (67, 90-92). 

როგორც ვხედავთ, უმას ხალხმა თავისი გაბოროტებული ენ- 
სის წინამძლოლობით ძირი გამოუთხარა ლაგაშის კოსმოსს, 
დაარბია მისი პანთეონი, წაართვა ქალაქის მკვიდრთ ამა-არ-გი 
– „დედასთან დაბრუნება“, ვინაიდან, უნდა ვიფიქროთ, რომ 

ლაგაშელი ხალხი მიმოიფანტებოდა, როგორც არაერთხელ მო- 
მხდარა დანგრეულ ქალაქში. თუმცა შემდგომში ლაგაში მაინც 
აღდგება და განსაკუთრებულ როლს ითამაშებს შუმერის კულ- 
ტურის აღორძინებაში, რასაც დავინახავთ, როცა განვიხილავთ 
შუმერის რეკონკისტის ხანას. ახლა მოვუსმინოთ მეორე მხარე- 
საც, ვნახოთ რას ამბობს ლუგალსაგესი, რომელსაც თავის 
დროზე უნდა ეწიოს ლაგაშელის წყევლა. ახლა იგი სრულიად 

„ახალი ტიტულებით გამოჩნდება თავის მატიანეში: 

„ოდეს ენლილმა, ქვეყნიერების მეფემ, ლუგალსაგესის, ურუ- 
ქის მეფეს, შუმერის მეფეს, ანის ქურუმს, ნისაბას მოგვს, უმას 
მთავრის უქუშის ძეს, ანის, ქვეყნიერების მეუფის მიერ კეთილი 
თვალით მოხედულს, ენლილის დიდ ენსის, ენქისაგან გონებამ- 
ონიჭებულს, სინის უზენაეს ვეზირს,... ინანაზე მზრუნველს, ნი- 
საბას ნაშობს, ნინხურსანგაის მადლიანი რძით გამოკვებიდს ... 

ოდეს ენლილმა, ქვეყნიერების მეუფემ, ლუგალსაგესის შუმერ- 
ის მეფობა ჩააბარა, შუმერის წინაშე წრფელად წარუმართა, 
ქვეყნები მის ძალას დაუმორჩილა, მზის აღმოსავლიდან მზის 

დასავლამდე დააპყრობინა, –– მას ჟამსა შინა ქვემო ზღვიდან 
იდიგინა-ბურანუნას გავლით ზემო ზღვამდე გზა წარუმართა, 
აღმოსავლეთიდან დასავლეთამდე ენლილმა (ძლევა) მისცა, 
ქვეყნები სამშვიდობოში დაავანა, შუმერი მხიარული წყლით 
მორწყა; შუმერის საყდრებმა და ქვეყნების მთავრებმა ურუქში 

მალალ ქურუმად დაადგინეს, მაშინ მან ურუქს ნეტარებაში 

გაუთენა, ურს თავი ხარივით მაღლა ააწევინა, ლარსა – უთუს 
საყვარელი ქალაქი –– მხიარული წყლით მორწყო; უმას, შარას 
საყვარელ ქალაქს –– მაღალი რქა აღუმართა... ლუგალსაგესიმ, 

34



ქვეჭნის ისტორია და მითოსი 
  

ურუქის მეფემ, შუმერის მეფემ ენლილს, ქვეყნიერების მეფეს 
ნიპურში სამსხგერპლო პური მიუტანა, წმიდა საღვრელი დაუღ-– 
ვარა. მინაწერი: დაე, ენლილმა, ქვეყნიერების მეფემ ანს, საყ– 
ვარელ მამას თვისას, ეს ჩემი ვედრება მიუთხრას: სიცოცხლეს 
ჩემსას სიცოცხლე მიუმატოს, ქვეყნები სამშვიდობოს დაა- 
ვანოს, ხალხი ბალახივით ურიცხვი კიდევ და კიდევ გაამრავ- 
ლოს, ანის (ან: ზეციერ) ფარეხს წრფელად წარუმართოს, შუმ- 
ერს კეთილად მოჰხედოს, ბედი კეთილი, რომელიც გადაწყვი– 

ტა, არავინ შემიცვალოს! მუდამ სათავეში მდგარი მწყემსი 
ვიყო!“ (67, 218-220). 

ეს ტექსტი სარიტუალო ჭურჭელზეა წარწერილი და ეძღვნე- 
ბა ენლილს. როგორც ვხედავთ, ლუგალსაგესი, რომელიც ადრე 
ურუქაგინას დედა-ქალაქის დარბევისას უბრალოდ უმას 
მთავრად (ენხი) იწოდებოდა და რანგით არ აღემატებოდა ლა- 
გაშის მეფეს (ლუგალ) –– რომლის ქალაქსაც, რის გამოც მას 
ცოდვა აწევს, არც კი ახსენებს წარწერაში –– ახლა გამოცხადე- 
ბულია არა მხოლოდ ურუქის მეფედ, არამედ მეფედ სრულიად 
შუმერისა, ქვეყნისა (ქალამ), რომლის იდეალური მეფობა ენლი- 
ლის ხელში იყო. მეფობის ტიტულს (ნამ-ლუგალ) იგი ვერ მი- 
იღებდა ენლილისა და ნიპურის ქურუმობის დასტურის.გარეშე, 
ამისათვის საკმარისი არ იქნებოდა სამხედრო ძალა. გამარჯვე- 
ბული ენსი უნდა ჩასულიყო ნიპურს, როგორც იმპერატორი ვა- 
ტიკანში და მსხვერპლის შემწირველს უნდა გამოეთხოვა ინვეს- 
ტიტურა შუმერის მეფობისა. ამგვარად, ენლილის პოტენციური 

პრეროგატივა შუმერის ხელმწიფებისა, მისივე ნებით გადადის 
მოკვდავის ხელში და, მსგავსადვე, ის მორალური თუ რე- 
ლიგიურ–ეროვნული ძალა, რომელიც ერთ ღვთაებრივ სამწყ- 
სოდ კრავდა შუმერს -–- „შუმერის ღმერთები თავიანთი დიდი 
მარწუხებით კრავენ ხალხს“ –– ამიერიდან პოლიტიკურ ორგა- 
ნიზაციაშიც უნდა გამოვლენილიყო. 

ამ აქტით ენლილმა – რაკი იგია მითოსური აზრით ისტორიის 
ბედის გამრიგე – ახალ გზაზე დააყენა შუმერის ისტორია. ამავე 

35



სურაბ კჰიჰნაძე 
  

დროს მეფობის პრინციპს შეემატა ისეთი რამ, რაც სხვა ფაქ- 
ტორებთან ერთად მომავალში მეფის ღვთაებრიობის იდეას წარ- 

მოშობდა. რას წარმოადგენს საკრალური აზრით შუმერის ქვეყ- 

ნის მეფე (ლუგალ-ქალამა)? „ქვეყნის მეფე“ არის „ქვეყნიერებ- 
ის მეფის“ (ლუგალ-ქურ-ქურ-რა) ანუ ენლილის ნაცვალი შუუმ- 
ერის სახით განსახებულ მიკროკოსმოსში. აქედან „ქვეყნის ღმ- 
ერთად“ ქცევამდე ერთი ნაბიჯია და ეს ნაბიჯი გადაიდგა ლუ- 
გალსაგესის შემდეგ, სხვა დინასტიაში, ხოლო ლუგალსაგესის, 
შუმერელს, ხვედრად არ ეწერა დინასტიის დაფუძნება. 

ლაგაშის წყევლამ უწია ლუგალსაგესის: განადგურდა ახლად- 
ფეხადგმული მეფე შუმერისა. ენლილმა გადააყენა ლუგალსაგ- 
ესი და ძმათა სისხლით გაერთიანებული შუმერი ხელში ჩაუგდო 
უცხო თესლს -–– თითქოს შუმერელი არ იყო ამის ღირსი -– მან- 
„ამდე უჩინო ქალაქიდან, აქადიდან გამოსულს, რომელმაც შე- 
ქმნა ფაქტიურად არა მხოლოდ შუამდინარეთის, არამედ მსოფ- 
ლიოს ისტორიაში პირველი ცენტრალიზებული სახელმწიფო. 
სემიტმა სარგონმა (2316-2261 წწ.) ანუ, სწორი გამოთქმით, 
შარუქ-ქინუმ (აქადურად: „მეფე კანონიერი"), რომლის სახელი 
მოგვიანებით ორჯერ გამოჩნდება ასურეთის დინასტიებში, 
ხოლო პიროვნება ლეგენდებსა და მითოსში გადავა ან სამისნო 
ტექსტებში, სადაც მის შესახებ, სხვათა შორის, დაიწერება: 
„ნიშანი შარუქინისა, რომელმან წყვდიადი განფანტა და ნათე- 
ლი იხილა“, –– ამ შარუქინმა „ბრინჯაოს ბორკილები“ დაადოლუ- 

გალსაგესის და ენლილის ქალაქში, სადაც ეს უკანასკნელი მსხ- 
ვერპლს სწირავდა და წმინდა საღვრელს ღვრიდა, „ენლილის 

კარიბჭესთან“ მიიყვანა როგორც ბრალდებული. აქვე მიიღო მან 
ამ ბრალდებულს ჩამორთმეული ინვესტიტურა შუმერის მეფო- 
ბისა. 

მოგვიანო პოეტურ თხზულებაში, რომელსაც შეიძლება სა- 

თაურად მივცეთ „აქადის ამაღლება და დაცემა”, ამგვარად არის 
გადმოცემული სარგონის აღზევების ამბავი: 

„ოდეს ენლილის რისხვამ (სიტყვ. „შუბლის შეჭმუხვნამ“) ქიში- 

36



კქვუყნის ისტორია და მითოსი 
  

ქალაქი ზეციერი ხარივით მოაკვდინა, ოდეს ურუქი ბუმბერაზი 
ხარივით მიწად დასცა, შარუქინს, აქადის მეფეს, ქვემოთიდან 
ზემოთისკენ ენლილმა უფლობა (ნამ-ენ) და მეფობა (ნამ-ლუ-– 
გალ) ჩააბარა, –– მას ჟამსა შინა ბრწყინვალე ინანამ აქადის სახ- 
ლი თავის საქალებოდ ააშენა, ეულმაშში ტახტი დაიდგა. ვითა 
ყმაწვილკაცი, სახლს პირველად რომ აშენებს, ვითა ყმაწვილქა- 
ლი, საქალებოს რომ აფუძნებს –– რათა საუნჯის სახლში ყოვე- 
ლი განძი მოეხვეჭა, რათა ქალაქს მტკიცე საძირკველი ჰქონო- 
და, რათა ხალხს საზეპურო საჭმელი ეჭამა, რათა ხალხს 
საზეპურო წყალი ესვა, რათა განბანილ კაცებს ეზოში ემხიარუ- 
ლათ, რათა ქალაქის მკვიდრთ ერთად ეჭამათ, მტერი უცხო ფრ- 
ინველივით ვერ მიკარებოდათ – ბრწყინვალე ინანა მარადღე 
ფხიზლობდა“ (16, სტრ. 1-24). 

ამრიგად, ენლილი გაუხსნის რა გზას სარგონს, –– ჯერ დას– 
ცემს ქიშს, ჩრდილოეთის ძლიერ ქალაქს, რომლის სახელი სარ– 
გონის დროს აქადურად ეტიმოლოგიზებული შედის სამეფო 
ტიტულატურაში: შარ ქიშშათი „მეფე მსოფლიოსი“, მერე ურუ- 

ქს, სადაც იჯდა, როგორც ჩანს ლუგალსაგესი, ლუგალ-ჟნუგა, 
„მეფე ურუქისა“, ამ ტიტულით, –– ასპარეზზე გამოჩნდება ინან- 
ად წოდებული იშთარი, კერძოდ, ლოკალური ქალღმერთი 
აქადისა იშთარ აქადითუ, რომელიც დააფუძნებს ახალ დინას- 
ტიას, „აქადის სახლს”. იგი ალაზევებს ტახტზე ობოლ სარგონს, 
როგორც გვამცნობს აქადური მოგვიანო ლეგენდა, სადაც 
გაცხადებულია მისი სასწაულებრივი შობისა და გამეფების მი- 

თოსი. 

მუცლადმიღო დედამ ღვთისმხევალმა, იდუმალ მშობა; 

ლერწმის კიდობანში ჩამსვა, კარი ფისით ამომიქოლა; 

მდინარეს მიმცა, წყალმა არ ჩამძირა; 

წამიღო მდინარემ, აქი მერწყულთან მიმიტანა; 

აქი მერწყულმა წყლიდან სარწყულით ამომიყვანა; 

აქი მერწყულმა შვილად ამიყვანა; 

37



ხურაბ კიკნაძე 
  

აქი მერწყულმა თავის მებაღედ ამიყვანა; 

ოდეს მებაღე ვიყავ, იშთარმა შემიყვარა. 

ორმოცდათსუთმეტი წელი მეფობას ვიქმოდი, 

შავთავიან ხალხზე ვბატონობდი, ვმართავდი... (97,121). 

ამ ლეგენდაში, რომლის მითოსურ ქარგაზეა აგებული 
აგრეთვე ბიბლიური მოსეს ამბავი, –– ამ ორ პიროვნებას შორის 
უნდა შეინიშნოს ისტორიულ-ტიპოლოგიური მსგავსება: ორ- 
თავეს, ერთს ეგვიპტის ტყვეობიდან, მეორეს უცნობობის წყვ- 
დიადიდან გამოჰყავს თავისი ერი ისტორიის ასპარეზზე -– სი- 
ტყვებს „იშთარმა შემიყვარა“, გარდა მათი რიტუალური მნიშ- 
ვნელობისა, რაც გამოიხატება საკრალური ქორწინების 
ჩვეულებაში, რის ძალითაც ჯერ კიდევ შუმერელი მთავრები 

"იწოდებოდნენ „ინანას საყვარელ საქმროდ“ (დამ ქი-აგ-ინანა), 
–– აქვე უნდა გავიხსენოთ იშთარის სატრფოთა შორის ნახსენე- 
ბი „მებაღე იშულანუ“, გილგამეშის ეპოსის VI დაფაში –– კიდევ 
ის აზრი აქვთ, რომ ამიერიდან იშთარი განუყრელად დაუკავ- 
შირდება ახალ დინასტიას და ნახევარი საუკუნის მანძილზე სარ- 

გონის განუხრელ აღზევებასთან ერთად იმდენად აღზევდება 
მისი კულტიც, რომ თავად სარგონის პოეტი ასული ენხედუანა, 
ღრმა შუმერულზე მწერალი, –– რომელიც ამგვარი სიტყვებით 
მიმართავდა ქალღმერთს: „მე გიშვი ეს გალობანი როგორც მშო- 

ბიარე ქალმა, სალმობიერმა და გამკივანმა: კმარა! კმარა! მე- 
ტისმეტია! ამას გეტყოდი სიბნელეში ღამისა, მგალობლებმა 
დღის სინათლეზე რომ გიგალობეს" (70, 189), –– ეს ენხედუანა, 
მთვარის ქურუმი, გაბედავს და იტყვის: „ინანა, დედოფალო, 
ანზე და ენლილზე უპირატესო!“ ხოლო მამამისის მიერ დამა- 
რცხებულნი მეფენი მორჩილების ნიშნად შეღაღადებენ არა ენ- 
ლილს ქვეყნიერების მეუფეს, არამედ ქალღმერთს: „იშთარ, 

ყოველივე შენია!" 
იშთარ-ინანას ბალა ანუ „მორიგეობა“ გინა სუფევა ისტორი- 

აში დაკავშირებულია აქადის დინასტიასთან, რომელიც აქადურ 

38



· ქქეჭყნის ისტორია ლა მითოსი 
  

ენას თანდათანობით გამოაჩენს შუამდინარეთში, რათა საბ- 
ოლოოდ დაამკვიდროს იქ შუმერულის წილ. ამიერიდან არა ენ- 
ლილი, არამედ აქადელი ამორძალური იშთარი მიუძღვება ამ დი- 
ნასტიის მეფეებს გამარჯვების შორეულ გზებზე და როცა ენ- 
ხედუანა შუმერულ ენაზე თხზავს ეპოსს ინანას ლაშქრობაზე 
ზღაპრულ მთიანეთში, ებიხის ქვეყანაში, სადაც ქალღმერთი ამ- 
ყარებს თავის სახელს და ღვთაებრივ ძალაუფლებას -– ტექს- 

ტის მეორე პლანში იგულისხმება სარგონის ძლევამოსილი ლაშ- 
ქრობა რომელიმე კონკრეტული ქვეყნის წინააღმდეგ, ან ლაშ- 
ქრობანი, რომელნიც ერთ ეპიურ ამბავშია განზოგადებული. 

აქედანვეა მოსალოდნელი, –– ვგულისხმობ შუმერელთა რე- 
ლიგიურ ცნობიერებას –– რომ ენლილის წარმმართველი რო– 

ლის დაჩრდილვა და მისი „გადაყენება“ ისტორიის წინამძღოლის 
„პოსტიდან“ ამაოდ არ ჩაუვლის აქადის დინასტიას; კიდევ სხვა 
ხელყოფით შეურაცხყოფილი ენლილი არ დააყოვნებს შურის- 
გებას და აღადგენს თავის უფლებებს. ეს მოხდება, როგორც 
შუმერელი იდეოლოგები წარმოსახავენ, ამ დინასტიის აღზევე- 
ბის უკიდურეს ზღვარზე, როცა აშკარად გამოიხატება მათი 
ზვაობრობა რელიგიური აზრით. 

ხოლო რა სიახლე შემოიტანა აქადმა ქვეყანაში? ახალი სატახ– 
ტოდან დაძრულმა ძალამ „მარწუხივით შეკრა" მთელი შუამ- 
დინარეთი, გაუქმდა ქალაქ-სახელმწიფოთა თვითმმართველო- 

ბა, საფუძველი შეერყა დედა-ქალაქობის პრინციპს. 
სახვით ხელოვნებაში ირღვევა სართულებად დაყოფილი 

„შუმერული“ სივრცე, სადაც მხოლოდ პირობითად თუ გამოიხ- 
ატებოდა მოძრაობა. აქადური ხანის ბარელიეფის მთავარი ნიშა- 

ნია ვერტიკალიზმი, ზესწრაფვა, სპირალურად წარმოსახულ 
სივრცეში, რაც სრული პლასტიკური გამოხატულებაა თავად 
აქადის დინასტიის მისწრაფებისა. ქანდაკებაში თუ ბარელიეფ– 
ზე იკვეთება ძლიერი პიროვნება ინდივიდუალური ნიშნებით, 
რომლის ეპოსური კორელატია გილგამეში, სრულიად განსხ- 
ვავებული მისი შუმერელი მოსახელისგან. ეს ძლიერი პიროვნე- 

3



სურაბ ჰიჰნაძუ 
  

ბა არის იმპერატორი. „მეფე აქადისა, მეფე ოთხივე კუთხისა”. 
ამ ტიტულატურას ნარამსინმა (2236-2200 წწ.) სარგონის 

შვილმა თუ შვილიშვილმა, მიუმატა „ღმერთი აქადისა“ და ამის 
შესაბამისად თავის სახელს სამეფო წარწერებში წაუმძღვარა 
ღმერთის ნიშანი, რომელიც წამკითხველს აიძულებდა წაეკითხა 
მისი სახელი როგორც „ღმერთი ნარამსინი". სახვით ხელოვნება- 
ში ამის შესაბამისად ნარამსინი გამოხატეს ორრქიანი მუზარა- 
დით თავდარქმული, ღვთაებრივი ინსიგნიით და გოლიათური 

ტანით მთისკენ მიმავალი, თან გზადაგზა ომის ღმერთივით 
მტრის გვამების მჯეგავი, რაც მხატვრის შთაგონებით მოას- 
წავებს იმას, რომ ნარამსინი გასცდა ადამიანურ საზღვარს (სურ. 1). 
შემთხვევითი არ არის, რომ ალექსანდრე მაკედონელი, სიც- 

' ოცხლეშივე გაღმერთებული მეფე, რის გამოც მისმა პიროვ- 
ნებამ უკმაყოფილება გამოიწვია ელინებში, ალექსანდრე 
ბაბილონისა და სუზას დამპყრობი, იმ სუზასი, სადაც მისი შესვ- 
ლისას ნანგრევებში ეგდო ელამის მეფის მიერ გატაცებული 
სტელა ნარამსინისა, აგრეთვე ცნობილია როგორც „ორრქიანი 
ალექსანდრე“, ისევ აღმოსავლურ ტრადიციებში. ამ ნიშნით და 
კიდევ სხვა საგულისხმო ნიშნებით ეს ორი მონარქი, მსოფლიო 

, ბატონობის მოსწრაფე, გვევლინება თითქოს ერთი რომელიღაც 
ღვთაების ავათარებად. 

მისი აღზევების კულმინაციურ მომენტში, როდესაც „თვისი 
ხალხის მწყემსი ნარამსინი –– როგორც ნათქვამია „აქადის დი- 
დებისა და დაცემის“ პოემაში -–– აქადის წმიდა საყდრიდან მზე- 
სავით გამობრწყინდა და აქადმაც თვისი კედლები ცას მიაწვ- 
დინა“, ან როცა, როგორც ბარელიეფზე ვხედავთ, ზვაობის რქე- 
ბით თითქმის ცას ურქინა, სწორედ აქედან იწყება მისი დაცემა. 
სწორედ მაშინ, ნათქვამია ტექსტში, „ქალღმერთი გავიდა თავის 
სამკვიდრო ქალაქიდან. ქალწულივით, საქალებოს რომ სტო- 
ვებს, წმიდა ინანამ დასტოვა აქადის საწმიდარი; მეომარივით 
საჭურველისკენ რომ იჩქარის, ქალაქის წინააღმდეგ ბრძოლად 
გაიჭრა...“(16, სტრ. 60-64). 

40



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ინანა-იშთარმა გაწირა თავისი დინასტია, ისევე როგორც მი- 
თოსში ღუპავს თავის სატრფოებს. ამოიწურა მისი ბალა, გაუვი- 

და ყავლი მის „მორიგეობას“ ისტორიაში. ახლა ენლილის 

შურისძიების ჯერი დადგა. 

    
მეფე ნარამსინის 
გამარჯვების სტელა. 
სუზა. დაახლ. ძე. წ. 2300 წ. 

ლუვრი 

ენლილი მანამდე მოითმენდა ამ დინასტიას, ვიდრე ნიპური, 
მისი ქალაქი, ძველებურ პატივში იქნებოდა, ვიდრე არ შეურაცხ- 
ჰყოფდნენ ექურის ტაძარს. პროვიდენცია, რომელიც აქადის 
დინასტიის წინააღმდეგ იყო ; განწყობილი, თავად უბიძგებს სა- 

41



ზურაბ კიკნაძე 
  

ბედისწერო ნაბიჯისკენ გადიდგულებულ ნარამსინს. ალბათ, 
პირველად შუმერის ისტორიაში მოხდა ის, რაც თავისებური 
პოეტური სხვაგვართქმით არის გადმოცემული ზემოხსენებულ 
ტექსტში: ნარამსინმა, „ექური დიდი ხომალდივით რომ დაერ- 
ღვია, ძვირფასი ლითონის მთასავით რომ გამოენგრია, ლაჟვარ- 
დის მთასავით რომ გამოეთხარა, ქარიშხლის ღმერთის მიერ 

წარღვნილი ქალაქივით მიწასთან რომ გაესწორებინა... – შეა- 
რყია შუმერის ქვეყნის საფუძველი, მის ფესვებს ცულები დაუ- 

შინა... წყვდიადის სახლში, სადაც დღის სინათლეს არასოდეს 
შეუღწევია, ხალხმა შეიხედა, ღვთაებრივი, წმიდა დაფები 
აქადელებმა იხილეს“ (16, სტრ. 110-132). ცხადია, რას ნიშნავდა 
შუმერელ ქურუმთა შეგნებაში იმ საიდუმლო და წმიდათა წმიდა 
„უკვენაის ყურეში“ შეჭვრეტა უცხო თესლის მიერ, რისი ხილვა 
რიგით შუმერელ ერისკაცსაც ეკრძალებოდა. ახლა ნარამსინის 
ბარბაროსმა ჯარისკაცებმა შეიხედეს იქ. ამ პროფანაციას თავი- 
სი ტაძრისას, ეჭვი არაა, ვერ მოითმენდა ენლილი. 

ენლილმა „შეიჭმუხნა შუბლი“, ენლილმა „დიდმა მთამ“ გაჰხე- 
და აღმოსავლეთ მთიანეთს და იქიდან (რაკი სხვა ძალა არ იყო 
შუმერში) მოიხმო მთიელი გუთიელნი, რომელთა სახელი 

შემდგომში არაერთხელ გამოჩნდება შუამდინარეთის ისტორი- 
აში, თვით მისი აღსასრულის მომენტშიც, ისე რომ სახელი გუ- 

თიუმ –- „ღვთის რისხვა“ –– მტრული ხალხის სინონიმად იქცა. 
როგორ წარმოედგინა შუმერის მკვიდრს გუთიელი? თავის 

სრულ ანტიპოდად, სრულიად უცხო ტომად: „კაცთა არამგვან- 
ნი, ხალხად არჩასათვლელნი. გუთიელმა კაცებრივი წესი და 
რიგი არ უწყის; თითქოს ანაგები კაცისა აქვს, გარნა თვისება 
და ენა ძაღლური...“ (16, სტრ. 156-8). 

სხვა ტექსტში, სადაც მოთხრობილია გუთიელთა განდევნის 
ამბავი, ეს ხალხი შუმერული მიკროკოსმოსის მტრად, ქაოსის 

ძალად არის დასახული: „მთიანეთის შხამიანი გველეშაპი, ღმ- 
ერთების წინაღმდგომი, შუმერის მეფობის მთაში წარმტყვევნე- 
ლი, შუმერში მტრობის ჩამომგდები, მეუღლისთვის მეუღლის 

42



ქვეყნის ისტორია ლა მითოსი 
  

წამგვრელი, მშობლებისთვის შვილის წამგვრელი, შუმერში შუღ- 
ლისა და ძალადობის დამამკვიდრებელი“ (65, 111). 

ასეთი ხალხი ბატონობდა კყეყანაში ასი წლის მანძილზე (XXIII– 
XXII სს.). 

როგორც ვხედავთ, ენლილმა უკიდურეს ზომას მიმართა: 
აქადის დინასტიის დასაღუპად ქვეყანაში შემოუშვა ხალხი, 
რომელმაც ღვარცოფივით წალეკა მისი წილხვდომილი შუმერი. 
უწიგნურ, უმწერლობო მთიელ გუთიელებს, რომელთა სახელი 
რომის იმპერიის დამანგრეველ ერთ-ერთ ტომთა სახელწოდე- 
ბას ემთხვევა, გარდა რღვევისა და განადგურებისა, არაფერი 
მოუტანიათ ქვეყნისათვის; დატოვეს მხოლოდ ნგრევის კვალი 
და თავიანთ მეფეთა ბარბაროსული სახელები -–– სარლაგაბ, იარ- 
ლაგან, ტირიგან. ტირიგან -–– სახელი უკანასკნელი მეფისა, 
რომელმაც მხოლოდ ორმოცი დღე იმეფა. შუმერმა ისიც ვერ 
გაიგო, თუ რა ერქვა დამპყრობელთა პირველმეფეს –- „გუთიუ- 
მის ურდოში მეფეს სახელი არ ერქვა“ –– ჩაუწერიათ „მეფეთა 

სიაში". 
დადგა გველეშაპის სუფევა და სიღამის ბინდი დაეფინა 

შავთავიანთა ქვეყანას: აქ მივადექით შუმერის ისტორიის ერთ 

ღირსშესანიშნავ პარადოქსს. 
გუთიელთა მეფობის შუაღამით, როცა სხვა ქალაქები შუმ- 

ერისა დუმდნენ და ისტორიის ბნელში იყვნენ ჩაძირულნი, მზე- 
სავით გამობრწყინდა ერთ დროს გაცამტვერებული ლაგაში, 

ლუგალსაგესის მიერ დარბეული ქალაქი. ადგილობრივი დინას- 
ტია, რომლის წარმომადგენელნი ატარებენ არა წინანდებურად 

„მეფის“, არამედ ენხის მორიდებულ ტიტულს, –– რაკი მეფობა 
შუმერისა გუთიუმს წაეღო მთიანეთის მხარეში, არაპხაში, საიდ– 

ანაც „მართავდა“ ქვეყანას –– ჯერ ურ-ბაბა, „ქალღმერთ ბაბას 
რაინდი“, შემდეგ სიძე მისი გუდეა, შემდეგ ურ-ნინგირსუ, ძე 
გუდეასი, შემდეგ მეორე სიძე დინასტიის დამაარსებლისა ნამა- 
ხანი და კიდევ სხვანი, ერთი სიტყვით, შინაურულ-ოჯახური დი- 
ნასტია ენხიებისა, როგორც ტექსტებიდან ჩანს, აახლებს ჟამ- 

43



ზურაბ კიკნაძე 
  

თა სიავისაგან თუ შემოსევებისაგან დანგრეულ ტაძრებსა და 
მოშლილ სისტემას არხებისას, რითაც ძველთაგანვე დაქსე- 
ლილი იყო ლაგაშის ქალაქ-სახელმწიფო. ამ დროს ლაგაში გუ- 
თიუმის მორჩილია, რაზეც ერთადერთი ფაქტი -–-– მთავართა 
ტიტული ენსი მიუთითებს; მაგრამ წარწერები ერთი სიტყვითაც 

არ მოიხსენიებს გუთიელებს, თითქოს არც არსებობდა „მთიანე- 
თის შხამიანი გველეშაპი“. ერთადერთი საქმიანობა, რაზეც 
მოგვითხრობს ამ პერიოდის ლაგაშური წარწერები, არის შენე- 
ბა, განუწყვეტელი, მემკვიდრეობით გაგრძელებული შენება -– 
მოღვაწეობა, რომელიც თავის მწვერვალს გუდეას ენსიობისას 
აღწევს. გუდეა ღირსშესანიშნავი პიროვნებაა შუმერის ისტო- 
რიაში. მრავალრიცხოვანმა წარწერებმა შემოგვინახა მისი 
ღვაწლის ამბავი, ხოლო ასევე მრავალრიცხოვანმა ქანდაკებებ- 
·მა –– მისი სახე. მას ვხედავთ მჯდარს მუხლებზე დადებული 
დაფით, რაზეც დატანილია ტაძრის გეგმა; უფრო ხშირად ფეხზე 
დგას იგი ძველისძველი რიტუალური ჟესტით: გამართული ტანი, 
მკერდს მიდებული, ერთმანეთში ჩაჭდობილი ხელის მტევნები. 

ქანდაკებები, ენსის კალთები, ზურგი თუ მხრები, დამშვენებუ- 
ლია არა ბრძოლების ამსახველი წარწერებით, -–– მხოლოდ ერთ 
ადგილას გვამცნობს: „მისმა საჭურველმა დასძლია ანშანის 
ქალაქი ელამის ქვეყანაში და ნადავლი ნინგირსუს მიართვა ენი- 
ნუს ტაძრად“ -- არამედ მშვიდობიანი შრომის ეპიზოდებით, 
რომელთა შორის გამოკრთის მისი შემამკობელი ეპითეტები – 

„გუდეა, რომელმან გათუმდუგს, ლაგაშის დედას, ტაძარი 
აუგო“, „გუდეა, რომელმან ქალღმერთ ბაბას ტაძარი აუგო“, 
»გუდეა, რომელმან ნინგირსუს ენინუ აუგო“ – თავად ნინგირ- 
სუც, რომელიც ადრე „დიდი ბადით“ ხელში მიუძღვებოდა ლა- 
გაშელ მეომრებს, გუდეას ხანაში იარაღს ასვენებს –– და ბო- 
ლოს, განზოგადებულად „გუდეა ტაძრის მშენებელი". იგი 

მოგვითხრობს მხოლოდ მასზე, რაც მისი დაუოკებელი ვნების 
საგანი იყო და რასაც უნდა გადაერჩინა შუმერი ირგვლივ გამე– 
ფებული ბარბაროსობის ხანაში. როგორც წარწერებიდან ჩანს, 

44



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ამ ღვთისმოსავი ენსის იარაღი მწყემსის სიმბოლურ კვერთხ– 
თან ერთად უნდა ყოფილიყო ფარგალი –– ერთადერთი იარაღი 
ნგრევისა და ქაოსის წინააღმდეგ. 

მაგრამ ჩვენ იმდენად მისი სააღმშენებლო მოღვაწეობა არ 
გაგვაკვირვებს, –– შუამდინარეთის ცივილიზაციის მანძილზე 
ბევრ მბრძანებელს უშენებია უფრო მრავლად და მონუმენ- 
ტურად, აშენებდა „ორრქიანი“ ნარამსინი, აშენებდნენ შუმერ- 
ის კულტურული რენესანსის ხანაში, გუდეას ეპოქას რომ მოს- 

დევს უშუალოდ, აშენებდნენ უცხო ქალაქების ნგრევასთან 
ერთად ასურეთის მძვინვარე მეფენი, აშენებდა ბაბილონის უკა- 

ნასკნელი მეფე ნაბონიდი თითქმის ორიათასწლოვანი ტაძრებ- 
ის საძირკვლებზე ––.რამდენადაც სიტყვიერი ფორმა ამ ღვაწ- 
ლის გადმოცემისა უნატიფეს შუმერულ ენაზე, ძველ ლაგაშურ 
ტრადიციაში რომ იყო შემონახული. 

თუმცა ამასაც ვერ ჩავუთვლიდით დიდ ღირსებად გუდეას, 
–- ჩვენ ვიცით ტრადიციათა უწყვეტი დენის ფაქტები შუამდინ- 
არეთის ისტორიაში –– რომ მისი წარწერები არ ყოფილიყო აღ– 
ბეჭდილი უაღრესი ორიგინალობით, რომლის ბადალი შემდგომ- 
ში არც შუმერულ და არც აქადურ ენაზე აღარ შეგეხვდება. ეს 
არის არქიტექტურული ღვაწლისშესაბამი მონუმენტური გაცხა- 
დება სიტყვაში, ეპიკურად თანმიმდევრული გადმოცემა მშენებ- 

ლობის ყველა ეტაპისა, დაწყებული სიზმრით, სადაც გუდეას 
ევლინება თითქოს ძველშუმერული ტიპის, პარალელურ რეგ- 
ისტრებად დაყოფილ ბარელიეფზე აღბეჭდილი ლაგაშური პან- 
თეონი, რომელიც შთააგონებს ტაძრის განახლების იდეას, და 
გათავებული ამ იდეის გაცხადებით უკვე აშენებულ ტაძარში. 
ამ თხზულების კითხვისას ვგრძნობთ, როგორ შენდება ტაძრის 
შენებასთან ერთად სიტყვიერი ტექსტიც და შემდეგ, თანდა- 
თანობით როგორ გარდაიქმნება იგი ჰიმნად, უკვე აგებული 
ტაძრისადმი მიმართულ საგალობლად. 

თხრობის მანძილზე აქა-იქ გაიელვებს თავად ენსი ლაგაში- 
სა, „რჩეული კვიცი“, –– ეს მისი სიზმარეული ორანია, სიზმარში 

45



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

ჩლიქებით მიწას რომ ჩიჩქნიდა იმის სასწაულად, რომ ცხადში 
ტაძრის საძირკვლისათვის პირველი ამოთხრიდა მიწას – გუდეა, 
„რომელსაც „ყმაწვილკაცივით, სახლს პირველად რომ აშენებს, 
ძილი არ ეკარება; რომელიც ფურივით, ნიადაგ ხბოსკენ რომ 
იყურება, ისე ევლება ტაძარს; და იმ კაცივით, ჭამა რომ დავიწ- 
ყნია, სიარულით არ იღლება” (68, 42). ამ თავდავიწყებამდე 
შთაგონებული კაცის გარშემო შემოკრებილია მთელი ლაგაშის 
მოსახლეობა როგორც „ერთი დედის შვილნი“ (დუმუ-ამა-დილი- 
ა-გიმ), უკიდურესი ძალისხმევით სრულდება დემიურგული 
საქმე, სამყაროს შესაქმის შესაგვანი, რაც არაერთხელ აღნიშ- 
ნულია ტექსტში: „ტაძარი მთასავით ამოზარდეს, ღრუბელივით 

· ცის შუაგულში დაკიდეს, ხარივით რქა ზეაღუმართეს. ტაძარმა 
ცად და მიწად (ანუ კოსმოსში: ან-ქი) მწვერვალი მთასავით ალღ- 
-მართა“ (68, 46) ან სხვა ადგილას, სადაც ტაძრის აგება დღის 
გათენებასთან ანდა კოსმოსის პირველ დღესთან არის გა- 
თანაბრებული: „გუდეამ ნინგირსუს ტაძარი მზესავით წყვდია- 
დიდან გამოაბრწყინა“ (68, 52). 

ხოლო გუდეას პარადოქსი მდგომარეობს იმ გეოგრაფიულ 
მასშტაბში, რომელსაც მხოლოდ მისი თვალსაწიერი სწვდება. 
იგი თავისუფლად მოძრაობს იმ საზღვრებში, რომლითაც სარ- 
გონმა და ნარამსინმა მარწუხივით შეკრეს იმპერია. მაგრამ ამათ 
წინ მიუძღოდა ძლევამოსილი ქალღმერთი „ბრძოლათა და სას- 
ტიკებათა“, ცის ერთპიროვნულ დედოფლად შერაცხილი იშ- 
თარი. ხოლო რას წარმოადგენდა ლაგაშის მფარველი ღვთაება 
ნინგირსუ, რომელიც ადრეულ ეპოქაში არ გასცილებია თავის 

ქალაქს? და მაინც, ვკითხულობთ წარწერაში, „ოდეს ნინგირ- 
სუს ტაძარს აშენებდა, ნინგირსუმ მისმა საყვარელმა მეუფემ 
ზემო ზღვიდან ქვემო ზღვამდე გზა გაუხსნა" (67, 108); „კედარ- 
ის მთაში, სადაც კაციშვილს არ შეუღწევია, ნინგირსუმ გუდეას 

გზა წარუმართა“ (68, 34). სპარსეთის ყურიდან („ქვემო 
ზღვიდან“) და მისი სანაპიროებიდან ვიდრე ხმელთაშუა ზღვამ- 

დე („ზემო ზღვამდე"), სადაც კი იპოვებოდა ძვირფასი საშენი 

46



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

მასალა, ნინგირსუს წყალობით შემოიტანა გუდეამ თავის უქვაო 
და უხეტყეო ქვეყანაში. თავის დროზე თავად ასურეთის ძლე- 
ვამოსილ იმპერატორებს ჰყოფნიდათ ეს საამაყოდ. როგორ ახ- 
ერხებდა ამას გუდეა, გუთიუმის მორჩილი ენსი, დღემდე აუხს- 
ნელად რჩება. მაგრამ ფაქტია, რომ მის წარწერებში ლაგაში 
ქვეყნიერების ცენტრად ჩანს, საითკენაც იმხანად ცნობილი 

სამყაროს უკიდურესი საზღვრებიდან მოდიან და ძღვენი 
მოაქვთ: „ელამელი ელამიდან მოუვიდა, სუზელი სუზადან მოუ- 
ვიდა, მაგანმა და მელუხხამ თავიანთი მთებიდან ხე ჩამოუ- 
ტანეს; ნინგირსუს ტაძრის ასაშენებლად გუდეასთან, მის ქალაქ 
გირსუში შეიკრიბნენ“ (68, 32); „ნინგირსუს ძალით გუდეას, ნინ- 
გირსუს მიერ კვერთხბოძებულს, მაგანმა, მელუხხამ, გუბიმ და 
დილმუნმა ხე-ტყე დაუმზადეს, საჭაპანო ნავებით ლაგაშამდე 
მიუზიდეს“ (67, 118-120). 

ასეთი ფართო ასპარეზი გაეხსნა ნინგირსუს, რომელიც ადრე 
მეზობელ უმასთან სასაზღვრო დავას უნდებოდა. ლაგაშიც 
გავიდა ფართო ასპარეზზე და თითქოს აქ დაუნჯდა მთელი შუმ- 
ერის ქალაქების ერთობლივი სულიერი ძალისხმევა, რათა შუმ- 
ერული სიტყვა და საქმე არ დანთქმულიყო გუთიუმის ბატონო- 

ბის წყვდიადში. ! 
ჭეშმარიტი მწყემსი (სიპა-ზი) გუდეა ურის”III დინასტიამ, 

ნარამსინივით თავის სიცოცხლეში კი არა, არამედ სიკვდილის 
შემდეგ, როცა ლაგაშს უკვე დაეშრიტა შემოქმედებითი ძალი, 

„ღმერთად“ შერაცხა და საგანგებო მსხვერპლიც დაუწესა. 
„მეფეთა სია“ გუთიელთა ოცდაერთ მეფეს ითვლის: 

ოცდაერთი მეფე 91 წლის მანძილზე მართავდა ქვეყანას. უკა- 
ნასკნელ მეფეებს შიგადაშიგ გამოერიათ აქადური სახელები 
(ხაბილ-ქინ, იბრანუმ, ხაბლუმ, ფუ ზურ-ხსი6). სწორედ მაშინ არა 

ლაგაშში, არამედ|ლეგენდარული გილგამეშის მშობლიურ ურუ- 
ქში აღდგა ვინმე უთუხენგალი, „მეთევზედ“ წოდებული და წამ- 
ოიწყო წმიდა ომი შუმერიდან გუთიელთა განსადევნად!მან, -– 
როგორც ნათქვამია ლაგაშური სტილით დაწერილ პოემაში, 

47



ზხურაბ პიკნაძე 
  

რომელიც რეკონკისტის ამბავს მოგვითხრობს, -–– სგაახარა 
ურუქისა და ქულაბას მკვიდრნი: მისი ქალაქი ვითარცა ერთი 
კაცი შეუდგა მას“ ეს მოხდა ენლილის ნებით: ენლილმა გუთიელ- 
თა სახელის აღმოსაფხვრელად მოუწოდა უთუხენგალს,Iძლი- 
ერ მამრს, მეფეს ურუქისას“ და გაამარჯვებინა ტირიგანზე, 
გუთიელთა უკანასკნელ მეფეზე, რომელმაც მხოლოდ ორმოც 

დლე მოასწრო მეფობა. ' 
მეფობა (ნამ-ლუგალ) დაუბრუნდა შუმერს; მაგრამ იგი არ 

დამკვიდრებულა ურუქში: გადმოცემის თანახმად, ყოფილი „მე- 
თევზე“ წყალში დაიხრჩო. სხვა ურუქელმა, სახელად ურ-ნამ- 
მუმ, რომელიც უთუხენგალის დროს ქალაქ ურის ენსიობას ას- 

რულებდა, ხელთ იგდო ძალაუფლება და ტიტულით „ურ-ნამმუ, 
მამრი ძლიერი, ქურუმი ურუქისა, მეფე ურისა, მეფე შუმერისა 
და აქადისა“ დააფუძნა ახალი დინასტია. სარგონიდების იმპერი- 
ის საზღვრებში აღდგენილი სახელმწიფოს სატახტო ქალაქი 

შეიქნა ური, მთვარის ქალაქი. 
ურის!III დინასტიამ (დაახ. 2112-2003 წწ.) შუმერის ერთიანო- 

ბის იდეა სიმბოლურად და რეალურად გამოხატა სამჯერადი კო- 
რონაციის წეს-ჩვეულებით!:(სამ ქალაქში სრულდებოდა მეფედ 
კურთხევა -– ურში, იმპერიის პოლიტიკურ ცენტრში; ნიპურში, 
ქვეყნის რელიგიურ-–ეროვნულ ცენტრში; ურუქში, დინასტიის 
სამშობლოში) როგორც ურში კურთხეული მთვარის ღმერთის, 
(სინის ძედ იწოდებოდამეფე, ისე ნიპურში -–– ენლილის ძედ,ურუ- 
ქში – ქალღმერთის ნინსუნასა და ლუგალბანდას ძედ)და, ამ- 
რიგად, ინათესავებდნენ სახელოვან გილგამეშს; ამ მითოსურ 
ნათესაობას ამგვარად გამოთქვამდა ურ-ნამმუ: „დიდი გილ- 
გამეშის ძმა ვარი მე! ნინსუნას ნაშიერი ვარი მე! თესლი მეუფე- 
ბისა ვარი მე!" ან ასე: „დედაჩემის, ნინსუნას, წიაღიდან კეთილი 
ბედი გამომიბრწყინდა“ (9,120-1). 

პირველად ამ დინასტიამ ააღორძინა ძველი გილგამეშის 
კულტიჯოღონდ არა მისი ლაშქრული ბუნება. ამ ხანის ტექსტებ- 

ში დუმს ომის ღმერთი, მაგრამ მოისმის გუდეას წარწერებიდან 

48 V



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ნაცნობი ხმა –– მშენებლობის ჟრიამული) დაწყნარებული ქვეყ- 
ანა, რომელსაც ჯერ არსაიდან ემუქრება საფრთხე და რომლის 
ყოფაც მათ წარმოსახვაში ედარებოდა საძოვარზე ნებიერად 
წამოწოლილი თუ მძოვარი ნახირის იდილიურ სურათს, სადაც 

ჭეშმარიტი მწყემსი ურჩეულეს ბალახს აწვდის თავის სამწყსოს 
– შვებით ამომსუნთქველი შუმერი, მაგრამ თითქოს დასასრუ– 

ლის წინათგრძნობით აღძრული, მოიკრებს უკანასკნელ ძალებს 
და გაჩაღდება არნახული მასშტაბის მშენებლობა. ურნამმუს სა- 
კორონაციო წარწერაში თავიდანვე ისმის დაჟინებული კითხვა: 

„ვინ გათხრის, ვინ გათხრის, არხს ვინ გათხრის?“ იქვეა პასუხ- 

იც: „ურნამმუ, შეძლებული, გათხრის! ჭეშმარიტი მოყმე, უხვი, 
გათხრის! მეფევ ჩემო, შენს ტახტზე ენლილმა და უფალმა 
აშიმბაბარმა დაგსვეს!“ (25)ჯარხების გაყვანა და მათი წყალო- 
ბით მიწის პირის დარწყულება, როგორც ვიცით, მიკროკოსმო-L 
სური დემიურგის ვალია, ამიტომაც არის მისი ტიტული ენ-ეი- 
იმ-დუ ან ე6ნ-გარ „მიწისმოქმედი“) 

(ერ-ნამმუ და მისი მემკვიდრე შულგი (2093-2046 წწ.) უდიდეს 
მშენებლებად არიან ცნობილნი შუამდინარეთის ისტორიაში.) 
ურ-ნამმუ აშენებდა ქალაქთა ზღუდეებს, ტაძრებს, ზიქურათებს 
არა მხოლოდ სატახტო ქალაქში ან თავის მშობლიურ ურუქში,, 
არამედ ერიდუშიც –– ლარსაში, ნიპურში, ადაბში, რომელთა შე– 
ნობის ლიბოებში მრავლად იპოვება(მისი სახელით აღბეჭდილი 
აგურები)ურ-ნამმუმ წამოიწყო ურში მშენებლობა გრანდიოზუ- 
ლი ზიქურათისა მთვარის ღმერთის სახელზე, რომლის მსგავსი 

ნიპურში, ენლილის ქალაქშიც არ მდგარა) შულგიმ დაასრულა 
მამის დაწყებული საქმე და ათას ხუთასი წლის შემდეგ ბაბილო- 
ნის უკანასკნელი მეფე, მთვარის უკანასკნელი თაყვანისმცე- 
მელი ნაბონიდი განაახლებს დაძველებულ ზიქურათს, რომლის 
შეუმუსვრელი შენობა დღესაც დგას ურის ნაქალაქარზე 
უზარმაზარ ბორცვად, ვითარცა ძველი შუამდინარეთის უწყვე– 
ტი კულტურული ტრადიციის სიმბოლო. 

ერთადერთი ჩვენამდე მოღწეული ქანდაკება ურ-ნამმუს 

ლ 

49



სურაა პჰიკნაძე 
  

წარმოგვიდგენს წელსზევით შიშველს, აღმაშენებლის კანონი- 
კურ პოზაში: ორთავე ხელი ზე აღუმართავს და თავზე შემოდგ- 
მული გოდორი უჭირავს, სადაც ალბათ პირველგამოყვანილი 
აგური დევს, სწორედ ისე, როგორც გუდეას წარწერაში ვკითხ- 
ულობთ: „წმინდა გოდორი, სასიკეთო ბედით დასაზღვრული 
ალიზითურთ ტაძრისათვის მოიღო და თავაღმართული გაემარ- 
თა... გოდრიდან ალიზი ამოიღო, აღმართა აგური იგი ვითარცა 
ბრწყინვალე გვირგვინი ზეცისა... ოდეს აგური იგი ტაძრისათვის 
მიჰქონდა, ჰგავდა ფურს მთვარისას, ფარეხში რომ ბრწყინავს...“ 

ურ-ნამმუ იყო აგრეთვე კანონმდებელი, ავტორი დღესდღე- 

ობით ცნობილი უძველესი წერილობითი კოდექსისა. მან სამარ- 
თალი მისცა გუთიელთა განდევნის შემდეგ არეულ ქვეყანას. 
„ჩემმა სამართალმა შუმერი და აქადი ერთპირად აქცია", „ჩემმა 
სამართალმა შუმერი და აქადი ერთ კვალზე დააყენა“, –– ამბობს 
ჰიმნი. 

ხოლო შულგის, ძეს მისას, რომელსაც მამამისის ღვაწლთა 
აღმნუსხველ სტელაზე ქალღმერთი ნინგალის კალთაში ვხე- 
დავთ, ნარამსინის დარად სიცოცხლეშივე გაღმერთებულ 
შულგის, მშენებლობის გარდა, სხვა მუზაც აღძრაგდა. 

საკუთარი პიროვნების განდიდებით შთაგონებული შულგი 
თხზავს ჰიმნებს, სადაც იგი წარმოდგენილია ზეკაცურ არსე- 
ბად, რომელიც ღვთაებათა წრეში ტრიალებს და მათი ეპითეტე- 
ბით იმკობა. დინამიზმით სავსე მის ჰიმნებში მართლაც მოჩანს 
„ღმერთი თავისი ქვეყნისა“, უშიში ვითარცა უხორცო, ენერგიუ- 
ლი, ყველგანყოფნის ჟინით შეპყრობილი და არა სასახლის 
უძრავი ქანდაკება, რომლის წინაშე შესაწირავი მსხვერპლი მი- 
აქვთ. აი, ნაწყვეტი მისი ჰიმნიდან, რაიც, ალბათ, მისი კულტის 
აღსრულებისას იმღერებოდა: „იმ დღეს გრიგალი ახმაურდა, 
ქარბორბალა დატრიალდა; ბორეასმა და არავმა ერთხმად იღ- 

რიალეს, ელვამ და შვიდმა ქარმა ცაში ყველაფერი შთანთქეს, 

ქარმა ყოვლის გამაყრუებელმა ხმელეთი შეარყია. ცის 
სივრცეზე ყვიროდა იშქური, ქარიშხლის ღმერთი. ციური წვიმა 

50



ქეეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ხმელეთის წყალს შეერწყა, სეტყვა მცირე და სეტყვა დიდრონი 
ბეჭებზე უხვად მეყრებოდა. მაგრამ მე, მეფე, არ შევშინდი, არ 
შევძრწუნდი, ვითარცა ლომის ბოკვერი წინ გავიჭერ, ვითარცა 
ველური ცხენი წინ გავვარდი, ვითარცა კვიცი მარტოდ მოარუ- 
ლი გავჭენდი. ჩემდა სიხარულად გაჩენილ თვეში, ვითარცა მზის 
ღმერთმა თავის სადგომისკენ მზერამიმართულმა, თხუთმეტი 

ბერუს მანძილი გადავლახე. მამაცი ხალხი ჩემი განცვიფრებით 
შემომცქეროდა. ერთ დღეს გადავიხადე დღესასწაული ნიპურ- 

სა და ურში. ჩემს ღვიძლ ძმასთან, მზის ღმერთთან ერთად, ანის 
დაფუძნებულ ტაძარში სასმელი შევსვი. მგალობელნი მიგა- 
ლობდნენ დაფზედ და ებანზე. ჩემს სძალთან, ქალწულ ინანას- 
თან ერთად სმა-ჭამად დავჯექ, ჩემს საქმეთ ვერრა მსაჯული 
ვერ განსჯის“ (97,63). 

მაგრამ დინასტიას, რომელმაც შექმნა ეგზომ განდიდებული 
სახე მეფისა, ავბედითი ჩრდილი ეფინა. იგი უნდა გამხდარიყო 
მსხვერპლი შუმერის ისტორიაში თითქოს დაკანონებული საბე- 
დისწერო რიტმისა: ქვეყნიდან კვლავ უნდა წარტყვევნილიყო 
მეფობა. გოდება, პირველი მეფის, ურ-ნამმუს სიკვდილზე რომ 
დაიწერა, თითქოს წინასწარ მოასწავებდა ამ ხანმოკლე დინას- 
ტიის ტრაგიკულ აღსასრულს. ეს არის ამავე დროს პირველი ინ- 
დივიდუალური „სამდურავი სოფლისა", რომელიც, დასასრულ, 

მთელი ქვეყნის გრანდიოზულ გოდებაში გადაიზრდება. 
შუმერი გოდებს ურ-ნამმუს ბედს: „ზღუდე ურისა მან ვერღა 

განასრულა; ახალი სახლი ააშენა, გარნა ვერ აკურთხა; მწყემს- 
მა თავის სადგომზე ვეღარ იზრუნა, მეუღლე გულში სიხარუ- 
ლით ვეღარ ჩაიკრა, მემკვიდრე თვისი კალთაში ვეღარ გამო- 

ზარდა“. ახლა თავად ურ-ნამმუ მოთქვამს სოფლის სამდურავს: 
„მე საქმე ესე შემემთხვია –– ღმერთებისათვის ვმდგარვარ, 
მათთვის ფუძე აღმიჩენია, ანუნაქებისთვის სიუხვე გამომიჩე- 
ნია. მათ სარეცელზე, ხასხასა ალერდით მოფენილზე, ძვირფა- 
სი ნივთები განმილაგებია. გარნა არა ღმერთი ჩემს გვერდით 
არ დამდგარა, გული ჩემი არ დამცხრალა. მე, მეფეს, კეთილი 

51



შურაბ პიკძნაძე 

  

ნიშნები ცასავით განმეშორა. დღედაღამ მდგარმა სჯულსა ჩემ- 
სა რა მოვიხვეჭე? დღედაღამ უძილოდ მდგარსა დღენი განმეს- 
რულნეს. აწ მოთქმა ჩემი ზეცად მიუქცეველ წვიმის წყალივით 
ურის კედლებამდე ვეღარ ამოაღწევს. მეუღლეს ჩემსას, მნახვ- 
ელს კეთილთა დღეთა, მწუხარე დღენი გაუთენდება“ (97,60). 

მას შემდეგ, რაც ური, სინის ქალაქი, შუმერის დედაქალაქი 
შეიქნა, მთელს ქვეყანას ეფინებოდა მთვარის მკვდრული ნათე- 
ლი (რომლის ფანატიური თაყვანისცემა თავის დროზე შეი- 
წირავს ნაბონიდს). ქვეყნის მომავლის იმედით აღსავსე ურ-ნამ- 
მუს საკორონაციო ქება თითქოს განგებისად ამ სულიერი ფაქ- 
ტის აღნიშვნით მთავრდება: „ურის ქვეყანამ მთვარის სხივებზე 
მხიარულებაში განლიოს ჟამი!“ შემდგომში ეს ტენდენცია იმ 

ზომამდე ძლიერდება, რომ ურ-ნამმუს დინასტიის სამი უკა- 
ნასკნელი მეფე მთვარის ღმერთის სახელისგან შემდგარ თეო- 
ფორულ სახელს ატარებს – პურ-სინ, შუ-სინ, იბბი-სინ. ამავე 
დროს ეს სახელები წმინდა სემიტურია. დინასტია, რომელიც 

თავის დასაბამად შუმერელი ნინსუნას საშოს თვლიდა, გილ- 
გამეშს „დიდ ძმად“ აღიარებდა და რომლის დროსაც პირველად 
იქნა დამწერლობაში ფიქსირებული მრავალი შუმერული თხზუ- 
ლება უხსოვარი თუ კლასიკური ხანისა, მითოსი, ლეგენდები, 
ეპოსი, მათ შორის თქმულებები გილგამეშისა, მანამდე ზეპი- 
რად რომ ინახავდა ტრადიცია, –– შუმერული სახელით დაწყე- 
ბული დინასტია, გადაგვარების გზას დაადგა. შუმერიც აღარ იყო 
ის ძველი შუმერი: აქადიდან დაძრული სახელმწიფოებრივი 
პოლიტიკა ამ დინასტიის ხანაში საბოლოოდ განმტკიცდა, დაირ- 
ლღვა „დედა-ქალაქობის" პრინციპი, შუმერის ქალაქ-სახელმწი- 
ფოებმა მოუბრუნებლად დაკარგეს დამოუკიდებლობა და ტო- 

ტალური ცენტრალიზმის მარწუხებში მოექცნენ. 
კვლავ „შეიჭმუხნის შუბლს" შუმერის პრეისტორიული ენ- 

ლილი და კვლავ გაიხედავს მთებისაკენ, საიდანაც მისი ბრძა– 
ნებით მოვარდება წარღვნის ქარიშხალი, ელამელის და სხვა 
ტომთა სახით გამოცხადებული, რომელიც წარიტაცებს ურის 

52



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

მეფობას და თავად უკანასკნელ აღმასრულებელს ამ მეფობი– 
სას, იბი–სინს (2027-2003 წწ.) ელამის მხარეში წარტყვევნის, „ზა- 
ბუს მთის წიაღ მთათა მკერდისაკენ, ანშანის კიდემდის“ წაიყ- 
ვანს, რათა „მსგავსად ბუდემოშლილი ფრინველისა, მსგავსად 
მწირისა თვისდა ქალაქად ვეღარ მოიქცეს“. ! 

„ენლილმა ქარიშხალს მოუხმო, მოთქვამს ერი...“ –– რე- 

ფრენად გასდევს ეს სიტყვები ერთ მონაკვეთს პოლიფონიური 
ლამენტაციისას, ურის დაქცევაში რომ შეითხზა (97, 71-83). მა- 

გრამ ქარიშხალი მხოლოდ მას შემდეგ შემოვა შუმერში, რა რომ 
ღმერთები განუდგებიან ქვეყანას და სათითაოდ გამოვლენ 
თავთავიანთი ტაძრებიდან, –– სწორედ ამ აქტით იწყება ეს 
გოდება: 

მან დაუტევა ბოსელი თვისი, –– განქარდა ფარეხი მისი; 

ხარმა დაუტევა ბოსელი თვისი, –– განქარდა ფარეხი მისი; 

ქვეყნიერების მეფემ დაუტევა, -– განქარდა ფარეხი მისი; 

ენლილმა ნიპურის ტაძარი დაუტევა, –– განქარდა ფარეხი მისი და ა.შ. 

ქარიშხალი შემოვა ღმერთებისგან დაცარიელებულ, 

ევაკუირებულ ქვეყანაში, რომელსაც ამის გამო გამოეცლება 
კოსმოსის დვრიტა და ამიტომაც ქაოსის ძალთა მსხვერპლი ხდე- 
ბა. სინამდვილეში ურის იმპერია დაანგრიეს და გაძარცვეს 
ელამელ-სუთელებმა, რომელთა სახელი მხოლოდ ერთგან იხს- 
ენიება გოდებაში. დაუნდობელი მტრის არაკაცური სახე, რაც 
გუთიუმის „გველეშაპს“ ჩამოჰგავს, ამგვარად იხატება: 

ქარიშხალმა დედის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა, 

ქარიშხალმა მამის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა, 

ქარიშხალმა ცოლის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა, 

ქარიშხალმა შვილის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა, 

,. ქარიშხალმა დის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა, 

ქარიშხალმა ძმის უმეცარმა ქვეყანა წალეკა და ა.შ.



ჭურაგ კპიპნაძუ 
  

ასეთი განსაცდელი დაატყდა თავს ქვეყანას გუთიელთა გან- 

დევნიდან სულ რაღაც ასი წლის შემდეგ; განადგურებულ ქალაქ- 
თა მკვიდრნი დაიფანტნენ, ქალაქებმა დაკარგეს ამა-არ-გი. 

ერთხელ კიდევ შეიცვალა ქვეყნის ბალა, 
თუმცა კი „დაბრუნდა“ ელამს წარტყვევნილი მეფობა შუმ- 

ერისა, მაგრამ ამიერიდან ორასი წლის მანძილზე იგი ორ უცხო, 
არაშუმერულ დინასტიას შორის იყო განაწილებული.(ერთიანი 
ურის სახელმწიფო ორ ნაწილად გაიყო) (თუ მხედველობაში არ 

მივიღებთ ჩრდილოეთ შუამდინარეთში წარმოქმნილ ეფემერ- 
ულ დინასტიებს): ამორეველი ეშბი-ერა, ურის უკანასკნელი მე- 
ფის მხედართმთავარი, რომელიც ელამელთა შემოსევის დროს 
ქალაქ ისინში იყო გამაგრებული, განუდგა თავის სუზერენს და 
მის სიცოცხლეშივე საფუძველი დაუდო ისინის მეფეთა დინას- 
ტიას (2017-1794 წწ. ძვ.წ.). ამავდროულად ამორეველი მომ- 

თაბარე მწყემსების ბელადი ნაფლანუმი დამკვიდრდება სამხრე- 
თის ქალაქ ლარსაში, მზის ქალაქში, და დააფუძნებს ლარსას 
დინასტიას (2025-1 763)1ეს ორი სამეფო, ვითარცა ურის ერთიანი 
სახელმწიფოს მემკვიდრენი, აცხადებს სამხრეთ შუამდინა- 
რეთზე ჰეგემონიის პრეტენზიას) თითოეული მათგანი ცდი- 

ლობს განახორციელოს მეფობა „შუმერისა და აქადისა“, რაც 
ჩანს მათი მეფეების ტიტულატურაში, თითქმის ერთმანეთის 
პარალელურად რომ ატარებენ: ლუგალ ქი-ენ-გი-ქი-ური „მეფე 
შუმერისა და აქადისა". იბრძვიან ნიპურისთვის, რომელიც ჯერ 

კიდევ რჩება საჰეგემონიო ავტორიტეტის ქალაქად.(საბ- 
ოლოოდ, იმძლავრებს ლარსა, ამარცხებს ისინს და კვლავ აერ- 
თიანებს ქვეყანასჭეს მოხდა რიმ-სინის (1822-1763) დროს, რომ- 
ლის ხანგრძლივ მეფობაში ჯერ კიდევ გრძელდება შუმერული 
ტრადიციების მისუსტებული ინერცია. თუმცა საგრძნობლად 

არის შეცვლილი შუმერის ეთნოსური რუკა. აქ უკვე მომძლავრე- 
ბულია სემიტურ-ამორეული ელემენტი, რომელიც მრავალ- 
ჯერად ტალღებად შემოდის დროთა მანძილზე დასავლეთიდან, 
უდაბნოდან და თანდათან ერწყმის ადგილობრივ მოსახლეობას. 

§4



ქვეყნის ისტორია და მითრსი 
  

მიუხედავად იმისა, რომ ამ ხანაში შუმერული უკვე აღარ იყო 
ცოცხალი სალაპარაკო ენა მოსახლეობისა, იგი, როგორც ძვე- 

ლი კულტურული ტრადიციების მატარებელი, რჩებოდა სახელმ- 
წიფო ენად, რომელსაც ვერც აქადური, მით უმეტეს ტომობრივი 

ამორეული ვერ გაუწევდა კონკურენციას. 
ამორეველთა ერთმა შტომ, ჩრდილოეთის მანამდე უჩინო 

ქალაქ ბაბილონში დამკვიდრებულმა, დააფუძნა ე.წ. ბაბილონის 

პირველი დინასტია. შეუმჩნევლად დაწყებული კულტურულ- 
სახელმწიფოებრივი შენება, მოყოლებული სუმუაბუმიდან, ამ 
დინასტიის დამაარსებლიდან, რომლის შემდგომი ათი მეფე უშუ- 

ალო ფილიაციური ხაზით იმკვიდრებდა ტახტს თითქმის სამასი 

წლის მანძილზე (1894-1595), აპოგეას აღწევს ხამურაბის დროს 
(1792-1750), რომელსაც შუაგული ადგილი უჭირავს მის მშობ– 
ლიურ დინასტიაში (ხუთი მეფე მის წინ, ხუთი მის შემდგომ). ეს 
თითქოს სიმბოლურად გამოხატავს მის ადგილს მთელი შუამ- 
დინარეთის ისტორიაში. 

სწორედ ხამურაბიმ ჩაიგდო ხელში რიმ-სინის მიერ გაერ- 
თიანებული ქვეყანა და, ამრიგად, ბაბილონი გახდა მთელი შუა- 
მდინარეთის ჰეგემონიჰეს ქალაქი, ჯერ კიდევ სარგონ აქადე- 
ლის ხანაში არსებული, მაგრამ მაშინ სრულიად უმნიშვნელო და 
გამოუჩენელი, ახლა სავსებით ამართლებს იმ შინაარსს, მის სახ- 
ელწოდებაში რომ არის ჩადებული: ბაბ-ილი (შუმ. ქა-დინგირ- 
რა) – „ღმერთის კარი“. ბაბილონური თეოლოგიის მიხედვით, 
რაც სწორედ ხამურაბის ხანაში შემუშავდა, სამყაროს შესაქმის 
„მეორე დღეს“ შექმნილი ზეციური ბაბ-ილის –– დიდი ღმერთე– 

ბის შესაკრებელის – ხატად შენდება მიწიერი ბაბ-ილიც, სადაც 
აგრეთვე მყოფობს ეს პანთეონი და სადაც მოქცეულია ქვეყ- 
ნისა და პოტენციურად მთელი ქვეყნიერების მართვის სადავ- 
ეები. ამასთანავე ამ ქალაქის ძველი პატრონი, მანამდე უჩინო 
ღვთაება მარდუქი, შეიქნა მთელი იმპერიის პატრონი და, ამ- 
რიგად, დამკვიდრდება მისი ბალა შუამდინარეთის ისტორიის 
დასასრულამდე. უფრო მეტიც: შესაქმის ეპოსში იგი გამოცხა- 

55



შურაბ პიკნაძე 
  

დდება სამყაროს კოსმეტორად და თავისი რანგით ფაქტიურად 
(და არა ნომინალურად) გადააჭარბებს ენლილის ღირსებას. ენ- 
ლილი, რომელიც აქამდე განაგებდა ისტორიის ბედს, ჩააბარებს 
მარდუქს, წარმოშობით მზიურ ღმერთს (ამარ-უთუ-ქ), თავის 
არსებით ფუნქციას –– ენლილობას (ენლილუთ), როგორც ნათქ- 
ვამია ხამურაბის კანონთა პროლოგის თავშივე. ამის შემდეგ 
ეწოდება მას „ღმერთების ენლილი", თუმცა ენლილი და მისი 
ქალაქი ნიპური, ნომინალურად მაინც პირველ რიგში იხსენიება 
იმავე კანონთა პროლოგში ღვთაებათა და მათ საკულტო ადგ- 
ილთა ჩამოთვლისას. 

ენლილობის გადაცემის აქტით, როდესაც ენლილი ადგილს 

უთმობს მარდუქს (ან სხვაგვარად მარდუქში განხორციელდე- 
ბა ენლილი), სიმბოლურად გამოხატულია შუმერული ეპოქის 
დასასრული. ამიერიდან იწყება ბაბილონური ეპოქა, ხოლო მარ- 
დუქი მისი წინამძღოლი ხდება) ვითარცა ისტორიის შემოქმედი. 
სახელმწიფოებრივ-რელიგიური აზრით კიდევ საგულისხმოა ის 
ფაქტი, რომ მარდუქი გამოცხადებულია არა ძედ ენლილისა, 
არამედ ენქის (ანუ ეას) პირმშოდ, იმ ღმერთისა, რომელსაც უძ- 
ველეს ერიდუში ედგა ბინა. ხოლო ჩვენ ვიცით, რომ ერიდუ იყო 

ის პირველი ქალაქი, სადაც დაეშვა ციდან მეფობა და შემდეგ 
აქედან გადაეცა სხვა ქალაქებს. იქმნება დინასტიური მითოსი: 

მარდუქს უშუალოდ ერიდუდან, მამისეული ქალაქიდან, მოაქვს 
თავის საპატრონო დინასტიისათვის მეფობა (აქად. შარრუთამ);; 
"ისე, რომ ხამურაბის აქვს საფუძველი, როდესაც ამბობს „მეფო- 
ბის სამარადისო თესლი ვარ“ (ზერუმ დაირუმ შა შარრუთიმ) ან 
როგორც შეეძლო ეთქვა სხვათა მსგავსად: „შორეული ნაშიერი 
მეფობისა, თესლი წარღვგნამდელ ხანიდან შემონახული". 

მეორე მხრივ, შუმერის მითოსური ტრადიციით ისიც ცნო- 
ბილია, რომ ერიდუ იყო პირველი ქალაქი, – მის სიძველეს არ- 
ქეოლოგიაც ადასტურებს -–- საიდანაც გავრცელდა ცივილიზა- 

ცია მთელს შუმერში, და რაკი მარდუქი ენქის ძეობის ძალით 
უშუალოდ დაუკავშირდა კულტურის საწყის ცენტრს, ასევე ბა- 

56



ქვეყნის ჩსტორია და მითოსი 
  

ბილონიც შეიქმნა ერიდუს მემკვიდრე, ხოლო მოგვიანებით, 
როცა ამ ძველმა ქალაქმა შეწყვიტა არსებობა, მისი სახელი -– 
იდეოგრამა ნუნ –– ბაბილონზე გადავიდა. 

მარდუქის ბალას, რომელსაც ყავლი არ გასვლია თვით ელინ- 
ისტურ ხანამდე, რომელსაც მოუსწრო ალექსანდრე მაკედო- 
ნელმა და შემდეგ გახდა სიმბოლო მთელი შუამდინარეთის ცივ- 
ილიზაციისა, მიეკუთვნება არნახული აყვავება კაცობრიული 

მოღვაწეობის ყველა სფეროში. ყოველივე ამის ნიშანსვეტად 
დგას კაცის უმაღლესი შავი ბაზალტის სტელა, რომლის ორივე 
მხარეს ბაბილონური „ასომთავრულით“ უდახვეწილეს და ზუსტ 

ბაბილონურ ენაზე აღბეჭდილია საიმპერიო კანონები და წეს- 

დებანი, და კიდევ ღვაწლი სჯულმდებელი მეფისა –– აღდგენა 
დანგრეულ ქალაქთა და მათი გაფანტული ხალხის შემოკრება, 
ხსნა ხალხისა იწროებაში და მათი დამკვიდრება უსაფრთხო ადგ- 
ილას, ძიება უხვი საძოვრებისა და დასარწყულებელ ადგილთა, 
საქმე, ჭეშმარიტ მწყემსს რომ შეეფერება, განფართოება ხოდ- 
აბუნებისა და ბეღელთა ავსება, შენება ტაძართა და მარადიულ 
მსხვერპლთა განწესება ღვთაებათათვის, განვრცობა იმპერი- 
ის საზღვართა და ურჩი ხალხების შეწყალება, როგორც ეკადრე- 
ბა მის კაცთმოყვარე ღვთაებას, მარდუქს, ხოლო სტელის თავ- 
ში გამოსახულია თავად „გაუღუნავი კვერთხისმპყრობელი“ ხა- 

მურაბი, მლოცველის პოზაში მდგარი მზე-შამაშის წინაშე, სა– 
მართლის ღმერთისა, რომლისგანაც მიუღია ხელდასხმა ვი- 
თარცა სჯულმდებელს, და მზიური ბუნებაც, როგორც ნათქ- 
გვამია ტექსტში, კანონთა კორპუსს რომ უძღვის წინ: „ეს მე ვარ... 

მზე ბაბილონისა, შუმერისა და აქადის ქვეყნად სინათლის გა- 
მომტევებელი, შემასმენელი სამყაროს ოთხივე კუთხისა... ოდეს 
მარდუქმა ხალხის წარსამართავად, ქვეყნისათვის გზის სასწავ– 
ლებლად წარმომგზავნა, ქვეყნის ბაგეში ჭეშმარიტება და სა- 
მართალი ჩავდე...“ | 

სწორედ ამ ეპოქაში შუმერული თქმულებების საფუძველზე 
შექმნილი ეპოსი გილგამეშისა თავის არსებით ნაწილში აღბე- 

57



სდურაა კიკნაძე 
  

ჭდილია შამაშისეული მზიური ეთოსით. აქ შამაში, აპოლონური 

საწყისის მატარებელი ღვთაება უპირისპირდება -––- და ამ და- 
პირისპირებას ეპოსის გმირები ახორციელებენ -–– იშთარის ორ- 
გიასტულ კულტს. ის ფაქტი, რომ გილგამეში შამაშისგან არის 
აღძრული ბოროტეული ხუმბაბას გამანადგურებლად („ყოველი 
ბოროტისა, რაიც სძულს შამაშს), რითაც იგი უპირისპირდება 

არა მტოლოდ კედარის ურჩხულს, არამედ ძველ ენლილსაც, ურ- 

ჩხულის მფარველს და ბოლო ეპიზოდებში განუხრელად მიჰყვე- 
ბა „გზას შამაშისას“ (ხარრან შამში), სავსებით გამოხატავს მარ- 
დუქის („მზიური ხბოს“) ეპოქის რელიგიურ სულისკვეთებას. 

(ხამურაბის სიკვდილის შემდეგ თანდათანობით ირღვევა იმ- 
პერიის საზღვრები) თუმცა მისი მემკვიდრენი კიდევ ასორ- 
მოცდაათი წელი სხედან „ღმერთის კარში". ამ ხანას დაემთხვა 
მანამდე უცნობი ხალხების გამოჩენა ახლო აღმოსავლეთში. 
მცირე აზიაში, ხათების ძველ მიწაზე დამკვიდრდნენ ინდო- 

ევროპულ ენაზე მოლაპარაკე ტომები, რომელთაც მოკლე ხან- 
ში შექმნეს ძლიერი მეომრული სახელმწიფო და ერთხელაც, მათი 
მეფის მურშილიშ I-ის დროს (XVI ს. დასაწყ.) შეიჭრნენ კიდევაც 
ბაბილონში, გაძარცვეს და უკან დაბრუნდნენ! ესენი -– ხეთები 

– იყვნენ პირველი ინდოევროპელნი, მნეწ( ესენი შეაღწიეს 
შუამდინარეთში)სამხრეთში შემოიჭრნენ ე.წ. „ზღვისპირელნი", 
რომელთა დინასტია, თუ ადგილობრივ ტრადიციას და- 

ვუჯერებთ, სამასი წლის მანძილზე ეპატრონებოდა ქვეყანას. 
მათი აქ მყოფობის კვალი არ დარჩენილა, გარდა მეფეთა სას- 
ელებისა, რომელთაგან ზოგიერთი შუმერულად ჟღერს (აქურუ- 
ლუნნა, მელამქურქურრა), ხოლო ზოგიერთი აქადურად 
(დამიკილიშუ, ითთიილინიბი). 

ამავე ხანებში დღევანდელი ლურისტანიდან (ირანი) თანდა- 
თანობით მოიწევენ შუამდინარეთის დაბლობისკენ გუთიელთა 

მონათესავე ტომები, რომელნიც მთავარ ღვთაებად აღიარებდ- 

ნენ ქაშშუს)და ამავე სახელწოდებით გახდნენ ცნობილნი: 

58



ჟქქეყნის ისტორია და მითოსიჩ 
  

ბაბილონელთათვის –- ქაშში (ანუ კასიტები, როგორც მათ 
უწოდებენ სამეცნიერო ლიტერატურაში). ეს ის ხალხია, მოგვი- 
ანებით ბერძნები თავიანთ ისტორიებში „კოსაელებად“ (კოს- 
საიოი) რომ მოიხსენიებენ და ბაბილონის დამპყრობელი 
ალექსანდრე მაკედონელი რომ გაანადგურებს. ხუთასი . წელი, 
XII ს-ის შუა წლებამდე, მართავდა ბაბილონს ქაშშუს ხალხის 
დინასტია. 

თუმცა კასიტებმა გაავრცელეს პოლიტიკური და სამხედრო 
ძალაუფლება მთელს ქვეყანაზე, მაგრამ გუთიელთა მსგავსად 
არ უცდიათ აღებეჭდათ თავიანთი ენა ლურსმულ წარწერებში; 
სახელმწიფო ენად კვლავაც ბაბილონური რჩებოდა, არ იყო V/ 

დავიწყებული შუმერულიც, თუმცა ამ ენაზე შედგენილი ტე- 
ქსტები უაღრესად ხელოვნურია და ბუნდოვანი. ისევ 
ბაბილონელ ცნობისმოყვარე სწავლულთა წყალობით, ნებსით 
თუ უნებლიეთ რომ უხდებოდათ დამპყრობელთა ენისა და კულ- 
ტურის გაცნობა, ჩვენამდე შემორჩა კასიტური, როგორც 
ფიქრობენ, კავკასიურ ენათა შორეული მონათესავე ენის ნაშ- 
თები, ცალკეული სიტყვები და ღმერთების სახელები (ქაშშუ, 
შუკამუნა, ბურიაშ, შურიაშ, მარუთაშ), რომელთაც ისინი საკუ- 
თარი ღმერთების სახელებს უსადაგებდნენ, ისევე როგორც 

ბერძნები იქცეოდნენ თავის დროზე შუამდინარულ ღვთაება- 

თა სახელების მიმართ. 
მაგრამ უცხო ღმერთები ვერ დაეპატრონენ ბაბილონს. ბარ– 

· ბაროსული ქაშშუ ან სხვა მავანი ღვთაება კი არ რჩებოდა იმ– 
პერიის პატრონად, არამედ კვლავ მარდუქი1 მარდუქი და სხვა 

ღმერთები ბაბილონეთისა აღიარეს კასიტებმა –– როგორც 
შემდგომ, უფრო გვიან მოიქცნენ ჯერ კიროსი და მერე ალექსან- 

დრე, რაკი სხვაგვარად ვერ წარმოედგინათ დამპყრობელ ქვეყ- 
ანაში დამკვიდრება –- და, ამგვარად, გააგრძელეს მარდუქის 
ბალა. და ბოლოს, მათი ბატონობის დასასრულს დაივიწყეს მშობ- 
ლიური სახელები –-– ქაშთილიაშ, კარაინდაშ, ბურნაბურიაშ და 
სხვანი, საუკუნეების მანძილზე რომ გასდევდა დინასტიას – 

9



რურატ ჰიპნაძვ 
  

და ბაბილონური სახელები დაირვქვეს. 
კასიტურმა დინასტიამ ჩრდილოეთისკენ განავრცო ბაბილ- 

ონის საზღვრები, შეჰკრა მშვიდობიანი კავშირი ეგვიპტესთან 
და ხეთების სახელმწიფოსთან, საერთაშორისო ასპარეზზე 
გაიტანა აქადური ენა. შუამდინარეთში და მის ფარგლებს გარე- 
თაც დამყარდა „კასიტური ზავი“. მაგრამ კვლავ გამოჩნდა 
ელამელი, შუამდინარეთის ისტორიული მტერი, რომელმაც 
თავის დროზე „მეფობა“ წარტაცა ურის III დინასტიას. XII ს-ის 

შუახანებში ელამის მეფემ, შუთრუქ-ნახუნთემ დალაშქრა 
ბაბილონი და სხვა ნადავლთან ერთად ელამში წარტყვევნა ხამ- 

ურაბის სჯულდებათა სვეტი და ნარამსინის სატრიუმფო სტე- 
ლა სიპარიდან, სადაც ათას წელზე მეტხანს იდგა იგი, აქადის 
მეფის მიერ მზის ღმერთისადმი შეწირული. თუმცა ელამელი არ 
დამკვიდრებულა ბაბილონს და კვლავ უკან გაბრუნდა თავის 
ქვეყანაში, კასიტურმა დინასტიამ ვეღარ მოიცა ძალი და მის 
ნაცვლად ბაბილონს დაეპატრონა ისინიდან წამოსული ადგილო- 
ბრივი დანასტია, რომლის მეფეთა სახელებში უპირატესობდა 
მარდუქის სახელი. 

მარდუქის აღზევების თითქმის თანადროულად ჩრდილოეთ- 
ში, ტიგროსის ზემო დინებაზე, ქალაქ აშურში აღზევდება ბაბილ- 
ონისა და მისი ღვთაების დაუძინებელი მტერი და მეტოქე ღმ- 
ერთი აშური. აქ სხვა ასპექტში იჩენს თავს ადრე ნახსენები დუ- 
ალიზმი ორმდინარეთის ქვეყნისა: ევფრატის ბაბილონს უპირ- 

ისპირდება ტიგროსის აშური; და ასე გაგრძელდება მთელი ცივ- 
ილიზაციის მანძილზე, ვიდრე ერთ-ერთი არ ჩამოშორდება ის- 
ტორიის ასპარეზს. 

ერთ დროს აშურ-ქალაქი ისევე უჩინო იყო, როგორც ბაბილო- 

ნი ხამურაბის დინასტიამდე. III ათასწლეულის დასაწყისში აქ 
მკვიდრობდა სემიტი აქადელების ერთი შტო, ბაბილონურის 
მონათესავე კილოკავზე მეტყველნი, რომელნიც თითქოს აქა- 
დის მხარიდან უნდა დაძრულიყვნენ, როგორც შემოუნახავს 
ბიბლიის ერთ პასაჟს, სადაც აშურის ძველი სამშობლო ნებრო- 

60



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

თის ანუ სენაარის ქვეყანაშია ნაგულისხმევი (დაბ. 10: 10-11). 
როგორც მის განმგებელთა ტიტულიდან (ენხი ანუ აქადურად 

იშშაქქუ) ჩანს, ეს ქალაქი თავის დროზე ჯერ სარგონ აქადელის, 
მერმე ურის III დინასტიის სახელმწიფოს ვასალი უნდა ყოფილ- 
იყო, ხოლო უფრო ადრე, შესაძლოა, დამოუკიდებელი ქალაქ- 
სახელმწიფო. ურის დაცემის შემდეგ აშურელნი აარსებენ 
სავაჭრო კოლონიებს კაპადოკიაში, საიდანაც საქონელი გააქვთ 

მცირე აზიის ქვეყნებში. მაგრამ, როგორც შემდგომმა ისტო- 
რიამ ცხადჰყო, ვაჭრობა არ უნდა ყოფილიყო აშურ-ღმერთის 
მოწოდება, თუმცა აშურელთა ეს საქმიანობა მაშინ ჩაკვდა, 
როგორც კი ანატოლიაში შეიქმნა ხეთების ძლიერი მეომარი 
სახელმწიფო. 

XIX ს-ის ბოლოს აშურს დაეუფლა უცხო წარმოშობის კაცი, 
ქანაანელი ბელადი სახელად შამში-ადად, რომელიც ნიპურელი 
ენლილის მიერ შუმერისა და აქადის მეფედ განწესებულადრაცხ- 
და თავს, ხოლო აშურს –– მომავალში ძველი აქადის განახლე- 
ბული იმპერიის ცენტრად) დაძველებული ტაძრის ადგილზე 
ახალ, დიდ ტაძარს აუგებს ენლილს, ხოლო ერთ-ერთ ქალაქს 
სახელს გამოუცვლის და დაარქმევს პროგრამულ სახელს შუბ- 
ათ-ენლილ („ენლილის ბინა") (62, 25-26). თავად მიინიჭებს 
აგრეთვე საპროგრამო ტიტულს „მეფე ქვეყნიერებისა“ (შარ- 
ქიშშათი) –– რომელსაც რამდენიმე საუკუნის შემდეგ აშურის 
სხვა მეფენი გაანაღდებენ -–– და იწყებს იმპერიის შენებას. მა- 
გრამ მის მემკვიდრეს, იშმედაგანს, მხოლოდ აშურ-ქალაქიღა 
შერჩა საბატონოდ და ისიც ოთხი საუკუნის მანძილზე უჩინო 
იქნება, ვიდრე აშურ-უბალლიტი (1365-1330) კვლავ არ გამო-. 
აჩენს ისტორიის ასპარეზზე. ამის შემდეგ აშურის ძლიერება 
განუხრელად იზრდება, აშური ფართოვდება და საბოლოოდ 
მართლაც იმპერიაში გადაიზრდება. აცხადდა შამში-ადადის 
წინასწარმეტყველება და მისმა სახელმაც გამართლება ჰპოვა, 
რაც ნიშნავს „მზე ჩემი არს ადად“, –– ადადი, გინა, ჰადად, გინა 
ჰადდუ, ქანაანელთა მთავარი ღვთაება, ხშირად ბაალად („ბა– 

61



შურაი ჰიჰნაძუ 

ტონი“) წოდებული, ტაროსისა და ჭექა-ქუხილის ღმერთი, 
რომელიც ამიერიდან აშურის მეომარ სახელმწიფოში 
დამკვიდრდება, ვითარცა ომის ღმერთი და გამაყრუებელი 
გრგვინვით წარუძღვება ქვეყნიერების დასაპყრობად გასულ 

აშურელთა ლაშქარს. ხოლო სახელი შამში-ადად კიდევ ოთხჯერ 
განმეორდება აშურის დინასტიებში, ვითარცა გახსენება ძვე- 
ლადვე დასახული პროგრამისა და ახალი ძალისხმევის სტიმუ- 
ლი მისი აღსრულების გზაზე. სახელმწიფოს გაძლიერებასთან 
ერთად აშურის მეფენი ქმნიან პომპეზურ, დამაშინებელ ტიტე- 
ლატურას, რომელიც საუკუნეების მანძილზე ახალ-ახალი ნიშ- 
ნებით ივსება: თუ შამშიადადამდე, რომელმაც პირველმა 
დაირქვა „მეფე“ (შარრუ) და მის შემდგომაც დაცემისა და უჩი- 
ნობის ხანაში აშურის პატრონნი ენსის მორიდებულ წოდებას 
ატარებდნენ, უფრო გვიან შამშიადადისეულ აღდგენილ წოდე- 
ბას „მეფე აშურისა“ ემატება „მეფე ქვეყნიერებისა“; ხოლო თუ- 

ქულთი-ნინურთა I (1244-1208) ამგვარად გააცხადებს თავს 
თავის წარწერებში: „მეფე ქვეყნიერებისა, მეფე აშურ-ქვეყნისა, 

მეფე სამყაროს ოთხივე კუთხისა, მზე თვისი ხალხისა, მეფე 
ძლიერი, მეფე ბაბილონისა, მეფე შუმერისა და აქადისა, მეფე 
ზემო და ქვემო ზღვათა, მეფე მთისა და ბარისა, მეფე სუბარელ- 
თა და გუთიელთა, მეფე ნაირის ქვეყნისა, მეფე, რომელსაც ღმ- 
ერთებმა გულისწადილი აღუსრულეს..." (46,50). მაგრამ ეს ხომ 
ჯერ კიდევ პოლიტიკური შინაარსის შემცველი ტიტულატურაა; 
სახელმწიფოს იდეოლოგებმა უნდა შექმნან „ქვეყნიერების მე- 
ფის“ ტიპი,უნდა გამოძერწონ მისი უნაკლოსახე, -– იგი ხომ არა- 
სოდეს შეცდება, რაკი აშურ-ღმერთის შთაგონებით მოქმედებს 
–- იგია ბრძენთა ბრძენი ბელადი ანუ მამა თავისი ხალხისა, ვისი 
მორჩილებაც მართებს ამ ხალხს და უფრო მეტად შიში, საღვთო 
შიში, რომლის წინაშე უძლურია ადამიანური ძალა. აი, როგორია 
სინახერიბი (704-681), უფრო სწორად, როგორ უნდა აღიქვან იგი 
ქვეშევრდომებმა: „მეფე დიდი, მეფე ძლიერი... ბრძენი მწყემსი, 
დიდი ღმერთების სათნეველი, მცველი სჯულისა, მოყვარული 

62 

 



კვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

სამართლისა, სრულყოფილი გმირი, ძლიერი მამრი, ყველა ბე– 
ლადთა უპირატესი, ურჩთა დამამხობელი, მტერზე მეხისმტეხ- 
ელი...“ (46,23), ხოლო მემკვიდრე მისი ასარხადონი (680-669): 
„მეფე მეფეთა, შეუბრალებელი, ბოროტმოქმედთა შემმუსვრე- 
ლი, შიშით შემოსილი, ომში უშიში, სრულყოფილი გმირი, ბრძო- 
ლაში უწყალო. დიდებულთა ბაწრით დამჭერი, მძვინვარე ქო- 

ფაკი, მამის შურისმგებელი, თავის მშობლისა; მეფე, რომელიც 
სამართლიანად მართავს აშურის, შამაშის, ნაბუს და მარდუქის, 

მისი დამხმარე ღმერთების შემწეობით, რომელმა აღისრულა 
გულისწადილი, რომელმა ლერწამივით გაღუნა და ფეხით 
გათელა ურჩი თავადნი...“ (90, 224). 

ხოლო აშური, რომელმაც სახელი მისცა ქალაქსა და იმპერიას, 
ღვთაება, რომელიც იმავე წიაღიდან წარმომავლობს, საიდანაც 
მარდუქი გამოვიდა, რასაც ყრუდ მოწმობს მისი ძგელი, სამხრე– 
თული სახელი ასარ, მარდუქს რომ შემორჩა ეპითეტად – ჩრდი- 
ლოეთში დამკვიდრებული ტყუპისცალი ბაბილონელი ღვთაებ- 
ისა მასავით იკავებს ენლილის ადგილს, იწოდება რა „აშურის“ 
ან „აშურელ ენლილად“, იმკობა მისი ეპითეტით „დიდი მთა“ 

(შადუ რაბუ), და ეუღლება ენლილის ღვთაებრივ ცალს, ქალღმ- 
ერთ ნინლილს; იქამდე აღზევდება აშური, რომ ცის ღმერთი ანუ 
მის ნაშიერად ჩაითვლება, ხოლო თავად უდედმამოდ შობილად, 
რაც გამოთქმულია თეოლოგიური პარადოქსით -– „შემქმნელი 
საკუთარი თავისა“ (ბანჟ რამანი-შუ); დაბოლოს, მისი ინდივიდ- 
უალობა მთელს პანთეონს შეიერთებს, როგორც მოწმობს ერთ- 
ერთი ზედწოდება „ღმერთები აშურ-ქვეყნისა“, რაც 

ანალოგიურია ძველაღთქმისეული ღმერთის სახელწოდებისა 
„ელოჰიმ“ („ღმერთები“). ამგვარად აღზევებული აშური 

ბაბილონიდან გადმოღებული შესაქმის ეპოსში („ენუმა ელიშ“) 
განდევნის მარდუქის სახელს და იკავებს მის ადგილს, ვითარცა 
სამყაროს შემოქმედი. მაგრამ უნივერსალობის მომპოვებელი 
ჰკარგავს კაცთმოყვარეობის თვისებას, რაც ახასიათებდა მარ- 
დუქს, კაცთა მოდგმის გამჩენს. აშური უპირისპირდება მარდუ- 

63



ფურაა ჰჩკნაძევ 

  

ქს და ეს დაპირისპირება ვლინდება ისტორიასა და მითოსში. 
( აშურის ქვეყნის სახით შეიქმნა სახელმწიფო, რომლის მსგავ- 

სი არ ენახა შუამდინარეთს და მთელს წინა აზიას –– ხალხების 
რისხვა, ურჩხული, უზარმაზარი მეომარი მანქანა, რომელმაც 
თავისი არსებობის მანძილზე სასაკლაოდ აქცია მრავალი ქვეყ- 
ანა. ხალხთა ერთიანი ძალდატანებით აყრა მშობლიური ადგ- 
ილებიდან და უცხო მხარეებში გადასახლება) თანმიმდევრული 
და იდეოლოგიით გამართლებული გენოციდი „მოღალატე“ 

ხალხებისა –– აი, აშურ-ღმერთის ღვაწლი, რომლისთვისაც სისხ- 
ლის ღვრა იყო საღვთო რიტუალი, სათნო საქმე, უფრო სწორად 

ჟინი, რასაც არ ფარავს აშურულიმ მატიანე: „მათი აჩეხილი გვამე- 
ბი ძაღლებს და ღორებს, ყორნებს და არწივებს, ცის ფრინველ- 

თა და ზღვის თევზებს მივუყარე საჭმელად. ეს ვქმენ და დავუა- 
მე გული დიდ ღმერთებს, ჩემს პატრონებს“, ამას ამბობს ერთ- 

ერთი უკანასკნელი მეფე აშურ-ბანიპალი (668-627); „მათი სისხ- 
ლი ნაპრალებში და მთის ღრანტეებზე ვადინე მდინარესავით“, 
–- რეფრენივით გაისმის თითქმის ყველა მათ წარწერაში; ამგ- 
ვარივე რეფრენია ფრაზა, ლაკონიურობით იულიუს კეისრის 
ნათქვამს რომ მოგვაგონებს: „დავიპყარ, დავანგრიე, გადავწვი“ 

(აქშუდ, აკკურ, აბბულ). 
აშურელი იდეოლოგები ღრმად იყვნენ დარწმუნებულნი, – 

და ეს გამოსჭვივის მათ მატიანეებში –– რომ მთელი ქვეყნიერება 

მათი ღმერთების ხვედრია, რომ მსოფლიო ბატონობა არა მხო- 
ლოდ ნებავს მას, არამედ მისი უპირველესი მოვალეობაცაა. ამ 
იდეოლოგიის არმიღება –– ბრძოლა დამოუკიდებლობისათვის, 
ყოგელი ჯანყი, ურჩობა –– აშურის შეურაცხყოფად და ღალატ- 
ად არის მიჩნეული. როგორც სამყაროს შესაქმის ეპოსში ებრძ- 
ვის და თრგუნავს აშური კოსმოსის მოწინააღმდეგე ძალებს, 

ქაოსის ღმერთებს, აქაც ასევე ებრძვის იგი ურჩ, „ბოროტების 
მატარებელ“ ხალხებს, რომელნიც არ ემორჩილებიან აშურის 
„კოსმოსს“, რის გამოც გარდუვალი განადგურება ელით. ასე 

ხორციელდება რეალურ ასპარეზზე კოსმოგონიური მითოსი. 

64



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

შურის იარაღი, პირველ ყოვლისა, ბაბილონის წინააღმდეგ 
არის მიმართული, ბაბილონია მისი პირველი მეტოქე: მიწის პირ– 
ისაგან უნდა აღიგავოს ბაბილონის ბალა, რათა აშურმა გაანაღ- 
დოს სამყაროს ღმერთის ტიტული, ხოლო მეფემ აშურ-ქვეყ- 

ნისამ „ქვეყნიერების მეფის“ წოდება, უნდა დამყარდეს ერთი 
ბალა, აშურის ბალა)ამისათვის აუცილებელი იქნებოდა მარდუ- 
ქის გამოსახლება ბაბილონის ტაძრიდან და წარტყვევნა მისი 

აშურის ქალაქში, რაც მოხდა ორჯერ ისტორიის ხსოვნაში და 
ორჯერვე ძვირად დაუჯდა აგრესორ მეფეს. ზემოთნახსენებმა 
თუქულთი-ნინურთამ, რომელმაც დალაშქრა კასიტური 
ბაბილონი და მოიტაცა მარდუქის ქანდაკი, რათა აშურისთვის 
დაემორჩილებინა, სინამდვილეში კი აშური ჩაუვარდა ბაბილონს 
კულტურულ ტყვეობაში, რადგან ამ მომენტიდან იწყება 
სწორედ ქვეყნის „ბაბილონიზაცია“, ისე რომ შემდგომში აშუ- 
რული მატიანეებიც ბაბილონურ ენაზე იწერებოდა, –– სამარცხ- 

· ვინო აღსასრული ჰპოვა, როგორც მოგვითხრობს გვიანდელი 

ბაბილონური ქრონიკა. 
აი, ეს ამბავიც: თუქულთი-ნინურთამ „ბაბილონის ზღუდე 

მოარღვია, ბაბილონელნი მახვილით მოსწყვიდა. ესაგილასა და 
ბაბილონის განძეულს მკრეხელური ხელი შეახო, დიდი ბატონი 
მარდუქი დასძრა თავისი სამყოფელოდან და აშურის ქვეყანაში 
გაიტაცა, ხოლო ბაბილონში თავისი მოხელენი დასხა საგანმგე- / 
ბლოდ. ამის შემდეგ შვიდ წელიწადს იმეფა თუქულთი-ნინურ- 
თამ. მერმე აქადისა და ბაბილონის დიდებულნი აუჯანყდნენ და V 

ადად-შუმი-უცურ დასვეს მამამისის ტახტზე, ხოლო თუქულთი- 
ნინურთას, ავად რომ მოეპყრა ბაბილონს, აღუდგნენ ძე მისი 
აშურ-ნაცირპალი და აშურელი დიდებულნი და ტახტიდან ჩამო- 
აგდეს; ქარ-თუქულთი-ნინურთაში, მისივე სასახლეში მოიმწ- 
ყვდიეს და მახვილს მისცეს) თუქულთი-აშურამდე... ექვს წელი- 
წადს ემკვიდრა მარდუქი აშურს; თუქულთი-აშურის მეფობისას 
მარდუქი დაბრუნდა ბაბილონში“ (46, 49-50). იგივე ამბავი გან- 
მეორდა ხუთასი წლის შემდეგ: ახლა სინახერიბი(გამეფების 

65



დურააი ჰიკნაძე 
  

პირველსავე წელს ძარცვავს ბაბილონს და იპყრობს მის სამე- 
ფო ტახტს, რის გამოც შურს იძიებს მარდუქიIდა, როგორც იმავე 
ბაბილონურ ქრონიკაში წერია, აჯანყებული შვილის ხელით 
მოუღებს ბოლოს. 

ასე იძიებს შურს ვნებული მარდუქი. მარდუქი ვნებულია არა 
მხოლოდ ისტორიულადთავის ქალაქთან ერთად, არამედ მითო- · 
სშიც, სადაც შემონახულია მისი ქვესკნელად ჩასვლის ამბავი. 
ხოლო აშური, მარდუქის ტყუპის ცალი, არასოდეს ჩასულა 
ქვესკნელში, თითქოს იმის გამო, რომ მისი ქვეყანა მუდამ გამა- 
რჯვებული იყო. თუმცა აშურის მითოსი არც არსებულა) მისმა 
სახელმა მხოლოდ მექანიკურად შეცვალა მარდუქის სახელი 
აშურულად გარდათქმულ ბაბილონური წარმოშობის მითოსში, 
სამყაროს შესაქმის ამბავს რომ მოგვითხრობს. ესეც ერთგვარი 

უზურპაცია იყო, ლიტერატურული ხასიათის უზურპაცია. ამი- 
ტომაც, რაკი იგი ბუნებით არ იყო დემიურგი, აშურმა ამ მითო- 
სიდან ვერ შეინარჩუნა სამყაროს შემოქმედი ღმერთის თვისე- 
ბათა მთელი სავსება. თუ მარდუქი კაცთმოყვარეა, გინა „მაცხ- 
ოვარი“ ან მხსნელი (მუბალლიტ), ვითარცა კაცთა მოდგმის შემ- 
ქმნელი და ამავე დროს მშვიდობისმყოფელი, ვითარცა ჰარმო- 
ნიული და მწყობრი სამყაროს შემოქმედი, აშური სხვა თვისებას 
იხვეჭს დემიურგისას: ეს არის ბრძოლის სიყვარული, ფიზიკურ 
სინამდვილეში გაკვლადება იმ ბრძოლისა, რასაც ქაოსის 
წინააღმდეგ ეწევა დემიურგი შესაქმის ეპოსში. ხოლო, როგორც 
ზემოთ უკვე ითქვა, ამ ქაოსის ძალებად ახლა აშურის მტრებია 
შერაცხული(ომი და მშვიდობა – ამგვარად შეიძლება დავახასი- 
ათოთ აშურისა და მარდუქის სულისკვეთება) ეს განსხვავება 
ამ ორღვთაებას შორის გამოვლენილია აშურულ და ბაბილონურ 
მხატვრულ შემოქმედებაში. 

აშურის სტიქია ბრძოლის ველია, ხოლო მარდუქი, მშვიდობი- 
ანი კვერთხის მპყრობელი, თვინიერად ზის ტახტზე. აშური 

V სპობს, ანადგურებს; მარდუქი განაცოცხლებს, აღადგენს მკვ- 
დრეთით. თუქულთი-ნინურთას საბრძოლო საქმეთა განსა- 

66



ქვეჭნის ისტორია და მითოსი 
  

დიდებლად, რომელმაც პირველად დალაშქრა ბაბილონი, გარ- 
და მატიანისა, იწერება ეპიური თხზულებაც, რომელიც თავის 

სულისკვეთებითა და სტილით ნაკლებად განსხვავდება იმ ის- 
ტორიული ანალებისაგან, მისმა წინამორბედმა მეფეებმა რომ 

დატოვეს. ფრაგმენტულად შემორჩენილ ეპოსში მოქმედ გმირე- 
ბად ისტორიული პირებია გამოყვანილი: თავად თუქულთი- 
ნინურთა და ბაბილონის მეფე ქაშთილიაშ IV. „ბატონო, შენი მე– 
ფობის დასაბამიდანვე, –– მიმართავს ერთ-ერთი სარდალი აშუ- 
რელ მეფეს, –– ბრძოლა და სასტიკება დღესასწაულია ჩვენთვის; 
ჩვენი სიხარული ბრძოლის ველია; შენი კეთილი ბატონობის ნიშ- 

ნის ქვეშ დავვაჟკაცდით ჩვენ. რა რომ შენ მეფობ, ვერა მეფე 
შენს წინააღმდეგ ვერ გამოსულა; შენი მძვინვარე კვერთხით 
ოთხივ ქარისკენ განგიდევნია მტერი... უწყიან ძალი შენი მეფე– 

ებმა, ეშინით შენი და ბრძოლას გაურბიან... ახლა მიდი, კასიტე- 
ბის მეფეზე გაილაშქრე, გაანადგურე ლაშქარიმისი,ვიდრე გონს 
მოვიდოდეს; შიშის ზარი დაეც ჯარს მისას, მილეწე კიდენი ქვეყ- 
ნისანი! ცოცხალ იყოს წინ მსვლელი, მოკვდეს უკან დაბრუნებ- 
ული! ხოლო ლაშქრობაში აშურის სახელმწიფოს მთელი პანთეო- 

ნი შეეწევა მეფეს: „წინ წაუძღვა აშური, მტრებზე ცეცხლისმ- 
ფრქვეველი, ანუმ მოიღერა დაუნდობელი იარაღი თვისი და 

ბოროტმოქმედთ დაუშინა, ბრწყინვალე სინმა, მთვარის ღმერთ- 
მა, მათ დამბლა დასცა, შამაშმა, სამართლის უფალმა, თვალი 
დაუვსო შუმერისა და აქადის ლაშქარს, გმირმა მეომარმა ნინურ– 

თამ შემუსრა საჭურველი მათი, იშთარ დედოფალმა დაფს დაჰ- 
კრა და ჭკუაზე შეშალა მათი მეომრები..." (62,70). 
(აშურისთვის წარმოუდგენელი იყო მარცხი; მარცხი მისთვის 

მოასწავებდა სრულიად არაბუნებრივ მოვლენას/ალბათ, კოს- 
მოსის დანგრევას, რადგან(მის მიერ წამოწყებულ ომში მთელი 
პანთეონი მონაწილეობდა) თავად „მართალი სამართლის“ მე- 
ბრჭე შამაშიც კი. ხოლო ვნებული ბაბილონის წინაშე სხვა 

' ამოცანა იდგა, იგი სხვაგვარად გაიაზრებდა თავის ისტორიას, 
სადაც ბევრი მარცხი და დაცემა ყოფილა. თუცშურული ფხიზე- 

67



სურაბ ჰიკნაძე 
  

ლი გონი ქმნიდა რეალისტურ ეპოსს, ბაბილონელი ქმნიდა მი- 

თოსს რადგან ბედი მათი ქვეყნისა გაააზრებინებდა ისტორიას, 
როგორც ციკლურ(ბრუნვას მარცხსა და გამარჯვებას შორის) 

დაცემასა და აღდგენას შორის, ისე რომ,(მითოსური კანონის 

L„მიხედვით პირველი აუცილებლად გულისხმობდა მეორეს„ამგ- 
ვაროვე ბუნებისა იყო ბაბილონის ღმერთი მარდუქი) 

გვიანბაბილონური ეპოსი, შექმნილი სინახერიბის ლაშქრო- 

ბის მომდევნო ხანაში (VII ს.-ის დასაწყ.), რომლის მიზანდასახუ- 
ლობას და მითოსურ-სიზმარეულ წარმოშობას ამგვარად აცხა- 
დებს მისი ავტორი ტექსტის ბოლოს –- „რა ერა განრისხდა, ქვეყ- 
ნის დაქცევა და ხალხის მოსპობა განიზრახა, იშუმმა, მისმა 
მრჩეველმა, დააწყნარა და დანარჩენი იხსნა. ამ ქებათა 
შემკრებელს, ქაბთი-ილანი-მარდუქს, დაბიბის ძეს,-ესე ყოვე- 
ლი შუაღამისას სიზმრად გამოეცხადა და ოდეს განთიად განიმ- 

ეორა, არაფერი გამოუკლია, არც ზედმეტი სიტყვა მიუმატებია“, 
– თხზულება, რომლის დაფებს ავგაროზად ატარებდნენ 
წიგნიერი თუ უწიგნური ბაბილონელნი, შეიძლება ჩაითვალოს 

მშვიდობისმქადაგებელ უპირველეს დოკუმენტად. „ომი და მშ- 
ვიდობა" უნდა ეწოდოს ამ ეპოსს, –– ქალაქთა დარბევისა და 

ხალხთა აწიოკების სცენებით იწყება და საყოველთაო მშვი- 

დობის მონატრებით მთავრდება –- ამით იგი ეხმაურება ხე- 
ლოვნების სხვა ნიმუშს, ძველშუმერულ ე.წ. „ურის შტანდარტს“, 
რომელზეც ერთმანეთს ენაცვლება ბრძოლისა და სამშვიდო- 
ბო ყოფის სცენები. 

„ერას ეპოსში“ (97, 122-127), ასე ეწოდება ბაბილონურ თხ- 

ზულებას, რომელიც ბაბილონის და სხვა ქალაქთა დარბევის ამ- 
ბავს მოგვითხრობს, სახელდებით არ იხსენიება აშურ-ღმერთი, 

მაგრამ მის თვისებებს ვცნობილობთ სიკვდილისა და ჭირის 
ლმერთში: –– „ო, ერა, როგორ ხალისობ და გიხარის გული ქვეყ- 
ანათა დაქცევისას!“ აშურია, ერას აღით ბაბილონს რომ 
დალაშქრავს, მასზევე ითქმის „დიდებული ქონდაქარი“ ანუ სხ- 
ვაგვარად „მსხვერპლის შემწირველი“, საიდანაც ჩანს, რომ სისხ- 

68



კქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ლისმღვრელი ბრძოლამისი საღვთო რიტუალია. მას ჰყავს თავი- 
სი ალტერ ეგო,მამხილებელი ჰიპოსტასი, რომელიც მთელი ეპო- 

სის მანძილზე ამხელს და აცნობიერებს მის საქციელს: „გმირო 
ერა, დიდებული მარდუქის სიტყვას არ ეკრძალე: ღმერთების 

სამეუფო ქალაქი, კავშირი ქვეყანათა, დაგირღვევია, ღვთაებო-– 

ბა შენი შეგიცვლია, კაცად ქცეულხარ; საჭურველი აგისხამს და 
შესულხარ მის წიაღში; ბაბილონის გულში ქალაქთა დამპყრო- 
ბელის მსგავსად იქცეოდი... ბაბილონის ძენი – ფრთოსანნი, 
ხოლო შენ –– მომნადირებელი მათი, ქსელში გაახვიე, შეიპყრე 
და მოსრე, გმირო ერა... სისხლი მათი, ვითარცა ღვარი არხები– 
სა, ქალაქის ქუჩებს მიუღვარე. განაპე ძარღვნი მათნი და სისხ– 
ლი მათი მდინარეს გაატანე...“ 

ხოლო(როცა ბაბილონში მტერი მძლავრობს, ამ დროს მარ- 
დუქი ქვესკნელშია და უპატრონოდ მიტოვებული ქვეყანა ხან- 

ძრის, შავი ჭირის, შიმშილისა და მახვილის მსხვერპლი ხდება) 

მარდუქის ქვესკნელში ჩასვლა მის უცხო ქვეყნად დატყვევე- 
ბას ნიშნავს, რაკი, როგორც ვიცით, უცხოეთი, ამ შემთხვევაში 

არა-ბაბილონი, ქვესკნელია. ისიც ვიცით, რომ(მარდუქი წარუ- 
ტყვევნია თუქულთი-ნინურთას, მასზე უადრეს კიდევ ხეთების 

მეფეს, მურშილიშ I-სMXVI ს-ის დასაწყ.), ხამურაბის დინასტიის 
დაცემის ხანაში, რის გამოც თავად მარდუქი ლაპარაკობს ერთ 
ტექსტში, რომ იგი მზის დასავლეთისკენ (ქვესკნელისკენ!) 
გამგზავრებულა. ახლა იავარქმნილ ქალაქში დაბრუნებული პა- 
ტრონი ამგვარად გოდებს ძველშუმერელ მგოდებელთა 
კვალზე, თავიანთ დანგრეულ ქალაქებს რომ დასტიროდნენ: 

„ვაი შენდა, ბაბილონ! ვითარცა ფინიკს გამოგაღებინე დიდებული ნაყოფი, – 

გარნა ქარმა გამოაშრო იგი. 

ვაი შენდა, ბაბილონ! ვითარცა ნაძვი გირჩებით აგავსე, – 

, გარნა ვერ დავტკბი მისი სიუხვით. 

ვაი შენდა, ბაბილონ! ვითარცა მტილი სიუხვისა დაგნერგე, – 

გარნა ნაყოფი მისი ვერ მოვისთვლე... (97,123).



ზშფურაბ პიკნაძე 
  

მაგრამ აშურ-ერას მძვინვარების უკიდურეს ზღვარზე, როცა 
არათუ ბაბილონი, არამედ შეიძლება მთელი სამყარო გამს- 
დარიყო მისი რისხვის მსხვერპლი, კოსმიურ მასშტაბში გამოვ- 
ლენილიყო მისი ვნება ვითარცა დამანგრეველი ღვთაებისა, 
რომელიც წაშლიდა დემიურგის ღვაწლის ყოველგვარ კვალს 
(რასაც სჩადიოდა ისტორიული აშური დამორჩილებული და 

დასჯილი ხალხის ტერიტორიაზე), –– „წყაროებს დავბეჭდავ, ნა- 
კადულები სიუხვის წყლებს ვეღარ მოღვრიან; ხეთა ფესვებს ამ- 
ოვძირკვავ, კვირტებს ვეღარ გამოიღებენ; მუშთარის ელვას 

ჩამოვაგდებ, ვარსკვლავებს ჩავაქრობ. ქვესკნელი შეირყევა, 
ზეცა შეზანზარდება. ქალაქებს დავამხობ, გავაუდაბურებ, 
მთებს დავაქცევ, ჯოგს მისას დავცემ; ლერწმოვანს გადავწვავ 
ვით ცეცხლის ღმერთი, ნახირს გამოვრეკავ და მიწად ვაქცევ“, 
–- სწორედ ამ დროს შინაგანი მხილების ძალით ხდება გარდა- 

ტეხა ერას ბუნებაში, რისხვა წარღვნის უკანასკნელ ტალღასავ- 
ით უკუმიიქცევა, იფანტება სიბრუვის ნისლი, ერა ფხიზელი 

თვალით მოხედავს საკუთარ ნამოქმედარს და „ღთაებრივი 

თვითკრიტიკით“ აღძრული იტყვის – „ჭეშმარიტად ცოდვა ჩავ- 
იდინე: გული განვარისხე ხალხის მოსასპობად. ვითარცა ულ- 
ირსმა მწყემსმა ვერძი ფარეხიდან გამოვაძე; ვითარცა ხის არ- 
დამნერგავი, გაჩეხვას არ მოვერიდე; ვითარცა ქვეყნის დამრ- 

ბევმა კეთილი და ბოროტი არ გავარჩიე; ვითარცა მძვინვარე 

ლომს მსხვერპლი ვერ გამომტაცეს. სად ერთი შმაგობს, მეორის 
რჩევა ამაოა", –– უფრო მეტიც: ერა რეტროსპექტულად გახე- 
დავს ისტორიას და, პანბაბილონური მომავლის წინასწარ- 
მეტყველი, წარმოისახავს ესქატოლოგიურ სურათს, – „ზღვა 

ზღვას, სუბართუ სუბართუს, აშური აშურს, ელამელი ელამელს, 

ქაშელი ქაშელს, სუთელი სუთელს, გუთიელი გუთიელს, ლუ- 
ლუბელი ლულუბელს, ქვეყანა ქვეყანას, სახლი სახლს, კაცი 
კაცს, ძმა ძმას არ დაინდობს, ერთურთს დახოცავენ. შემდგო- 
მად აქადი აღდგება, მათი დამცემი, მწყემსად მათდა“. 

აქ ნახსენები აქადი, სარგონის აგებული ქალაქი, საიდანაც 

70



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

დაიძრა შუამდინარეთის გამაერთიანებელი ძალა, იმხანად უკვე 

დანგრეული (და დღესდღეობით მიუკვლეველი) ქალაქი, რომ- 
ლის სახელი შემორჩა ბაბილონის ქვეყანას ვითარცა ღრმა წარ- 
სულის ავტორიტეტით დამძიმებული საიმპერიო ზედწოდება, ამ 
ეპოსის ავტორის წარმოდგენით, იყო ანი და ჰოე ისტორიისა. ამა- 
ში იხატებოდა ბაბილონის იდეოლოგია. ისტორიული მტრები, 
რომელთა სხეულს ფლეთდა შინაგანი წინააღმდეგობა და ურთ- 
იერთშუღლი, ერთ სამწყსოდ უნდა ექცია ბაბილონს და ჩ9%X ხგხV- 

IიI8Cვ, ბაბილონური საყოველთაო მშვიდობა დაემყარებინა. 
რაღაც ნაწილი ამ წინასწარმეტყველებისა მაინც გამა- 

რთლდება: მარდუქი მოესწრება აშურის დაცემას და ერთხელ 
კიდევ გაიტანს ბაბილონის დიდებას ვიდრე ხმელთაშუა ზღვამ- 
დე. „ერას ეპოსის" დაწერიდან შვიდი ათეული წლის შემდეგ იწ- 
ყება აშურის სახელმწიფოს კატასტროფული რღვევა. 
ბაბილონურ ქრონიკაში, რომელიც მოიცავს 615-609 წწ. ამბებს, 
სამი მოქმედი პირია: აქადის (იგივე ბაბილონის) მეფე ნაბიუმ- 

აფლა-უცურ (გნაბუ, დაიცევ მემკვიდრე ჩემი!"), აშურის მეფე, 
რომელსაც ბედის ირონიით ერქვა აშურ-უბალლიტ (აშურმა 
მიხსნა!“) და მიდიელთა ბელადი ქიაქსარი. ორი სატახტო ქალა- 
ქის, აშურისა და ნინევის აღების შემდეგ მოკავშირეებმა ხარან- 
ში მიიმწყვდიეს დევნილი მეფე და აქ, ხარანში, მთვარის ქალაქ– 
ში, რომელიც საბედისწეროდ არის დაკავშირებული ბაბილონის 

უკანასკნელ დღეებთან, წერტილი დაესვა აშურის იმპერიის არ– 
სებობას. აი, აღსასრულიც: 

„მეთექვსმეტე წელს (609 წ.) აიარის (აპრილის) თვეში ნაბი– 

უმ-აფლა-უცურმა შეკრიბა ლაშქარი და აშურის ქვეყნებისაკენ 
გაემართა. აიარის თვიდან არახშამნას (ოქტომბრის) თვემდე 

გამარჯვებული ვიდოდა აშურის ქვეყანაში. არახშამნას თვეში 
მიდიელები შემოუერთდნენ აქადის მეფეს, მათი ჯარები ერთ- 
მანეთს შეერივნენ და მიადგნენ ხარანს აშურ-უბალიტის 
კვალზე, რომელიც აშურის სამეფო ტახტზე ასულიყო. მტრის 
შიშმა დასცა აშურ-უბალიტი და ეგვიპტის ლაშქარი, მის საშვე- 

71



ხაურაბ კიკნაძუ 
  

ლად რომ მოვიდა; ქალაქი დააგდეს და გადავიდნენ ევფრატის 
წიალ. აქადის მეფე შევიდა ხარანში და ქალაქი დაიპყრა; მრავ- 

ლის უმრავლესი, რიცხვმიუწვდომელი ტყვე იგდო ხელთ. 
ადარის (თებერვლის) თვეში აქადის მეფე... დაბრუნდა თავის 
ქვეყანაში. მიდიელნიც, აქადის მეფის საშველად რომ იყვნენ 
მოსულნი, დაბრუნდნენ თავის ქვეყანაში“ (90, 249). 

ბაბილონმა ჩამოიშორა მოსისხლე. აშურის სახელმწიფოს 
დამხობასთან ერთად დაემხო აშურ-ღმერთიც და ასპარეზი წინა 
აზიაში დარჩა მარდუქს, რომელსაც ახლა თითქოს ჩაედგა აშურ- 

ის მებრძოლი, მძვინვარე სული. მარდუქი დაეუფლა აშურის იმ- 

პერიის საზღვრებს ვიდრე ხმელთაშუა ზღვამდე და, როგორც 
იტყოდნენ, „ზემო ზღვის ტალღებში განბანა საჭურველი". მარ- 
დუქი ახერხებს იმ საქმეს, რაც ვერ შეძლო აშურმა სინახერიბის 
დროს: დაიპყრო იერუსალემი, დაანგრია ქალაქი და სამოცდაათი 

ათასი ებრაელი შიდა ბაბილონეთში გადაასახლა (586 წ.). ეს 
მოიმოქმედა ნაბუქოდონოსორმა, (ნაბიუმ-ქუდური-უცურ), 

ნაბიუმ-აფლა-უცურის ძემ, -– „შემჭამა, მომსპო ნაბუქოდონო- 

სორმა, ბაბილონის მეფემ; ცარიელ ჭურჭლად მაქცია, შთანმთქა 
ვითარცა გველეშაპმა, აივსო შიგანი ჩემი ნუგბარით, ხოლო მე 
გამაგდო“,იერემია 51,34, – რომლის ხანასაც ბიბლიური ტრადი- 

ცია მიაწერს ბაბილონის დაცემას იერემიასვე წინასწარმეტყვე- 
ლებით: „აღებულ იქნა ბაბილონი. ბელი შერცხვენილი, მარდუ- 
ქი (მეროდახ) განადგურებული...“ (50,2). მაგრამ ბაბილონი 
დაემხო არა ნაბუქოდონოსორ II-ის ხანაში, როცა ე.წ. ქალდეურ- 
მა დინასტიამ ძლიერების უმაღლეს მწვერვალს მიაღწია, არამედ 
ცოტა მოგვიანებით, ოციოდე წლის შემდეგ, ნაბონიდის დროს 
(ძველი აღთქმის მატიანე კუმშავს დროს და.ამ ორ მეფეს ერთ 

პიროვნებად წარმოსახავს), რომლისთვისაც უნდა გამოჩენილ- 
იყო სწორედ უკანასკნელი ლხინისას კედელზე წარწერილი სა- 
ბედისწერო სიტყვები: „მანე, თეკელ, ფარეს“ | 

როცა უკვე ვუახლოვდებით ძველი შუამდინარული ისტორი- 
ის დასასრულს, საბოლოო წერტილის დასმამდე უნდა მცირე 

72 
,



ქვეყნის ისტორია და გითრსი 
  

ხნით შევაჩეროთ დროის მდინარება და ორიოდე სიტყვა ვთქ- 
ვათ ნაბონიდზე, ამ იდუმალებით მოცულ და ტრაგიკულ 
პიროვნებაზე, –– როგორიც შეიძლება იყოს დასასრულის კაცი 
– რომლის სახელი სხვადასხვა ხალხების ლეგენდებში განითქ- 

ვა მსგავსად ბაბილონის სახელისა, და რომელიც თავის თავშივე 

ატარებდა დასასრულის სიმპტომებს, ვითარცა კერძო პირი და 
სახელმწიფო მოღვაწე. 

მაინც სად გამოჩნდა ცხადად ეს სიმპტომები? რამდენადაც 
მწირად შემონახული ცნობების მიხედვით შეიძლება ვიმ- 
სჯელოთ, ეს გამოჩნდა, პირველ ყოვლისა, მის სულიერ სენში, 
რასაც ბიბლიური ტრადიცია ნაბუქოდონოსორს მიაწერს, ხოლო 
ჩვენ ვიცით, რომ ეს იგივე ნაბონიდია. დანიელის წიგნი (თ. IV) 

მოგვითხრობს, რომ შეშლილი ნაბუქოდონოსორი შვიდ წელი- 
წადს კიდეგანობდა კაცთაგან და თითქმის გაპირუტყვებული 
„ძროხასავით ძოვდა ბალახს“, ვიდრე სრულ ჭკუაზე მოვიდოდა 

და დაბრუნდებოდა ბაბილონში, ასევე ცნობილია ნაბონიდის 
გაკიდეგანება არაბეთის უდაბნოში (თემას ოაზისში) და იქ დიდი 
ხნით დამკვიდრება, რომლის მიზეზზე თუ მიზანზე ქვემოთ იქნე- 
ბა საუბარი. ხოლო სპარსთა მეფე კიროსი, ბაბილონის დამპყ- 
რობელი, გარკვევით მოიხსენიებს ნაბონიდს „ნაკლოვანად“ (44, 

33). ამგვარი შეხედულება ბაბილონის უკანასკნელ მეფეზე 
აშკარად ქურუმების წრიდან მოდიოდა, ხოლო მარდუქის მსახ- 
ურთ საკმაო საფუძველი ჰქონდათ ნაბონიდში რელიგიური მა- 

ნიით შეპყრობილი კაცი დაენახათ, ისეთი ამბები დააწია მან მარ- 
დუქის კულტს. ამის თაობაზეც ქვემოთ არის ნათქვამი; ახლა კი 
უნდა მოვიხსენიოთ მისი სხვა თვისება, რომელიც მისი ფიქრებ- 

ის რეტროსპექტულ მიმართულებაში გამოიხატება. 
რეტროსპექტულობა, მიბრუნება წარსულისაკენ ახასიათებ- 

და შუამდინარეთში უკანასკნელ, განწირულ დინასტიებს, 

რომელთა დროსაც მთავრდებოდა რაღაც განსაზღვრული პე- 
რიოდი ისტორიისა. ასეთი იყო ურის!!I დინასტია, უკანასკნელი 
შუმერული ბალა, რომლის დროსაც, როგორც უკვე ითქვა, ჩაი- 

73



თურაბ ჰიკნაძე 

  

წერა თიხის დაფებზე ბევრი თხზულება შუმერული კლასიკური 
ხანისა; ამ დროსვე შეიქმნა შუმერის მეფეთა სიები, სადაც გა– 
მომზეურდა წარღვნამდელი სახელები –- შუმერის ისტორიის 
ჩონჩხი; ასეთი იყო სარგონ აშურელის დინასტია (721-609), რომ-– 
ლის დროსაც იძალა არქაისტულმა ტენდენციებმა, -–– ისიც არ 
არის შემთხვევითი, რომ ამ დინასტიის დამფუძნებელი ატარებს 
აქადელი შარუქინის სახელს, თითქოს მასში იყოს მოქცეულიის- 
ტორიის ანი და ჰოე –– ხოლო ერთ-ერთი უკანასკნელი წარმო- 
მადგენელი აშურბანიპალი (668-627), რომლის სიკვდილის შემ- 
დეგაც ოციოდე წელს ძლივსღა გასტანა იმპერიამ, ანტიკვარუ- 
ლი ინტერესით აღძრული ჩხრეკს ძველი ტაძრების დაფათსა- 
ცავებს და დღის სინათლეზე გამოაქვს გადავიწყებული დაფე- 
ბი, მის მიერ მთელს ქვეყანაში დაგზავნილი დუბსარები („მწერ- 
ლები") ახლად გადაწერენ ათასობით ტექსტებს და თავს იყრიან 
ნინევში, სადაც აშურბანიპალი, სიძველეთა მოტრფიალე –– „მე 
მუდამ ვკითხულობდი ბუნდოვან შუმერულზე და ძნელად ამო- 
საცნობ აქადურ ენაზე დიდის ხელოვნებით დაწერილ დაფებს, 
ჩავხვდი წარწერებს წარღვნამდელ ხანისას..." –– დააარსებს 
პირველ ბიბლიოთეკას კაცობრიობის ისტორიაში. 

ახლა კი სულ უკანასკნელი ადგილობრივი, ე.წ. „ქალდეური 

დინასტია“ აგრძელებს ამ საქმეს: ჯერ ნაბუქოდონოსორი (605- 

562), რომელმაც ბაბილონთან ერთად მემკვიდრეობით მიიღო 
აშურის საზღვრები, „მომრგვალებული“ იმპერია, ისე რომ 
აღვსებული იყო შესაძლებლობის საწყაული და დასაპყრობად 
აღარაფერი რჩებოდა გარდა წარსულისა; შემდეგ ნაბონიდი, 
დასასრულის თვითმხილველი, რომელიც გაცხარებით „იპყრობ- 
და წარსულს“ და ასადგურებდა აწმყოში, რითაც თითქოს ერთ 

წერტილში, თავის ბალაში, აქცევდა ანსა და'ჰოეს, სიძველეთა 
მანიაკური ტრფიალი, პირველი არქეოლოგი, რომელიც გამუდ- 

მებით თხრიდა დანგრეულ ტაძართა საფუძვლებს მთელს იმპე- 
რიაში, ეძებდა „საძირკვლის ქვებს“, ე.წ. თემენს და წარწერიან 
სტელებს, რათა ამოეკითხა პირველმშენებელთა სახელები და 

74



ჟეეყნის ისტორია და მითოსი 
  

დაედგინა შენობათა აგების თარიღები. თემენის დანიშნულება 
- მისი მდებარება შენობის საძირკველში – ხომ სიმბოლურია 

თავისთავად, ასევე სიმბოლური იყო ნაბონიდისთვის მისი ძიე- 

ბა, მით უმეტეს თუ მძებნელი თავისდა შეუცნობლად ისტორი- 

ის ბოლოში იდგა. ეს იყო ძებნა იმ ფესვისა, საიდანაც აღმოცენ- 
და ისტორია, პირველი ბალა შუამდინარეთში. ამგვარი მოღ- 

ვაწეობა მნიშვნელოვანი იყო ნაბონიდისთვის, რაკი ძიებისა და 
პოვნის ამბავი ხშირად იხსენიება მის წარწერებში. „სახელი ხამ- 
ურაბისა, ძველი მეფისა, რომელმაც ბურნა-ბურიაშამდე შვიდა- 
სი წლით ადრე ებარას ტაძარი და ზიქურათი ძველ თემენზე 
აუშენა შამაშს,იქ ამოვიკითხე და ელდამეცა,შემეშინდა, შევძრ- 
წუნდი. ასე ვთქვი გულში: იმ ძველ მეფეს ტაძარი აუშენებია და 
შამაში, დიდი ბატონი, მას შიგან დაუმკვიდრებია. ახლა მე 
მმართებს ამ ტაძრის აღდგენა..." (58,90). როგორც ნამდვილი 
არქეოლოგი, ნაბონიდი უგულისყუროდ არ ტოვებს არც ერთ 

კულტურულ ფენას და ღრმავდება მის საფუძვლამდე, იმ ფენა- 
ში, სადაც პირველად გამოჩნდა აქადი და სახელები შარუქინისა 

და ნარამსინისა, რომელთა თემენებს ამაოდ ეძებდნენ თურმე, 
– როგორც თავად ნაბონიდი გვამცნობს თავის წარწერაში, – 
კასიტური ბაბილონის მეფე ქურიგალზუ, დიდი.მშენებელი, 
აშურელი ასარხადონი, ბაბილონელი ნაბუქოდონოსორი, ძე 

ნაბიუმ-აფლა-უცურისა... (58,84). ნაბონიდს წილად ხვდა საწყი- 
სის პოვნის პატივი, მაგრამ მანვე ჰპოვა დასასრულიც. 

ნაბონიდის „არქეოლოგიური ჟინი“ ძველ საგანთა ძიებით არ 

შემოზღუდულა. იგი ცდილობდა აღედგინა ძველი კულტი, მისი 
შორეული წინაპრები რომ აღიარებდნენ და საყოველთაო თაყ- 
ვანისცემის საგნად ექცია. ხოლო ეს საბედისწერო შეიქნა მის- 
თვის. 
 ნაბუ-ნაიდ, „ნაბუ დიდებულ არს“, –– ასე გამოითქმოდა მისი 

სახელი ბაბილონურ ენაზე. სახელი ნაბუ (ან ნაბიუმ) თავისი 
ღვთაებრივი მამის, მარდუქის, სახელთან ერთად ტრადიციუ- 

ლად იკითხებოდა ბაბილონის მბრძანებელთა სამეფო სახელებ- 

75



ფდურაი კიკნაძე 
  

ში მე-12 საუკუნიდან მოყოლებული (ნაბუ-ქუდური-უცურ, 
ნაბუ-მუქინ-აფლი, ნაბუ-შუმ-უქინ, ნაბუ-ნაცირ, ნაბუ-მუქინ- 
ზერი, ნაბუ-აფლა-უცურ;); ნაბუ-ნაიდიც მისდევს ამ ტრადიციას, 

ვითარცა ბაბილონის ტახტის მპყრობელი; მაგრამ ამავე დროს 
მის ტიტულატურაში ვკითხულობთ –- მეფე, „რომელსაც სინმა 
და ნინგალმა დედის წიაღშივე მეფობის ბედი გადაუწყვიტეს“ 
(58,96); სწორედ ეს სინი იყო, მთვარის ღმერთი, რომლის კულ- 
ტის აღზევება განიზრახა ნაბონიდმა. „ჩემი მარადიული მეფო- 
ბის დასაწყისში, –– გვამცნობს ერთი წარწერა, –– სიზმარი მომ- 
ევლინა: მარდუქი, დიდი ბატონი, და სინი, ცისა და მიწის ნათე- 
ლი, ერთად იდგნენ. მითხრა მარდუქმა: ნაბუნაიდ, მეფევ ბაბილ- 
ონისა, შენი საკუთარი ეტლის ცხენით ზიდე აგურები და ე-ხულ- 
ხულააშენე, სინს, დიდ ბატონს, მის წიაღში დაუმკვიდრე სამყო- 
ფელი“ (58,98). როგორც სიზმარშია წარმოდგენილი, მარდუქი 
თითქოს თავის ნებით უთმობს სინს პირველობას, გადასცემს 
თავის ტიტულს ბელუ რაბუ („დიდი ბატონი“), ხოლო ნაბონიდი 
მარდუქის რჩევით გამოიყვანს მთვარის ღმერთს მარდუქის 
ქვეშევრდომობიდან და წაიყვანს მის ძველ ქალაქში, ხარანში, 
საიდანაც თავად იყო წარმოშობილი –- აშურის სამეფო ოჯახის 
ხარანული შტოდან. „სინი, ნინგალი და სადარნუნა, ჩემი ბა- 
ტონები, ბაბილონიდან, ჩემი სამეფო სადგომიდან გამოვიყვანე 

და შვებითა და სიხარულით მათ სანატრელ სამყოფელში და- 

ვამკვიდრე... შეუდარებელი ე-ხულ-ხული სრულვყავი და ხარა- 
ნი მისი შემოგარენითურთ ახალი მთვარესავით ავაელვარე“ (58, 
100–-102); ! 

ამგვარად, თითქოს საპირისპიროდ ნაბუქოდონოსორ მე- 
ორის ნათქვამისა – „თვინიერ ბაბილონისა და ბარსიპასი. სხვა 

ქალაქი არ გამიმშვენებიაო", რითაც თითქოს აფრთხილებდა 
მომავალ მბრძანებელს, –– ნაბონიდი ბაბილონის უპირატეს გა- 
ნამშვენებს ხარანს და მარდუქის უპირატეს აღაზევებს სინს, 
მთვარის ღმერთს, იმ დროისთვის უკვე დამცხრალს და მივიწ- 

ყებულს. ამასთან ერთად ნაბონიდი აღადგენს ძველ ჩვეულე- 
76



ქეეყნის ისტორია და მითრსი 
  

ბას თუ პრივილეგიას სარგონ აქადელის დროინდელს ან, ალ- 

ბათ, უფრო ადრინდელს და თავის ასულს სინს ქურუმად დანიშ- 
ნავს ურში, სადაც ერთ დროს მგოსანი ქალი ენხედუანა ას– 
რულებდა ამ მოვალეობას. 

მთვარის კულტის განახლებასთან იყო დაკავშირებული მისი 

ლაშქრობა თემას ოაზისში (არაბეთის უდაბნოში) და თემა-ქალა- 
ქის გამშვენებისათვის ზრუნვა მრავალწლიანი განდეგილობი- 

სას როცა ბაბილონში შემწყდარი იყო ახალი წლის. 
დღესასწაულები (აქითუ) და მარდუქის ზეიმი. ნაბონიდს ეწადა 
ეს ქალაქიც სამეფო რეზიდენციად გაეხადა და აშურის მეფეთა 
მსგავსად ჰქონოდა სამი სატახტო, სადაც განახლებული ძალით 
იბატონებდა სინი კოსმიური ტიტულით – „უფალი ღმერთებისა, 

მეფე ცისა და მიწის ღმერთებისა, ღმერთი ღმერთებისა“ – 
სამხრეთით ურში, სადაც მან იპოვნა ურ-ნამუსა და შულგის 
ნაშენები ზიქურათის თემენი და განაახლა ეს ზიქურათი, ჩრდი- 
ლოეთით ხარანში, სამხრეთით თემაში. და სადაც რას აშენებდა 
ნაბონიდი, ქურუმთა წრეში მისი მოქმედება აღიქმებოდა ბაბილ– 
ონის დამცირებად და მარდუქის უარყოფად; ეს ნიშნავდა იმ- 
პერიის პატრონი ღვთაების გადაყენებას ტახტიდან და მის სან- 

აცვლოდ დაჯდომას ღვთაებისას, რომლის სახე, ––- როგორც 

ნათქვამია „ნაბონიდის ლექსში“, –– იყო სახე მცხრალი მთ- 
ვარისა (4,313). მაგრამ მცხრალ მთვარეს არ ეწერა გავსება. 
ბაბილონის მზიურ ღმერთს შური უნდა ეძია მთვარის ღმერთზე 
და მის მოთაყვანე მეფეზე. 

მარდუქმა და მისმა ქურუმობამ მოიხმო ანშანის მეფე კირო- 

სი (ქურაშ) – როგორც ადრე ნარამსინის დასასჯელად გუთი– 
ელები იხმო ენლილმა –– და გაუღო ბაბილონის კარიბჭე. ამგ- 
ვარად მოგვითხრობს ამ ამბავს ბაბილონური ქრონიკა: „თაშ- 
რითუს (სექტემბრის) თვეში, როცა კიროსმა შეუტია აქადის 
ლაშქარს ოპისში, ტიგროსის ნაპირას, აქადელები აუჯანყდნენ 
ნაბონიდს, მაგრამ მან გაწყვიტა ამბოხებულნი. ამავე თვის მე- 

14 დღეს უბრძოლველად ივნა აღებული სიპარი. ნაბონიდი გაიქ- 

77



უურაბ კიჰკნაძუ 
  

ცა. მე-16 დღეს უგბარუ გუთიელთა განმგებელი და კიროსის 
ლაშქარი უბრძოლველად შევიდა ბაბილონს. მერე შეიპყრეს ნა- 
ბონიდი ბაბილონში, როცა იქ დაბრუნდა. თვის ბოლომდე იდგნენ 
ფარშუბიანი გუთიელები ესაგილას ეზოში, მაგრამ არავის უხ- 
მარია იარაღი ესაგილაში და მის შრამელებში. წირვის ჟამი არ 
დარღვეულა. არახშამნას (ოქტომბრის) თვის მე-3 დღეს კირო- 
სი შევიდა ბაბილონს, ამწვანებულ რტოებს უფენდნენ გზაზე. 
ქალაქში მშვიდობა დასადგურდა. კიროსმა მშვიდობა გამოაცხ- 
ადა სრულიად ბაბილონზე“ (4,306). ერთხელ და კიდევ საბ- 
ოლოოდ გაიელვა გუთიუმის სახელმა აქადურ მატიანეში. სას- 
ელმა შუმერ-აქადის ისტორიული მტრისამ, რომელმაც დაამხო 
პირველი იმპერია და ახლა უკანასკნელის დაცემაშიც დაიდო 
წილი. გამარჯვებულმა კიროსმა სწორედ გუთიელთა რაზმების 
სარდალს, უგბარუს, ჩააბარა ბაბილონის გარნიზონი, ხოლო 
თავად მარდუქის მაღიარებელმა მიიღო ბაბილონის გვირგვინი 

აშურული ყაიდის ტიტულატურით: „მეფე ქვეყნიერებისა, მეფე 
დიდი, მეფე ძლიერი, მეფე ბაბილონისა, მეფე შუმერისა და აქა- 
დისა, მეფე ოთხივე კუთხისა... მარადიული მეფობის თესლი, 
რომლის ბალა მარდუქმა და ნაბუმ შეიყვარეს“ (58,124). 

თუმცა კიროსმა იხსნა მარდუქი და დაუბრუნა მას ძველი პა- 
ტივი (მანვე დააბრუნა იაჰვე იერუსალემის განახლებულ ტაძ- 
არში, ხოლო ნაბუქოდონოსორისგან წარტყვევნილ მის მოთაყ- 
ვანე ხალხს მიანიჭა ამა-არ-გი და მის სამშობლოში დაამკვიდრა, 
რისთვისაც მესიად იქნა შერაცხილი კიროსი), მაგრამ ბაბილო- 
ნი აღარ ეყუდნოდა თავის თავს: ამიერიდან იგი მოექცა უზარ- 
მაზარი იმპერიის საზღვრებში ვითარცა ერთ-ერთი საგანმგებ- 
ლო ოლქთაგანი (სატრაპია). ორასი წლის მანძილზე ბატონობ- 
და აქემენიანთა სახელმწიფო მთელს წინა აზიაში. დადგა ბალა 
აჰურა-მაზდასი, მათი დინასტიის პატრონი ღვგთაებისა, რომლის 
იარაღმა გადაკვეთა ეგეოსის ზღვა და პირაშკმული ვეშაპივით 

შთასანთქმელად დაეღირა ბერძენთა თავისუფალ ქალაქებს. 
მოგვიანებით ელადას გამოუჩნდა შურისმგებელი: მსოფლიო 

78



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

ბატონობის ფიქრით შეპყრობილმა ალექსანდრე მაკედონელმა 
სულ რაღაც ათიოდე წლის განმავლობაში მცირერიცხოვანი 
ლაშქრით მთლიანად იგდო ხელთ აქემენიანთა იმპერია. დაინ– 
ყო ახალი ერა. ბაბილონს გაუჩნდა ეფემერული იმედი ძველი 

დიდების აღდგენისა, რაკი „ქვეყნიერების მეფემ“, –– სწორედ 

ალექსანდრეს შეეფერებოდა ყველაზე მეტად ეს ტიტული, 
რომელმაც აღადგინა რა ნარამსინის, შულგის და სხვათა ტრადი- 
ცია ამ ქვეყანაში და ღმერთად გამოაცხადა თავი, რითაც თვის–- 
ტომთა სამართლიანი გულისწყრომა დაიმსახურა, „ორრქიანმა 
ალექსანდრემ“, როგორც იწოდა იგი მოგვიანო აღმოსავლურ 
გადმოცემებში, და როგორც აღიბეჭდა მისი პროფილი ბერძნულ 
მონეტებზე, მიუხედავად გულისწყრომისა (კულულებს შორის 
ვერძის დაგრეხილი რქით) –– ახალმა იმპერატორმა ისურვა 
სატახტო ქალაქად გაეხადა ბაბილონი და აქედან განეგო მის 
მიერ დაპყრობილი მსოფლიო. მაგრამ არ გაუმართლა ბედმა არც 
ალექსანდრეს და არც სასიცოცხლო ძალთაგან დაშრეტილ 

ბაბილონს. თუმცა განგებამ სწორედ აქ, ამ ქალაქში არგუნა 

სიკვდილი უძლეველ ჭაბუკს, რომელსაც მგოდებელი მარდუ- 
ქის მსგავსად შეეძლო დაეტირა ბაბილონი და თავისი თავიც: 

ვაი, ვაი, ბაბილონ! ვითარცა მტილი სიუხვისა დაგნერგე, 

გარნა ნაყოფი მისი ვერ მოვისთვლე! 

ვაი, ვაი ბაბილონ! ვითარცა ბეჭედი ქარვისა ცის ქედზე დაგკიდე, 

გარნა სიხარულით ვეღარ გიმზირე! 

ვაი, ვაი, ბაბილონ! ვითარცა დაფა ბედისწერათა ხელთ გიპყარ, 

გარნა ვეღარავის ჩაგაბარე! 

ალექსანდრეს შემდეგ, ანტიოქოს | სოტერის ხანაში (280-260), 
რომელმაც მემკვიდრეობით მიიღო ბაბილონის მეფეთა ტიტუ- 

ლი –– „მეფე დიდი, მეფე ძლიერი, მეფე ქვეყნიერებისა, მეფე 
ბაბილონისა, მეფე ქვეყანათა“, –– მაგრამ ბაბილონი კი დაან- 

გრია – ჩის IIიო! –– და მისი მოსახლეობა ახლად დაარსებულ 

7



სხურაბ კიკნაძე 
  

სელევკიაში გადაასახლა, როცა ლურსმულ წარწერებში გამოჩნ- 
და შორეული მაკედონიის სახელი (მაქქადუნა«ა „მაკედონელი“, 
„როგორც ეწოდებოდათ სელევკიან მეფეებს), რაც ფორმალეუ- 
რად მოასწავებდა წინა აზიის ელინიზაციას, ბერძნულიენის გას- 
ვლას ფართოასპარეზზე, სწორედ ამ დროს,ბაბილონის რელიგი- 
ისა და კულტურის დეკადანსის ხანაში მარდუქის ტაძრის ქუ- 
რუმმა ბეროსოსმა გასცა ლურსმულ დაფებში აღბეჭდილი საი- 
დუმლო და თავისი თანამედროვე ეგვიპტელი მოღვაწის, მანე- 
თონის მსგავსად, რომელმაც ეგვიპტური სიბრძნის მიმართ 
იგივე მოიმოქმედა –– პირველად შუამდინარეთის ისტორიაში 
ამ კულტურისთვის უცხო ბერძნულ ენაზე ამცნო ელინურ სამ- 
ყაროს თავისი ქვეყნის ისტორია და მითოსი. სხვაგვარად 
როგორ უნდა მოქცეულიყო იმ ტაძრის ქურუმი, საიდანაც, ისევე 

როგორც მთელი ქვეყნიდან, უკანმოუქცეველი გზით, 
ქვესკნელისკენ გაემართა მისი უფალი ბელ-მარდუქი. მარდუ- 
ქის ქურუმს ვერავინ მოსთხოვდა პასუხს. 

წიგნი ბაბილონიაკა, რომელიც ავტორს ანტიოქოს | სოტერ- 
ისთვის მიუძღვნია და რომელიც ფრაგმენტებადღა შემორჩა 
ქრისტიან მწერალთა თხზულებებს, სამი ნაწილისგან შედგებო- 
და – ქვეყნის ისტორია დასაბამიდან წარღვნამდე, წარღვნიდან 
ნაბიუმ-აფლა-უცურამდე, ნაბიუმ-აფლა-უცურიდან ალექსან- 
დრე მაკედონელამდე. ეს ისტორიული აქტი ანალოგიურია იმ მი- 
თოსური ამბისა, თავად ბეროსოსის ნაწერებში რომ არის 
მოთხრობილი: მსგავსი მომენტი, როგორც წარღვნის ეპიზოდის 
მისეული ვერსია გვამცნობს, დამდგარა უშორეს წარსულში, 
როცა იმავე ბელ-მარდუქის მოწოდებით მოსალოდნელი წარ- 

ღვნის წინ შეკრებილა ქვეყნის სამეტაპოვანი ისტორიის ამსახ- 
ველი დაფები და ჩამარხულა „მარადიულ ქალაქ სიპარში“, რათა 

წარღვნის წყლების მიქცევისას კვლავ ამოთხრილიყო და გადა- 
სცემოდა დედამიწაზე დამკვიდრებულ ახალ მოდგმას, წარ- 
ღვნამდელი კაცობრიობის ღვაწლის არგაქრობად ადამიანთა 

ხსოვნიდან. ამავე.მიზნით მიერთვა ანტიოქოს სოტერს ვითარცა 

80



ქვეჭნის ისტორია და მითოსი 
  

ძღვენი, შემწყდარი ცივილიზაციის წიგნი, რადგან იცოდა ბერო- 

სოსმა, რომ სულ მალე ლურსმული დაფების წამკითხავი 
აღარავინ დარჩებოდა ქვეყანაში. 

მაგრამ „ბაბილონიაკას" გარეშეც, თუნდაც ალექსანდრეს 

ლაშქრობამდე, ჰქონდათ ბერძნებს ღრმა წარსულში ერთგვარი 
ნაცნობობა შუამდინარეთთან, –– თალესის თუ პითაგორას ხა- 
ნაში, ან უფრო ადრეც, შესაძლოა კრეტე-მიკენის არქაულ ეპო- 
ქაშიც. ბევრი რამ უნაშთოდ შეერწყა ელინურ კულტურას, ბევ- 
რმა უკვე კლასიკურ ხანაშივე მოასწრო მითოსად თუ ზღაპრად 

ქცევა. 
საკუთარი მითოლოგიის გვერდით „ელინთა მეზღაპრეობის“ 

კუთვნილება გახდა იმთავითვე მსოფლიოს ერთ-ერთ საოცრე- 

ბად შერაცხილი სემირამისის „დაკიდული ბაღები", ასურეთის 

დედოფლისა, რომლის პიროვნება მოქცეულია ისტორიისა – 
რაკი ამ სასწაულებრივი ბაღების მსგავსი რამ შეიძლება ვიხ- 
ილოთ ასურულ ბარელიეფებზე, ხოლო დედოფლის სახელი ამ- 
ოვიკითხოთ საისტორიო წარწერებში მისი ძის, მეფე ადად- 
ნირარის (810-783) გვერდით –– და მითოსის ზღვარზე, რადგან 
-ამ სახელმა, რომელიც ორიგინალურ ტექსტში ჟღერს როგორც 

შამმურამათ (შუმმათუ „ტრედი"), ალბათ აშურულ ნიადაგზევე 

წარმოშვა ლეგენდა დედოფლის მტრედად ქცევისა და ცადაფ- 
რენისა, რაშიც გამოვლინდა იშთარის, ასტარტეს და სხვა ქალ- 
ღმერთთა ნიშნები, –– რომელთა მტრედული ბუნება არ გამორ- 
იცხავდა ამორძალურს, რაც აგრეთვე მიეწერება სემირამისს 

ბერძნულ ლეგენდაში; ან აღსასრული სარდანაპალისა, დასაღუ- 
პად განწირულ ნინევში მიდიელთა შემოსვლამდე კოცონზე 
რომ ავიდა ურიცხვი ცოლებითა და საარაკო სიმდიდრითურთ. 

აღსასრული, როგორიც სინამდვილეში ეწია არა ამ სახელის მა– 
ტარებელ მეფეს, –– ბერძნ. სარდანაპალოს აშურბანიპალის გა- 
დასხვაფერებული ფორმაა -– არამედ მის ნახევარძმას, ბაბილ- 
ონის უიღბლო მეფეს შამაშ-შუმუქინს, რომელიც ძმის შიშმა აი– 
ძულა „ცეცხლის მორევში შთანთქმულიყო", როგორც გვიამ- 

81



ხურაი კიკნაძე 
  

ბობს თავად აშურბანიპალი თავის მატიანეში; ან კლავდიუს 
ელიანეს თხზულებაში („ბუნებისათვის ცხოველთა“) ფრინველ- 

თა კაცთმოყვარეობის დასადასტურებლად მოთხრობილი ამ- 
ბავი ჩვილი ბავშვისა, ტახტის დაკარგვის მოშიშარი მეფის ასულ- 
მა რომ შობა იდუმალ, გოდოლიდან რომ გადააგდეს, არწივმა 
რომ იხსნა დაღუპვისგან და, მებაღის მიერ გამოზრდილმა, 

მაინც რომ წაართვა თავის პაპას ბაბილონის ტახტი -–– თქმულე- 
ბა, სადაც პერსონაჟის სახელი გილგამოს განთქმული ეპოსის 
გმირის, გილგამეშის, სახელს ემთხვევა, ხოლო თვით ამბავი – 
სარგონ აქადელისას, რომელიც, არასრულად შემორჩენილი 
ლეგენდის თანახმად, აგრეთვე იდუმალ იშვა და მებაღის მიერ 

აღიზარდა. 
მსგავსი თქმულებები და კიდევ სხვა ანაქრონიულად 

მოთხრობილი ისტორიული ამბები ან ეთნოგრაფიული ფაქტები 
ბაბილონის ყოფა-ცხოვრებისა, ბერძენ მოგზაურთ და მეისტო- 
რიეთ რომ შემოუნახავთ თავიანთ ნაწერებში, -–– ბაბილონელ 
ქალწულთა უცნაური ჩვეულება უცხოელ მამაკაცებთან საჯარ- 
ოდ შეუღლებისა, ადგილობრივ წყაროებში დაუდასტურებელი, 
თუმცა, შესაძლოა, საკრალური ქორწინების გამოძახილი; სიყ- 
ვარულის ქალღმერთის მილიტას (იგულისხმე ბელით „ქალბა- 
ტონი“, ზედწოდება იშთარისა) ბერძენთათვის გაუგებარი კულ- 
ტის სამსახური, ან ზიქურათის უმაღლეს კოშკზე ღვთისმხევ- 
ლის ღამის თევა ზეციური სიძის მოლოდინში (დანაეს ამბის 
შორეული ანალოგი), –– ამგვარი ფაქტები აღძრავდა ბერძენთა 
ფანტაზიას და შემდგომშიც, ქრისტიანულ ეპოქაში, ზღაპრული 
სამოსლით ბურავდა შუამდინარეთის გამოუცნობ ცივილიზა- 
ციას. 

ბერძენთაგან განსხვავებით, რომელთათვის ეს სამყარო იყო 

მხოლოდ ცნობისმოყვარეობის საგანი –- რაკი ისინი ამ სამ- 
ყაროს გარეშე იდგნენ ყოველთვის, თუნდაც შუაგულ ბაბილონ- 
ში ჰქონოდათ ფეხი დადგმული – და მოგზაურისა და „ტურის- 
ტის“ თვალით აკვირდებოდნენ გარემოს, რათა აუცილებლად



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

· აღეწერათ –– ეს მათ წმიდათა წმიდა მოვალეობად ითვლებოდა 
– ნანახ-ნაამბობი, –– მათგან განსხვავებით იყო ხალხი წინა 
აზიაში, მცირე ერი, თავისი ღმერთის კალთაში გამოზრდილი, 
რომლის ტრაგიკული ბედი პირველად აამ სამყაროსთან ურთიერ- 

თობაში გამოვლინდა. შუამდინარეთის – ეს სახელწოდებაც 
მათგან მოდის: არამ-ნაჰარაიმ „არამეული ორმდინარეთი“ – 
თავისებური ხატი, მათი ისტორიული ცხოვრების მითოსში გა- 
დატეხილი, მათსავე საღვთო წიგნებში აღიბეჭდა: ხსენება ნე- 
ბროთისა, ძლიერი მონადირისა, რომლის ხელობა თითქოს 

წინასწარ მოასწავებდა, რომ იგი მოინადირებდა ბევრ ხალხს, 
რომელთა მეფობა დაწყებულა სენაარში (შინეარ, იგივე შუმ- 
ერი), სადაც ყოფილა ქალაქები ბაბილონი და ერეხი (ურუქი), 

აქადი და ქალნე და აქედან გამოსულა აშური, ნინევის ამშენე- 
ბელი... ამბავი ბაბილონის გოდოლისა, რომელიც აქვე, შუმერის 
ქვეყნად შენდებოდა და ვერ აშენდა; ენათა აღრევა, ამას რომ 
მოჰყვა, რაც თავისებურად ასახავს შუამდინარული მოსახლე- 
ობის ეთნიურ სიჭრელეს; პატრიარქ აბრაამის დაძვრა თავისი 
ნათესავითურთ „ქალდეველთა ურიდან" (უფრ ქაშდიმ) ალბათ იმ 

ხანაში, როცა დაეცა ურისIII დინასტია და ელამელებმა წარ- 
ტყვევნეს ქვეყანა, მისი დროებითი დადგომა ხარანს, სადაც 
შემდგომში, მრავალი საუკუნის შემდეგ, ბოლო მოეღო აშურის 
მტაცებლურ იმპერიას, რომლის მომავალ მსხვერპლთ თავიანთ 
წიაღში ატარებდნენ აბრაამი და ცოლი მისი სარა; ხსენება 
თიგლათფალასარისა და შალმანასარისა, აშურის მეფეთა, – 
მკვიდრი მოსახლეობის აყრა და მის ნაცვლად უცხო ტომების 
ჩამოსახლება სამარიის ქალაქებში, პირველი გენოციდის 
ფაქტები; იერუსალემის ალყა სინაქერიბის დროს, სინაქერიბის 
მკვლელობა საკუთარი ღმერთის ტაძარში ღვიძლი შვილების 
ხელით: სასჯელი წმიდა ქალაქის შეურაცხყოფისათვის; 
მრავალგზისი წინასწარმეტყველებანი აშურის დაცემის გამო –– 
რომლის სიმბოლო შეიქნა ლიბანის გაჩეხილი ნაძვნარი – და 
ახდომა წინასწარმეტყველებათა; ბაბილონის ტყვეობა ნაბუქ- 

83



შურაბ კიკნაძე 
  

ოდონოსორის (ნაბუ-ქუდური-უცურ) დროს – ქვესკნელად ჩახ- 
დომის ალეგორია, სასწაულებრივი ამბები ყრმა დანიელისა, 
ეგვიპტეში გაყიდული იოსების ამბავს რომ ეხმაურება; სამი სა- 
ბედისწერო სიტყვა – მანე, თეკელ, ფარეს, ბალთაზარის (იგივე 
ბელ-შარ-უცურ ძე ნაბონიდისა) ლხინის დროს უხილავი ხელით 
კედლის „ეკრანზე" წარწერილი, ბაბილონის დაცემას რომ მოას- 
წავებდა –– და კიდევ სხვა ეპიზოდები, ძველი აღთქმის ფურ- 

ცლებზე აღბეჭდილი, მრავალი საუკუნის მანძილზე წარმოაჩენ- 
და შუამდინარეთის სახეს, ოღონდ მხარეს მხეცურს, მხოლოდ 

იმ ურჩხულებრივ წახნაგებს, რომლებიც გამუდმებით ჩხვლეტ- 
და იეშურუნის -––- ასე უწოდებდა მოფერებით ამ ტომს მისი ღვ- 
თაებრივი პატრონი –– სხეულს. 

მხოლოდ ასეთ ორმდინარეს იცნობდა ბიბლიის წყალობით 
შემდგომი კაცობრიობა მრავალი საუკუნის მანძილზე. იყო მხ- 
ოლოდ დარჩენილი ხსოვნა თავისი წმინდა გამოვლინებით, 
ნივთიერ ნიადაგს მოკლებული ხსოვნა, როგორც ჰაერში გამოკ- 
იდებული ღრუბელი რამ. მაგრამ რა უნდა ენახა აქ ამ მიწის უხს- 

ოვარ ხალხს, რომელიც უკანასკნელ ტალღად მოვიდა მეზობე- 
ლი უდაბნოდან, საიდანაც მრავალგზის მოსულან ურდოები, 
ხალხს, რომელიც ის-ის იყო გამოჩნდა ისტორიის ასპარეზზე, 
ეჩვეოდა მკვიდრ ცხოვრებას და თავიდან იწყებდა ცივილიზა- 
ციას ძველ მიწაზე? მათ დახვდათ ისევ უდაბნო, თოჰუ და ბოჰე, 
დასილული არხებითა და ნარვალებით მიმოხაზული ქვეყანა, – 
ორ მდინარეს შეცვლოდა კალაპოტი და განზე დარჩენილიყვნენ 

ნაქალაქარნი, მათაც მიწა წაჰყროდათ, ბაჰრეინსაც კვლავ დაეხ- 
ია უკან და განზე გამდგარიყო ძველი ერიდუს ნაფუძარი -– გაშ- 
ლილი სივრცე, რომლის ერთფეროვნებას არღვევდა აქა-იქ აღ- 

მართული ბორცვები, ერთადერთი ორიენტირები უკიდეგანო 
ველზე. ბორცვები ჯერ კიდევ ინახავდა ადამიანის ხელით აგე- 
ბული შენობის კონფიგურაციას. ადამიანისვე ხელმა -–– ეს უკვე 

ახალი დროის არქეოლოგი იყო, ნაბონიდის შორეული მიმდევარი 
–– თითქოს მიწის უზარმაზარი კოლბოხიდან ხელახლა გამოკვე- 

84



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

თა ზიქურათის კედლები, საფეხურები და წახნაგები. ასევე 
იკვეთებოდა მრავალი საუკუნის მანძილზე შედედებული დროის 

სიზრქიდან შუამდინარეთის ისტორიაც. 
ისევე როგორც ძველი ეგვიპტის გახსენებისას თვალწინ წარ– 

მოგვიდგება პირამიდები, ასევე შუამდინარეთის სიმბოლოდ 

უნდა დავსახოთ ზიქურათი, „საძირკვლით ქვესკნელს ჩაფეს- 
ვილი და მწვერვალით ცას მიმწვდომი მთა“, რომელიც შენდე- 
ბოდა ყველგან, სადაც კი სამყაროს შუაგული იგულვებოდა. 

ზიქურათის შენობაში ერთმანეთს ერწყმოდა ქვეყნის ისტო- 
რია –– თუ გავიხსენებთ თაობათა ურთიერთგადამდებ ენთუ- 
ზიაზმს მისი შენებისას ან ნაბონიდის აგურების მდებარებას 
ურნამუს ძველი აგურების გვერდით -– და მითოსი, რაკი მისი 
მშენებლობა დემიურგის კოსმოგონიურ ღვაწლს იმეორებდა. 

85



სამყაროს შესაქმე 

ქვეყნის ისტორიას მთელი ქვეყნიერების გაჩენა უძღვის წინ. 
ეს ბუნებრივია. მაგრამ მითოლოგოსისთვის ეს ქვეყნიერება, 
სამყარო, მისივე საკუთარი ქვეყანაა, რომელიც მისმა სათაყ- 
ვანო, „ადგილობრივმა“ ღმერთებმა შექმნეს და დაასახლეს იმ- 
თავითვე არა უცხო ხალხით, მთელი კაცობრიობის წინაპრით, 

არამედ თავისი ხალხით, „შავთავიანებით“. ამავე მიწაზე გათხ- 
არეს ანუნაქებმა პირველ მდინარეთა კალაპოტები, ხოლო ად- 
ამიანებმა –– არხები, აქვე აშენდა პირველი ტაძრები ამ ღმერთე- 
ბის სახელზქ ამრიგად, შუმერი ყველაზე ძველი ქვეყანაა დედა- 
მიწის ზურგზე, იგი იმ ადგილას მდებარეობს, სადაც ახალშო- 

ბილ სამყაროს ჭიპი მოეჭრა; მისი მოსახლეობა ყველაზე ძვე- 
ლია, ამიტომაც ინახავს მის მკვიდრთა მახსოვრობა იმ ხანას, 
როცა „მთელი ქვეყნიერება ზღვა იყო ოდენ“! კაცობრიობის (იგ- 

ულისხმე: შუმერის) ისტორია კოსმოგონიური პროცესის ბუნე- 
ბრივი და უშუალო გაგრძელებაა; შუმერის პირველ ქალაქებს 
„შესაქმის მეორე დღესვე", ცინცხალ ნიადაგში ჩაეყარა საფუძ- 
გელი. ამ აზრით, კოსმოგონია, ბუნების წარმოქმნის პროცესი, 
ქვეყნის მკვიდრთა მშობლიური ისტორიის ნაწილია, მათი ისტო- 

რიული ცხოვრების ორგანული წარსული. 
„მთელი ქვეყნიერება ზღვა იყო ოდენ“ -–– ამ სიტყვებით არის 

ერთდროულად გამოხატული შუმერის ქვეყნისა და სამყაროს 

შექმნის მითოლოგემა. მართლაც, ამ ნიადაგს, სადაც ჩაისახა 

ამგვარი მითოსი, წყალი ფარავდა უხსოვარ დროში, ბაჰრეინი, 
როგორც უკვე ითქვა, ღრმად იყო შეჭრილი ხმელეთში და, შესა- 
ძლებელია, ამ ქვეყნის მკვიდრი თაობები ინახავდნენ ხსოვნას 

86



სამყაროს შესაქმე 
  

ხმელეთის თანდათანობითი გამოჩენისას ლერწმოვანი ჭაობე- 
ბიდან, თითქოს კოსმიურ ზღვას საუკუნეების მანძილზე ამო- 
ჰქონდა ადამიანებისათვის ძღვენი ნიადაგის სახით. 

წყლის სტიქიონი, ვითარცა დასაბამი ყოველივე არსებულისა, 

ბევრი ხალხის მითოლოგიაშია დადასტურებული. ეგვიპტურიპი- 
რამიდების წარწერებში შესაქმის წინადროული მდგომარეობა 
გამოხატულია იეროგლიფით, რომელშიც ვხედავთ ერთმანეთის 
პარალელურ ჭავლებს, -– ეს არის ნიშანი ნუნისა, პირველარსე- 
ბული ქაოტური მორევის, საიდანაც წარმოშობილა შემოქმედი 
ღვთაება; ჰომეროსის ეპოსში კოსმიური მდინარე ოკეანოსიმიჩ- 

ნეულია დასაბამად (გენესხის) ღმერთებისა ან ყოვლისა; ხოლო 
სხვა გადმოცემით, ოკეანოსის გვერდით დასახელებულია მისი 
ღვთაებრივი დედრი თეტისი, ზღვის ღმერთქალი. შემდგომში, 
ბერძნული ფილოსოფიის გარიჟრაჟზე საგანთა არქეს მაძიე- 
ბელ თალესსაც უთქვამს, „ყველაფერი წყლიდან წარმოიშვაო“, 

· რაც სიტყვიერადაც ემთხვევა ზემოთმოტანილ ბაბილონურ მი- 
თოლოგემას; ამასვე ამბობს რიგვედას კოსმოგონია დასაბამის 
გამო: „რა წყალი იყო, რა უფსკრული?“ (X, 129,1), ხოლო უპ- 
ანიშადები და ბრაჰმანა წართქმით, –– რომ მხოლოდ წყალი იყო 
დასაწყისში, მარტოოდენ ზღვა, საიდანაც შობილა პრაჯაძპატი, 

· ყოვლის შემოქმედი ღმერთი-დემიურგი (55, 52, 158). 
მაინც რა ბუნებისა იყო ეს წყალი და როგორ წარმოიშვა მის- 

გან ყოველი არსებული, თუ ვკითხავთ ბაბილონელ მითოლოგ- 
ოსს, იგი გახსნის მითოლოგემას და გვიპასუხებს ვრცელი ეპოს- 
ით, რომელიც თუმცა მოგვიანო ეპოქაში დაიწერა, მაგრამ ძვე- 
ლი მითოსის ფრაგმენტებით არის აგებული. ენუმა ელიშში -– 
ასე ეწოდება ამ ეპოსს მისი დასაწყისი სიტყვების მიხედვით: 

„ოდეს მაღლა“ –ჯ არქაული წყალი ორბუნებოვანია: ერთი წარ- 
მოადგენს მტკნარი ოკეანის, აპსუს (ან აბზუს) სუბსტანციას, 
მეორე –– თიამათისას, რომელიც მლაშე წყალს იგროვებს თავის 

· წიაღში. .ეს ორი თვისება წყლისა -–– სიმტკნარ ე– 
სქესობრივი ნიშნით განირჩევიან ერთ ა ანეთისგან: მტკნარი 

87 

 



აურატ კიკნაძე 
  

აპსუ მამრია, მლაშე თიამათი -–– დედრი: რა უდევს საფუძვლად 
ამგვარ განაწილებას, რატომ არის სწორედ ასე და არა პირუკუ? 
რით ხელმძღვანელობს მითოლოგოსი, რომლის მჭვრეტელო- 
ბის არეშია ორი მითოსური არსი: ერთი მათგანი -– განსახიერე- 
ბაა კოსმიური მორევისა, საიდანაც დასაბამს იღებს ყველა 
მდინარე, უპირატესად, იდიგინა და ბურანუნა, ხოლო მეორე – 
ზღვა, თამთუმ, მლაშე წყლების ამოურწყავი რეზერვუარი? მათი 
სქესი შეიძლება განსაზღვრული ყოფილიყო მათივე კონფიგუ- 
რაციით: აპსუს კერძო განსახება -– კალაპოტში მიღვრილი მტ- 
კნარი წყალი (ა-დუგ) ფალოსური ბუნებისაა, რასაც თვალსაჩი- 
ნოდ გამოხატავს მისი გარეგანი ფორმა; ხოლო შინაგანად იგი 
ატარებს გამანაყოფიერებელ სპერმას (ა „წყალი"), რომლითაც 
გამუდმებით რწყავს დედა-მიწას; ზღვა კი, –– სხვათა შორის, 
თამთუმ დედრობითი სქესის სახელია, საიდანაც მოდის მითო- 

სური არსების საკუთარი სახელი თი” ამათ (ან, შესაძლოა, 
სწორედ ამ უკანასკნელ ფორმაში იყოს შენარჩუნებული 
„ზღვის“ არქაული სახელი) –1 ზღვა თავისი ღრმულობით და 
შიდა-ქვაბულური წიაღით არ შეიძლება არ ყოფილიყო საყ- 

ოველთაო დედრული ბუნების განსახიერება. 

უკვე შექმნილ სამყაროში ეს ორი წყალი მკვეთრად არის გამ- 
იჯნული ხმელეთის უკიდეგანო სივრცეებით. მაგრამ ისინი ერთ 

ვითარებაში მაინც ერწყმიან ერთმანეთს: ეს მაშინ, როცა 
მდინარე ერთვის ბაჰრეინს და ზღვაში ღვრის თავის მარადიულ 
სპერმას. აქ, ამ შესართავგთან იდგა ქვეყნის პირველი ქალაქი, 
შესაქმის „მეორე დღეს“ აღმოცენებული ერიდუ და მისი ტაძ- 
არი, სადაც იმთავითვე ითაყვანებოდა ენჟის (ანუ ეას) კულტი 
და საიდანაც, ვითარცა მარადიული ქმნადობის შუაგულიდან – 
რაკი აქ იყო შენარჩუნებული სამყაროს წინადროული ვითარე- 
ბა –– პრეისტორიულხანაში, როგორც დავინახავთ, მთელ ქვეყ- 
ანაზე ვრცელდებოდა ყოველგვარი კულტურა. ამ შესართავთან 
მითოლოგოსი განიცდიდა მტკნარ და მლაშე წყალთა ურთიერთ- 
შერწყმის მისტერიას და შინაგანი თვალით ჭვრეტდა იმ სურათს,



სამყაროს შესაქმე 
  

ენუმა ელიშის დასაწყისი სტრიქონები რომ გვამცნობს: 

როცა მაღლა ცა არ იყო წოდებული, 

დაბლა ხმელეთს სახელი არ ერქვა, 

როცა არცერთი ღმერთი არ ჩანდა, 

სახელი არ ერქვათ, ხვედრი არ ეწერათ, – 

აპსუ, პირველი მათი ჩამსახველი, 

მუმმუ-თიამათ ყველას მშობელი, 

'თავ-თავიანთ წყლებს ერთურთში ურევდნენ 

(36,! სტრ. 1-7;97, 87). 

ამ მონაკვეთში, სადაც მითოლოგოსი ცდილობს, როგორმე 
აღწეროს ადამიანური ენით შესაქმის წინადროული ყოფა და 
ამას აღწევს მხოლოდ უკუთქმითი ფრაზებით, წინასწარ არის 
მოხაზული შესაქმნელი სამყაროს უმარტივესი მოდელი (შუმ. 
გიშ-ხურ) ცისა და ხმელეთის სახით, რომელნიც ერთმანეთს 

პოპულარულად უპირისპირდებიან და რომელთაგან, აპსუ- 
თიამათის ანალოგიით, პირველი მამრია: „ცა“ –– შამამუ, მეორე 
== დედრი: „ხმელეთი“ ან „დედამიწა –– ამმათუმ, მაგრამ როდე- 
საც მითოლოგოსი ამბობს, რომ არ იყო ცა, არც ხმელეთი, რად- 

გან რასაც სახელი არ დარქმევია, იგი არც არსებობს, -–– ან რომ 
არ ჩანდა ღმერთი, ხვედრი არ ჰქონდა დაწერილი, -– აქადური 

გამოთქმა შიმთუ შამუ „ხვედრის ხვედრება“ ან „ბედის 
დასაზღვრა“ გულისხმობს უნართა და ფუნქციების განაწილე- 
ბას ღვთაებათა შორის სამყაროს განსაგებად ––- ამით მას სურს 
დახატოს #ოსმოსის საწინააღმდეგო სურათი. თუ მაღლა ცა და 
დაბლა ხმელეთი არ იყო შექმნილი, როგორ უნდა არსებულიყო 
თვით სივრცული ორიენტაციები „მაღლა“ და „დაბლა“? იგივე 

კითხვაა დასმული რიგ-ვედას ჰიმნში „იყო ქვემო? იყო ზემო?“ 

(X, 1, 29, 5). იყო „სადღაც“ სივრცისა და დროის მიღმა ყოვლის 
არქე – ერთმანეთში აღრეული წყლები, პირველდასაწყისი, 
რომელიც თალესის არქეული წყალიც (ჰყდორ) არის და ანაქსი- 

89



დურაა კიკნაძე 
  

მანდრეს „უსაზღვროებადც“ (აპეირონ). 
მხოლოდ ცისა და მიწის გაწონასწორებული კავშირია კოს- 

მოსი, რომლის ცნებას შუმერული ენა გამოხატავს კომპოზიტით 
ან-ქი („ცა-მიწა") –– ვითარება, როცა ორივე სფეროს თავისი 
მყარი და უცვლელი ადგილი უჭირავს და არ ითქვიფება ერთმა- 
ნეთში, წინააღმდეგ აპსუ-თიამათისა. დგება ისეთი ვითარებაც, 
როცა განიხვნება „საქანელნი ცათანი" და ერთმანეთს ერწყმი- 
ან ზესკნელ-ქვესკნელის წყლები, მაგალითისამებრ, საყ- 
ოველთაო წარღვნის დროს, როცა იშლება ყოველი საზღვარი 

ცასა და მიწას შორის; ამ დროს პირველარსებული აპსუ-თიამათი 
კვლავ უბრუნდება საწყის მდგომარეობას და ყოველი დაბადე- 
ბული ქაოტურ მორევში დაინთქმება. მაგრამ გრგვინვის ხმა, 
ერთ შემთხვევაში რომ დამღუპველ წარღვნას მოასწავებს, სხვა 
ვითარებაში „ამძუვნებული“ ცის ძახილია დედამიწის მიმართ, 
რადგან ამ დროს ცა „დიდი ხარია“ (ამ-გალ), ხოლო დედამიწა 
„ჭეშმარიტი ფური" (აპ-ზი), თავისი მამრისაგან მტკნარი წყლის 
(ა-დუგ) მომლოდინე, რაც იგივე აპსუსეული სპერმაა. ამიტო- 
მაც, როცა ცა გრგვინავს, დედამიწა ბანს აძლევს მის ხმას; ხმას 
მოჰყვება ღვარი, „ცის ფეხად ჩამოსვლა“ და ამ წარღვნისდარ 
ორომტრიალში ცა და მიწა ახლოს მიდიან ერთმანეთთან, კვ- 
ლავ ერწყმის ერთმანეთს ზესკნელ-ქვესკნელური ღვარი – 
რაც ოსთხ5 ოსწიძIნ იმეორებს აპსუ-თიამათის პირველყოფილ 
კავშირს. ისევე, როგორც ამ შერწყმის შედეგად იშვის ან განახ- 
ლდება ბუნება, აპსუ-თიამათის „აღრეულ წყლებშიც" უნდა 
ჩაისახოს კოსმოსის ემბრიონი, საიდანაც დაიბადებიან ღმერთე- 

ბის პირველი თაობები, მათ შემდეგ კი განსაკუთრებულ 
პირობებში –– დემიურგი, რომელიც გადამწყვეტ ჟამს აღას- 
რულებს მთელ წყებას კოსმოგონიური აქტებისას. 

მაგრამ ვიდრე „ყოვლის დამბადებელი თიამათის“ წიაღიდან 

გამობრწყინდებოდნენ პირველი ღმერთები, – სწორედ ამგ- 
ვარად უნდა დახასიათდეს, როგორც შემდგომში დავინახავთ, 
ღვთაებრივი არსების შობა -–– მცირე ხანს შევაჩერებთ ენუმა 

90 

 



სამყაროს შესაქმე 
  

ელიშისეულ თეოგონიურ პროცესს და გამოვიკვლევთ სხვა მო- 
ნაცემების მიხედვით იმ წიაღს, რომელიც კოსმიურ არსებათა 
შობად არის გამზადებული. 

· 

ვითარცა ცის ფრინველმა ფრთები გავშალე, ჩემი ქალა- 

ქისკენ მივფრინავდი... 

(ქალღმერთის გოდებიდან) 

ორიოდე სიტყვა დაკარგული მითოსის გამო. ამ მითოსის ემ- 

ბრიონი ჩანს „შობის“ სემანტიკის გამომხატველ შუმერულ სი- 
ტყვაში მუდ, რომლის პიქტოგრამა წარმოადგენს „კვერცხზე 
დაბუდებულ ფრინველს“, ანუ „კრუხს“. როგორც ჩანს, ამ პიქ- 
ტოგრამის <% შემქმნელს, რომელმაც მოხაზა მისი, შუმერული 
სიტყვით რომ ვთქვათ, გიშ-ხური, სიცოცხლის დაბადების ეს 

კერძო შემთხვევა მიაჩნდა შობის საყოველთაო სახედ. შესა- 
ძლებელია, იგი ხელმძღვანელობდა იმ კოსმოგონიური შეხედ- 

ულებით, რომლის მიხედვითაც პირველი დაბადებული არსი სამ- 
ყაროული კვერცხიდან გამოიჩეკა. შუამდინარული მითოლოგია 

არ იცნობს ამგვარ მითოსს, ყოველ შემთხვევაში, მას წერილო- 
ბით ჩვენამდე არ მოუდღწევია. მაგრამ სიტყვა, რომლის შინაარ- 
სის ილუსტრაციასაც ამ პიქტოგრამის გიშ-ხური წარმოადგენს, 
შეფარვით არის შემონახული ორი კოსმოგონიური არსების საკ- 
უთარ სახელში. ერთი მათგანი გვხვდება ენუმა ელიშში ორგ- 
ვარი ფუნქციით: ერთხელ, უფრო სწორად, ერთადერთჯერ მისი 
სახელი ზედწოდებაა თიამათისა, მეორეჯერ დამოუკიდებელი 
არსია, აპსუსა და თიამათის მაცნის როლში, რაც, ე.ი. მაცნის 
ფუნქცია, მეორეული დანამატია კოსმოგონიურ მითოსში. მისი 
სახელია მუმმუჟ ანუ მუდ-მუდ, როგორიც უნდა ყოფილიყო მისი 

თავდაპირველი ფორმა, ამგვარი გაორკეცებული ძირი ტიპიური 
შუმერული მიმღეობაა, რომლის სუბიექტი უნდა ყოფილიყო 
ალბათ ის არსი, ვისმიერი შესაქმის ღვაწლი „გამოჩეკაში“ გამ- 

9



სურას კიკნაძე 
  

ოიხატებოდა. 

იგივე სიტყვა მუდ შეადგენს ერთი ძველშუმერული ღვთაებ- 
ის სახელს. ეს არის დიდი წარსულის მქონე ქალღმერთი, მაგრამ 
ისტორიულ ხანაში თითქმის დავიწყებული, რომლის სახელი, 
როგორც ჩანს, აგრეთვე ფიგურირებდა კოსმოგონიის დასაბამ- 

ში ––- ნამმუ, ასე ეწოდება ამ ქალღმერთს, ანუ თავდაპირველი 
სავარაუდო ფორმით „ნამ-მუდ“, რაც უნდა ნიშნავდეს დაახ- 
ლოებით „შობის პრინციპს“; ეს სახელი იმგვარადვეა აგებული, 
როგორც ნამ-თარ, „ბედისწერა“, „ხვედრი“, და ამავე დროს ბე- 
დისწერისა და სიკვდილის დემონის სახელი (ნამ ზოგადობის გა- 
მომხატველი პრეფიქსია). თუმცა მითოსში არ შემონახულა ამ 
ქალღმერთის ღვაწლი, მაგრამ ეს ცხადად ჩანს მის ორ ეპითეტ- 
ში: ამა-უ-თუ-ან-ქი „მშობელი დედა ცისა და მიწისა" და ამა-პა- 
ლილ-უ-თუ-დინგირ-შარ-შარ-რა-ქე-ნე „წინაპარი დედა, მშობე- 
ლი მრავალთა ღმერთთა“. ისევე როგორც მუმმუჟ (მუდ-მუდ), 
ისიც დაკავშირებულია პირველარსებული წყლის სტიქიონთან, 
ოღონდ არა მის მსგავსად თიამათის მლაშე წიაღთან, არამედ 

მტკნარი წყლების რეზერვუართან, როგორც მოწმობს მისი 
იდეოგრამის მეორენაირი წაკითხვა ენგურ –– წინარემდინარე, 
წიალი, რომლის ამოუჩწყავი მარაგიდან მოჩქეფს დედამიწის 
ზურგზე არსებული ყოველი მედინი წყალი. ცხადია, ენგურ სხვა 
არაფერია თუ არ იგივე პაუ ტუზ. აბ-ზე, ხოლო ქალღმერთი 
ნამ–მუდ მისი დედრული ჰიპოსტასი, რაც ეწინააღმდეგება ენჟ- 

მა ელიშის კოსმოგონიას, რომლის მიხედვითაც სიმტკნარე მამ- 
რული ბუნებისაა. 

მაგრამ ამჯერად ჩვენ გვაინტერესებს არა ენუმა ელიშის კო- 
სმოგონიური სისტემა, რომელიც სქესის მიხედვით განასხ- 
ვავებს მტკნარსა და მლაშეს და მათს ურთიერთალრევაში ხე- 
დავს კოსმიური ემბრიონის ჩასახვის შესაძლებლობას, არამედ 
ის დაკარგული მითოსი, მითოლოგემის სახით რომ აღიბეჭდა 

ზემოაღნიშნულ პიქტოგრამაში. ხოლო სახელები არქაულ ღვ- 
თაებათა –- მუმმუ და ნამმუ, როგორც დავინახეთ, ამ პიქტო- 

9%



სამყაროს შესაქმე 
  

გრამის შინაარსს გამოხატავენ. თუ გავშლით ამ ნახატისა და 
სახელდების შინაარსს, მივიღებთ სავარაუდო შუმერულ „გამო- 
ჩეკის“ მითოსს, რომლის ანალოგიურს ბევრი ძველი და ახალი 
ხალხის მითოლოგიაში შევხვდებით: პირველარსებული ქაო- 
ტური წყლების მორევში წარმოიშვა კვერცხი, საიდანაც გამო- 
იჩეკა სამყაროს დემიურგი, რომლის პირველი ღვაწლი მდგო- 

მარეობს კვერცხის ორი ნახევარსფეროსაგან ცისა და მიწის 
შექმნაში. 

კვერცხიდან „გამოიჩეკება", ინდური კოსმოგონიის მიხედ- 
ვით, კაცი ვინმე პრაჯაპატი; მან შიგნიდან გამოტეხა ოქროს 
კვერცხი, რომელიც დასაბამიერ ზღვაში დაცურავდა. პრაჯა- 

პატი გამოვიდა ნაჭუჭიდან და სიტყვის ძალით შექმნა ყვე- 
ლაფერი, პირველ რიგში ხმელეთი და ცა (55, 52). ძველჩინური 
თქმულების მიხედვით, თავდაპირველად მთელი სამყარო ქაო- 
ტურ მდგომარეობაში იყო და ფორმით უზარმაზარ კვერცხს 
მიაგავდა. მასში ჩასახულმა პან-გუმ გააპო კვერცხი, რომლის 
მსუბუქი და სუფთა ნახევარი მაღლა წავიდა და ცად შეიქმნა, 
ხოლო მძიმე და ბინძური ქვედაიზიდა და მიწად გარდაიქმნა. ამ 
პან-გუმ დემიურგული ღვაწლი იმით გამოხატა, რომ თავისი 

უზარმაზარი სხეული მსხვერპლად შესწირა კოსმოსის მატერიას 
(92,41). ორფიკული კოსმოგონიის ერთი ვერსიის მიხედვით დაუ- 
საბამო ქრონოსი (დრო) ჟთერისა და უზარმაზარი უფსკრულის- 
გან (ქასმა, იგივე „ქაოსი") ქმნის ვერცხლის კვერცხს, საიდანაც 
გამოდის პროტოგონი, პირველქმნილი ღვთაება, რომელიც 

თავის თავში შეიცავს ყველა ღმერთისა და ნივთის ჩანასახს. 

კვერცხის ჰემისფეროები ქმნიან ცასა და ქვესკნელს“ (88.71). 

შეგვხვდება კოსმოგონიები, რომელთაც შეიძლება „ნატუ- 
რალისტური" ვუწოდოთ: კვერცხი არ შედედდება უბრალოდ 
პირველარსებული ქაოტური წყლისაგან, კვერცხს დებს საიდ- 
ანღაც მოფრენილი ფრინველი –- არწივი, ბატი თუ იხვი. ასეთია 
ეგვიპტურ „მკვდართა წიგნში“ ნახსენები დიდი ბატი, „უზარმაზ- 
არი მოყატყატე“, რომელიც ქაოსიდან ამოზიდულ ბორცვზე 

93



ზურას ჰიკნაძე 
  

დებს კვერცხს, საიდანაც იჩეკება მზის ღმერთი –– დემიურგი 
(83, 18). ასევე „კალევალას" პირველ რუნაში გიგანტური იხვი 

„შესაქმის დედის“ თუ „წყლის 
დედის“ ზღვიდან ამო- 

ბურცულ მუხლებზე 
დებს კვერცხებს, 
რომელნიც ზღვის 

ფსკერზე ჩაცვივ- 
იან, ისევ ზღვის 
წიაღიდან გარ- 
დაიქმნებიან ეს 

კვერცხები მი- 
წად, ცად, მზედ, 

მთვარედ, ვარსკვ- 
სურ.2 ლავებად, ღრუბლებად – 

მთელ ხილულ სამყაროდ. 

როგორც ვხედავთ, კოსმოგონიური კვერცხი და ზღვა განუ- 
ყრელნი არიან. სადაც კვერცხია, იქ ზღვაც არის, ზოგან თავად 
ზღვაური ქაოსი იღებს კვერცხის ფორმას, რომლისგან ან დემი- 
ურგი „იჩეკება", ყოველი არსებულის თესლის მტვირთველი, ან 

თავად კვერცხის შიგთავსი სუბსტანციისგან იქმნება სამყარო. 
ამგვარ თქმულებებში გაცხადებულია სამყაროს ორგანული 

წარმოშობის მითოსი, რომლის მიხედვითაც სიცოცხლე იმთავ- 
ითვე იყო ფორმა, ორგანიზმად გაჩენილი სამყაროს არსებობისა 
და არა მისი განვითარების რომელიღაც ეტაპზე წარმოშობილი 
მოვლენა. 

სრულიად ბუნებრივია, რომ მითოსური აზროვნება ფორმა- 
დასრულებულ და შინაგანად ავსილ კვერცხს, სწორედ იმ ერ- 
თადერთ ადვილად სახილველ და ხელშესახებ ჩანასახს, მაგრამ 
გამოუცნობს თავისი ყოფიერებით (რა გაჩნდა პირველად, იგი 

თუ ფრინველი?), სამყაროს სიმბოლოდ დასახავს.. 
მაგრამ სად არის ის ფრინველი, კვერცხისმდებელი, რომელ- 

      

   

  

   

  

  

%



სამყაროს შესაქმე 
  

იც „დაბადების“ შუმერულ პიქტოგრამაში კვერცხთან ერთად 
არის გამოსახული? იგი, მტრედი, გამოჩნდება მგლოვიარე ქალ- 
ღმერთის სახით, რომელიც განმარტავს ფრთებს და მიფრინავს 
თავის ბუდე-ქალაქისკენ, თავად ქალაქის განსახიერება, რათა 

ფრთები გადააფაროს მას და დაიცვას თავისი ბარტყები ან, 

იქნებ, ხელახლა გამოჩეკოს ისინი. დაქცეულ ქალაქთა ლამენ- 
ტაციებში აღიდგენს იგი თავის ძველმითოსურ ხატს. 

იგი გამოჩნდება სრულიად სახეცვლილი სხვა მითოსში, სა- 

დაც შესაქმის პირუკუ ამბავია მოთხრობილი: სამყაროს წეს- 
რიგის მტრად გადაქცეული ფრთოსანი იმდუგუდი (თუ ანზუდი, 

როგორც ამ ბოლო დროს კითხულობენ მის სახელს) სამყაროს 
პირველგამომჩეკელის უფლებით წარიტაცებს „ბედისწერათა 

დაფას" (დუფ შიმათი), რომლის ძალითაც სამყაროს წესრიგს გა– 
ნაგებენ ღმერთები. ქაოსის ფრინველს –- სხვა ვინ უნდა იყოს 
იგი, თუ არა თიამათის გამოგზავნილი ან მისი იპოსტასი -––- მი- 

აქვს დაფა დასაკარგავში, ხოლო წყვდიადსა და მდუმარებაში 
ჩაძირული სამყარო კვლავ უბრუნდება შესაქმის წინადროულ 
ვითარებას, ვიდრე რომელიმე გმირი ღმერთი ბრძოლით არ მოი- 
პოვებს მას. ხოლო ეს ღვაწლი კოსმოგონიური აქტის განმეო- 
რებად ჩაეთვლება. ეს იქნება ნინგირსუ ან ნინურთა, ძე-ღმერ- 
თი, მარდუქის წინამორბედი, რომლის ბრძოლა იმდუგუდთან, 

როგორც აღნიშნულია ლიტერატურაში (42,17), მარდუქ-თიამა- 
თის ბრძოლის არქეტიპს წარმოადგენს. 

დასასრულ, ერთ ეზოტერულ ტექსტში, რომელიც აუცილე- 
ბელი გაფრთხილებით მთავრდება – „დიდი ღმერთების საიდ- 

უმლოა ეს; ზიარებულმა ზიარებულს აჩვენოს, უზიარებელმა არ 
უნდა იხილოს. დიდი ღმერთების შეურაცხყოფა იქნება“, –– სხვა 

მაგიურ რიტუალთა შორის აღწერილია თიამათის ცად და მიწად 
განწვალების იმიტაციური რიტუალი, რომლის დროსაც თიამათს 
მტრედი ცვლის: „მტრედი, რომელსაც დაანარცხებენ, თიამა- 

თია! დაანარცხებენ და გახლეჩენ შუაზე“ (12, 36). 

95



ნამმუ ვარ, ნამმუ, განუნის მკვიდრი! 

ვინ წამომყვება წყვდიადის სახლში? 

ნამმუ და მუმმუ, არა ფრინველნი, არამედ პირველარსებულ 
წყალთა სიღრმის განპიროვნებანი, –– ერთი მტკნარისა, მეორე 
მლაშის, თუმცა ამ შემთხვევაში წყლის თვისობრიობას პრინ- 
ციპული მნიშვნელობა არა აქვს –– როგორც მათი სახელები 

მოწმობს, თავიანთ წიაღში ატარებენ სამყაროს კვერცხს. ეჭვი 
არ არის, რომ ეს მითოსურად არქაული ქალღმერთნი თიამათის 
მსგავსად წარმოდგენილნი იყვნენ სამყაროს მშობელ დედად, 
–- რაკი სამყაროს წყლიდან იშვის –– უვრცელეს საშოდ, რომ- 
ლის ხატი მინიატურულად აისახება ყოველი კერძოობითი 
დედრის საშოში. ამ ორგანოს აღმნიშვნელი ერთ-ერთი შუმერ- 
ული სიტყვა ნუნუზ-თი სიტყვასიტყვით ნიშნავს „კვერცხის მიმ- 

ლებელს“ ან, უფრო სწორი იქნება თუ განვსაზღვრავთ მას, 
როგორც წიაღს, სადაც ჰგიეს კვერცხი. დაახლოებით იგივე ში- 

ნაარსის კომპოზიტური სიტყვა -–– ნუნუზ-მუ-თინ, რომლის შე- 
მადგენლობაში შედის აგრეთვე „კვერცხი“ (ნუნუ8), იმდროინ- 

დელ შუმერულ-აქადურ სიტყვარებში განიმარტება როგორც 
„დიაცი“, „დედრი". ამგვარი სიტყვათშემოქმედება იმ მსოფ- 
ლხედვის ძალით წარიმართვის, რომლის მიხედვითაც „დედრი" 
გაიგივებულია „საშოსთან”. ამავე კონცეპციას ასახავს „დიაცის 
პიქტოგრამა –– დედრული ასოს სქემატური ნახატი V% სამ- 
კუთხედი, რომელიც საკმაოდ გავრცელებული მოტივია ე.წ. 
ობაიდის ხანის (IV ათასწლ.) მხატვრობაში და უნდა ყოფილიყო 
სიმბოლო ერთსა და იმავე დროს სიცოცხლისა და სიკვდილისა 

(21,48), ხოლო თუ როგორ თავსდება ეს ორი მოვლენა საშოში, 
ამაზე ცალკე იქნება ლაპარაკი. ამასთან კავშირში უნდა გავიხ- 
სენოთ უძველესი შუააზიური ტერაკოტები – დედაკაცის 
სამკუთხედური გამოსახულებანი (82). ასევე, ძველებრაულ ენა- 
ში ძირი რხმშეიცავს „საშოსა“ (რახამ, რეხემ) და „დიაცის“ (რახ- 

9%



სამყაროს შესაქმე 
  

ამ, რახმაჰ) მნიშვნელობებს. 
თუ ერთი ტრადიციით დედრის საშოში ძევს კვერცხი – კოს- 

მოსის ჩანასახი, სხვა ტრადიციით კვერცხს ენაცვლება ღვთაე- 
ბრივი არსი, რომელსაც გრაფიკულად ვარსკვლავის +X სახე 

აქვს, ხოლო ნიშნავს „ღმერთს“ (დინგირ) და „ცას“ (ან). ეს ნიშანი, 
რომელიც ამ შემთხვევაში კოსმოსის ჩანასახად უნდა მივიჩნი- 

ოთ, ჩახატულია „სახლის“ ნიშანში და მთელი პიქტოგრამა M#M2 
წარმოადგენს „დედის“ (ამა) იეროგლიფს. მისი ვარიანტია „სახ– 

ლში ჩახატული ნიშანი ქალისა“, რაც ნიშნავს „ბაგინს" (ამა, „დე– 
დის“ ომონიმი!) და „საშოს“ (არხუშ) 0LI. 

ამგვარად, ამ პიქტოგრამების სახით ჩვენ ვხედავთ ორ სახ- 
ლს, –– „ღმერთის სახლს“ და „დიაცის სახლს“; ორივე ეს სახლი 
„შობის სახლია“, რომლის შუაგულში ოქროსფერი კვერცხის 
გულივით კიაფობს სამყაროსა და ღმერთების ჩანასახი. იგივე 

სემანტიკა შეიძლება იგულისხმებოდეს არქაულ საბეჭდავზე: 
წრის შუაგულიდან გაფანტული სხივები (სურ. ვ). 

ვინაიდან ამგვარად წარმოდგენილი სახლი 
იტევს მთელ კოსმოსს, ვარსკვლავით ანუ 
ცის ნიშნით გამოხატულს, მისი პირველი 

თვისება უნდა იყოს სიფართე, ვრცეუ- 
ლობა. და, მართლაც, „დედის“ იერო- 
გლიფი მეორენაირადაც იკითხება 
როგორც დაგალ –- „ფართო“, „ვრცე- 

ლი“. ამავე მსოფლხედვას ავლენს პიქტო- 
გრამა –– სამკუთხედი, დიაცის ნიშანი, 
რომელიც „საშოსთან“ ერთად „სიფართის“ 

მნიშვნელობასაც შეიცავს, როგორც შემურულ-აქადური სიტყ- 
ვარები მოწმობენ. იგივე თვალსაზრისი, რასაც გრაფიკულად 
ასახავს არქაული შუმერული პიქტოგრამები, გამოხატულია 
სემიტურ ენებში, განსაკუთრებით, კვლავ ძველებრაულში, სა- 
დაც „სიფართის“ აღმნიშვნელი ძირი რხბ ავლენს ანალოგიურ 

სემანტიკურ კავშირს ფონეტიკურად თანამჟღერ ძირთან -–– რხმ 

    
   

სურ.3



დურაბ კიკნაძე 

  

(„დიაცი“, „საშო"); რახაბ –– „ფართო“, რახაბ –– იერიხონელი 
მეძავის სახელი (იესო, 2:1; 6,17), რეხობოთ –- ისააკის მიერ 
ამოთხრილი ჭა, „ჯურღმული“ (დაბ. 26: 22) და უგარიტული რხბთ 

–- „სითხის ჩასასხმელი დიდი ჭურჭელი“ (1,291)), რაც ეხმიანე- 
ბა ნკპ ძირის სემანტიკას ებრაულში: ნეკებ –– „სიღრმე“, ნეკე- 
ბაჰ –– „დედრი“, „დედალი“. ამ ნიშნით ძველი იდეოგრამა და სი- 
ფყვა შეკუმშულად მოიცავს სასწაულებრივი ჩასახებისა და შო- 
ბის მითოსს, რომელიც მრავალი საუკუნის შემდეგ ქრისტიანო- 

ბის უმნიშვნელოვანეს დოგმატად იქცა: „ეჰა, მუცელი, რომელ- 

სა აქვს სიმაღლე და სივრცე ყოვლად უზეშთაესი ცათა, რამეთუ 
ფართოვებით დაიტია ცათა დაუტევნელი ღმერთი...“ 

ამრიგად, დედის ნიშანი –– სახლში დავანებული ვარსკვლავი 
– მოასწავებს მუცლადღებულ ქალღმერთს, დიდ დედას, რომ- 
ლის უმთავრესი ეპითეტია ამა-დინგირ-რე-ნე „დედა ღმერთე- 
ბისა“ ან, რაც იგივეა, ამა-დუმუ-დუმუ–-ნე „დედა მრავალთა 
შვილთა“. 

არის კიდევ სხვა სახლი, საიდანაც, როგორც ნათქვამია ერთ 
ტექსტში, „გამოდის ვარსკვლავი, ცის ძირიდან (ან-ურ) გამო- 
მავალი ვარსკვლავი" (7). ეს არის გა-ნუნ „ბაგინი“ კულტის ენით, 
ანუ ტაძრის ის ოთახი, ღმერთების ვანად რომ არის განკუთვნი- 
ლი. მაგრამ მისი მითოსური აზრი გაცხადებულია თვით სიტყვის 

შინაარსში, რასაც კვლავ მტკნარი ოკეანის სიღრმეთაკენ მივყე- 
ვართ, რადგან ნუნ („დიდებული“) ენქის ზედსართაული სახე- 
ლია და ამავე დროს შეადგენს ქალაქ ერიდუს იდეოგრამას: ნუნ- 
ჟი. ხოლო ჩვენ ვიცით, რომ ენქი ქალაქ ერიდფსა და აპსუს პატ- 
რონია, მტკნარი ოკეანის. გა-ნუნ ნიშნავს „სახლს ნუნისას” და 
მასთან დაკავშირებულია ჩვენთვის ცნობილი დედა ქალღმერ- 
თი ნამმუ, რომელიც განუნის მკვიდრად იწოდება (დუმუ-გა- 
ნუნ-აქ-ა). ეს კი შეიძლება მოასწავებდეს, რომ ნამმუ, ვითარცა 
საშო, ყოფილიყო განუნის სახლის პერსონიფიკაცია; მით 
უმეტეს, რომ ნუნ-ნუნ ნიშნავს „საშოს". 

ამრიგად, ამ მონაცემებს კვლავ მივყავართ პირველარსი 

98



სამყაროს შესაქმე 
  

ოკეანისა და საშოს იგივეობამდე. თუ აქამდე იგი განიხილებო– 
და როგორც სიფართე, ყოვლისდამტევნელობა, ახლა მას უნდა 

დაემატოს სხვა ნიშანიც – სიბნელე. ის ფაქტი, რომ დედის სა- 
შოში ვარსკვლავია ჩასახული, ხოლო განჟუნიდან გამოდის ანუ 
იბადება ვარსკვლავი, ეს არ ნიშნავს, თითქოს საშო-განუნი გა- 
ნათებული იყოს. აქ მივადექით ძველთაძველ იდეას -–– წყვდია- 

დიდან ნათელი სამყაროს დაბადების იდეას, რომელიც ელინური 

გარკვეულობით ასახულია ჰესიოდეს „თეოგონიაში", სადაც შავი 
ღამე (მელაინანVქს) შობს ეთერს და დღეს (ჰემერე). მაგრამ ეს 

წყვდიადი ისევე ღვთაებრივია, როგორც მისგან გამოტევებუ- 
ლი ნათელი. სამყაროს ნათელი სახით გამოჩინების პარადიგ– 
მად მიიჩნეოდა მზე-ღმერთის ყოველდღიური (და ყოველწლი- 
ური, როგორც დავინახავთ) დაბადების მითოსი, რაც უკიდურე- 

სი შეკუმშულობით მოქცეულია „დილის“ აღმნიშვნელ შუმერ- 

ულ ხატოვან გამოთქმაში: უთუ-გა-ნუნ-გი-ა „მზე, კანუნიდა6 
დაბრუნებული“. ხოლო განუნი, როგორც მოწმობს ერთი შე- 

ლოცვის ტექსტი, წყვდიადის სახლია. ნაშმუს ნიღაბგადაცმული 
ქურუმი რომელიღაც მისტერიის შესრულებისას ამბობს: 

ნამმუ ვარ, ნამმუ, განუნის მკვიდრი! 

ვინ წამომყვება წყვდიადის სახლში? (7). 

რა არის უთუსთვის ეს განუნი? ეს ის სახლია, სადაც მიიქცე- 

ვა იგი კაცთაგან ხილული გზის დასრულებისას, სადაც ბჟუტავს 
ბნელ სივრცეში მისი ნათელი; აქ აგრილებს იგი თავის მცხუნ- 

ვარე სხეულს, როგორც ჰელიოსი თავის ცეცხლოვან ეტლსა და 
ცხენებს –– ან შეიძლება იწრთობოდეს ახალი დაბადებისათვის. 
განუნი და ამა ერთი და იგივე ადგილია უთუს მოძრაობის მითო- 
სში. უთუ–ამა-ბიშე-გი-ა, „უთუ, თავის დედისაკენ დაბრუნებუ- 
ლი“, –– ასე ეწოდება ხატოვნად შუმერულ ენაში „ღამეს". ამიტ- 
ომაც განუნი იხსენიება როგორც „უთუსეული ენგურის სახლი“. 
ფრთიანი მირგვალას მპყრობელი არსება (იხ. სურ. 4) ჩამუხ- 

თ»



სურაბ პიკნაძე 

  
    

     

  

ლულია წყლის ჭავლით 
გარემოცულ სივრცეში, რაც 
გამოხატავს ოკეანის ღამეულ) 
სახლს, სადაც ჩადის არა მხო- 
ლოდ უთუ, არამედ სხვა ღმ- # 

ერთებიც, ვარსკვლავები, 
დღეღამურად მბრუნავი ცარ- ს 
გვალი, მთელი ბუნება, მათ 
შორის ინანა-ქალღმერთი – =– 
მწუხრის ვარსკვლავი: უღ 

     , ლაეეფერეეარრაადე   == 
=> 

ლ 7ევენა დ: „ი. 

      

(2 

სა. 

  

  

ოდეს მე, დედოფალი, აპსუსკენ მივდიოდი, 

ოდეს მე, ციური დედოფალი აპჰხუსკენ მივდიოდი, 

ოდეს აპსუსკენ, განუნისკენ მივდიოდი, 

ოდეს ერიდჟსკენ მივდიოდი, 
ოდეს ენგურისკენ მივდიოდი... (7). 

ამავე წიაღში, სადაც პერიოდულად ჩადის მთელი სამყარო, 
რათა კვლავ იშვას განახლებული, იქმნება შობადი კაცის ჩანა- 
სახი და, ამრიგად, მოკვდავი დედის საშო კოსმიურ სიფართოვეს 

იძენს, რითაც მართლდება დედის იეროგლიფის მეორენაირი წა- 

კითხვა: დაგალ -–– „ფართო“ და სამყაროს საშოს იდენტური ხდე- 

ბა. მშობიარე ქალის სასთუმალთან ამგვარ სიტყვებს წარმოთქ- 
ვამს შემლოცველი ბებიაქალი: „ჩასახების წყლებში შეიქმნა ძვა- 
ლი: კუნთების ქსოვილში შეიქმნა ნაშიერი; ზღვის ბობოქარ და 

საშიშ წყლებში, თიამათის შორეულ წყლებში, –– სადაც ჩვილს 
შეკრული აქვს მკლავები –- რომელთა სიღრმეს ვერ ანათებს 

შამაშის თვალი, იქ მოჰხედა მას ასარილუხიმ (მარდუქმა), ძემ 
ენქისამ, შეუხსნა საკვრელნი, რომელნიც ბორკავდნენ, გზა 
განუმზადა, გაუღო კარი...“ (71, 503). |



სამყაროს შესაქმე 
  

ი„შემოიქეც ვითარცა ფური შენი ბოსლისაკენ, 

ვითარცა ცხვარი შენი ფარეხისკენ!“ (97,82). 

დროებით დავტოვოთ „თიამათის შორეული წყლები“, -–– მი- 

თოსურ სივრცეში – შობადის ნაყოფი და ჩამოვიდეთ რეალურ 

ქვეყანაში, მწყემსებისა და მესაქონლე ხალხის მიწაზე, რომელ- 

იც მოფენილია შინაური პირუტყვის სადგომებით, ფარეხებით, 

ბაკებით, ბოსლებით, სადაც ეს ხალხი, ზრუნვით აღსავსე „შავ- 
თავიანნი", კეთილ თვალს ადევნებენ საქონლის გამრავლებას 

და მოწმენი ხდებიან დაბადების მისტერიისა, ამ სადგომებში 
რომ ხორციელდება. მითურშემოქმედებითი აზრი ამ ბოსელს, 

სადაც დგას ხბოს მოსაგებად გამზადებული ფური, დასახავს სა- 
ყოველთაო საშოდ და დედა-ქალღმერთის ატრიბუტად მიიჩ- 
ნევს. 

ვნახოთ, რა მნიშვნელობებს ბადებს შუმერელის ცნობიერე- 
ბაში ბოსლის ხატი. ბოსლის აღმნიშვნელი სიტყვიდან -– თურ – 

წარმოიქმნება „საშოს“ აღმნიშვნელი კომპოზიტი შაგ-თურ ანუ 
„წიაღი ბოსლისა“. ხოლო თავად ბოსლის (თურ) პიქტოგრამა 1. 
წარმოადგენს შუმერულ სახვით ხელოვნებაში ძველთაგანვე 
ფართოდ გავრცელებულინახატის (იხ. სურ. 5) სქემატურ მონახ- 
აზს, რომლის რამდენიმე ვარიანტია ცნობილი: პიქტოგრაფმა 

ამ გამოსახულებაში, ე.ი. ბოსელში, ჩახატა ღმერთის ნიშანი –– 

 



ზურაბ კიკნაძუ 

  

ვარსკვლავი, რითაც გამოხატა ის აზრი და რწმენა, რომ ბოს- 
ლის შიგადი სივრცე წმინდაა, საკრალური (შდრ. „სახლში ჩახატ- 
ული ვარსკვლავი“ – „დედა'), თუმცა ზუსტი მნიშვნელობა ამ პიქ- 
ტოგრამისა დაუდგენელია; პიქტოგრაფი ამავე ნიშანში ხატავს 
ნორჩი ცხოველის ნიშანს, იმის საჩვენებლად, რომ აქ იბადება 
ნორჩი პირუტყვი; არსებობს ამგვარი პიქტოგრამაც: ბოსელში 
ჩახატულია დიაცის ნიშანი და იკითხება როგორც შილამ„ფური" 

ან როგორც არხუშ „საშო“ (შდრ. „სახლში ჩახატული დიაცის 
ნიშანი" –- „საშო"). ეს სიტყვები ერთი ნიშნით გამოიხატება, რაც 
არ არის შემთხვევითი. ბოსელი გაიგივებულია ფურთან, 
რომელიც ბოსელში დგას, ხბოს მოსაგებად გამზადებული, და 

საშოსთან, სადაც შუშდება ნაყოფი და მერე დღის სინათლეზე 
გამოდის, როგორც ვხედავთ მე-5 სურათზე: შენობის ორი კარი- 
დან გამოდიან ჩვილი ხბორები, ახლადშობილი მარჩსბივნი (მე- 

' ტისმეტი ნაყოფიერების ნიშნად!); ბოსლის გარშემო ვხედავთ 
მოარულ საქონელს, რომელიც თავის დროზე ამავე წიაღიდან 

უნდა გამოსულიყო. ბოსელი არის მათი საერთო საშო (9-ა, 195), 
რომლის სიტყვიერი გამოხატულებაა ზემოთაღნიშნული შაგ- 

თურ („საშო") ანუ „წიაღი ბოსლისა". ანალოგიურ გამოსახულე- 
ბას ვხედავთ სხვა სურათზე (იხ. სურ. 6), სადაც ოდნავ სახეცვ- 
ლილ შათურ ბოსელში იშვის არა ხბო, არამედ ბატკანი. ორივე 
შემთხვევაში სადგომი „საშოობს" და საშო „ბოსლობს“. მითო- 

სურ-მეტაფორული აზრით მათ შორის სრული იგივეობაა, 

როგორც ქვემოთ გახდება უფრო ცხადი. 

არსებობს ქალღმერთი, დიდი დედა, საყოველთაო მშობელი, 

  

  102



სამყაროს შესაქმე 
  

სახელად ნინ-თურ, რომლის ეპითეტია ზემოხსენებული შავგ- 
თურ („საშო"): მაშასადამე, დედა-ღმერთიც წარმოდგენილია სა- 
შოდ, როგორც ზემოთ დავინახეთ დედრის სახელწოდებათა მა- 
გალითზე. კიდევ შეიძლება გაღრმავდეს ამ სიტყვების სემან- 
ტიკური ანალიზი: თუმცა ნინ-თურ ქალღმერთის სახელი და შაგ- 
თურმისი ეპითეტი შედგება თანაჟღერადი სიტყვისაგან –– თურ, 

მაგრამ თუ მეორე კომპოზიტში თურ-ის პიქტოგრამა ბოსელს 

გამოხატავს, ქალღმერთის სახელში ეგევე თურ სხვა ნიშნით 
გამოისახება %#Mყ და იკითხება აგრეთვე როგორც თუდ(ან თუ), 

რაც ნიშნავს „შობას“. ამ პიქტოგრამაში საკმაო სიცხადით ამ- 
ოიკითხება მრჩობლად გამოხატული იდეა შობისა: გაღივებუ- 
ლი თესლიდან აღმოცენებული მცენარეული მორჩი –– აგრარუ- 
ლი კულტურის სიმბოლო. ამავე დროს ეს მორჩი თავთავის სახ- 

ისა შეიძლება იყოს მუცლის ნაყოფის (ჩცCLV5 V6იLI5) მეტაფორუ- 
ლი გამოხატულება, თუკი სამკუთხედს, საიდანაც ამოწვერილა 
თავთავი, მივიჩნევთ დედრულიაასოს ნიშნად (იხ. გვ. 74); ეს იქნე- 
ბა ცხოველური, ორგანული შობის სიმბოლო. მეორეს მხრივ, ეს 

ნიშანი თავისი გარეგანი მოხაზულობით თვალსაჩინო მსგავსე- 
ბას ავლენს ბოსლის პიქტოგრამასთან, თითქოს ისინი ერთი ნიშ- 
ნის სახეცვლილებანი ყოფილიყვნენ. ხატოვან ნიშანთა მსგავსე- 
ბას მხარს უჭერს და ადასტურებს ფონეტიკური თანაჟღერადო- 
ბა სიტყვებისა თურ (ბოსელი) და თუდ (შობა); თუ შორს წავალთ 

სემანტიკურ სიღრმეში,ეს ორი სიტყვა საერთო წარმოშობის აღ- 

მოჩნდება. 
ამგვარად, ნინ-თურის სახელთან, მის ეპითეტთან და მათ პიქ- 

ტოგრამებთან დაკავშირებული შინაარსები გარკვევით გვიკარ- 

ნახებს, რომ სურათზე გამოხატული ბოსელი ქალღმერთის გან- 
სახიერებად მივიჩნიოთ და დავასკვნათ, რომ ამ სურათზე ბოს- 
ლის სახით წარმოდგენილია მშობიარე დედა-ქალღმერთი, ღვ- 
თაებრივი ფური, შილამ, რომლის ხატოვანი ნიშანი, როგორც 
ვიცით, იგივეა რაც არხუშისა (საშო) –- „ბოსელში ჩახატული 

დედრი“. 
103



თდურაბ კიკნაძე 
  

აქ უნდა გავიხსენოთ ჩვენში (განსაკუთრებით რაჭა-ლეჩხს- 
უმსა და სვანეთში) დადასტურებული შინაურ ცხოველთა ნაყ- 
ოფიერების ღვთაება, რომელიც იმ სადგომის სახელს ატარებს, 
სადაც იბადება მისი პირუტყვი, და რომელსაც წელინადის გან- 
საზღვრულ დროს, გაზაფხულის პირზე ბოსლისაკენ ძღვენით 
მიმავალნი უხმობენ: ბოსელ, ბოსელ, ბუუ... (95, 93-104). ქართვ- 
ელ მესაქონლეთა ღვთაება ბოსელი, ეჭვი არ არის, ნინთურის 
მოდგმისაა: იგი დედრია და არა მამრი, „გაღმერთებული ხარი", 
როგორც ფიქრობენ (95, 108); სწორედ შობისა და ნაყოფიერებ- 

ის ქალღმერთი განასხეულებს თავის საშოს პირუტყვის სადგომ- 
ში და სახელწოდებასაც მისგან იღებს. არქაული მეტაფორული 
აზროვნება ბუნებრივად ასახავს ამ იგივეობას. ბოსლისა და 
საერთოდ სადგომის დედრულ ბუნებას და ამავე დროს მის 
საკრალურობას მოწმობს „დედის საშოს" აღმნიშვნელი კიდევ 
ერთი პიქტოგრამა (იკითხება: აგარინ) –– „ტაძარში ჩახატული 
ჩვილი“, რაც ნიშნავს მუცლადღებულ, მიდგომილდიაცს. აქედან 
ის დასკვნაც გამოდის, რომ მიდგომილი წიაღი წმინდა ადგილად 
იყო შერაცხილი; ასევე ბოსელიც წმინდა ადგილი იქნებოდა მას- 
ში მიმდინარე შობის მისტერიის გამო. ამიტომაც არ უნდა იყოს 
მოულოდნელი და გაუგებარი, რომ რომელიმე ძველი ხალხის 
ენაში ერთი და იგივე სიტყვა პირუტყვის სადგომსაც აღნიშ- 

ნავდეს და ტაძარსაც (92-ა, 183-4). ამასვე ადასტურებს, 
როგორც დავინახეთ, შუმერული ენა, მისი დამწერლობა და 

კიდევ უფრო ცხადად ამ ენაზე დაწერილი ტექსტები. 
ლაგაშელი მთავარი, გუდეა, ამგვარად მიმართავს ქალღმ- 

ერთს ერთ ჰიმნში: 

თესლი ჩემი მუცლად მიგიღია, 

წმინდა ბაგინში გიშობივარ! 

ქალღმერთი, რომელსაც მიმართავს ლაგაშის მთავარი, არის 
გათუმდუგი -– ღვთაებრივი ფური. იგი მშობიარობს ბოსელში, 

104



სამყაროს შესაქმე 
  

რომელიც არის ამაგე დროს ბაგინიც; შეიძლება ქალღმერთი 
მშობიარობდეს ტაძარში და ამ ტაძარს მეტაფორულად ერქვას 
ბოსელი; მაგალითისთვის, მთვარის ღვთაების, სინის ტაძარი 

ქალაქ ურბი გაიგივებულია ბოსელთან (თურ), სადაც „კუნტრუ- 
შობენ ჭეშმარიტი ფური, პოხილი კურო და ბრწყინვალე ხბო“, 
მთვარის ღვთაების წმინდა ცხოველები (60, 108). 

ურუქში ქალღმერთი ნინ-სუნა განასახიერებდა შობის 
ბოსელს. მის საშო-ბოსელში დაიბადა ჯერ ლეგენდარული გილ- 

გამეში, ხოლო შემდეგ იბადებოდნენ ურის III დინასტიის მეფე– 
ნი; თავად დედა ქალღმერთი ნინ-სუნა ანუ „დედოფალი ფური“ 
მიმართავს მეფე შულგის: 

ლუგალბანდას თესლი ხარ შენ, 

ჩემს წმინდა საშოში ჩასახულხარ, 

ჩემს წმინდა ბოსელში ბედი დამისაზღერავს შენთვის (18.74). 

ცხადია, ნინსუნას ანუ „სადგომის ფურის” საშო და ბოსელი 
ერთი და იგივე ადგილია, სადაც დაიბადა შულგი, ასევე ურუქის 
ლეგენდარული მეფე ენმერქარი, ლაგაშის ენსი გუდეადა მრავა- 
ლი სხვანი, წმინდა ფურის მიერ ბოსელში რძით გამოკვებილნი". 
მშობიარობის მომლოდინე მათი ხორციელი დედა უნდა დამკვი- 

დრებულიყო ბოსელში, –– ფართოდ გავრცელებული წეს- 
ჩვეულება არქაულ საზოგადოებებში და ჩვენშიც (ფშავ-ხევ- 
სურეთში) გვიანამდე შემორჩენილი -– რათა იქ ეშვა ნაშიერი, 
როგორც აწმინდა ფურის განსხეულებას (აქედან მოდის ღვთაე- 
ბათა, ლეგენდარულ გმირთა და მეფეთა ზედწოდება „ხარი“), 
რასაც ზუსტად გამოხატავს ფურის (შილამ) იეროგლიფი -–– ბოს- 
ლის პიქტოგრამაში ჩახაზული ნიშანი დიაცისა -–– და აღწერს 
მშობიარის შელოცვის ტექსტები: „ფური მაკედ არის, მშობიარ- 
ობს ფური; შამაშის ბოსელში, შაქანის ფარეხში. ხედავს მას და 
ტირის შამაში; ხედავს მას ელამმე, ცრემლსა ღვრის. რად ტირის 

შამაში, ელამმე ცრემლს რადა ღვრის? –– ჩემი ჯერეთ „გაუხს- 

105



«ურაბ ჰპიკნაძე 

  

ნელი" ფურის გამო..." (72); „განმშვენდა დედაკაცი იგი წმინდა 
ბოსელ-ფარეხის სახლში; განმშვენდა დედაკაცი იგი ჩასახების 
სახლში, წმინდა ბოსელ–-ფარეხის სახლში. კაცობრივი თესლი 
ჩაისახა მის წიაღში; თესლი იგი,მუცლადღებული, განკუთვნილ- 
ია მამრისათვის შვილის მინიჭებად. დედაკაცსა მას ტკბილი 
ბალახი უგემებია, – პოხიერ ქმნილა საკვებისგან ტკბილი ბალ- 
ახი, თავის საყვარელი, უგემებია -–– პოხიერ ქმნილა საკვები- 

სგან...“ (27). 
ასეთია ბოსელი -– ჟ-თურ-ამაშ-ქუნგა" „სახლი წმინდა 

ბოსელ–ფარეხისა", იგივე საშო, რომელიც თავისი ბუნებით, 

როგორც ვიცით, უსასრულო სიფართისკენ, ყოვლისმომ- 
ცველობისკენ მიისწრაფვის, –– კაცის შობის ადგილი ფარ- 

თოვდება ჯერ ქვეყნის ანუ შუმერის ბოსელ-ფარეხად, საიდან- 
აც განუწყვეტლივ იბადებიან „შავთავიანნი, ცხვრის ფარასავ- 
ით უთვალავნი“, შემდეგ სამყაროულ სივრცედ, საიდანაც 
იბადება კოსმოსი – ეს უკვე არის ამ-აშ-ან-ქი-ა „ფარეხი ცისა 

_და მიწისა“. 

ახლა დავუბრუნდეთ კვლავ შესაქმის წინადროულ ხანას, 
როცა აპსუ-თიამათის წყლები დაუსაბამობიდანვე აღირეოდა 
ერთმანეთში. ეს ორი ბუნების წყალი, მტკნარი და მლაშე, – 
რომელთაც სქესის მიხედვით განარჩევს მითოლოგოსი –– არა 
თითოეული ცალ-ცალკე, არამედ შერწყმულნი მოიცავენ საერ- 
თო წიაღში, თავიანთ სიმღვრივეში, ყველაფერს, რაც მომავალ- 
ში თეორგონიური და კოსმოგონიური გეგმით უნდა წარ- 
მოშობილიყო. მიმდინარეობს, თუ შეიძლება ასე დახასიათდეს, 
ამ ორი საწყისის ერთმანეთში აღრეულობა, კოსმიური მასშტა- 
ბის „ბიოქიმიური პროცესი", რომლის დასასრულს, სიმღვრივის 
დაწმენდისას, გამოისახებიან არსებანი და წყვილ-წყვილად, 
ერთმანეთის მიყოლებით გამობრწყინდებიან (უშთაფუ) აპსუ- 

თიამათის წიაღიდანჯუფრო სწორად, ჯერ დაიბადება მხოლოდ 
ორი წყვილი უშუალოდ პირველმშობელთა წიაღიდან, შემდგომ 

106



სამყაროს შესაქმე   

კი თეოგონიური პროცესი წარიმართება პირმშოთა დაბადებ- 
ით, რასაც, როგორც დავინახავთ, თავისი გამართლება ექნება. 

ლახმუ და ლახამუ გამობრწყინდნენ, სახელი ეწოდათ. 

ხოლო ხანი მრავალი რა გამოხდა, 

ანშარ და ქიშარ წარმოიშვნენ, მათ აღემატნენ. 

დღეთ დღენი მიჰყვნენ, წელიწადებს წელიწნადები... 

უკანასკნელი წყვილის გამოჩენით წინასწარ, მხოლოდ ემ- 
ბრიონში გამოიკვეთა ის სივრცული სტრუქტურა, რაც უნდა 

ჰქონოდა შესაქმნელ სამყაროს და რაც ჯერ კიდევ არარსებუ- 
ლად იყო ნათქვამი ტექსტის დასაწყის სტრიქონებში: „როცა 
მაღლა ცა არ იყო წოდებული, დაბლა ხმელეთს სახელი არ ერქ- 
ვა“, ვინაიდან სახელი არსებისა ან-შარ, შუმერული სიტყვა, ნიშ- 
ნავს „ზემო ყოვლადობას“, ხოლო ქი-შარ – „ქვემო ყოვლა- 

დობას“, ამ ადგილას მითოლოგოსი – თითქოს თეოგონიურ 
სფეროში გადაჰქონდეს რთი ბაბილონური ანდაზის შინაარსი, 
რომლის მიხედვით „არურუს ქმნილებათა შორის პირმშო 
ყოველთვის ნაკლულევანია“ –– საგანგებოდ აღნიშნავს მეორე 
წყვილის უპირატესობას პირველგაჩენილ წყვილზე. თუ ანშარ 
და ქიშარ ცისა და მიწის წინაპარნი არიან, რას წარმოადგენენ 
წლახმუ და ლახამუ? ამ სახელით შუამდინარული მითოლოგია იც- 
ნობს ურჩხულებრივ არსებებს, რომელნიც ქოთქოთებენ 
ოკეანის იდუმალ სიღრმეებში, ყველასაგან უხილავნი და თავა- 
დაც დღის სინათლის ვერმჭვრეტელნი. ვითარცა არასრულყო- 

ფილი და უსახური ქმნილებანი, რომელთა შექმნაში მარცხი გან- 
იცადეს პირველმშობლებმა. ისინი სამუდამოდ დარჩნენ თიამა- 

თის წიაღში და თეოგონიური პროცესის გარეშე აღმოჩნდნენ. 
ისინი ვერ გააგრძელებდნენ შთამომავლობას, რადგან უკეთე- 
სის შექმნის უნარი არ იყო ჩასახული მათ არსებაში. 

ხოლო ანშარ-ქიშარის ბუნებაში, ისევე როგორც მათ სახ- 
ელებში, ჩასახულია შემდგომი ევოლუციის დვრიტა, რისი ძალ– 

107



რუურაბ კიკნაძე 

  

ითაც თეოგონიური პროცესი აღმავალი გზით მიდის. ანშარ- 
ქიშარის შობით აპსუ-თიამათი წყვეტს შემდგომი შთამომავლო- 
ბის წარმოშობას, „იხშობა" მათი საშო და ახლა ანშარ-ქიშარი 
შობს თავის ორანს -–– ეს არის ანუ, შუამდინარული პანთეონის 
ბელადი, ცის ღმერთი, რომელიც ანშარისგან იღებს სახელს. ანუ 
თავის მხრივ შობს (დედრი მის გვერდით ნახსენები არ არის) 

ღმერთს „ხატად თვისად", თუმცა იგი აღემატება მამასაც და 
მამის მშობლებსაც. მითოლოგოსი აქ დროებით აყოვნებს 

თეოგონიურ პროცესს, რათა წარმოაჩინოს ამ ღვთაების ბუნე- 

ბა, რადგან სწორედ იგი შეიქმნება შემდგომ სამყაროს დემი- 
ურგის მშობელი. ეჟნქი ეწოდება მას, მაგრამ იგი იბადება ფსევ- 
დონიმით, ნუდიმმუდის სახელით, რაც სავსებით გამოხატავს იმ 

როლს, რასაც შეასრულებს დემიურგთან ერთად. ნუდიმ-მუდ 

ნიშნავს „კაცის შემქმნელ-ჩამსახველს“. თუმცა პინთეონში ანჟ, 

ცის ღმერთი, მასზე აღმატებულია, მაგრამ ენქის მეტი ინდივიდ- 
უალური თვისებები და მრავალმხრივი ფუნქციები აქვს მინიჭე- 
ბული. ამ ორი ღვთაების სახით ერთმანეთს უპირისპირდება მა- 

ღალი, მაგრამ უფერული ცა -–– ისეთივე უფერულია და მკვეთრ 
ინდივიდუალობას მოკლებული მისი პერსონიფიკაცია ანუ – და 
აპსუსეული ოკეანის სიღრმე, რომელსაც პატრონად გაუხდება 

უნქი და იქიდან დაიუფლებს ხელოვნებათა მაგიურ ძალასა და 
სიბრძნეს+მის არსებაში პოტენციურად მარხია უზარმაზარი 

შესაძლებლობანი და უნარნი, რომელნიც შემდგომ რეალიზდე- 
ბა კაცთა მოდგმით დასახლებულ მიწაზე. ენქი შეიქნება მეორე 
კოსმოსის, კაცობრიული საზოგადოების, ორგანიზატორი და 

კულტურული ცხოვრების დამნერგავი. მაგრამ ახლა ენქი 
გამზადებულია პირველი მნიშვნელოვანი კოსმოგონიური აქტის 
აღსასრულებლად, რამაც უნდა განსაზღვროს მისი ადგილი 
თეოსფეროში#4 

აპსუ-თიამათი, დაუსაბამოებიდანვე ერთგვარად ქმნილი 

ორი არსი, რომელთა შეუღლების შედეგად წარმოიშვა ღმერთე- 
ბის თაობა, –– ისინი ყველანი „ღვთაებრივ ძმებად" იწოდებიან, 

108



სამყაროს შესაქმე 
  

ვითარცა ერთი იდეის მატარებელნი – ეს პირველარსებული 
წყვილი იგრძნობს, რომ ყოფიერებაში მათდა უნებურად, თუმ- 
ცა მტკნარი და მლაშე ნივთიერებების ხანგრძლივ აღრევას არ 

შეიძლებოდა არ გამოეღო ნაყოფი, შემოვიდა მათი ბუნებისგან 
თვისობრივად სრულიად განსხვავებული ძალა. ამ ძალამ გათი- 
შა მათი დაუსაბამო ერთიანობა. ანშარ-ქიშარის გამოჩენით 

თითქოს მათ შორის შეიქმნა სივრცე, დაიძრა დროის დინებაც. 
თუმცა მნათობნი ჟამთა სვლის განმსაზღვრელნი, ჯერ არ 

იყვნენ შექმნილნი, „ბედი არ ჰქონდათ გადაწყვეტილი“ – 
ამოძრავდა ირგვლივ ყველაფერი, მაგრამ ეს „ირგვლივ“ კვლავ 

თიამათის წიაღი იყო, რომელსაც არ შეეპუენ მისგან გამოსული 
ღმერთები. სამყაროს გარიჟრაჟზე, ჯერ კიდევ ბინდში, ადრე 

და საბოლოოდ გამოღვიძებული შვილები უტევენ მშობლებს და 
უფრთხობენ ძილს. 

მაშინ შეიყარნენ ღვთაებრივი ძმები; 

ამღვრევენ თიამათის შიგანს, 

მი-და-მორბიან ანდურუნას წიაღში.. 

აპსუსაც მისწვდა მათი ხმაური... 

თითქოს შობილნი უბრუნდებიან დედის საშოს, მაგრამ მტრუ- 
ლი განზრახვით – ექსპანსიურნი, იდუმალებრივი სივრცის 

დაპყრობის სურვილით ატანილნი, ჯერ კიდევ სტიქიური, 

დაუოკებელი ძალნი, თუმცა თავის ბუნებაში, კოსმოგონიური 

გეგმის მიხედვით, უნდა ატარებდნენ კოსმიური წესრიგის ჩა- 
ნასახს. აქვე უნდა შეინიშნოს, რომ „ვკალმხრივი თარგმანი საკ- 
მაოდ აუხეშებს --– თუმცა ეს არ აკლია ენუმა ელიშისეულ 
თხრობას საერთოდ -– ორიგინალის ორაზროვნულ გამოთქმას: 
რაც ქართულად ითარგმნა როგორც „თიამათის შიგანი", ორიგ- 
ინალში „თიამათის გუნებასაც“ ნიშნავს, ვინაიდან გონიერი არ- 
სების – ხოლო ზღვა-თიამათი ანთროპომორფულ არსად არის 
წარმოდგენილი – „შიგანი“, როგორც გული, ფიქრებისა და 

109



იურაბ კიყნაძე 

  
ემოციების ბუდეა (ასევე ან-დფურუნ-ნა „ღვთაებრივი სამყოფე- 
ლი“ ევფემისტურად გამოხატავს თიამათის საშოს). 

ამგვარად, შვილები ამღვრევენ თიამათის გუნებას თავისი 
უგვანი საქციელით – კოსმოგონიაში გადატანილია ოჯახური 

ურთიერთობის სცენები, რაც შემდგომაც გაგრძელდება, როცა 
მამა-აპსუ სისასტიკეს გამოიჩენს შვილებისადმი და განიზრახ- 

ავს მათ დასჯას, მოსპობასაც კი, ხოლო დედა გულმოწყალებით 
დაუდუმდება მათ საქციელს. 

აპსუმ აღაღო პირი თვისი, 

' თიამათს ხმამაღლა ეტყვის: 

გამამწარა მათმა საქციელმა, 

დღისით ვერ ვისვენებ, არ მძინავს ღამით, 

მოვსპობ მათ ყველას და ბოროტ ზნეს აღმოვფხვრი... 

ხოლო თიამათი, რომელსაც მითოლოგოსი აღავსებს საშოს- 

მიერი მოწყალებით თავის ნაშიერთადმი იმ სემანტიკის ძალით, 

რაკ მარხია ზემოხსენებულ (იხ. გვ. 74) შუმერულ სიტყვაში არს- 
უშ და სემიტურ ძირში რხმ, სადაც ორგანულად იბადება ორი 
მნიშვნელობა „საშო“ და „მოწყალება“, –– თუმცა მერე ამავე 

ეპოსში კოსმოგონიური ლოგიკის ძალით პირველდედა 

ამხედრდება შვილების წინააღმდეგ, ხოლო მარდუქი ჩაიდენს 
უსასტიკეს, მაგრამ აუცილებელ აქტს, ორად განწვალავს რა 

დედის სხეულს, რათა სამყაროს მატერიად (ოთმL6CI „დედა") 
გარდაქმნას, –– ამგვარი სიყვარულით აღძრული თიამათი 

წინაღუდგება აპსუს: 

რად მოვსპოთ ჩვენივე დანაბადნი? 

თუმცა გვამწარებს მათი საქციელი, 

უმჯობესია, ტკბილად დავითმინო... 

უნდა ყოფილიყო რაღაც საფუძვლისმიერი კოსმოგონიური 

110



სამყაროს შესაქმე 
  

აზრი იმ კონფლიქტში, ჯერ რომ უბრალო ოჯახურ დაძაბულო- 
ბაში გამოვლინდა, –– როცა დედამ მამის წინააღმდეგ შვილების 
მხარე დაიჭირა –– ხოლო შემდეგ ვიწრო წრეს რომ გასცილდა 
და გადაიზარდა „მსოფლიო ომში", ტიტანომახიაში, სადაც ორი 

მხარე, ტოტალურად დაპირისპირებული, სამკვდრო-სასიც- 
ოცხლოდ შეეტაკება ერთმანეთს, რათა ერთ-ერთმა საბ- 
ოლოოდ დათრგუნოს მეორე, – ამ საბედისწერო ჟამს ბეწვზე 
ეკიდება კოსმოსის ბედი –– ხოლო ახლა ერთადერთი ენქი მო- 

ევლინება მხსნელად დასაღუპად განწირულ პირველშობილ ღმ- 

ერთებს და დაასწრებს გაბოროტებულ აპსუს, რომელსაც 
გამუდმებით ჩასჩიჩინებდა მისი მაცნე და ვეზირი მუმმუ, –– არ 
უნდა აგვერიოს ეს პერსონაჟი ამავე სახელის მატარებელ ქალ- 

ღმერთში – აქეზებდა მისივე ნაშიერთა მოსასპობად. მაშინ 
დაასწრო ენქიმ და თავისი მაგიური შელოცვის ძალით ძილი მო- 
ჰგვარა წინაპარს, უფრო სწორად მიუღვარა (ირთეხი), –– რად- 
გან ძილიც და სიზმარიც თხევადი სუბსტანციისაგან არის წარ- 
მომდგარი –– არა იმგვარი ძილი, რომლითაც ეწადა მოსვენება 

აპსუს, არამედ მაგიური, გამოუფხიზლებელი, | და ამ საღათაში 
ჩაძირულს წაართვა ღვთაებრივი. „ინსიგნიები –- ტიარა და ბრწყ- 
ინვალება (მელამმუ), რის შემდეგაც" პირველოკეანის წიაღში 
თავისი სამფლობელო დაამყარა. ეს იყო პირველი კოსმოგონი- 
ური აქტი, პირველი გამარჯვება ქაოსის სამეფოზე. 

მაინც რა უნდა ყოფილიყო ამ კონფლიქტის ფარული მოტივი, 
რითაც მითოლოგოსი ხელმძღვანელობდა, როცა ეგზომ გრან- 
დიოზულ მასშტაბში გადაიზარდა უმნიშვნელო კაპრიზები, 
ერთი მხრივ, ახლადშობილ შვილთა, რომელნიც ხალისიანი ხმაუ- 
რით იკლებდნენ დედის წიაღს, ხოლო მეორე მხრივ, მშობელი 

მამისა, რომელიც, ანდაზის არ იყოს, მგლის შიშით ცხვრის გაწ- 

ყვეტას განიზრახავდა? რატომ არ შეიძლებოდა ამ წინააღმდე- 
გობის მშვიდობიანი მორიგება? 

როცა მითოლოგოსი ამგვარ სახეებში წარმოადგენს კოსმოგ- 
ონიური პროცესის დასაწყისს, იგი ეყრდნობა იმ იდეას, რომ- 

111



შდურა5 ჰიკნაძუ 
  

ლის მიხედვითაც ქაოსის საფუძველში ჩაღვრილია ძილის მატე- 
რია, როგორც მისი ყოფიერების ერთ-ერთი განმსაზღვრელი 
თვისება, და მთელი ეს პირველქმნილი მდგომარეობა მიჩ- 
ნეულია მძინარების სამეფოდ. ამის საწინააღმდეგოდ, კოსმოსი 
სიფხიზლის სამეფოა, მღვიძარებაზე დგას იგი და თუ დღემდე 

შეურყეველია და არ ინთქმება ქაოსში, ეს იმის გამო, რომ ღმ- 
ერთები გამუდმებით ფხიზლობენ. როგორც კი აპსუ-თიამათის 
წიალიდან იშვნენ ღმერთები, – (რაც ძილისგან გამოფხიზლებ- 
ის ანალოგიურია –- ისინი იმთავითვე გამოიკვეთნენ როგორც 
მღვიძარე და ხმაურიანი არსებანი და, თავის მხრივ, შეეცადნენ 
ბუნებრივი აუცილებლობის ძალით გამოეღვიძებინათ დაუსა- 
ბამო ძილში ჩაძირული ყოფა. მათმა ხმაურმა (რიგმუ) აამღვრია 
პირველარსებული მდუმარება, რომელიც ძილის მსგავსად, 
როგორც მისი ბუნების ზიარი ფენომენი, აგრეთვე თხევადი 
სუბსტანციისგან წარმომდგარად არის მიჩნეული. ამ კონტე- 
ქსტში „ხმაური“ , რომელიც ატეხეს ახალგაჩენილმა ღმერთებ- 
მა, ახალი სამყაროს დაბადების მაუწყებელია. იგი არის პირვე- 
ლი ხმა, როგორც მამლის ყივილი, მძინარის გამომაფხიზლებე- 
ლი და დღის გათენების მომასწავებელი. ეს ხმა გაისმის ყოველ 
დილით, ყოველ გაზაფხულს; იგივე ხმა გაისმა მთვლემარე ქაო- 
სის წიაღში, ხმა, რომელიც შემდგომ კიდევ უფრო გააძლიერა 

მარდუქმა და, ვითარცა მზიურმა ღმერთმა, სხივურ ენერგიად 
გარდაქმნა. 

„დუმს სალოცავი ჩემი, დუმს ტაძარი ჩემი, მდუმარება დაღვ- 
რილა ჩემს სახლში და კარმიდამოში"; „ჩემი ყანებიდან გან- 
დევნეს ჰოპუნა, დუმს ჩემი ქალაქი უცხო ქალაქივით“, – ეს 
სურათები და სხვა მისნი მსგავსნი, აშურის მეფენი რომ აღწერ- 
ენ თავიანთ ანალებში, –– საამაყოდ აქვთ, რომ მდუმარებას 
ღვრიდნენ დაპყრობილ ქვეყნებში –– აღადგენენ შესაქმის წი- 
ნადროინდელ ყოფას, დუმილის სამეფოს (სხვათა შორის, 

ებრაულში დუმაჰ „დუმილი“ მკვდრეთის მეტაფორაა), რასაც 
თავგამოდებით იცავდა ჯერ აპსუ, მერე თიამათი, აპსუს მკვ- 

112



სამყაროს შესაქმე 
  

ლელთა შურისძიების საბაბით. მლვიძარება და კიდევ სხვა 
თვისებები, რითაც კოსმოსი დაუპირისპირდა ქაოსს, ყველაზე 
მეტად იმ არსებაში გამოიკვეთა, რომელიც შესაქმის ღვაწლის 
აღმასრულებელი უნდა გამხდარიყო. ეს იყო მარდუქი და შვა იგი 

ენქიმ მას მერე, რაც დათრგუნა აპსუ, – ძველბაბილონური ხა- 
ნის საბეჭდავზე (იხ. სურ. 7) გამოსახულია მისი გოლიათური.სხ- 

ეული, სამყაროს ქვეშ მოქცეული და განრთხმული მთელს მის 
სივრცეზე, რომლის ზემოთ ღვთიური არსებანი და ადამიანები 
ეწევიან საკულტო საქმიანობას –- დასცა და მის სამკვიდრე- 

ბელში თავისი ბინა და საწმინდარები დააფუძნა. ენქის ახალ 
სამყოფელს შერჩა ძველი სახელი აპსუ, სწორედ მმის წიაღში დაი- 
ბადა მარდუქი. 

  

  

„ბედისწერათა ბინაში, განგებათა სამყოფელში ღმერთთა 
უბრძნესი ღმერთი ჩაისახა. აპსუს წიაღში შეიქმნა მარდუქი, 
წმინდა აპსუს წიაღში შეიქმნა მარდუქი, შექმნა იგი ენქიმ, 
მამამისმა; დამქინა იყო მისი დედა დამბადებელი და სწოვდა იგი 
ქალღმერთთა ძუძუს. ძიძამ შიშისმომგვრელი ძალით აავსო... 
განმშვენდა აღნაგი მისი, კაშკაშებენ თვალნი მისნი, გამოჩენა 
მისი გმირულია, ბელადია იგი დასაბამით. შეხედა ენქიმ, მისმა 
შემქმნელმა მამამ, –– გაიხარა, გული გაუნათდა, სიხარულით 

113



შ“ურაბ კიჰნაძე 
  

აღივსო. კიდევ უფრო განამშვენა, ორკეცი ღვთაებრიობა შესძ- 
ინა, ისე რომ დიდად ამაღლდა იგი, ყველაფრით აღემატა სხვა 
ღმერთებს... ოთხი თვალი აქვს და ოთხი ყური: ოთხი სასმენელი 
მისი განიფრთა, და ოთხი სახედველით ყველაფერს გან- 

ჭვრეტს...“ 
· როგორც ამ აღწერიდან ჩანს, თეოგონიურმა პროცესმა მარ- 

დუქის გამოჩენით თავის კულმინაციას მიაღწია, სხვა არსება 

მასზე აღმატებული და უკეთესი აღარ შეიქმნება. დაწყებული 
ლახმუ-ლახამუდან, პირველი წყვილიდან, რომელთაც წილი ვერ 
დაიდეს ამ პროცესში, მეორე ხელახალი ძალისხმევით ანშარ- 

ქინარის, ანუსა და ენქის შობით ყველაფერი იმისათვის მზად- 

სს რილა 

ირებულ წრეებად განლაგდება კოსმიური პანთეონი. მარდუქის 

აღნაგში პროეცირებულია მომავალი კოსმოსის მთელი სტრუქ- 
ტურა: მისი ოთხი თვალი და ოთხი სასმენელი თუ, ერთი მხრივ, 
მის მუდმივ მღვიძარებას მოწმობს, მეორე მხრივ, ამ ორმაგად 
მინიჭებულ ორგანოებში პოტენციურად მოცემულია სამყაროს 
ოთხი კუთხე, – ყველაფერი, რაც მოქცეულია ცასა და მიწას 
შორის. ეს ორგანოები –– თვალი და ყური –– არ არის უბრალო 
აღქმის საშუალებანი, არამედ იარაღი, რომლითაც იგი ქმნის 

ყველაფერს, რაც ხილვადია და მოსმენადი. 
მაგიურ-ალიტერაციული დაძახილით –- მარ შამში, შამშუ შა 

შამე „ძე მზისა, მზე ცისა" –– შეეგება ენქი მარდუქის გამოჩე- 
ნას, რაც იმას მოასწავებს, რომ იგი იმთავითვე მზიურ ღმერ- 
თად იბადება. მაგრამ რას წარმოადგენს შამაში შუამდინარულ 
თეოლოგიაში? თავისი სიმბოლური რიცხვით – „ოცით“, რაც 
უზენაესი ღვთაების, ანის რიცხვის (60) მესამედს შეადგენს, მას 
მიჩენილი აქვს ადგილი პანთეონის მხოლოდ მეორე ტრიადაში 
სინსა (30) და იშთარს (15) შორის. ამრიგად, იგი მთვარის ღმ- 
ერთზე უდარესია, როგორც მისი ძე და მისი არსების ორი მესა- 

მედი წილი. თუმცა მზის ღმერთს, შამაშს გინა უთუს, არასოდეს 

114



სამყაროს შესაქმუ 
  

დაუკავებია შუამდინარულ პანთეონში უმაღლესი ღვთაების 
ადგილი, ან, სინისაგან განსხვავებით, არასოდეს აღზევებულა 
იმპერიული ღვთაების რანგში, მიუხედავად ამისა, მისი კოსმოგ- 
ონიური როლი განუზომლად მეტია; უფრო სწორი იქნება თუ ვი- 

ტყვით, რომ იგი კოსმოგონიური ღვთაებაა უპირატესად, რომ- 
ლის ყოველდღიური ამობრწყინება დემიურგის ერთჯერადი 

დაბადების განუწყვეტელი განმეორებაა. სამყაროს განთიადზე 
აპსუს სიღრმიდან, –– რომელიც შეიძლება იყოს მისი დედის 

საშო, ან ქვესკნელი, სხვა ტრადიციის მიხედვით, ურუ-გალ, 
„დიდი ქალაქი", რომლის მეფედ იწოდება იგი იქ დაბადების 

ძალით -– მზის ღმერთი მარდუქის სახით ამოდის; ასე რომ, მარ- 
დუქი უნივერსალური შამაშის კოსმოგონიური ჰიპოსტასია, 

როგორც მოწმობს მისი სახელი ამ-არ-უთუ (ქ), რაც შუმერუ- 
„ლად „მზის ხბოს“ ნიშნავს. ამრიგად, კოსმიური მზე თავის პირვე- 

ლამოსვლამდე წინასწარ გზავნის ნაშიერს, ხბოს, რომელიც 
წარმოგვიდგენს მის სიჭაბუკეს, იმ ასაკს მისას, როცა იგი ჯერ 
კიდევ არ გამხდარა ხარი, „გმირი ხარი, –- როგორც ერთი ჰიმნი 

ამბობს, –– ხაშურიდან გამობრწყინებული, ლომივით (I) მოხმი- 
ანე“ (14, სტრ. 372). მაგრამ ეს „მზისშვილობა", რომელიც 
თითქოს უფრო კაცობრივ გმირებს შეეფერება, -– მზის შვილად 
ანუ უთუს ძედ, დუმუ-უთუ-ქსე), იხსენიება, მაგალითად, ურუ- 
ქის ლეგენდარული მეფე ენმერქარი –– ოდნავადაც არ ამცირ- 

ებს მას. პირიქით, სწორედ ხბო უნდა იყოს მარდუქი, რადგან 
ხბოს ჩვილ სხეულში დაუნჯებულია პოტენცია, ისეთი მზარდი 
ჯანი, როგორიც ნაზ ბალახს ქვას ახეთქინებს; ამავე ჯანით, 
რომელსაც ვერრა ძალა ვერ შეზღუდავს, ამოდის დაუღლელი 
მზე -– 50! IოVICV§ –– ყოველ დილით, ყოველ გაზაფხულზე –- მისი 
პირველმოსქვლის სწორს. ამიტომაც ეს ხბო –– ამარ, როგორც 
მზის პირველგამოჩენის სიმბოლო, თან ახლავს უფსკრულიდან 
ამომავალ შამაშს, რქებდასხმული ანუ სხივოსანი გვირგვინით 
თავდარქმულს, მხრებიდანაც შუქის გამომასხივებელს, რომელ- 
საც წყვდიადის „გამხერხავი“ დაკბილული სატევარი -– თავისი 

115



რურაბ კიჰნაძე 
  

ერთადერთი საომარი საჭურველი – უპყრია (სურ. 8). ხოლო სხ- 
ვაგან მზეც ზოომორფულად არის გამოსახული ზიარსხეულიანი 
ხარების სახით, მათ ზემოთ კი ახლადშობილი ნაშიერი შებღავის 

ჰორიზონტს (სურ. 9). 

სხვა „ტრადიციით, 
მზის ხბოს მზისავე 

ბოსელში შობს ფური, 
როგორც ზემოთ მო- 

ტანილი შელოცვის 
ტექსტი ამბობს: 

სურ. 8 „ფური მაკედ არის, 

ფური შობს შამაშის ბოსელში"; ხოლო ახლადნაშობნი როგორ 
გამოდიან ამ ბოსლიდან, ბნელი სადგომიდან, რომელიც ადრე 
კოსმიურ ბოსლად ანუ სამყაროულ საშოდ მივიჩნიეთ (გავიხსე- 
ნოთ, რომ ფური-შილამ, ბოსელი-თურ და საშო-არხუშ ერთი და 

იმავე მოხაზულობის პიქტოგრამებით გამოიხატება), ეს უკვე 
ნანახი გვაქვს სხვა სურათზე (სურ. 5). ალბათ ასეც შეიძლება 

წარმოდგენილიყო მარდუ- 

ქის, ამარ-უთუს, მზის ხბოს 

დაბადება. 
მაგრამ მარდუქი „ენუმა 

ელიშის“ თეოგონიაში არა 
ისე იდილიურად იბადება, 

როგორც უძველესი ნახ- 
ატები გვიჩვენებენ მზიური 

ხბოს შობას, არამედ ტრიუმ- სურ.9 
ფით: მის გამოჩენას შეეგებებიან დაძახილით მარ შამში, შამშე 

შა შამე –– „ძეო მზისავ, მზეო ცისავ!" ასე უნდა დაწყებულიყო 

ჰიმნი პირველამობრწყინებული მნათობისადმი. ეს მზე, 
როგორც ზღაპრული მზეჭაბუკი, სწრაფად იყრის ტანს, იგი „იმ- 
ოსება ათი ღმერთის ელვარებით", ანუ ჩააბარებს მას მისთვის 
შექმნილ შვიდ ქარს და მარდუქიც, –– რომლის სახელი ამ დროს 

116   

  

 



სამყაროს შესაქმე 
  

უნდა განიმარტოს როგორც მარ-უდუ/-(ქ) „ძე ქარიშხლისა“, – 
ახლად ძალმოცემული ეკვეთება ქაოსს, კვლავ ამღვრევს თიამა- 

თის შიგანს: „აიმღვრა თიამათი, დღე და ღამ აქეთ-იქით აწყდე- 
ბა“. მაგრამ თიამათმაც უნდა მოიცეს ხელახლად ძალი და თავი- 

სი დაბერწებული საშოდან კვლავ შვას ურჩხულნი, -– და შვა 
კიდეც თერთმეტი საშინელება ზღვისა, შხამით აღსავსენი ვი- 

თარცა სისხლით, ძაღლებივით მყეფარნი, შეუბრალებელი იარ- 

აღის მტვირთველნი, ბრძოლის უშიშნი –– გამოძებნოს აპსუს 

ნაცვალი. –– ეს იქნება რომელიღაც არსება, სახელად ჟინგუ – 
და მას გადააბაროს მოკლული ქმრის ინსიგნიები – ელვარე 

გვირგვინი და ბედისწერათა დაფები“ (დუფ შიმათი). ქინგუმ 

უნდა მოუყაროს ·თავი ქაოსის დაფანტულ ლაშქარს და 
სამკვდრო-სასიცოცხლო ბრძოლა გაუმართოს ჭაბუკ ღმ- 
ერთებს. 

მაგრამ ვიდრე სრულდებოდა ქაოსის მეფის კურთხევის ცერ- 
ემონიალი, იგზავნებოდნენ მაცნენი და.იკრიბებოდა ლაშქარი, 

– ამ დროს მარდუქიც იხვეჭდა უფრო და უფრო მეტ ძალას, 
ძლიერდებოდა ამომავალი მზე და მზიური ნიშნების გარდა 
ითვისებდა უნივერსალური ღვთაების ნიშნებს –- ყველა ინსიგ- 

ნიას და ატრიბუტს, რაც კი ღვთიურ არსებებს, ერთად აღებულთ, 
ებადათ.. მთავარი ღმერთები ანუ და ენქი გამოაცხადებდნენ 

აბდიკაციას, მას შემდეგ რაც შიშნეულნი უკუიქცევიან თიამა- 
თისგან. შეიკრიბება უზენაესი საბჭო, ღმერთების ყრილობა, და 

ერთპიროვნულ მბრძანებლად აირჩევენ მარდუქს, შემოსავენ 

რა შეუვალი ავტორიტეტით; თითოეული ღმერთი გაიღებს მის- 

თვის თავის წილ ღვთიურობას -–- ენქიც კი გაიმეტებს თავის 
სახელს და იტყვის: „ჩემსავით იყოს იგიც, სახელი მისი იყოს 
უნქი!" ასე თანდათან მარდუქი მთელს პანთეონს დაიუნჯებს 
თავის არსებაში; მას მიენიჭება „ენლილობა“ (შუმ. ნამ-ენლილა, 

აქად. ენლილუთუმ), ზოგადშუმერული პანთეონის ბელადის 
ღირსება. სხვა ღმერთებმა თითქოს დაკარგეს დამოუკიდებე- 
ლი ყოფიერება და მის განსხვავებულ ჰიპოსტასებად იქცნენ: 

117



დფურაბ კიკნაძე 
  

ნერგალმა გამოხატა მისი უნარი, როგორც ომის ღმერთისა, სინ- 
მა –– როგორც ღამის მანათობლისა, შამაშმა –– როგორც სა- 
მართლის ღმერთისა, ადადმა –– როგორც წვიმის მაწვიმებლისა 
და ა.შ. სწორედ ამგვარი უნივერსალური ღვთაება, რომელმაც 
მთელი თეოსფერო მოიცვა თავის თავში, –– და არა რომელიმე 
სხვა კერძო ღვთიური არსი –– უნდა დაპირისპირებოდა ქაოსის 
ძალებს, იგივე უნდა ყოფილიყო მრავალფერი სამყაროს შემოქ- 

მედი. · 
მაგრამ გარდა კერძო უნარებისა, არის ისეთი თვისებები, 

რომელნიც თანაბრად ახასიათებს ყველა ღვთიურ არსს, გა- 

ნურჩევლად რანგისა და სქესისა. უნდა ვიგულისხმოთ, და ასეც 
არის, რომ ყველაზე მეტი ინტენსივობით მარდუქში, ვითარცა 
სამყაროს შემოქმედში, ვლინდება ეს თვისებები. რა ნიშნებით 
გამოირჩევა ღვთიური არსი შუამდინარეთის მითოსურ სამ- 

ყაროში? 
პირველ ყოვლისა ღვთიური არსი სხივიერი ბუნებისაა. თა- 

ვად იდეოგრამული ნიშანი ღმერთისა –– სხივოსანი ვარსკვლავი 

– ცხადად გამოხატავს ამ თვისებას, ისევე როგორც „ღმერ- 
თის“ აღმნიშვნელი ინდოევროპული ძირები (სანსკრ. დევა, 
ბერძნ. ზეუხ/ ზენ/ ზენოს/, დიოს, ლათ. დეუს, აგრ. ბერძნ. თეოს, 

რომელნიც უკავშირდებიან „დღის" და „ნათლის“ აღმნიშვნელ 

სიტყვებს; შესაძლებელია, იგივე ძირი ჩანდეს შუმერულ სიტყ- 

ვაში დინ-გირ „ღმერთი"). მაგრამ სპეციფიური ის არის, რომ 

შუამდინარულ კოსმოსში ღმერთი იბადება, ხოლო ჩვენ ვიცით, 
რომ ყოველი შობა სიბნელიდან ნათლის გამოტევებაა თავისთა- 

ვად, რასაც გვიმოწმებს ზემოთ განხილული ნიშანი „დედისა" – 
სახლში ჩახატული ვარსკვლავი -– და სხვა ანალოგიური პიქტო- 
გრამები. იგივე იდეა –– ღვთიური არსის ეპიფანია -– გამოხატ- 
ულია ერთი ღვთაების სახელში, რომლის ძველი და დიდებული 

წარმოშობა დავიწყებულ იქნა დროთა მანძილზე. ეს არის შულ- 

პა-ე „ჭაბუკი ამობრწყინებული" (აქვე უნდა გაიხსნას ეტიმოლო- 

გია ზმნური ძირისა პა-ე: პა ნიშნავს „ნერგს“, ე –– „ამოსვლას“, 

118



სამყაროს შესაქმე 
  

„ამობრწყინებას“; მაშასადამე, ეს ძველისძველი კომპოზიტური 
სიტყვა თავდაპირველად გულისხმობდა მცენარეული ნერგის 
აღმოცენებას მიწის ბნელი წიაღიდან, „ფართე მიწიდან“ – ქი- 
დაგალ, რაც იგივე „საშოა", ქვესკნელი). 

ბაბილონურ ასტრონომიაში ამ სახელით – შულპაე – 
იწოდება იუპიტერი –- მარდუქის ვარსკვლავი ანუ მისი ციური 

განსხეულება (ზევსის მნათობიც იუპიტერია, ამიტომაც 
ბერძნები ზევსად აღიქვამდნენ მარდუქს), როცა იგი თავისი 

პირველგამოჩენის ფაზაშია (მომდევნო ფაზაში მყოფს ეწოდე- 
ბა საგ-მეგარ, კულმინაციაში – ნებირუ ანუ „უღელტეხილი“. 
დედამიწაზე შულპაეს, ალბათ მისი სახელის ეტიმოლოგიის 
ძალით, ვხედავთ „ბალახებისა და მცენარეთა მზრდელად" და 
მწყემსთა შორის: შულ-პჰა-ე უთულ-ა „მწყემსი შულპაე"; ამ 
შემთხვევაში იგი ნაყოფიერების ღვთაებაა, მცენარეული და, 
შესაძლოა, ცხოველური ნაყოფის დაბადების ხელშემწყობი. 

სშობა-გამობრწყინების“ ცხადი გამოხატულებაა „მაკე ბოსე- 

ლი“, საიდანაც იბადება ინანას წმინდა ჯოგი, როგორც ვკითხუ- 

ლობთ ერთ ტექსტში, სადაც მწყემსი დუმუზი, გარეული ჯოგე- 
ბის მეუფის, სუმუკანის, მსგავსად შინაური საქონლის მნერ– 

ბავის როლში გამოდის: 

” მაშინ მწყემსს ქმნად სიხარულისა, 

ბოსელში წასვლად, მისი წიაღის გაბრწყინებად, 

წმინდა ფარების მზესავით გასაკაშკაშებლად, -– 

მწყემსს დუმუზის წმინდა გულმა გაუწია (20, 191). 

ხოლო ჩვენ ვიცით, რომ მითოსურ ასპექტში „ბოსელი“ (თურ) 

იგივე ფურია (შილამ), რომლის დამაკება აგრეთვე შინაგან 
გაბრწყინებად არის წარმოდგენილი: „ფურის ნათელი ამობრწყ- 
ინებული მთვარის ნათელია“ (29, გვ. 166, სტრ. 25). ცხადია, 
ფური, ისევე, როგორც ბოსელი, ბრწყინავს იმის გამო, რომ მას- 
ში ღვთაებრივი არსების ჩანასახი ძევს. ამგვარ იდეას შობისას 

119



შურაბ კიკნაძე 

  

  

ეხმაურება ძველთურქული ეპოსის („ოღაზ-ნამე“) ერთი პასა- 
ჟი, სადაც აღწერილია ღვთიური ასულის მიერ „ღვთისშვილთა” 

შობა: „ციდან დაეშვა ლურჯი სხივი. იყო ეს სხივი მზეზე ნათე- 
ლი და მთვარეზე უბრწყინვალესი. მას მიაშურა ოღაზ ხაკანმა 
და დაინახა: სხივის შუაში ასული იყო... შუბლზე ცეცხლოვანი 
მანათობელი ხალი ჰქონდა, შუქურ ვარსკვლავის მსგავსი... 
მიდგომილ იქნა ის ქალი. ბევრი დღისა და ღამის შემდეგ გაბრწჯ- 
ინდა იგი. –– სამი ვაჟი შვა. პირველს სახელად „მზე“ დაარქვეს, 
მეორეს სახელად „მთვარე“ დაარქვეს, მესამეს სახელად „ვარ- 

სკვლავი“ დაარქვეს (101,44). 
ამრიგად, შუამდინარული პანთეონის ნებისმიერი ღვთაება 

-–– არამხოლოდ ასტრალური,თავის სხეულებრივ გამოხატულე- 
ბას ცის მნათობში რომ პოულობს, არამედ ისიც, ზოომორფუ- 
ლად რომ იბადება – შეიძლება დახასიათდეს როგორც შულ- 
პა-ე „ჭაბუკი გამობრწყინებული“. მას შობს კოსმიური ბნელი 
საშო და ამ შობითვე, როგორც დღე ღამიდან, იბადება იგი ნა- 

თელ არსებად. ამ საშოდვე მიიქცევა იგი პერიოდულად სამ- 
ყაროული წრებრუნვის გარდუვალი წესისამებრ, რათა განახ- 
ლებული ნათლით მოსილი კვლავ თეოსფეროში იშვას. 

ამას გარდა არის კიდევ განსაკუთრებული ბუნების ბრწყინ- 
ვალება, რომლითაც შემოსილია შუამდინარული ღვთაება, მა- 
გრამ ჩვენი სიტყვა „ბრწყინვალება“ ან „ელვარება“ სავსებით 
ვერ გამოხატავს იმ თავისებურ შინაარსს, რაც უნდა ყოფილ- 
იყო ნაგულისხმევი შუმერულ ტერმინში მელამ. აქადურ ენასაც 

უჭირდა ზუსტი შესატყვისი ტერმინის გამოძებნა, ხშირ შემთხ- 

ვევაში უთარგმნელად სტოვებდა ამ სიტყვას, რომელშიც -– და 
მეტნაკლებად გავრცელებულ სხვა ანალოგიურ ცნებებში – 

შუმერულ რელიგიურ აზროვნებას აღუბეჭდავს წარმოდგენე- 
ბი ღვთაებრივ არსთა აქტივობის გამოვლენაზე გარესამყარო- 

ში, მათ მრავალმხრივ მოქმედებაზე და თავად ამ გარდაქმნილი 
ნივთიერი სამყაროს ბუნებაზე. მელამი იმგვარი რიგის მოვლე- 
ნათა შორის იყო შერაცხილი, რომელნიც ღვთაებისა და საერ- 

120



სამყაროს შესაუმე 
  

თოდ თეოსფეროს წინაშე რელიგიურ შიშს, მოწიწების 
გრძნობას იწვევდა.მაგრამ რას წარმოადგენს მელამი ობიექ- 

ტურად? 
არქაული პიქტოგრამა ამ კომპოზიტური სიტყვის პირველი 

მარცვლისა –- ლამ, რომელიც ჩვეულებრივ იკითხება როგორც 
იზი „ცეცხლი“, წარმოადგენს, როგორც თვალნათლივ ვხედავთ, 

რაღაც ბირთვს, წ შუქის გამომასხივებელს. ეს შეიძლება იყოს 

ჩირაღდნის სქემატური ნახატი. ამ ძირს (ლამ), რომლის სემან- 

ტიკა შემონახულია მხოლოდ ამ არქაულ ნახატში და ხსენებულ 

კომპოზიტში და ეჭვის აღმძვრელ ფონეტიკურ სიახლოვეს იჩენს 

ბერძნულ სიტყვებთან ლამპა/ლამპე, ლამპას „ჩირაღდანი“, 

„შუქი“, ლამპრონ „ბრწყინვალება“, „ელვარება“ (შდრ. ლათ. 
ლუმენ „შუქი", „ნათელი“ და მისთ.). ამ მარცვალს წინ უძღვის 
ნებისმიერ მოვლენათა იდეალური არსის გამომხატველი ტერ- 

მინი (იხ. გვ. 169-770), რაც იმას მოასწავებს, რომ სიტყვაში მე- 
ლამ უნდა იგულისხმებოდეს რაღაც ზებუნებრივი კერა ცეცხ- 
ლოვანი თუ სხივური ენერგიისა, საიდანაც მთელს სამყაროს 
ეფინება ბრწყინვალება. თავად მელამი უხილავია, ხილული და 

საგრძნობი შეიძლება იყოს მხოლოდ მისი მანიფესტაცია, მისი 

მრავალმხრივი გამოვლინებანი და ეფექტები. 
ამ უხილავ კერას, სადაც დაუნჯებულია სხივური ენერგია, 

თავისი გამოხატულება აქვს შუამდინარულ პლასტიკურ ხე- 
ლოვნებაში. რაკი სიტყვიერი ტექსტების მიხედვით მელამი უპ- 

ირატესად თავზე ახურავს ღვთაებას, ამიტომაც მის შესა- 
ტყვისად უნდა მივიჩნიოთ 
რქადასხმული ტიარა ან 

გვირგვინი (თავად „რქის“ 
გამომხატველი სიტყვა 
შუმერულსა და ძველსემი- 
ტურ ენებში „სხივის“ მნიშ- სურ.10 

ვნელობასაც შეიცავს), –– ძირითადი ინსიგნია, რომელიც ღვ– 
თიურარსებას მოკვდავისგან განასხვავებს (იხ. სურ. 10). აქედან 

121



საურაბ ჰჩკნაძე 
  

იფრქვევა ბრწყინვალება და მოიცავს მთელს სივრცეს ცასა და 
მიწას შორის: „მელამი ცად რომ აესწრაფა, ცაში ცის გულს მის- 
წვდა“; მისთვის არ არსებობს რაიმე დამაბრკოლებელი ზღუდე, 
არც მანძილი: „ენლილ, შენი მელამი ოკეანეში თევზებს ხარ- 

შავს“ (ამასვე ამბობს ინანა ერთ ჰიმნში თავის მელამის გამო). 
განსხვავებით იმ ჩვეულებრივი ნათელისა, რომელსაც ასს- 

ივებს ღვთაება, როგორც სხივოსანი არსი – მელამის 
გამოტევება მისსავე ნებაზეა დამოკიდებული: მისივე ნებაა, 
შეაკავოს მელამის გამოსხივება ან უკვე გამოსხივებულს მიანი- 

ჭოს ნებისაებრ გადამბუგველი ან ცხოველმყოფელი ძალა. 
მთელი თავისი ძალით გამოვლინებული მელამი ისეთ გარემ- 

ოს ქმნის, სადაც მოკვდავისათვის შეღწევა შეუძლებელია ფიზ- 
იკურად, უკეთუ მას სხეულში „ღვთაებრივი ხორცი" არ უდგას, 
როგორც გილგამეშს რომლის არსების ორი მესამედი ღვთაე- 
ბრივი იყო. ამგვარი „რადიაციით" არის მოცული არე-მარე მზის 
აღმოსავლისა და დასავლის ადგილას, ე.წ. მაშუს მარჩბივ 

მთებთან, სადაც გილგამეშმა გაიარა და ეს გმირულ ღვაწლად 
ჩაეთვალა. მელამს აქ მითოსური ღრიანკალ-კაცები ასხივებენ: 

„მათი მოკაშკაშე მელამი მთაგრეხილებს ევლება". ასევე შეუღ- 
წეველია კედარის ტყის ნაკრძალი, რომლის მცველს, ურჩხულ 
ხუვავას, ენლილმა ხალხის დასაშინებლად შვიდმაგი მელამი მი- 

ანიჭა. მხოლოდ ზებუნებრივი ძალების დახმარებით შეაღწიეს 
ტყის გულში გილგამეშმა და ენქიდუმ; ამავე ძალების შემწეო- 
ბით უვნებელჰყვეს მისი შვიდმაგი მელამი და „ბალახში მიმო- 

კარგული წიწილებივით" დაფანტეს. 
მელამის, თუ შეიძლება ასე ითქვას, „ელექტრული ველით“ 

არის მოცული მითოსური ებიხის მთა, სადაც ინანა მოისურვებს 
გალაშქრებას თავისი სახელის დასამკვიდრებლად. „შემზარა- 

ვია მთა იგი, ვერვისგან შეუღწეველი. შემზარავია მელამი იმა 

მთისა, წინ ვერ დაუდგები, ქალწულო ინანა“ (45), –– ასე აფრთხ- 
ილებს ინანას ანი, სწორედ ისევე, როგორც ხუვავას წინააღმ- 
დეგ ამხედრებულ გილგამეშს აფრთხილებდნენ ქალაქის უხუ- 

122



სამყაროს შუსაქმე 
  

ცესნი, რომელთაც სმენოდათ ხუვავასეული მელამის ამბავი. 
ინანასა და ებიხის მითოსში საგულისხმოა, რომ ერთმანეთს 
ეტოქება ორი მელამი – ქალღმერთისა და მტრული მთისა; ინან- 
ას გამარჯვება, მის მიერ ებიხის ძლევა გამოიხატა იმ აქტით, 
რომ ქალღმერთმა თავისი მელამი მოჰფინა მთას (ქურ-რე მე- 

ლამ ინ-დულ). 
როგორც ტექსტებიდან ჩანს, მელამის მადლი –– განსხვავე- 

ბით ღვთაების ბუნებრივი ნათელისა, რაზეც ზემოთ იყო ლაპარ- 

აკი – დაუნჯებულია მხოლოდ მაღალი რანგის ღმერთების ხე- 

ლში: ანი, ენლილი და ენქი -– აი, ვინ განაგებენ მელამის ამოურ- 

წყავ მარაგს და უნაწილებენ ლვთიურ არსებებსა თუ საგნებს. 
როცა რომელიმე ძე ღვთაება აღზევდება, იგი სხვა პრეროგა- 

ტივებთან ერთად მელამის წილსაც მიიღებს ჯილდოდ დიდი ღმ- 
ერთებისგან: „ლმერთებმა, მისმა მამებმა, ექურის წიაღში განა- 

დიდეს იგი (ნინურთა), კვერთხი, ტახტი და პალა ჩააბარეს მას 
და მეუფების მელამით შეამკეს იგი“ (12,36). 

„მეუფების მელამი“ (აქად. მელამ შარრუთი) რქადასხმული 
გვირგვინის თუ ტიარის სინონიმია; მასშია მოქცეული ღვთაებ- 
ის მთელი ძალა და ავტორიტეტი... ეს ის ნიშანია, რომლითაც ღმ- 
ერთი ღმერთობს. ამიტომაც სახვით ხელოვნებაში ვერ შევხ- 

ვდებით თავშიშველა ღმერთს, მას მუდამ ადგას თავზე გვიგ- 
გვინი, შარავანდი, როგორც მისი ღმერთობის სიმბოლო. მაგრამ 
საკმარისია, განეშოროს მას მელამი ანუ მოეხადოს თავსაბურ- 
ველი, რომ იგი ჰკარგავს ღმერთის ყოვლისშემძლე უნარს. ასე 

ემართება ერთ მითოსში უძლიერეს ღმერთს, ენლილს, რომელ- 

საც ქაოსის ფრინველმა იმდუგუდმა (თუ ანზუდმა) სწორედ მა- 
შინ მოსტაცა „ბედისწერის დაფები“, როცა იგი აბანოში (I) გახ- 

ლდათ და გვირგვინი მოხდილი ჰქონდა. შესაძლებელია მელამ- 
ის უზურპაციაც, რასაც ენუმა ელიშის მიხედვით ენქი ჩაიდენს 

მაგიური ძილით დაძინებული აპსუს მიმართ: „გვირგვინი მოპჰხ- 
ადა, –– წაართვა მელამი და თავად დაიხურა“, რის შემდეგაც „შე- 
ბორკა აპსუ და მოაკვდინა". 

123



თდურაბ პიკჰნაძე 
  

კავშირი უგვირგვინობასა და სიკვდილს შორის მარდუქის ამ- 
ბავშიც ცხადდება: როცა მისი ქვესკნელად ჩასვლის დრო დგე- 
ბა, მარდუქი მოიხდის გვირგვინს და უგვირგვინოდ გაემართე- 

ბა შავეთისკენ; უკანმოქცევისას კვლავ იდგამს გვირგვინს, 

ტაძრად დატოვებულს, და დიდებაც უბრუნდება... მარდუქი ამ 
მოგვიანო ეპოსში იმეორებს ინანასეულ კლასიკურ გზას 
ქვესკნელისკენ: ინანაც გვირგვინმოხდილი და სავსებით შიშ- 
ველი (ხოლო მოსავს მას „ნათლის სამოსელი“ და თავადაც ცის 
სამოსელად –– ნალბაშ შამე –– იწოდება) უნდა წარდგეს ერებ- 
ქიგალის წინაშე; ამ დროს მკვდარია იგი, სამსჭვალზე გარ- 
დამოკიდებული ცხედარი“. 

მელამის ენერგია არ იკარგება ბუნებაში; შუამდინარულირე- 
ლიგიური თვალსაზრისით მიხედვით ღმერთი შეიძლება 
მოკვდეს, მაგრამ მელამი არ განქარდება. იგი შეიძლება წაერთ- 

ვას ერთ არსებას და მიეცეს სხვას, არ დაუნაწილდეს ბუნებრივ 

მოვლენებსა და საგნებს. როცა ხუვავას წაერთვა ენლილის მიერ 
მინიჭებული მელამი მან შეწყვიტა არსებობა ვითარცა ღვთი- 
ურმა არსმა, მაგრამ მისი შვიდმაგი მელამი ენლილისავე ნებით 
შვიდ არსებას გაუნაწილდა (მდინარეს, ლომს, მთას და სხვ.). 

მაგრამ არა მხოლოდბენების მოვლენებს და საგნებს ახლავთ 

მელამის ნიჭი. ადამიანის ხელით შექმნილ ნივთებშიც დაბუდე- 
ბულია მელამი, –– საკულტო ჭურჭელში, საომარ საჭურველში, 
სამეფო ტახტში, კვარცხლბეკში და სხვ., რაკი ისინი თეოსფერ- 
ოსთან არიან ნაზიარებნი. განსაკუთრებული სიძლიერის მუხ- 
ტი მელამისა ჩადებულია ტაძრის შენობაში, სადაც მთელი თავი- 
სი არსებით დავანებულია ღვთაება; ტაძარი, როგორც კერა, ჰეს- 

ტია, ქვეყნის შუაგული, თავის კედლების წიაღ გამოასხივებს 

ბრწყინვალებას, „რომელიც მთელს ქვეყანას ეფინება" და გარე- 
შემო ქმნის შინაურთათვის კეთილისმყოფელ და მტრისათვის 

ანუ უცხოთათვის შეუღწეველ ველს, –– თუნდაც დემონების 
წინააღმდეგ, „რომელნიც ოთხივ ქარის მიმართულებით გა- 

ნავრცობენ მელამს და ცეცხლივით ხრუკავენ ყველაფერს" (63, 

124



სამყაროს შესაქმუ 
  

36). ასეთივე მფარველი ელვარების გამომტევებლად სახავს 
სამების ტაძარს „გერგეტულას" ლექსი: 

დიდია წმინდა სამება, ცისკიდურამდე ელავსო, 

თავის ყმის გამჯავრებელსა ნაბადივითა სთელავსო“ (104,139). , 

პლასტიური შესატყვისი ამ გამოთქმებისა, მრავლად რომ იპ- 
ოვება შუმერულ-აქადურ ტექსტებში და ტაძრის მელამის გამ- 
ოვლენის ეფექტს რომ ახასიათებს, შეიძლება დავინახოთ არ- 

ქაული ხანის გლიპტიკაში: ტაძრის კედლებს გამოსხმული აქვს 

სამი წყვილი რქა -– სხივის ნიშანი (იხ. სურ. 11), რაც მოასწავებს, 
რომ შენობაში ჰგიეს ღმერთი და მასთან ერთად მელამის მუხ- 
ტიც. ეს არის მთელი ძალით „ამუშავებული“, სრულ მოქმედება– 
ში მყოფი ტაძრის გამოსახულება. 

თეოსფეროდან ადამიანურ სამყაროში რომ ჩამოვიდეთ, იერ- 
არქიის პირველ საფეხურზე აქ დგას 
მეფე და მისი არსებაც შემოსილია #«L-=–==–=-–=41 
მელამით, მაგრამ არა მისი კერძო C –1Cღ0ძძი000C 2 
პიროვნული, განსაკუთრებული ბუნებ- C 2 

ის გამო, არამედ მეფობის ღვთიურ C 
პრინციპთან წილნაყარობის ძალით 2 

„(ენლილმა) მელამის გვირგვინი, მეფო- L 959505685 = ' 
ბის შესაფერი, თავზე დამადგა“, -– ამ- I |9 წყ წყ (5) | 

ბობს ურ-ნამმუ საკორონაციო ტექსტ- | 
ში (25). ასევე გამოხატავს აშურის მეფე სურ.11 
ადად–ნირარი II თავის გამეფების პირობებს: „მერმე დიდმა ღმ- 
ერთებმა გადაწყვიტეს და კვერთხი, ხალხის სამწყემსავი, ხელთ 

ჩამაბარეს, გვირგვინოსან მეფეთა ზედა ამამაღლეს, სამეუფო 
მელამი თავს დამხურეს... (8,7 1-72). აშურის მეფეებს ლაშქრობა- 
ში თან ახლავთ მელამი, როგორც ერთგვარი, თუ შეიძლება ითქ- 
ვას, „ფსიქიური არტილერია", რომელიც მორალურად ანგრევს 
მტრის ქვეყანას მანამდე, ვიდრე გამარჯვებული მეფე ფეხს 

125 

  
  

            
  

     



სჯურაბ კიჰნაძე 

  

დაადგამდეს დაპყრობილმიწაზე. მელამი მეომარი აშურის მეფე- 
თა ხელში ხალხთა დამმორჩილებელი იარაღია, რომლის აგრე- 
სიულობა და ექსტენსივობა პირდაპირ პროპორციულია მეფის 
აგრესიულობისა და მსოფლიო ბატონობისაკენ ს წრაფვისა. რაც 

უფრო შორს იფინება მელამი, მით უფრო შორს ვრცელდება მე- 

ფის ძალაუფლება. როცა მეფე მსოფლიო ბატონობის პრეტენ- 

ზიას აცხადებს, იგი ბაბილონელი სამსუილუნას მსგავსად 
' იტყვის: „დაე, ჩემი სამეუფო მელამის შიშისზარმა ცისა და ხმე- 
ლეთის კიდენი დაფაროს!“ (8,70). 

დავუბრუნდეთ ისევ მარდუქს. რომელი ღმერთის მელამი 

უნდა ყოფილიყო ყველაზე უფრო ძლიერი და ყოვლისმომცვე- 
ლი თუ არა სამყაროს შემოქმედისა, რომელმაც გადამწყვეტი 
ბრძოლა გამოუცხადა თიამათს, დაამარცხა ერთხელ და კვლავ 
და კვლავ ამარცხებს ყოველ წელიწადს? მართლაც, დასაწყის- 
შივე მარდუქზე ნათქვამი იყო, რომ იგი „შემოსილია ათი ღმერ- 
თის მელამით“ (ეს რიცხვი მისი საკრალური რიცხვია; ამავე ნიშ- 
ნით იწერება მისი ზედწოდება პელ „უფალი", რომელიც მან ენ- 
ლილისგან მიიღო). ხოლო ვიდრე „ენუმა ელიშის" ავტორი იმ 
გადამწყვეტ ბრძოლაში ჩააბამდეს მარდუქს, ამგვარი მაგიურ- 

ალიტერაციული ფრაზებით გადმოსცემს მისი სხეულიდან გა- 

მოსხივებული შარავანდის ძალას: 

ნახლაფთი აფლუხთი ფულხათი ხალიფ-მა, 

მელამმუ-შუ რაშუბათი აფირ რაშუშ-შუ 

რაც მიახლოებით შემდეგნაირად გადმოითარგმნება: „შემ- 

ზარავი საომარი პერანგი მოსავს, თავისი ზარდამცემი მელამი 
ახურავს თავზე". 

სიტყვანი შენი –= უვრცელესი ბადე –– ცას და დედამიწას ეფინება (61, 59). 

126



სამყაროს შესაქმე 
  

  

ამ სიტყვებს, რომელნიც შუამდინარული პანთეონის ნების- 
მიერ ღვთაებას შეიძლება მიეწეროს, ზედმიწევნით ეხმაურება 
ერთი ადგილი რიგვედას ჰიმნიდან „სიტყვისადმი“, სადაც თა- 

ვად სიტყვა – გაჩ –– ამბობს: „მე ავავსე თავით ჩემით ცა და 
დედამიწა“ (X, 125,6); ამავე ვაჩს თავისი დასაბამი პირველარსე- 
ბული ოკეანის სიღრმიდან გამოჰყავს: „წყლებში, ოკეანეშია 
წიაღი ჩემი“ (X, 125,7). ასევე აპსუ-თიამათის აღრეული წყლების 

წიაღში ღმერთებთან ერთად იბადება სიტყვა ჯერ კიდევ 
დაუნაწევრებელი ხმის (რიგმუ) სახით და დაუსაბამო მდუმარე- 

ბაში ბგერავს, როგორც მაცნე, ახალი არსებების გამოჩენის 
მაუწყებელი. როგორც წყვდიადიდან იბადება ნათელი და ფან- 

ტავს დამბადებელს თვისას, ასევე სიტყვა იბადება დუმილიდან 

და ახმიანებს მდუმარებას, მისი გამაუქმებელი; „ფატრავს“ მას, 
როგორც მარდუქმა გაფატრა, მის წიაღში მყოფმა, თიამათის 
სხეული. ამის შემდეგ ამოქმედდა მთელი ძალით სიტყვა. 

შემოქმედი სიტყვის იდეა, რომელმაც საბოლოო დასრულე- 
ბა ქრისტიანულ მოძღვრებაში ჰპოვა, სიტყვისა, რომელიც „პირ- 

ველითგან იყო... და ყოველივე მის მიერ შეიქმნა“, თავისი 
შორეული ჩანასახით პირველად შუამდინარულ ტექსტებშია და- 

დასტურებული, კერძოდ, შუმერულში, სადაც სიტყვა -–– ენემ -– 
არის არა უბრალოდ მნიშვნელობის მატარებელი ბგერათა კო- 

მპლექსი, არა მხოლოდ საგნის აღმნიშვნელი ნიშანი, არამედ 
ისეთი მოვლენა, ხშირად დამოუკიდებელი არსიც კი, რომელიც 

დამუხტულია მისი წარმომთქმელის აზრით და ნებით. თავის 
მეტყველების პროდუქტში, თავის „პირიდან გამომავალ“ (ჟა-ე- 

ა), თავის „ნათქვამ“ (დუგ-ა) სიტყვაში ღმერთი სავსებით ავლენს 
შემოქმედებით უნარს, სიტყვით იღვწის იგი ნივთიერ სამყარო- 

ში, გარდაქმნის მას; სიტყვაში აქტუალური ხდება მისი ძალა, 

სიტყვა მისი შინაგანი ძალისხმევის ობიექტური გამოხატულე- 
ბაა. თავისი ღვაწლის აღსასრულებლად დემიურგს სხვა იარაღი 
არც შეიძლება ჰქონდეს. ერთ შუმერულ ტექსტში ენ-ქი ამბობს: 

127



სურაბ კიჰნაძე 

  

სიტყვა ჩემი ცას მისწვდება -– 

და სიუხვის წვიმა იწვიმებს ციდან; 

მიწას მისწვდება -– 

და მცენარეული გაჩნდება მიწად; 

ამწვანებულ ყანას მისწვდება – 

და ჩემი სიტყვით მოსავალი უხვად დახვავდება. 

(14, სტრ.89-92), 

ლმერთის არსებიდან მის ბაგეთა წიაღ სიტყვასთან ერთად სიც- 
ოცხლეც იბადება; ღმერთი იტყვის სიცოცხლეს „თავისი ტკბილი 

ბაგეებით", ისე რომ სიტყვა სიცოცხლეა თავად: „პურია ნათქ- 
ვამი მისი, სიცოცხლეა სიტყვა მისი“ (30, 91). შდრ. „მე ვარ პური 

და ცხოვრება“, –– ამბობს თავად სიტყვა-ქრისტე (ი. 6,35). 
სასიცოცხლო ძალით აღვსილი სიტყვა განუწყვეტლივ ამრავ- 

ლებს სიცოცხლეს თავის კერძოობაში: „შენი სიტყვით იბადება 
კაცთა მოდგმა" (10,20); გამრავლების იმპულსად გარდაქმნი- 
ლი,იგი მოკვდავის ბუნებაში ამწიფებს სქესს, დასაწყვილებლად 

აღძრავს დედრსა და მამრს: 

შენს სიტყვას ჭაბუკი თავის ძალასავით შიგანში ჩაიდგამს, -– 

ძალამოცემულ კუროსავით ეზოში იხტუნებს; 

შენს სიტყვას ქალწული სიმწიფის ჯიღად თავს დაიდგამს .. 

(14, სტრ.32-34). 

ხოლოკოსმიურ მასშტაბში გადატანილი ეს წყვილი –– ცა და მიწა 
ანუ ზეციერი ხარი და ქვეყნიერი ფური –– ასევე სიტყვის ძალით 

ეუღლება ერთმანეთს, რასაც შუმერული ენა ამგვარად გამოხ- 
ატაგს: 

ან-ე ქი-და ენემ ან-და-ე 

ქი ან-და ჟნემ ან-და-ე (70),



სამყაროს შესაქმე 
  

სადაც ურთიერთკავშირის ინტენსიურობა მინიშნებულია, სხ- 
ვათა შორის, და მარცვლის („თან“) განმეორებით სახელსა და 
ზმნაში. 

ცა მიწასთან სიტყვით თანაუბნობს, 

მიწა ცასთან სიტყვით თანაუბნობს. | 

ეს უბნობა, კოსმიური ურთიერთსიტყვაობა ანაყოფიერებს 
დედამიწას და მწვანე საფარველით, სასიცოცხლო ფერით, მო- 
სავს. · 

თავისი სიტყვით აღძრავს მთვარე წყალს და დააყუდებს, 
აწესრიგებს ტალღების მიქცევას და მოქცევას. 

სიტყვას შენსას ზღვას მოაფენ, –– ღელავს ზღვა; 

სიტყვას შენსას ჭაობს მოაფენ, -–– კვნესის ჭაობი. 

ბურანუნას და იდიგინას მოაფენ, – 

ცხრება ფურთუნი დღითა და ღამით (60, 44-5). 

ღმერთი მუდამ მეტყველებს, მისი სიტყვა მარადმედინია, ერთხ- 

ელ თქმული შეუმწყდარ ნაკადად მოედინება: „წმინდა ანის ბაგ- 
ისმიერი დიდი სიტყვა არასოდეს შეწყდება“ (66, 144). ღვთიური 
სიტყვის ამგვარი ბუნების გამო იბადება შედარება: „ქვეყნის 

· მფარველთა ნათქვამნი ზეპური წყალია (ა-მაზ), ამოჩუხჩუხე- 
ბული“ (68,8II, 1); და როგორც მდინარი წყალი უკუ არ მიიქცევა, 
ასევე ღმერთის პირიდან გამომავალი სიტყვა უკან არ შებრუნ- 

დება, არ გადაითქმება: 

ანი არ შეცვლის ნათქვამს თვისას, 

ენლილი არ გადათქვამს აღმოთქმულ სიტყვას“ (97, 75). 

„არ გადათქვამს“, რადგან მისი წარმომთქმელის ბუნებისაებრ 
სიტყვა იმთავითვე არის ჭეშმარიტი, მარჯული (ზიდ), მტკიცე, 
მყარი (ტინა), წმინდა (ქუნგ), უცვალებელი (ნუ-ქურუ)... ამგვარი 

სიტყვა სამყაროს შენობას უდევს ქვაკუთხედად: 

129



ზურაბ კიკნაძე 

  

მამავ ღმერთებისა, სიტყვა შენი ცისა და მიწის თემენია. (66, 114) 

გარდა ამისა, სიტყვა –– თავად შეურყეველი საფუძველი -– უდ- 
აბნოს მაშენებელია, უკაცრიელ ველზე კულტურული ლანდშაფ- 
ტის გამომსახავი: 

სიტყვა ჩემი ბოსლებს აშენებს, 

ნათქვამი ჩემი.ფარეხებს შემორაგვავს (14, სტრ. 88). 

თავადაც „შემორაგვული“ და თავის საზღვრებში აზრის 
დამტევი, სიტყვა ედარება „დიდ მარწუხს“ (რაბ-გალ), რომელ- 
იც მჭიდროდ კრავს ქვეყანას და „შავთავიანებს", რათა არ 
დაიფანტონ და ქვეყნის საზღვრებს არ გადასცდნენ; იგივე სი- 
ტყვა-მარწუხი გასაქანს არ აძლევს ბოროტეულს. სიტყვა კიდევ 
ედარება ბადეს, –– ხშირად იგი ორ მხარეს შორის დადებული 
ფიცის სიმბოლოა -–– ღმერთის მიერ ცა-მყარზე გადმოფენილ 
დიდ სათხეველს (ხაბარ-მახ), რომელშიც მთელი სამყაროა 
საიმედოდ გამოკვალთული, რათა იგიც არ ·გადაცდეს 

საზღვრებს და თიამათის ქაოსში არ დაინთქას. 
ამგვარი ყოვლისმომცველი და უცვალებელი სიტყვის წარ- 

მოთქმის უნარი უნდა ჰქონოდა მარდუქს, რათა მოემოქმედნა 
ყველაფერი, რის ქმნადაც მოწოდებული იყო. მანამდე ხომ მიენ- 

იჭა მას ათი ღმერთის მელამი, ახლა კი ღმერთების საკრებუ- 
ლოში, როდესაც მას თავიანთ მხსნელად და შურისმგებლად 
ირჩევდნენ, სადაც ანუც იჯდა, როგორც ერთ-ერთი კერძო ღვ- 

თაება, თუმცა იგი ცის განსახიერებაა, –– მთელი პანთეონის ერ- 
თობლივი ძალისხმევით ენიჭება მას ანუჟსღირსება, ყოვლისმომ- 

ცველი სიტყვის უნარში რომ გამოიხატება: 

მარდუქ, ღირსეული ხარ დიდ ღმერთებს შორის, 

ხვედრი შენი უსწოროა, სიტყვა შენი – ანუ! 

ამიერიდან არ წარხდება ნათქვამი შენი, 

130



სამყაროს შესაქმე 
  

აღდგინება და დამხობა შენს ხელთაა. 

მტკიცე გექმნეს ბაგეთნაშობი, სიტყვა არ გეცრუოს, 

ვერა ღმერთმა ვერ გადალახოს საზღვარი შენი! (97,94). 

„აღდგინება და დამხობა“ – ეს უნარი, რომელიც სიტყვის 
ძალით ხორციელდება, თითოეულ ღმერთს განცალკევებულად 
არ გააჩნდა. იგი დაუნჯებული იყო მთელს პანთეონში, სხვანაირ- 
ად რომ ვთქვათ, ანუს, ცის ღმერთის, უნივერსალურ არსებაში, 
რაც ფორმალურად გამოიხატებოდა „სამოცით", სათვალავის 
სამოცეული სისტემის სრული რიცხვით, რომელსაც ახლა, როცა 

მარდუქს ანუს ღირსება მიენიჭა, პარადოქსულად გაუტოლდა 
„ათი“, მარდუქის საკრალური რიცხვი. ამავე დროს „ათის" 
ლურსმული ნიშანი იკითხება როგორც ბელ „უფალი" და იგ- 

ულისხმება მასში მხოლოდ და მხოლოდ მარდუქი. 

სამოცისა და ათის ტოლობა ამ შემათხვევაში სიმბოლური გა- 
მოხატულებაა პოტენციური და აქტუალური ძალების ტოლო- 
ბისა. სამოცში დაუნჯებულმა ძალამ თავისი ქმედითი გამოვლე- 
ნა ათში ანუ მარდუქში უნდა ჰპოვოს. ამრიგად, ათი არის მარ- 

დუქის რიცხვი ვითარცა უფლის, უპირატესად, შესაქმის უფლისა 
(აქად. ბელ ნაბნითი), რომელსაც უნდა ეტვირთა შესაქმის ღვაწ- 
ლი და წარმოეთქვა არარაობიდან ნივთის გამჩენი სიტყვა. მა- 

გრამ „არარაობა" აქ ბრჭყალებში უნდა ჩაისვას, რადგან შუამ- 
დინარული კოსმოგონიისთვის წარმოუდგენელია 09800 % იIIII0 
საკუთრივ, „არაფრისგან შექმნა“. შუამდინარელ დემიურგს შეე- 

ძლო მხოლოდ – ამიტომაც არის იგი დემიურგოს „ხელოსანი“ 

–– გამოესახა ნივთი უსახო ნივთიერებისგან, იმ უფორმო მასალ- 
ისგან, რაც კოსმოსის გარეშე დგას და მითოსური აზრით 
„არარაობად“ მიიჩნევა. 

იმავე საკრებულოში, სადაც მარდუქს მიენიჭა ანუს ღირსე- 
ბა, წინასწარ გათამაშდა შესაქმის მისტერია, ერთგვარი,თუ შეი- 
ძლება ითქვას, გენერალური რეპეტიცია კოსმიური ღვაწლის 

აღსრულების წინ: 

131



თურ.აბ კიკნაძე 
  

დაფინეს მის წინაშე კვართი ერთი 

და მარდუქს, პირმშოს, ასე ეტყვიან: 

უფალო, ხვედრით ღმერთებს აღემატე, 
მოსპობა და შექმნა ბრძანე, აღსრულდება! 

აღალე პირი, –– კვართი მოისპობა, 

კვლავ ბრძანე, -–– კვართი შეიქმნება. 

ბრძანა და მოისპო კვართი იგი, 

კვლავ ბრძანა, –– კვართი ხელახლა შეიქმნა, 

რა ნახეს საქმე მისთა ბაგეთა, 

აკურთხეს ღმერთებმა: „მეფეა მარდუქ“! (97, 94). 

ეს იყო მარდუქის აღზევების კულმინაცია. კვართის სასწაუ- 
ლით წინასწარ დადასტურდა მისი შემოქმედებითი სიტყვის 
ძალა, მომავალი „საქმე მისთა ბაგეთა“. მაგრამ იგი ჯერ ბრძო- 

ლის ველზე უნდა გასულიყო და ღმერთებმაც ყოვლისშემძლე 
სიტყვის მინიჭების გარდა აღჭურვეს სრული აღჭურვილობით, 

რაც კი შეიძლებოდა ეტარებინა შუამდინარეთის მითოსურ მეო- 
მარს: მშვილდ-ისარი, ლახტი და სათხეველი – ერთ ძველშუმ- 
ერულ ბარელიეფზე ნინგირსუს უპყრია ხელთ სათხეველი, 

რომელშიც გამოუმწყვდევია ლაგაშური კოსმოსის მტრები 

უმაელნი –– ბუნების ძალნი: ელვა, და „ქარნი ოთხივე კიდისა", 

კიდევ სხვა ქარები, რიცხვით შვიდი, მის მიერვე შექმნილი, აპბუ- 
ბუ -––- რაც ნიშნავს „წარღვნას“ -–– წინაღუდგომელი იარაღი; ამგ- 
ვარად აღჭურვილი ამხედრდა იგი ქარიშხლის ეტლზე და გაე- 
მართა კოსმიური მისიის აღსასრულებლად, „მოეკლა“ თიამათი 

და ორად გაეკვეთა მისი სხეული. 

„ამბობს ბელის მოსვლას და მის მიერ ორად განწვალე- 

ბას იმ დედრისას; ერთი ნახევრისგან მიწის შექმნას, 

მეორე ნახევრისგან – ცისას და მასში მყოფი ყოველი 

არსების განადგურებას. თუმცა იმასაც ამბობს, ალე-



სამყაროს შესაქმე 
  

გორიულიაობუნების ამგვარი აღწერილობა... სინამდ- 

ვილეში ბელმა, რომელსაც ზევსად თარგმნიან, გააპო 

რა წყვდიადი, ერთმანეთისგან გააშორიშორა მიწა და 

ცა და დაამყარა კოსმოსი. ხოლო არსებებმა ვერ აი- 

ტანეს სინათლის ძალა და განადგურდნენ. 

(56,254). 

ამას ამბობს ბეროსოსი, ბელ-მარდუქის ბაბილონელი ქურუ- 

მი. ასე წერებულა მის დაკარგულ წიგნში, „ბაბილონიაკაში“, 
საიდანაც ეს ნაწყვეტი თავისი კონტექსტითურთ, რომელიც ამ- 
ჟამად არ გვაინტერესებს, მოხვედრილა ვინმე ალექსანდრე პო- 
ლიჰისტორთან (| ს. ძვ.წ.), ვისგანაც ევსებიოს კესარიელს (III-IV 

სს.), საეკლესიო ისტორიკოსს, გადმოუღია დღესდღეობით 
დაკარგულ „ქრონიკებში“ და საბოლოოდ კონსტანტინეპოლელ 

ბერს, სვინკელოსს (VIII ს.ე) შემოუნახავს ჩვენამდე, ავტორიდან 
ავტორამდე ათიოდე საუკუნის მანძილზე მოგზაურობამ 
დააყრევინა ხორცი მარდუქ-თიამათის სასტიკების ეპიკურ ამ- 
ბავს. ის დაძაბული დრამა, –– სწორედ დრამის ჩანასახი იყო ეს 
ეპოსი და ამიტომაც სახიობით სრულდებოდა გარკვეულ დროს 
– რომელიც ეპოსის ასეულობით სტრიქონში იყო გაშლილი, 
რამდენიმე ფრაზამ დაიტია. გამოჩნდა ჩონჩხი, გაშიშვლდა 
შესაქმის მითოსის არსი, რაც სავსებით ზუსტად ეხმაურება ენუ- 
მა ელიშისეულ კოსმოგონიის უკანასკნელ, დამაგვირგვინებელ 
ეტაპს, როდესაც მარდუქმა მართლაც ორად განწვალა 
თიამათი, დედრი, დედაკაცი – (თI«თი. + წსVთLMV სCლ0MV) –– 
როგორც თავად ბეროსოსს დაუწერია ბერძნულად. მაგრამ 

ბაბილონელი ქურუმი ცდილა, ბერძნული აზროვნების ყაიდაზე 
– ამ დროს საბერძნეთში საბოლოოდ დაძლეული იყო მითოპო- 
ეტური მსოფლმხედველობა –– ეთარგმნა თავისი მშობლიური 

ქვეყნის კოსმოგონია: მარდუქი მათთვის გაეცნო ზევსად, თუმ- 
ცა ჰეროდოტეს დროიდანვე ცნობილი იყო ეს იგივეობა, თიამა- 

თის განკვეთა განუპიროვნებელი წყვდიადის («ბ C=«6105) გან- 

133



თურაბ კიჰნაძე 

  

წვალებად, თუმცა ოლიმპოს მბრძანებელს არ უტვირთავს ამგ- 
ვარი ღვაწლი, ხოლო მარდუქის მიერ თიამათის თანამდგომ ურ- 
ჩხულთა ძლევა და განადგურება, დიდის შთამბეჭდაობით რომ 

არის აღწერილი ეპოსის ბატალურ სცენებში, აეხსნა სინათლის 

ძალისჭოი+0C 6სVოIIILLC მოქმედებით,რაც სავსებით შეესატყვისე- 

ბა მარდუქის ბუნებას. 
ამგვარად, ბეროსოსის სახელით დიდხანს ნამოგზაურებ ამ 

ექსცერპტში ელინური სიცხადით გამოიკვეთა ბაბილონურიკო- 

სმოგონიის დედააზრი, თუმცა „კოსმოსის“ ცნება, ერთი სი- 

ტყვით გამოხატული, არც „ენუმა ელიშში“ და არც საერთოდ მის 

ენაში არ არსებულა; ამ ცნების შინაარსი გადმოცემულია შესაქმ- 
ისეული აქტების მთელი წყებით –– ცისა და მიწის განწვალე- 
ბიდან მთელი პლანეტარული სისტემის შექმნამდე. ეს არის 

სწორედ სLი+თნის +იაV M«60C0V –- „კოსმოსის მოწყობა“ ანუ ჰარ- 

მონიული ერთიანობის დამყარება -–– ამ სიტყვებით გამოთქვამს 
ბეროსოსი თავის ბერძნულ წიგნში მარდუქის აქტივობის საბ- 

ოლოო მიზანს. 
მაგრამ კოსმოგონიურ მითოსს აინტერესებს არა მხოლოდ 

კოსმოსის დამყარების ფაქტი, არამედ ის პროცესიც, რაც წინ 

უძღოდა მას. ნაჩვენები უნდა ყოფილიყო, რომ ეს მიზანი უმტ- 
კივნეულოდ, მარჯვენის ერთი მოქნევით არ მიღწეულა, რომ ის 

კოსმიური სხეული, რომლის განწვალება ეწადა მარდუქს, და 

რომელიც სამყაროს უნდა დასდებოდა საფუძვლად, ინერტუ- 

ლი მატერია კი არ ყოფილა, არამედ ცოცხალი არსება, რომელ- 
იც უბრძოლველად არ დათმობდა თავის გვამს მასალად ცისა 

და მიწისა და სხვა „ხელოვნურ ნივთთათვის“ (ნიქლათე, 
როგორც ნათქვამია ტექსტში). უნდა გამართულიყო უკიდურე- 
სად დაპირისპირებულ ძალთა ორთაბრძოლა, რომლის წარმომ- 
სახველი სასოწარმკვეთელ შიშსა და ეჭვს უნდა შეეპყრო -– ვაი 

თუ თიამათს გაემარჯვა და არ დამყარებულიყო ის წესრიგი, 
სადაც ვარსებობ! მაგრამ უკანასკნელი ბრძოლის გარდა მარ- 

დუქს – და მისი დრამის „მაყურებელსაც“, თუკი იგი დაშვებული 

124



სამყაროს შესაქმე 
  

იქნებოდა მისტერიის აღსრულებისას -–– უნდა გადაეტანა საბე– 
დისწერო განსაცდელი, რის გამოც დუმს „ენუმა ელიშის“ ტექს- 
ტი და, მით უმეტეს, ბეროსოსი. 

(ბეროსოსი ამბობს, რომ „მოვიდა ბელი და განწვალა...“ ასევე 

ეპოსიც: „გაემართა ბელი, გზას გაუდგა..." მაგრამ სინამდვილე– 
ში ასე არ მომხდარა: ბელ-მარდუქი არსაიდან არ მოსულა, ვერც 

გაემართებოდა თიამათისკენ, იმ მარტივი მიზეზის გამო, რომ 
იგი გადამწყვეტი ბრძოლის დაწყებამდე თიამათის მუცელში 

იყო გამომწყვდეული. ვიდრე იგი მოიქნევდა თავის სათხეველს 
და გაახვევდა მასში თიამათს ან თავის შემწე ქარებს შედენიდა 
მის პირაშკმულ ხახაში, იგი უმალ გაეხვია მისი წიაღის ბადეში, 

თიამათმა შთანთქა მარდუქი; ხოლო ამას ვერ დაწერდა ენუმა 
ელიშის დამწერი, რადგან გარეშე ერს არ უნდა სცოდნოდა, რომ 

უძლეველი ღმერთი ერთ დროს თიამათის წიაღში იმყოფებოდა 
იძულებით, რაც ნიშნავდა ქვესკნელში ყოფნას, მის სიკვდილს. 

ეს ამბავი, რაკი იგი ეზოტერულ აზრს შეიცავდა, მხოლოდმინიშ- 
ნებით შეიძლებოდა გამოხატულიყო და ამის კვალს ჩვენ ვამჩ- 
ნევთ ეპოსის ტექსტის იმ ადგილას, სადაც ნათქვამია, რომ იგი 

„ახლოს მივიდა და ჭვრეტდა თიამათის შუაგულს“ (36, IV, 65). ეს 
ადგილი ამგვარად უნდა განიმარტოს: იგი შიგნიდან ჭვრეტდა 

ამ ბნელ სივრცეს და ეძებდა გამოსავალს. სხვაგანაც, სახელ- 

დობრ, ეპოსის ჰიმნურ ნაწილში, სადაც ჩამოთვლილია მისი სა– 
დიდებელი ორმოცდაათი სახელი და რითაც თავდება შესაქმის 

ეპოსი, ნართაულად არის მინიშნებული თიამათიდან მისი გამოს- 
ვლა: „რომელმან წიაღ-განვლო თიამათი ვრცელი" (36, VII, 74); 

„რომელი გაივლის წიაღს თიამათისას შეუსვენებლივ“ (36, VII, 
128) –– ხოლო ამ განსაცდელის გამო არაფერს ამბობს თავად 

ტექსტი ეპოსისა. მაგრამ რაც ვერ ითქმებოდა ეპოსში, იგი შეი- 
ძლება თქმულიყო მაგიურ ტექსტში, სადაც თავად მარდუქი ამ- 

ბობს: 
„მე იგი ვარ,ვინც სიკვდილის სახლში შედის... შეკრულთა შემ- 

წყნარებელი, დაცემულთა ხელის მომჭიდე, მცენარეული თეს- 

135



ზურაბ კიჰნაძე 

  

ლის გამღივებელი, კაცთა მოდგმის შემქმნელი, რომლის სასე- 
ლი ნამტვრევების ადგილას ვაშინერს, მე იგი ვარ; ბელი რომელ- 

იც აქითუს დღესასწაულზე თიამათის შუაგულში ზის, რომლის 
საფლავს საგოდებელ სახლში კაციშვილი ვერ მიეკარება..." 

(12,25-6). 
ტექსტი ამბობს, რომ თუმცა მარდუქი მკვდართა შორის იმყ- 

ოფება, მაგრამ ამის თაობაზე პირდაპირ თქმა არ ხამს, მისი სას- 
ელი არ ითქმის „ნამტვრევების ადგილას“ (აშარ ხაცბათი ქვეს- 

კნელის ერთ-ერთი სახელწოდებაა) და მისი საფლავიც მოკვ- 
დავთათვის უხილავი და მიუკარებელია./ეს ხდებოდა გაზაფხე- 

ლის ბუნიაობას, სამყაროს შესაქმის სწორს, როცა მარდუქს 
უნდა დაემარცხებინა თიამათი, მაგრამ მანამდე მის მიერ უნდა 
ყოფილიყო შთანთქმული და მის მუცელში დამარხული. მარდუ- 
ქი ტოვებდა ესანგილას, თავის ტაძარს და მიდიოდა ე.წ. აქითუს 
სახლში (პით აქითი), სადაც უნდა არსებულიყო საგანგებო 

საკულტო სამყოფელი „თიამათის" სახელწოდებით. მარდუქის 
ყოფნა თიამათში, როცა ესანგილა ცარიელია ან ჯერაც არ არ- 
სებობს, –– რაკი იგი კოსმოსის დამყარების შემდეგ შეიქმნა მის 

ხატად და მსგავსებად –– მარდუქის ყოფნა ამ საიდუმლო სამყ- 
ოფელში იმეორებს კოსმოსის წინადროინდელ საბედისწერო 
განსაცდელს. ეს ვითარება ევფემისტურად არის გამოთქმული 
სხვა ტექსტში:(თიამათი საყდარი არს ბელისა, სადაც ზის ბელის 

(40), თითქოს იგი არ იყოს „მკვდარი", შთანთქმული, არამედ 

მორჭმით იჯდეს ესანგილას ანტიპოდურ სამყოფელში. 
ამ დროს, ეს არის პირველი თვე წელიწადისა –– ნისანი, ქვეყ- 

ნის ღმერთები დაიძრებიან თავთავიანთი ქალაქებიდან, ნერგა- 
ლი ქუთადან, ნინურთა ქიშიდან, ანუ ურუქიდან, ენლილი ნიპუ- 

რიდან და ა.შ. და იკრიბებიან ბაბილონში აქითუს. სახლთან, – 
ხოლო ეს სახლი მდებარეობს, და ეს სიმბოლურია, არხის პირას, 

სადაც ხომალდით შემოასვენეს მარდუქის ქანდაკი –– რათა 

დაესწროს „უფლის" ძლევით გამოსვლას თიამათის მუცლიდან, 
ანუ მის მეორედ შობას. ამჯერად იგი ქვესკნელიდან იბადება 

126



სამყაროს შესაქმე 
  

ხელახლა, –– რადგან თიამათი და ქვესკნელი, რომელსაც სხ- 
ვანაირად ხუბურის მდინარე ეწოდება, ხოლო ხუბურ, დედა ხუ– 
ბურ, თიამათის სხვა სახელია, „ენუმა ელიშში" დადასტურებუ- 

ლი –– საითკენაც თავისი ნებით წავიდა ყველას მაგივრად, რათა 

ეხსნა ისინი საყოველთაო შთანთემისაგან; თავად გაესინჯა 
მარტოს სიკვდილის გემო, რის გარეშეც ვერ იქნებოდა ჩამდენი 

იმ ღვაწლისა, რაც ჩანს მის უპირატეს ეპითეტებში – „გრცელი 

მიწის (ანუ ქვესკნელის) დამთრგუნველი", „სიცოცხლის გან- 

მაახლებელი“, „სიცოცხლის მიმნიჭებელი" (კაიშ პალატი), „მკვ- 
· დართა მაცხოვარი" (მუბალლიტ მითი), „საფლავთაგან სიცოცხ- 
ლის აღმადგინებელი" და სხვ. 

ისევე როგორც თავისი პირველი გამოსვლით თიამათის 

წიაღიდან, მარდუქი ამყარებს უპირველესი ნიშნით – სიცოცხ- 

ლით –– აღბეჭდილ კოსმოსს, ასევე ყოველწლიური გამოსვლით 
ხელახლა ამყარებს, უფრო ზუსტად ამ ახალი ვითარებისთვის 

უნდა ითქვას, რომ იხსნის კოსმოსს, რადგან ხსნა და შექმნა მი- 
თოსური აზრით სინონიმებია (50 ა, 48) და, ამრიგად, ვინც 

ატარებს დემიურგის ტიტულს, იგი მხსნელიც (მუბალლიტ, ანუ 
სიტყვასიტყვით „მაცხოვარი“) არის. ამგვარად უნდა გავიგოთ 

მარდუქის ერთი შეხედვით პარადოქსული ეპითეტი – „შემქმ- 

ნელი ღმერთებისა, თავისი მამების" (ბან ილანი აბე-შუ) ან „დამ- 

ბადებელი ლმერთებისა“ (მუალლიდ ილანი). 
ამავე ყოფით სიტუაციაში სულიერად, ფიზიკურად და სო- 

ციალურად დაღუპვის კარამდე მისული კაცი, „საფლავად ჩა- 

მავალი“ (შა ურიდუ კაბრი), – „როცა ღიაა სამარე ჩემი და დატ- 

ირებაც მზადაა უკვე“ –– მარდუქის წყალობით უბრუნდება 
თავის მიკროკოსმოსს და ამგვარი სიტყვებით გადმოსცემს 

თავის „ხელახალ დაბადებას“ (აქ მარდუქი იხსენიება უპირვე- 

ლესი ტიტულით -– „უფალი"): 

უფალმა ხელი ჩამჭიდა, 

უფალმა ფეხზე დამადგინა, 

137



რფურაბ კიკნაძე 
  

უფალმა სიცოცხლე დამიბრუნა, 

უფალმა მიხსნა ბნელი სკნელიდან, 

ხუბურის წყლებიდან ამომიყვანა (97, 134). 

მარდუქი სხვაგვარად ვერ ამოიყვანდა ვნებულს ხუბურიდან, 
რომ თავად ვნებული მასში ანუ თიამათში არ ყოფილიყო ნამყო- 

ფი. 
მზიური ღმერთის ამოსვლა ქვესკნელის ტყვეობიდან, – 

სწორედ მზიური ღვთაების და არა თავად მზის, უთუს ან შამაშის, 
რადგან მზე არ განასახიერებს ვნებულ ღმეთთს -– მისი დახსნა 
ბორკილებიდან კოსმიურ პლანში განიმარტება როგორც 
გაზაფხულის გამარჯვება ზამთარზე; ეს არის ამ დღესასწაუ- 
ლის, აქითუს, უზოგადესი ასპექტი, რასაც თავის კერძოობაში 
შეესატყვისება ვეგეტაციური ღვთაების მკვდრეთით აღდგომა 

(51,8). ხოლო თავისთავად ეს ორი ასპექტი შესაქმის ანუ დემი- 
ურგული აქტის კერძო გამოვლინებანია. 

ამ მხრივ მარდუქი -–– ამარ-უთუ(ქ) –– სავსებით შეესატყვისე- 
ბა ჩვენს ამირანს, რომლის ბუნებაში აგრეთვე შეიმჩნევა მსგავ- 
სი თვისებები. როგორც უნდა ვივარაუდოთ, -– თუკი მხედველო- 

ბაში გვექნება ამირანის მითოსი და არა მისი ეპიური, ასე ვთქ- 
ვათ, დეგრადირებული ტექსტი -–– ამირანი სამარადისოდ არ არის 

მიჯაჭვული ქვესკნელში, არამედ ყოველ გაზაფხულს ამსხვრევს 
თავის ბორკილებს და გაღვიძებულ ბუნებასთან ერთად ამოდის 
ზესკნელში გინა ფასკუნჯის წყალობით (107, 232-3), გინა თავ- 
ით თვისით, ან ამოდის შავი ზღვიდან თუ გველეშაპის მუცლიდ- 

ან, რაც იგივე ქვესკნელიდან თავის დახსნაა. ამირანის თავდა- 
პირველი, მითოსური სახე, -–– მისი კატახთონური და ზესკნე- 
ლური ბუნება, – როგორც ამ უკანასკნელ ხანს გაირკვა, გან- 

საკუთრებით უგრძვნია ვაჟა-ფშაველას თავისი გენიალური ინ- 
ტუიციით (109, 103-111); ვაჟა თითქოს აღადგენს ამირანის მი- 
თოსს თავის „გაზაფხულის“ და „ამირანული“ ციკლის ლექსებ- 
ში, სადაც ეს გმირი გაზაფხულის მომყვან ან თანმხლებ არსე- 

138



სამყაროს შესაქმე 
  

ბად გვევლინება: როცა ზამთარი კვდება, მაშინ იღვიძებს ამი- 
რანიც: 

ამდგარა ამირანიცა 

კლდეში დაბმული ჯაჭვითა, 
დაუბღუჯია ხმლის ვადა 

მოუღალავის მაჯითა, 

კვლავ სთელავს დედამიწასა 

თვალგაუნგდენის ლაჯითა.., 

აქ უნდა გავიხსენოთ მარდუქის ეპითეტი – „ვრცელი მიწის 

დამთრგუნველი“. მასვე ახლავს მზიური ასპექტი, როგორც სა- 
მართლიანად არის აღნიშნული ლიტერატურაში, კერძოდ, როცა 
ლაპარაკია ვეგეტაციური ღვთაების ხასიათზე ამირანის ბედ- 
თან დაკავშირებით: „ასტრალურ პლანში, ვეგეტაციური ღმერ- 
თის ასეთ მდგომარეობას (იგულისხმება მისი ქვესკნელში ყოფ- 

ნა, ზ.კ.) მზებუდობა შეესაბამება. დამცრობილი მზე უკიდურეს 
სამხრეთ წერტილს, დეკნას მიეწურა, იგი ქვემოთა ნახევარსფ- 
ეროში ანუ ქვესკნელის საშოშია დაბუდებული. მზეს ანუ დღეს 
ჯერ არ დაუწყია გადიდება. იგი კოსმოსური არყოფნის წიაღში 

უძრავადაა გაჩერებული“ (110,92). ხოლო, როგორც ვიცით, 

სწორედ მზებუდობიდან, სადაც მზე თითქოს თავის ემბრიონს 
უბრუნდება და ხელახლა შუშდება, სწორედ დეკნას წერტილ- 
იდან, რომელსაც იგი ვერ გადასცილდება, მზე კვლავ იწყებს 

შემობრუნებას და, სვანური თქმულებით ვერძის სამ ნახტომს 

აკეთებს (94,4), –– მარდუქში განსახიერებული მზის გამო კი 
ვიტყვით, რომ იგი აკეთებს კუროს სამ ნახტომს; ვერძის სიმბო- 

ლო მზესთან დაკავშირებით სიახლეა იმ ეპოქისა, როცა მზე 
გაზაფხულის ბუნიაობისას უკვე არა კუროს, არამედ ვერძის 
ზოდიაქოს მიითვალავდა (კუროს ზოდიაქური ეპოქა მოიცავდა 
პერიოდს დაახ. XXX ს.-დან ვიდრე VIII ს.-მდე ძვ.წ., რასაც მოს- 
დევს ვერძის ეპოქა XVI ს-მდე ჩვ.წ. (28,226). განსხვავებით მარ- 

139



იურაბ კიკნაძე 

  

დუქისგან, რომელიც კუროს ეპოქაში „გაიყინა", ეგვიპტური 
ამონ-რაე, „ჰელიოპოლისში მჯდარი ხარი", ელინისტურ ხანაში 

ზოდიაქური ეპოქის შეცვლის შესაბამისად ვერძის სახეს იღებს; 
ამიერიდან იგი, ვერძის ან ვერძისთავიანი კაცის სახით წარმოდ- 
გენილი, განასახიერებს ზოდიაქურ ნიშანს გაზაფხულის ბუნ- 

იობისას, ვითარცა „ჟამის მეუფე“ ანუ ახალი წლის დამწყები 
(80,66); იგივე ცვლილება აისახა კაცობრიულ სფეროშიც: თუ 
ნარამსინს, კუროს ეპოქის შვილს, ხარისრქებიანი მუზარადი 
ახურავს იმ ბარელიეფზე, რომელიც სიპარში, მზის ტაძარში,იყო 

შეწირული, ალექსანდრე მაკედონელი, მისი ისტორიული ორეე- 

ლი, უკვე ვერძის დაგრეხილი რქებითაა შემკული. 
ამგვარი სახეცვლილება არ განუცდია მარდუქს -– ხბო მყარ- 

ად ზის მის სახელში –– და არც ამირანს, –– იგი კუროს ფაშვში 

შუშდება მას შემდეგ, რაც ნაადრევად ამოიყვანენ დედის მუ- 
ცლიდან, –– ეს კი მოასწავებს მისი მითოსური არსის დიდ სიძვე- 
ლეს; ორივენი –-– მარდუქიც და ამირანიც კუროს მითოსური 

ეპოქის ნაშიერნი არიან. 
ამირანის სამჯერადი დაბადება, –– დედის მუცლიდან, ხარის 

ფაშვიდან და ზღვიდან, რაც ერთდროულად არის წარმოდგენი- 

ლი მის შესახებ არსებულ თქმულებებში, როგორც ერთი და- 
ბადების ვარიანტები –– შეიძლება განხილულ იქნას ამ გმირის 
ანთროპომორფულ, ზოომორფულ და კოსმიურ ინტერპრეტა- 
ციებად, ან, შესაძლებელია, მისი განვითარების სხვადასხვა 
სტადიებად. რადგან საუკუნეების მანძილზე ამირანი გზადაგ- 
ზა კარგავდა კოსმიური ღგთაების თვისებებს და იძენდა სხვას, 

კერძოდ, ადამიანურს, ეპიური გმირისათვის დამახასიათებელს. 
თუმცა მას მაინც საკმარისად შერჩება ძველი ნიშან-თვისებე- 
ბი, რაც შესაძლებლობას გვაძლევს დავსახოთ იგი მარდუქის 
ტიპის ღვთაებად, როგორც თავისი შობით, ისე შემდგომი თავ- 

გადასავლით და განსაკუთრებით იმ ასპექტში, რასაც ინარ- 
ჩუნებს იგი ვითარცა დემიურგთან ახლოს მყოფი ე.წ. „კულტუ- 
რული გმირი“ (ცეცხლის მომტანი, კაცობრიული ცხოვრების 

140



სამყაროს შესაქმე 
  

მომწყობი და. სხვ.). 
სვანური ვერსიის მიხედვით ამგვარია ამირანის შობის 

პირობები (თავად დალი ეუბნება მონადირეს): „...როცა ჩემი 
მუცლიდან გამოიღო შვილი, სამი თვე დეკეულის ფაშვში შეინ- 

ახე, შემდეგ სამი თვე კიდევ კუროს ფაშვში, რომ რაც დედის 
მუცელში დააკლდა, ის შეივსოს და გამოიშუშოს; შემდეგ აკვან- 

ში ჩააწვინე, აკვნიანად წაიღე და იამანის წყაროზე დადგი" 
(100,151). მონადირემ, –– განაგრძობს ამბავს სვანური თქმულე- 
ბა, –– „ხელების კანკალით (I) გაუჭრა დალს მუცელი, რომლიდ- 

განაც გამოვიდა მზის მსგავსი ვაჟი" (100, 152). აქვე უნდა ითქ- 
ვას,ამ უკანასკნელ მომენტთან დაკავშირებით, რომ ამირანი 

თავის მეორე შობისას საკუთარი ხელით გაჭრის დევის ანუ გვე- 
ლეშაპის მუცელს. ამ თქმულებაში ჩვენ გვეცნაურება ზოომორ- 

ფულად წარმოსახული მზიური ღვთაების – „მზის მსგავსი ვა- 
ჟის“ ანუ „მზის ხბოს“ (ამარ-უთუს) – ზრდა დეკეულიდან კურომ- 
დე, სრულყოფილ ასაკამდე, თუმცა ამავე დროს ეს „ფაშვი" მისი 
მშობელი საშოც არის; ხოლო მოგვიანებით დაშრევებულ ეპი- 
ურ ტრადიციას ანთროპომორფულ დონემდე დაჰყავს მისი შობა, 
რაც, გარდა დედის მუცლიდან საკეისროს წესით გამოყვანისა, 

'ვლინდება აგრეთვე ნაყოფის მოშუშების ხანგრძლივობაში: ამი- 

რანი სამ საშოში სამ-სამ თვეს დაჰყოფს, რაც შეადგენს დროს 
კაცებრივი ემბრიონის განვითარებისას ჩასახვიდან შობამდე. 

ამირანის თქმულების ოსურ ვერსიაში ანთროპომორფული 

და ზოომორფული მომენტების გვერდით განსაკუთრებით გა- 
"ძლიერებულია კოსმიური შობის მომენტი. როგორც შემჩ- 

ნეულია სპეციალურ ლიტერატურაში, აქ სვანურ იამანის წყაროს 
„შავი ზღვა ცვლის, ხოლო აღმზრდელ იამანს -– ზღვის ღვთაება 
დონბერთი (108, 154); ხოლო ის ქალი, რომლის მუცლიდანაც 
გამოიყვანენ ამირანს, ამ დონბეთირების და არის, ე.ი. თავადაც 
ზღვის ქალღმერთია, „შემთხვევით“ ხმელეთზე მოხვედრილი. 

' დონბერთები ზღვაში შეიყვანენ ბავშვს, მისი კოსმიური ჩასახ- 
ების საშოში. შემდეგ ირკვევა, რომ ამ დონბეთირების იმაგი- 

141



სფურაბ ჰიკნაძუ 
  

ნაციური ხატი სხვა არაფერია, თუ არა ზღვის ძროხა და ზღვის 
ხარი, „მზიური ბავშვის“ ზოომორფული მშობლები. „ამ დროს 
შუა ზღვიდან ამოხტა ბიყი, -– ამბობს თქმულება, –– წელს ზევით 
ოქროსი იყო, წელს ქვევით კი ვერცხლისა. ერთ მხარეზე მზის 

"სურათი ჰქონდა, მეორე მხარეზე მთვარისა. ზღვის ძროხასთან 
მივიდა და მოწოვა, მერე ზღვის ხარის ორსავ რქების შუა დადგა 
და ისე იცეკვა, ხარმაც კი ითამაშა..." (108,155). აქ უკვე ახლოს 
ვართ იმ წარმოდგენებთან, რომლებმაც ძვ.წ. მეორე ათასწლეუ- 

ლის დასაწყისში წარმოქმნეს მზიური ნიშნებით აღბეჭდილი 
დემიურგის –– რომელ არს „მზის ხბო“ -–– დაბადების მითოსი. 

განა ასევე ზღვის სიღრმიდან, შეიძლება ითქვას, „ზღვაური 

ბოსლიდან" არ იბადება მარდუქიც? 
ხოლო რაკი ამირანი მზიური არსებაა, რაჭული ვერსიით „შუბ- 

ლმზიანი", რომელიც „ყველგან მზის შუქს აყენებს" (96, 84), 

თავის გზაზე უსათუოდ უნდა შეხვდეს გველეშაპს, –– ასეთია 
მისი ბედისწერა –– იმავე სტიქიის განმასახიერებელს, საიდან- 
აც იშვა იგი. მას ვერაფერი დააკლო ვერც თეთრმა და ვერც 

წითელმა ვეშაპმა, -–– ამათ მითოსური ყოფიერება არ გააჩნიათ, 
მხოლოდ სიმეტრიისთვის არსებობენ სამი სკნელის ანალოგი- 
ით –- მაგრამ „შავმა აიღო, ჩაყლაპა, შავი ზღვისკენ გასწია“ 
(99,300), სწორედ იქით, სადაც იყო მისი ბინა ანუ მისი კოსმიური 
სხეული. ასევე გამოთქვამს სვანური ვერსია: „დევმა ჩაყლაპა 
და თავის სახლში შევიდა“ (100, 155). ამრიგად, ამირანი „შავმა 
ზღვამ", თიამათმა შთანთქა. მერე ამ გველეშაპს თუ დევს მშო- 
ბიარობის ტკივილები შეაწუხებს, – „მუცელი ასტკივდება", 

როგორც უცვლელად იმეორებს ყველა ვერსია, –– რაც ნიშნავს, 

რომ დგება დრო ამირანის ხელმეორედ დაბადებისა. ხოლო გვე- 
ლეშაპის მუცლიდან რომ ამირანი მართლაც იბადება, ამის ხს- 

ოვნას, ვითარცა მითოლოგემისას, გარკვეულად ინახავს 
ამირანული თქმულების ხალხური ლექსი: „ამირანი დაიბადა, 
გოჭსა ჰგავდა ხუხალასა; წვერ-ულვაში გასცვინოდა...“ (99,300), 
ხოლო სხვა ვერსიების მიხედვით იგი დაბრმავებული ან 

142



სამყაროს შესაქმუ 
  

ცალთვალი გამოდის ვეშაპის მუცლიდან, რაც უკვე სხვა ნიშ– 
ნებით წარმოგვიდგენს ახლადშობილის გარეგან სახეს. ამ 
შემთხვევაშიც, ისევე როგორც პირველად, როცა მას გაუჭრეს 
დედის მუცელი, მისი შობა არ იქნება ბუნებრივი, მითუმეტეს, 
რომ ამჯერად იგი იძულებით მოხვდა „საშოში“. თუ პირველად 
გარედან გაჭრიან მუცელს და გამოიყვანენ „შუბლმზიან“ ბავშ– 

ვს, ახლა თავად ეს ბავშვი, რომელსაც მზე-შამაშივით თან ახ- 
ლავს დანა, შიგნიდან გამოჭრის ვეშაპის მუცელს და მოღიავე- 

ბულ ფერდში, როგორც გვამცნობს სვანური თქმულება, ჩად- 
გამს ჩელტს, რათა მზემ –– თუკი იგი მოხვდება გველეშაპის 
წიაღში, და მოხვდება კიდეც თავის დროზე -–– თავისი მცხუნ- 
ვარებით გამოწვას ეს ჩელტი და გარეთ გამოვიდეს. ამრიგად, 
ამირანი თავისი დაბადებით გზას უხსნის მზესაც ანუ, სხვაგ- 
ვარად, იხსნის მზეს და ეს მომენტი უძველესი მითოლოგემაა 
ამირანის თქმულებაში შემორჩენილი, რასაც გარკვეულად ეხ- 
მაურება ცეცხლის მოტანის ეპიზოდი. 

'თქმულებას აღარც ახსოვს, რომ გველეშაპი ამირანის დედაა, 
– ამ სტადიაზე იგი, ურჩხულად ქცეული, კაცობრიობის მტე- 
რია, რომელსაც გამუდმებით ებრძვიან ეპიური გმირები – არ 

ახსოვს „ენუმა ელიშსაც", თუმცა ეპოსის დასაწყისში თიამათი 

„ყოველთა მათ მშობლად“ (მუალ-ლიდათ გიმრი-შუ-6ნ) იწოდე- 
ბა, მათ შორის, რა თქმა უნდა, მარდუქისაც, რაკი იგი საყ- 

ოველთაო საშოა, როგორც ადრე ითქვა, ანუ ძველი ზღვაური 

ქალღმერთი ნამმუ, „დიდი დედა" (აქად. უმმუ რაბითუ) ან „დედა, 
მშობელი ცისა დამიწისა“ (შუმ. ამა-უჟ-თჟუ-ან-ქი); მაგრამ ეს უკვე 
დავიწყებულია ეპოსის კულმინაციურ მომენტში, მარდუქ- 
თიამათის ორთაბრძოლისას. მხოლოდ მაგიურ ტექსტში შეი- 

ძლება აღბეჭდილიყო ეს ძველი ვითარება, ისიც გაკვრით ბუნ- 
დოვან გარემოცვაში: „...თიამათია ეს, ბელის ძუძუს მაწოვებე- 

ლი" (12,32). მაგიური ტექსტი გარკვევით არ ამბობს, რომ 
თიამათი ბელის ანუ მარდუქის მშობელია, რადგან ამ ვითარებ- 
ის აშკარად გაცხადება ვაშინერს: „მშობელს" ტაბუირებულ 

143



ზურაბ კიკნაძე 
  

ენაზე ენაცვლება „ძუძუს მაწოვებელი". ჭეშმარიტება უნდა 
ითქვას, მაგრამ არა სრული სიცხადით, რაღაც მაინც უნდა დარჩ- 
ეს გამოუთქმელი: მაგიური ფორმულის მსმენელი კიდეც უნდა 

მიხვდეს რაღაცას და ბოლომდე ვერც უნდა მიხვდეს. 
იმის მაგალითი, რომ დამბადებელი საშო მეტაფორულად შეი- 

ძლება შეენაცვლოს ურჩხულს, და რომ ეს ურჩხული იკვლება, 

გვხვდება ქრისტიანულ ჰიმნოგრაფიაში, სადაც ძველი მი- 

თოლოგიური ტრადიციიდან მომდინარე ეს მოტივი საკმაოდ 

თამამი ალეგორიულობით არის გაცხადებული:1,წინასწარმეტ- 
ყველმან მუცლისა სიმხურვალე ზღვისა მხეცისა სამ დღე თავს 
იდვა, მოასწავა მეორედ შობა კაცთა ხსნისათვის ყოფადისა მუ- 
ცლისა მისგან ვეშაპისა მის,რომელიცა მოკლა მხსნელმან" 81 10- 
ბ, 72); აქ ცხადდება ვეშაპის მუცლის ორმაგი ალეგორიულობა: 
იგი არის იონას შთანმთქმელი, რომლის ბნელ წიაღს სამი დღის 

შემდეგ დააღწია თავი წინასწარმეტყველმა, რაც ნიშნავდა მის 

სიკვდილს და ხელმეორედ შობას, ხოლო მოასწავებდა მაცხ- 
ოგრის დაფლვას და მერე აღდგომას, როცა ვეშაპის მოკვლით 

იხსნა ადამიანი ჯოჯოხეთის ტყვეობიდან. ამავე დროს იონას 
გამოსვლა ვეშაპის მუცლიდან ალეგორიულად მოასწავებს ღვ- 
თის სიტყვის დაბადებას ქალწულის მუცლიდან, ისე რომ ჰიმ- 
ნოგრაფს სავსებით დასაშვებად მიაჩნია ამ ორ წიაღს შორის 
ანალოგიის გატარება: „ორთა მუცელთა ბუნებანი შეცვალნეს 
– ვეშაპისა და ქალწულისამან დღეს, რამეთუ პირველ უხრ- 

წნელად დაჰმარხა მუცელმან ნაყოფი, ხოლო აქა დღეს მუცელი 
დაიცვა ნაყოფმან...“ (110-ბ, 46). 

"ბუნების საწინააღმდეგო საქციელი – ძუძუს მაწოვებელი დე- 

დის მკვლელობა – ანთროპომორფულ ეპოსში მხოლოდ შეფარ- 

ვით შეიძლება თქმულიყო; ამიტომაც „ენუმა ელიშის" ბოლოს 
მარდუქი ებრძვის არა იმ გულმოწყალე ქალღმერთს, არამედ 
გამძვინვარებულ ურჩხულს, რომელიც მზად არის ყოველი და- 

ბადებული უკანვე შთანთქას თავის წიაღში. მარდუქი ამარცხ- 

ებს გველეშაპს როგორც ყოველი ეპიური თუ ლეგენდარული 

144



სამყაროს შესაქკზე 
  

გმირი; იგი კლავს მას, – ნათქვამია „ენუმა ელიძში“, –– მაგრამ 

მისი მოკვდინება პირდაპირი აზრით არ უნდა იქნას გაგებული: 
ღვთიური არსის სიკვდილი ნიშნავს მის სხვაგვარ არსებობაში 
გადასვლას, სახეცვლილებას. ამიტომაც ზღვაური ურჩხული 

შეიძლება მხოლოდ დაითრგუნოს და არავითარ შემთხვევაში არ 

მოკვდეს, თუნდაც ორად განიწვალოს. იგი ისეთი არსებაა, 
რომელიც თითოეულ განწვალებულ ნაწილში ინარჩუნებს სიც- 
ოცხლეს, როგორც მაგალითად, ჭია, ხოლო გველეშაპი ბუმბერ- 

აზული ჭიაა და სწორედ ასეთი სახით არის იგი წარმოდგენილი 

სახვით ხელოვნებაში (სურ. 12). აქ ვხედავთ მის წაგრძელებულ 

ტალღოვან სხეულს, რაც ამავე დროს ზღვაურ ბუნებაზე მიგ- 
ვანიძნებს. ეს სხეული შუაზე განკვეთა მარდუქმა; მაგრამ „ენუ- 
მა ელიშში" ნათქვამია, ალბათ მეტი თვალსაჩინოებისთვის, რომ 

იგი ნიჟარასავით იქნა გახლეჩილი. ამგვარად არის გამოხატუ– 

ლი თიამათის განწვალება. 

  

  

  

    
სურ, 12 

: წმისი ერთი ნაწილი, „ზემო თიამათი" (თიამათელითი) ცის მიღ- 

მა ეგულება შუამდინარელს, მეორე ნაწილი „ქვემო თიამათი“ 
(თიამათ შაფლითი) – მიწის ქვეშ. „ზემო თიამათი" საგულდაგუ- 
ლოდ არის გადატიხრული და მცველები ჰყავს მიჩენილი, რათა 
მისი წყალი ნიაღვრად არ ჩამოიქცეს ორ სკნელს შორის გაჩე- 

ნილ სივრცეში, შუასკნელში, სადაც სუნთქავს ყოველი სულდგ- 
მული. თიამათის სხვა ასოთაგან მარდუქს კიდევ შეუქმნია 
ბუნების მოვლენები, სახელდობრ, ორი მდინარე, როგორც 

145



ზურაბ კიკნაძე 
  

გვამცნობს არა „ენუმა ელიში“, არამედ ერთი მაგიური ხასია- 
თის ტექსტი: „ორი მარჯვენა თვალი მისი ტიგროსია, ორი 

მარცხენა თვალი მისი – ევფრატი“ (12, 35): ხოლო ერთი ას- 
ტროლოგიური ტექსტის მიხედვით რიამათი მთვარის სახითაც 

"იხილვება ცაში (11,37). ამრიგად, შუამდინარელს თავის 
გარშემო, ბუნების მოვლენების წიაღ შეეძლო „ეხილა“ თიამა- 
თის ასო-ასო განწვალებული სხეული და ვიდრე მარდუქის მიერ 

შექმნილი სამყარო იარსებებდა, მთლიან თიამათს იგი ვერა- 
სოდეს იხილავდა. 

ერთიანის განწვალება შუამდინარული კოსმოგონიის ძირი- 

თადი პრინციპია, ეს პრინციპი უდევს საფუძვლად შესაქმის 
ღვაწლს მის ნებისმიერ შესაძლებელ ასპექტში. პირველად კოს- 

მოგონიური აქტი – თიამათის განკვეთა ––- ამ პრინციპით ხორ- 

ციელდება და ვლინდება იგი შემდგომ, როგორც სახეცვლილი 
ვარიანტი, ცალკეული მოვლენისა თუ საგნისადმი მისთვის 

კუთვნილი ფუნქციის მინიჭებაში. 
განწვალების, როგორც კოსმოგონიური აქტის, იდეა ცხადად 

ჩანს შუმერული აზროვნების ერთ-ერთ მნიშვნელოვან ცნება- 
ში ნამ-თარ –– „ბედისწერა“, რომლის გარეშე წარმოუდგენელია 

არსებობდეს რაიმე საგანი, ბუნების მოვლენა, ღვთაებრივი არსი 

ან თუნდაც სამყარო თავის მთლიანობაში. ყველაფერს, რაც კი 

არსებობს, აქვს თავისი დასაზღვრული ბედი ანუ კუთვნილი 
ხვედრი, რისი ძალითაც იგი ასრულებს თავის ფუნქციას და 
დანიშნულებას ყოფიერებაში. როდესაც სამყაროში იქმნება სა- 
განი ღვთიური მოღვაწეობის ძალით, მას იმთავითვე დაჰყვება 
თავისი ნამ-თარი. რა კონკრეტული შინაარსის შემცველია ეს 
ტერმინი? 

ნამ ზოგადობის აღმნიშვნელი სიტყვაა. იგი წინ დაერთვის 

სახელს და აბსტრაქტულ მნიშვნელობას ანიჭებს მას, როგორც 

მაგალითად, ნამ-ლუ-გალ – „მეფობა“, ნამ-მახ –– „დიდება“, 

ნამ-ერიმ –– „მტრობა“, ნამ-სიპა –– „მწყემსობა“ და სხვ. ხოლო 
როგორც დამოუკიდებელი სიტყვა იგი ნიშნავს „ბედს”, 

146



სამყაროს შესაქმე 
  

„ხვედრს“; მისი პიქტოგრამა გარკვეულ ინტერესს აღგვიძრავს 
ერთ ეზოტერულ ტექსტთან დაკავშირებით, სადაც თიამათის 
გამო ნათქვამია, რომ იგი არის ფრინველი, სახელდობრ, მტრე- 
დი, რომელსაც შუაზე გახლეჩენ (იხ. გვ. 69): არქაულ დამწერ- 

ლობაში სიტყვა ნამ („ბედი“) „ფრინველის“ # პიქტოგრამით 

იწერება, რაც იმას მოასწავებს, რომ ამ ნიშნის შემქმნელის ცნო- 
ბიერებაში ზოგადისა და ბედის იდეა რატომღაც, ჩვენთვის 

გამოუცნობი ასოციაციის ძალით, ფრთოსან არსებას უკავშირდ- 
ებოდა. ნამ –– გინა ბედი, გინა ფრინველი, რაკი იგი ზოგადი არ- 
სია, არ შეიცავს თავის თავში რაიმე კონკრეტულს და არც რე- 

ალური არსებობა გააჩნია -–– იგი შესაქმის მიღმაა. რეალურად 
არსებობს მხოლოდ განწვალებული, თუ ძველ ქართულ სიტყ- 

, გას ვიხმართ, განზოგებული და ყოველ კერძოობით საგანსა თუ 
ნივთში განაწილებული ნამ. სწორედ ამას გამოხატავს ტერმინი 
ნამ-თარ, რაც სიტყვასიტყვით ნიშნავს „ზოგადის გაჭრას“, 
ხოლო ამ ზოგადიდან, გინა იყოს იგი „ფრინველი“, –– რომელიც 
იმ მაგიურ-იმიტაციურ რიტუალში თიამათის შინაგანად განუსხ- 

ვავებელ, როგორიც არის ზღვის სტიქიონი და შესაქმისაგან 
შეუხებელ სხეულს ასახიერებს, -– ამ ერთგვაროვანი მთლიანო- 

ბიდან განწვალების თუ დიფერენციაციის დაუსრულებელი 
აქტების წყალობით წარმოიშობა ყველაფერი, რაც კი არსებობს 
კოსმოსში და თავის განსაკუთრებულ ფუნქციას ასრულებს. 

ნიმუშისთვის, იგივე „მეფობა“ –– ნამ-ლუგალ თავის ნამდვილ 

ყოფიერებას ყოველი მეფის პიროვნებაში იძენს, რომელიც ახ- 
ორციელებს მისდამი კუთვნილ წილს ზოგადი მეფობისას. ეს 

· არის მისი კერძო ბედისწერა ანუ მოირა. ამ აზრით, თუკი მეფე, 
მეფის კერძო პიროვნება თავისი ფუნქციებით არსებობს, მხ- 

ოლოდ იმის ძალით არსებობს, რომ „მეფობა“ გან-წილ-ულია. 

ასევე ითქმის ყოველი ნებისმიერი მოვლენის მიმართ, ყოველ 

ასპექტში. 
შუამდინარული ღვთაების ყველაზე მნიშვნელოვანი ეპითე- 

ტი, ამ აზრით, არის „ბედისწერათა გამრიგე", აქად. მუშიმ ში- 

147



ზურაბ ჰიკნაძუე 
  

მათი ან „ბედისწერათა უფალი“ – პელ შიმათი; ამ უნარით ისი- 
ნი, თითოეული თავის სფეროში, კონკრეტულად ახორციელე- 
ბენ შესაქმის ღვაწლს –– საზღვრავენ დაუსაზღვრელს, ქმნიან 
„სახეს ყოვლისა ტანისა", რაც იმეორებს დემიურგი მარდუქის 
მოქმედებას, როდესაც მან ჯერ თიამათი განკვეთა ორწილად 
და მერე მონაკვეთებად დაჰყო შექმნილი სივრცე, რათა თი- 

თოეული ღმერთისათვის მიეჩინა თავისი სადგური ანუ სამოდლ- 

ვაწეო სფერო, რომ არ გადასცდენოდნენ დაწესებულ მიჯნებს; 

ენლილს მიუჩინა თავისი სავალი გზა (ხარრან) ცარგვალის ჩრდი- 
ლო სარტყელში, ენქის –– სამხრეთში, ხოლო ანუს გზა ცენ- 
ტრალურ სარტყელში დასახა; ცარგვალის შუაგულში დაადგინა 
უმაღლესი წერტილი ანუ ზენიტი (ელათი), რომლის ორივე მსხ- 

არეს, ცის კიდურებზე, გახსნა კარიბჭენი მზის ამოსასვლელად 
და ჩასასვლელად; მანვე განწვალა ანუნაქთა ქაოტური სიმრავ- 
ლე ორ დასად და მიანიჭა რა თითოეულს თანაბარი ღირსება, 

ერთი დასი ცაში გაგზავნა, რიცხვით სამასი, და ანუს „მიუწერა 
მისთა განჩინებათა მცველად, ხოლო მეორე დასს, ასევე 

ხუთჯერ სამოცს, მიწისქვეშეთი ჩააბარა, რათა განესაჯათ იქ 
ჩასულნი. 

მარდუექმა შეამკო ცის თავანი, დასხა იქ ვარსკვლავები – „ღმ- 
ერთთა ხატებანი" –– ანუ ზოდიაქოს ნიშნები (ლუმაში), რითაც 
დროის განუწყვეტელი დინება წესრიგიან მონაკვეთებად დაჰყო 

და კოსმოსში რიტმი და პერიოდულობა შეიტანა; განსაკუთრე- 
ბით იღვაწა მთვარის მოძრაობისა და მზესთან მისი ურთიერ- 

თობის დასადგენად; მთვარეს, „ღამის ქმნილებას“, დღეთა ალ- 
რიცხვის „ბედისწერა“ დააკისრა. „თვის დასაწყისში ქვეყნად 
გამოჩენისას, – მოძღვრავს მარდუქი მთვარეს, – რქა 
გაიბრწყინე ნიშნად დღისა ექვსისა; მეშვიდე დღეზე გვირგვინი 

გაინახევრე; მოვანებისას მზეს გაუსწორდი თვის შუაძალში. 

ოდეს მზე ცის კიდეზე მოგისწრებს, შარავანდის სხივი მოიკლე 

და უკან მოიქციე; უნათლობის დროს მზის გზას მიჰყვებოდე, 

ოცდამეცხრე დღეს მზეს კვლავ გაუსწორდი..." (36, V 15-22). 
“ 

L 148 ,



სამყაროს შესაქმე 
  

ამ „ინსტრუქციების“ შემდეგ შესაქმის ეპოსის ტექსტში მნიშ- 
ვნელოვანი ხარვეზია: აკლია დაახლოებით ასიოდე სტრიქონი. 

მაგრამ მე-6 დაფამ უხარვეზოდ, თუმცა სქემატური სახით, 
შემოინახა ადამიანის შექმნის ამბავი. თუ რისგან შექმნა კაცი 
მარდუქმა – უფრო სწორად ენქიმ მარდუქის ხელოვნური 

(ნიქლათი) გეგმის მიხედვით -– და რა ფუნქციები დააკისრა მას, 
ამის თაობაზე საგანგებო თავში იქნება საუბარი, ახლა კი, კოს- 
მოგონიის დასასრულს, უნდა ვახსენოთ დემიურგის კიდევ ერთი 

ღვაწლი, რომელიც უშუალოდ კაცის გაჩენას მოჰყვა. ამ უკა- 

ნასკნელი აქტით, რაც მდგომარეობს ზეციური ბაბილონის შე- 

ქმნაში, საბოლოოდ გამოიკვეთა კოსმოსის სტრუქტურა: სამ- 
ყაროში გაჩნდა ცენტრი, ღმერთების შესაკრებელი, ვინაიდან 
ბაბილონი -–– აქად. ბაბ-ილი, შუმ. ქა-დინგირ-რა –– ნიშნავს „ღმ- 
ერთების კარს“ (შდრ. ქართული მითოსის: „ხვთის კარზე შავი- 
ყარენით ანგელოზები თავნია..."), რომლის ორანად აშენდება 
შემდგომ მიწიერი ქალაქი ბაბილონი და ისიც სამყაროს შუაგუ- 
ლი იქნება, ვითარცა იმპერიის სატახტო ქალაქი. წერაქვმომარ- 

ჯვებული ანუნაქები –– ისინი იკისრებენ ამ ღვაწლს დემიურ- 
გისთვის -– ამ ზეციურ ბაბილონში ააგებენ ესანგილას, რომელ- 
იც კოსმიური ღერძივით განმსჭვალავს სამივე სკნელს. მისი 

საძირკველი აპსუს (ან ქვესკნელის) სიღრმეშია ჩაფესვილი, 
ხოლო მწვერვალი ცის თავანს ჩხვერავს ზენიტის წერტილში. 

მისივე ყაიდის იქნება მიწიერ ბაბილონელთა მიერ აშენებული 

ტაძარიც, მარდუქის ამქგეყნიური სადგომი ჟ-სანგ-ილა „თავაღ- 

მართული სახლი“. 

149



დურ-ან-ქი 

(„კავშირი ცისა და მიწისა“) 

კვერთხი – ცის ღერძი; კვერთხი –– ღერძი ციური სახლისა. 
ფესვი მისი – წყვდიადი, წვერო მისი –– ციური ტაბლა. 

შუმერული ჰიმნიდან (70,175) 

სამყაროს წარმოქმნის შუმერული მითოსის მიხედვით, 
რომელიც უკიდურესად ლაკონიური სახით არის შემონახული, 
სრულიად განსხვავებული შინაარსის ტექსტის პროლოგად, ცა 
(ან) და მიწა (ქი) თავდაპირველად ერთი მთლიანობა ყოფილა და 
„ოდესღაც“ განცალკევებულან. აქ არ ჩანს, საიდან წარ- 
მოიშვნენ ისინი და რა ძალამ განაშორა ერთმანეთს: 

ოდეს ცა მიწისაგან განეშორა, 

ოდეს მიწა ცისაგან განცალკევდა, 

ოდეს კაცობრიობის სახელი დამკვიდრდა, -––- 

მაშინ ანმა ცა წაიღო, 

ენლილმა მიწა წაიღო... (76,84). 

მაგრამ ცისა და მიწის დაბადების დავიწყებული მითოსის კვა- 
ლი შემორჩენილია ჩვენთვის კარგად ცნობილი უძველესი ზლ<- 

ვაური ქალღმერთის, ნამმუს, ეპითეტში ამა-უ-თუ-ან-ქი „მშო- 
ბელი დედა ცისა და მიწისა“. სწორედ ნამმუს წიაღში იყო ქაო- 

ტურად ერთიანი ცა და მიწა, – რასაც ვერ დაერქმეოდა კოსმო- 

სი –– როცა, თუ „ენუმა ელიშის“ სიტყვებით ვიტყვით, არ არსე- 

150



დურ–ან-ჰი 
  

ბობდა არც „ზევით“ და არც „ქვევით“, როცა ყველაფერი, რაც 

კი შეიძლება არსებულიყო, ერთმანეთში ირეოდა მსგავსად ამ 
ტურბულენტური მოძრაობისა, რასაც ვხედავთ მე-5 ათასწლეუ- 
ლის კერამიკაზე გამოსახულს (იხ. სურ. 13); აქ თევზი და ფრინ- 

ველი ერთ „საშოშია“ მოქცეული და ერთი ცენტრის გარშემო 
ტრიალებენ, რაც ერთგვარად წარმოგვიდგენს ქაოტურ ვი- 
თარებას. 

სხვა ტექსტის მიხედვით, რომელიც აგრეთვე ფრაგმენტია 

შუმერული კოსმოგონიური მითოსისა, ცა და მიწა თავისთავად 
არ განცალკევებულა ერთმანეთისაგან. აქ მოქმედებს ენლილი, 
შუმერული კოსმოსის შემქმნელი ღვთაება: 

ენლილმა, –- რათა ქვეყნის თესლი „სახლიდან“ 

აღმოცენებულიყო, 
მიწისგან ცის განშორება გადაწყვიტა, 

ცისაგან მიწის განშორება გადაწყვიტა..." (35,113). 

მითოსური აზრით ეს მოქმედება – 
ერთიანის განწვალება – იგივე კოს- 
მოგონიური აქტია, რაც სასტიკი 
ბრძოლის შემდეგ, როგორც დავი- 

ნახეთ, მოიმოქმედა მარდუქმა 
თიამათის სხეულის განკვეთისას, –– 

ხოლო ენლილი უბრძოლველად სჩა- 
დის ამ საქმეს და ეს დამახასიათებე- 

ლია შუმერული კოსმოგონიისათვის -– 
როდესაც ქმნის ცას და მიწას და ამ- 

სურ. 3 ყარებს ორიენტაციას ვერტიკალზე. აქ ენ- 
ლილს წერაქვი უპყრია ხელში, ყველა მიწიერი წერაქვების პირვ- 

ელსახე – იგი ძვირფასი მასალისგან არის შექმნილი –- და ამ 
იარაღით, რომლითაც შემდგომ ამოითხრება სააგურე თიხა და 
აშენდება ქალაქები და ტაძრები, ენლილი გაკვეთავს ცისა და 

151 

     რაა ჯ    



ზურაბ ჰიკნაძუ 

  

მიწის ერთიან „სხეულს“, ძველჩინური მითოლოგიის პან-გუს 
მსგავსად, რომელმაც ნაჯახით შიგნიდან გამოტეხა სამყაროუ- 
ლი კვერცხი, რასაც შედეგად მოჰყვა კვერცხის ჰაეროვანი და 
მღვრიე ნაწილებისაგან ცისა და მიწის შექმნა (92,41). 

ენლილის გამოჩენამ –- მითოსი არ გვიმხელს, მაგრამ უნდა 
ვიგულისხმოთ, რომ იგი იშვა იმ განწვალებადი ერთიანობისა- 
გან –– განფართა სივრცე შეტყუპებულ წყვილს შორის და მათ 
შუა ჩამდგარმა უსასრულოდ მზარდი სხეულით, რის გამოც 
ეწოდება მას ქურ-გალ „დიდი მთა", გაზარდა მანძილი ქვე-ყა- 
ნიდან ზე-ცამდე. ასევე შუა მოექცა პან-გუც კვერცხიდან 

  

სურ. 14 
„გამოჩეკილ“ ცას და მიწას და მისი სხეულის ამაღლება-გაფარ- 
თოებასთან ერთად მაღლდებოდა და ფართოვდებოდა მათ 
შორის სივრცეც. 

შესაძლებელია, ამ მითოლოგემას გულისხმობდეს აშურული 

152



დურ–ან–ქი 
  

რიტუალური სცენა (სურ. 14), სადაც ჩაჩოქილი არსება, რომელ- 
საც თავს ზემოთ ფრთიანი მირგვალა -–– ცის ნიშანი -– აღუპყრ- 
ია, თითქოს წამოდგომას აპირებდეს, რათა ეს სიმბოლო ცის 
თავანს მიაბჯინოს. 

ეს მითოლოგემა უფრო ცხადად ჩანს ძველეგვიპტურ კოს- 
მოგონიაში, სადაც შუ (ჰაერი) მიჯნავს დედრულ ნუნს (ცას) მამ- 

რულ გეპბისგან (მიწისგან), შუ დგას მათ შორის (სურ. 15) და გაშ– 
ლილი ხელებით უჭირავს ცა, რის გამოც ეწოდება მას ონურის 
– „ცის დამყრდნობელი". ვითარცა ჰაერის სვეტი, იგი ცასა და 

მიწას შორის არსებული სივრცის ანუ ატმოსფეროს ღმერთია 
  

  

      
სურ. 15 

(15,7), ისევე როგორც ენლილი, რომლის სახელი ენ-ლილ ნიშ- 

ნავს „ჰაერის უფალს". ცისა და მიწის განწვალებით ენლილმა 
ფაქტიურად შექმნა ატმოსფერო, „სასუნთქი სივრცე“, რათა 
ქვეყნის თესლი „სახლიდან აღმოცენებულიყო“, როგორც ნათქ- 
ვამია ზემოთ მოტანილ ფრაგმენტში. ამ სივრცის უპირველესი 

თვისებაა სიფართე და სივიწროვის საპირისპიროდ ცხოველმყ- 
ოფელობის ნიშნით არის აღბეჭდილი. „ჩემს სივიწროვეში შენ 

განმივრცე მე", –– ამბობს ფსალმუნთა ერთი მუხლი (4,2), 
ძველქართული თარგმანის ერთ-ერთი ვერსიით, –– „ჭირსა ჩემ– 
სა მილხინე მე“ და ეს სიტყვები ბიბლიისეული სტილისამებრ ორ– 

  

153



ბურაბ ჰიკნაძუ 

  

მაგ მნიშვნელობას რომ იმარხავს (გასაჭირი –– სივიწროვე, გან- 
ვრცობა –-- ლხინება), ზედმიწევნით ზუსტად გამოხატავს ფარ- 
თო სივრცის შექმნის კოსმოგონიურ ღვაწლს, რაც მოიმოქმედა 
ენლილმა. მისი ეს ღვაწლი უნდა იგულისხმებოდეს ეპითეტში – 

„ქვეყნის განმვრცობი უფალი" (ე6-ქალამ-მა ინდაგალ-ლა»ქე). 
ამასთან დაკავშირებით ყურადღება უნდა მიექცეს შესაბამი 
მნიშვნელობის შემცველ სემიტურ ძირთა ფონეტიკურ ვარიან- 
ტებს: რ-ფშ „განფართება", ნ-ფშ „სუნთქვა“, „სიცოცხლე“, ნ-ფხ 

„ქროლვა", „ცეცხლის აგზნება“ (შდრ. ქართ. ცოცხალი და ცეცხ- 
ლი) და ანალოგიისთვის „ფართოდ მავალი" ვიშნუს და ინდრას 
შესაქმისეული აქტის მოხსენიებას რიგვედას ერთ ჰიმნში: 

„თქვენ შექმენით ფართე სივრცე, თქვენ განფართეთ სივრცე 
სიცოცხლისათვის" (84, 26), რასაც შეესატყვისება, როგორც 
გარკვეულია სათანადო ლიტერატურაში, ე.წ. ელემენტარული 

კოსმოგონიური აქტის გამომხატველი მითოლოგემა: „ოდეს ინ- 

დრამ მოიცა სრულყოფილად ძალი თვისი, ფართედ განაშორა 
ერთმანეთისაგან ცა და მიწა“ (84,29). 

ინდრა-ვიშნუ, მითრა, –– როგორც რიგვედას ჰიმნი ამბობს, 
„მითრამ მოუპოვა (ადამიანებს) ფართო სივრცე სივიწროვიდან 
გამოსასვლელად, გზა გაუხსნა სამკვიდრებლისკენ" (22,20), რაც 
ზუსტად ემთხვევა ფსალმუნთა ზემოთ მოტანილ სიტყვებს – 
და ენლილი ამყარებენ სამკვიდრებელს, საარსებო სივრცეს და 
მის განფართებასთან.ერთად აღმოცენდება ქვეყნის თესლი, 

(ნუმუნ-ქალამმა), იზრდება ხე, დამკვიდრდება კაცთა მოდგმის 

სახელი (მუ-ნამ-ლუ-ლჟ). ყოველი დაბადებული მოქცეულია და 
სუნთქავს ცასა და მიწას შორის – ეს არის კოსმოსი, არა ცალკე 
ცა და ცალკე მიწა, ერთმანეთისაგან უსასრულო მანძილით და- 

შორებულნი, არამედ მათი მთლიანობა, რაც გამოხატულია შუმ- 
ერული კომპოზიტით ან-ქი. ის ღმერთი, რომელმაც „ოდესღაც“ 

გათიშა ან-ქი, იგივე ღმერთი იქნება მარადჟამს მათი შემაკავ- 

შირებელი, რადგან იგი „დგას“ მათ შორის დიდი ღერძივით (დიმ- 

გალ). ამიტომაც ენლილის ზედწოდებაა და, ზოგჯერ მისი საკუ- 

154



დურ–ან–ქი 
  

თარი სახელი, როცა მას წინ უძღვის ღვთიურობის აღმნიშვნე- 
ლი დეტერმინატივი –- დურ-ან-ქი „კავშირი ცისა და მიწისა“. 

თუმცა ეს სახელი უფრო ხშირად მიეკუთვნება ქალაქ ნიპურს 
ან იმ ტაძარს ნიპურისას, სადაც დაუნჯებულია ენლილის 
საკრალური ძალა. ხოლო ეს ადგილი განსაკუთრებული ადგილ- 
ია მითოსური აზრით. 

აქ არის სამყაროს ჭიპი, –– სიტყვა დურ „კავშირის“ გარდა 

„ჭიპსაც" ნიშნავს ან „ჭიპის ნაწლევს“ –– იგივე ომფალოს ან მე- 

სომფალონ, სადაც შუმერული ნიპურის მსგავსად ბერძნული მი- 
თოსის მიხედვით მდებარეობს აპოლონისეული დელფოს ტაძ- 

არი (იხ. სოფოკლეს „ოიდიპოს მეფე“, 480,899); ამ კოსმიურ 

შუაგულში გადის „დიდი ღერძი“, შუმ. დიმ-გალ, ცისა და მიწის 
შემაერთებელი, ანუ „გრძელი ღერძი". ოვიდიუსის „მეტამორ- 

ფოზებში" (I,255) რომ არის ნახსენები. ამგვარი ადგილი იმით 
არის შესანიშნავი, რომ აქ,როგორც ერთი სწავლული წერს, „გარ- 

ღვეულია სივრცის ჰომოგენურობა“ (22,42), სწორედ აქ არის 
მიღწეული, ერთის მხრივ, ყველაზე მჭიდრო კონტაქტი ზეციერ- 

სა და მიწიერ სფეროებს შორის, -– ამიტომ ეწოდება ამ ადგილს 
დურ-ან-ქი –– ხოლო, მეორეს მხრივ, ყველაზე მეტი პოტენცი- 

ური სიფართოვე, რაკი აქედან დაიწყო ცისა და მიწის გაშ– 
ორიშორება ანუ სივრცის განფართება; ამ აზრით ტაძარი ყვე- 

ლაზე ფართო ადგილია დედამიწის ზურგზე. ამავე დროს აქ ხორ– 
ციელდება დროის მითოსური უკუქცევადობა: აქ მუდამ ახალი 

ძალით მოქმედებს ის იმპულსი, რომელიც ჟამთასვლის 

დასაწყისში ამოქმედდა. ამრიგად, აქ სრულიად განსხვავებული 
დრო და სივრცეა. ამაში მდგომარეობს „ცისა და მიწის ჭიპის“ 
საკრალურობა. 

თუმცა დურ-ან-ქი, ვითარცა კოსმოსის ჭიპი, უძველესი 

ტრადიციის ძალით უპირატესად ნიპურში, შუმერის ცენტრშია 

ნაგულისხმევი, იგი პოტენციურად იარსებებს ყველგან, სადაც 
კი ერთგვაროვანი დრო და სივრცე გაირღვევა. იერარქიულად 

რომ მივყვეთ, ჯერ თავად შუმერია ქვეყნიერების შუაგული, -– 

155



უურაბ ჰიჰპნაძე 

  

ქი-ენ-გი ქურ-გალ-მა-და-ან-ქი „შუმერი, დიდი მთა, ცისა და მი- 
წის ქვეყანა“,რაშიც ფაქტიურად ნიპური იგულისხმიერება. შუმ- 
ერში ცენტრია ნიპური და მერე სხვა დედაქალაქები, –– არ უნდა 
იყოს შემთხვევითი აზრობრივ-ფონეტიკური თანხვედრა: შუმ. 
ურუ „ქალაქი“ და სანსკრ. ურუ „სიფართე“, რომელთა კავშირში 

უნდა გავიხსენოთ დედაქალაქის მითოსური „საშოობა“ და აქა- 

დური სიტყვა „საშოსათვის“ –– ფრუ; ქალაქის ფართობში ტაძ- 
არია ჭიპი, რომლის დახასიათებებს ქვემოთ გავეცნობით, ხოლო 

ტაძარში – განსაკუთრებული, წმიდათა წმიდა სამყოფელი. ასე, 
კონცენტრიულ წრეებად იხაზება დურ-ან-ქის ველი, რომლის 
საკრალური ძალა იზრდება წრეხაზის ცენტრთან მიახლოების 
კვალობაზე. აქ ყველაზე ძლიერია მისი მუხტი, აქედან ვრ- 
ცელდება მელამი (იხ. გვ. 88-10). 

ვიდრე აშენდებოდეს ტაძარი, რომლის უპირველესი ეპი- 

თეტია „მაღალი მთა, ცისა და მიწის განმაშორებელი“ ხურ-სანგ- 
გალამ-მაგიმან-ქი-თა ბად-ბად-ე, სადაც სხვათა შორის, გამოყ- 
ენებულია პირველადი კოსმოგონიური აქტის გამომხატველი 

ზმნური ძირი ბად „გან-შორება“, რასაც მასალობრივ შეესა- 
ტყვისება რიგვედას ჰიმნებში ანალოგიური მნიშვნელობით ნას- 
მარი სანსკრიტული ძირი ბადჰ(84,28,29, 39), –– წინასწარი პრაქ- 
ტიკული სამუშაოების ჩატარებამდე იქმნება საკრალური ფარ- 
თობი და ამას ახორციელებს ქალაქის ენსირიტუალური მოძრაო- 

ბით, რაშიც ვერტიკალზე სივრცის დაუფლების სიმბოლური 

აქტი უნდა იგულისხმებოდეს: „ტაძრისათვის, რომლის გეგმა 

დაუდგინა, ტაძრისათვის, რომლის მელამი ცას სწვდება, რომ- 
ლის განგებულებანი მიწიდან ცამდე აღწევს... გუდეა ქვევიდან 

ავიდა, ზემოთისკენ გაემართა; ზევიდან ჩამოვიდა, ქვემო- 

თისკენ გაემართა" (68, # XVII 17-25). ქალაქის მთავრის, რომელ- 
იც ფაქტიურად ღმერთის ნაცვალია ამქვეყნად, ეს ფუნქცია 
ჩანს აგრეთვე მისი ტიტულის ოდეოგრამულ დაწერილობაში პა- 
თემენ-ხი –– „კვერთხოსანი, (ტაძრის) თემენის ჩამდები“, ხოლო 
როგორც „კვერთხი“, ისე თემენი ანუ „ქვაკუთხედი“, როგორც 

156



დღურ–ან–ჰი 
  

დავინახავთ, დურ-ან-ქის ექვივალენტური სა- L- 
გნებია. ანალოგიური ფუნქცია, ოღონდ სხვაგ- C) 25 
ვარად გამოხატული, უნდა ჰქონოდა უძველეს 
დროში რომაელ ქურუმს, „ხიდის მკეთებელს" 

(იიიწწ-ი0, რომელიც გადებდა სიმბოლურ ხიდს 

ორ სფეროს შორის. კვერთხის მპყრობელის 

გამოსახულება (იხ. სურ. 16). ს. ს 
იდეა (ისა და მიწის კავშირისა, როგორც სურ. 16 

დავინახეთ, ყველაზე მკაფიოდ გამოხატულია ტაძრის შენობა- 
ში. ამრიგად, ტაძრის აგება იმეორებს შესაქმის აქტს, რომლის 
ძალითაც უორიენტაციო სივრცეში აბზუს სიღრმიდან უმაღლეს 
ცამდე გამოისახება პირველი ვერტიკალი, და რის შემდეგაც 

ფაქტიურად შეიქმნება სივრცე. ამგვარ სივრცეს ვერტიკალზე 
შუამდინარულ მიკროკოსმოსში ქმნის უკიდეგანო დაბლობზე 
აღმართული უზარმაზარი ტაძრები – ზიქურათები, რომელნიც 
თავთავიანთ ლოკალში იმ წარმოსახვითი „დიდი სვეტის“ გან-“ 
სახებებს წარმოადგენენ და ყოველ კერძო ადგილს დედამიწის 
შუაგულად აქცევენ. მათი ამგვარი ბუნება მათსავე ზედწოდე- 
ბებში ჩანს, როგორც მაგალითად, „დურანქის სახლი“, „ქვეყნის 

დიდი სვეტი“, „ცისა და მიწის დიდი სვეტი, რომელსაც საძირკვე- 
ლი აბზუში უძევს“, ე-სანგ-ილა (თავაღმართული სახლი!) და 

თავად სიტყვაში ზიქქურათ, რაც ნიშნავს „აღმართულს”, „მაღ- 

ლად აგებულს“. 
შუამდინარული ზიქურათი, რომელიც ამ ცივილიზაციის სიმ- 

ბოლოდ იქცა ძველ დროშივე, სახელდობრ, ძველაღქმისეულ 
ტრადიციაში, პირველად ჰეროდოტემ აღწერა და მანვე შემოგვ- 
ინახა, თუმცა ბერძნებისათვის ჩვეული იჭვნეულობით, ადგი- 

ლობრივ ქურუმთა ცნობა ამ ნაგებობათა დანიშნულებაზე: „ამ 
სატაძრო წმინდა ნაკრძალის შუაგულში აღმართულია უზარმაზ- 

არი გოდოლი, ერთი სტადიონის სიგრძისა და განისა. ამ გოდ- 
ოლზე დგას მეორე გოდოლი, მასზე კიდევ სხვა გოდოლი, და ასე 
რვა გოდოლია ერთმანეთზე დაშენებული. გარეთა კიბე გარს 

157



შაურაბ კიკნაძე: 
  

უვლის მაღლამდე ამ გოდოლებს... უკანასკნელ გოდოლზე ალ- 
მართულია დიდი ტაძარი. ამ ტაძარში დგას დიდი, ბრწყინვალედ 
მორთული სარეცელი და მის გვერდით ოქროს ტაბლა. არავი- 
თარი გამოსახულება ღვთაებისა იქ არ იპოვება. არც არავინ 

ათევს იქ ღამეს, გარდა ერთი ქალისა, რომელსაც, ქალდეველ- 
თა, ამ ღმერთის ქურუმთა სიტყვით, ღმერთი ამოირჩევს ადგი- 
ლობრივ ქალთაგან. ეს ქურუმები იმტკიცებიან (თუმცაღა არა 

მჯერა), თითქოს თავად ღმერთი ეწვეოდეს ზოგჯერ ტაძარს და 
ღამეს ათევდეს ამ სარეცელზე...“ (ისტ. 1, 181-2). 

დღესდღეობით ჩვენ უფრო მეტი არ ვიცით ამ გოდოლის 

დანიშნულებაზე, ვიდრე თავის დროზე ჰეროდოტემ იცოდა, 

თუმცა მეცნიერთა განკარგულებაშია ორიგინალური ტექსტე- 

ბი, საიდანაც შეიძლება ამოვიკითხოთ ყრუ ცნობა ღვთაებრივი 
ქორწინების რიტუალისა, ზიქურათის უკანასკნელ გოდოლზე 
რომ სრულდებოდა. ესეც თავისთავად დურ-ან-ქის ერთ-ერთი 

- გამოვლენაა, რაკი მიწიერი ქალ-ქურუმი „ცად მიბჯენილ“ გოდ- 
ოლში ჩამოვანებული ღვთაების სასძლოდ იყო შერაცხული. ამ 
საკრალური ჩვეულების სიმბოლური მნიშვნელობა განხილული 
იქნება საგანგებო თავში, ახლა კი მოვიხმობთ ზიქურათის 
შესახებ არსებულ კიდევ ერთ ძველ ცნობას. ძველი აღთქმის 

წიგნებში ვერსად შევხვდებით ეგვიპტის გრანდიოზული პირა- 

მიდების ხსენებას, რომელნიც ფარაონული ცივილიზაციის 
ნიშანსვეტებად დგანან დღესაც ნილოსის ველზე, მაგრამ ამ 
წიგნების ავტორებს უყურადღებოდ არ დაუტოვებიათ შუამდი- 
ნარული ზიქურათები. დაბადების XI თავში ამ ნაგებობას ეწოდე- 
ბა „გოდოლი“ (მიგდალ) და ყველასათვის ცნობილია ლეგენდა, 
მის მშენებლობას რომ ეხება: „მთელს ქვეყანაზე იყო მაშინ 
ერთი ენა და ერთი მეტყველება. და მოხდა, რომ აღმოსავ- 
ლეთიდან დაძრულთა ჰპოვეს ველი შინეარის ქვეყანაში და იქ 

დასახლდნენ. უთხრეს ერთმანეთს: მოდით, მოვზილოთ ალიზი 

და ცეცხლში გამოვწვათ. აგური შეიქმნა მათთვის ქვად, კუპრი 
თიხად. თქვეს: მოდით, ავაშენოთ ქალაქი და გოდოლი, ცას უწ- 

158



დურ–ან–უჩ 
  

ევდეს მწვერვალი მისი. ვქნათ ნიშად ჩვენდა, რათა არ გავი- 
ფანტოთ დედამიწის ზურგზე. ჩამოვიდა უფალი სახილველად 

ქალაქისა და გოდოლისა, ადამის ძენი რომ აშენებდნენ. თქვა 
უფალმა: აჰა, ერთი ხალხია და ერთი ენა აქვს ყველას; ამის კეთე- 

ბა დაუწყიათ; ამიერიდან არაფერი დაუბრკოლდებათ, რის გა- 
კეთებასაც განიზრახავენ. ჩავიდეთ და ავრიოთ იქ ენა მათი, 
რათა არა ესმოდეთ ერთმანეთის ენა. გაფანტა უფალმა ისინი 
იქიდან მთელს დედამიწის ზურგზე და შეწყვიტეს მათ ქალაქის 

შენება. ამიტომ შეერქვა სახელად „ბაბილონი“, რადგან აქ აღ- 
რია (ჰშალალ) უფალმა ენა მთელი ქვეყნისა და იქიდან გაფანტა 

ისინი უფალმა მთელი დედამიწის ზურგზე“ (დაბ. 1 1; 1-9). 
ძველაღთქმისეული ამ მონათხრობის წყალობით „ბაბილო- 

ნის გოდოლი“ დაუსრულებელი მშენებლობის ანუ მიუღწეველი 
იდეალის სიმბოლოდ იქცა. მაგრამ ჩვენ ვიცით, რომ შუამდინა- 
რეთში არაერთი ზიქურათი აგებულა, რომელთა გამო ტექსტებ- 
ში მრავალგზის თქმულა ჩვენთვის ცნობილი მითოლოგიური 
ფორმულა, როგორც მაგალითად „თხემი მისი მაღლა ცამდე 
ავამაღლე, ხოლო ქვემოთ ქვესკნელში დავამყარე მისი 
საძირკველი“, ან „მწვერვალი მისი –– ღრუბელთა მიმწვდომი, 

ფუძე მისი –– ქვესკნელს ჩაზიდული"“, ან კიდევ: „მწვერვალს მი- 
სას ცა გვირგვინად ადგას“, სწორედ იმგვარად, როგორც ნარამ- 
სინის სტელაზე ვარსკვლავით დაგვირგვინებულ კოსმიურ მთას 

ვხედავთ. 
„ბაბილონის გოდოლი“, რომლის აგება ბიბლიური თეოლოგი- 

ის მიხედვით კაცებრივ თავხედობად, მიწიერისაგან ზეციერის 

დაუშვებელ ხელყოფად არის შერაცხილი, თავად შუამდინარეთ- 
ში წარმოადგენდა საკრალურ შუაგულს, რომლის გარშემო თავს 
იყრიდა ხალხის კულტურულ-რელიგიური მისწრაფებები; იგი 
იყო თემის, ქალაქის, ქალაქ-სახელმწიფოს ცენტრი –– თუ სო- 
ციალური თვალსაზრისით შევხედავთ მის დანიშნულებას; 
ხოლო მითოსური თვალთახედვით იგი იდგა დედამიწის შუაგულ- 
ში და რამდენი ზიქურათიც იქნებოდა აღმართული, იმდენივე 

159



დურაბ ჰიკპნაძე 
  

ცენტრი ექნებოდა დედამიწას ანუ სამყაროს. მნიშვნელოვანი 
აზრი მარხია იმ ფაქტში, რომ ბიბლიური ტრადიცია დედამიწის 
პირველი მოსახლეობის შემჭიდროებას და ერთ ენაზე 
მეტყველებას ცათამწვდომი გოდოლის აგებას უკავშირებს. იგი 
ის ნიშანსვეტი უნდა ყოფილიყო, რომელიც ცენტრისკენული 

ძალით დააკავებდა ხალხს და იხსნიდა უმწყემსო ფარასავით 
გაფანტვისაგან. გაფანტვა ორგზის ხდება შესაქმის წიგნში და 
ორივეჯერ ერთი და იმავე სიმბოლოს ვარიანტებთან არის 

დაკავშირებული: ადამ და ევას, კაცთა მოდგმის წინაპართა, გან- 
დევნა ედემიდან -– საბედისწერო ხესთან, ხოლო ნოეს შთამო- 
მავალთა გაფანტვა –– გოდოლთან; ორივეგან, როგორც აღმო- 
სავლეთის ედემში, ისე შინეარში ადამიანი შეეცადა ღმერთს 

გატოლებოდა – იქ „ცნობადის ხის" ნაყოფის გემოსხილვით, აქ 
ცასთან შემაერთებელი გოდოლის აგებით, რასაც, როგორც 
ვიცით, შუამდინარელნი დურ-ან-ქის უწოდებდნენ და დიდის 
შთაგონებით აშენებდნენ. საბოლოოდ, ედემის ადამმა ღვთიური 
ცოდნის ნაცვლად სიკვდილი ჰპოვა ანუ დაკარგა სულისა და 
ხორცის განუყრელი ერთიანობა; მსგავსადვე, შინეარის ხალხი, 

ნაცვლად იმისა, რომ ზეცას მისწვდომოდა, დედამიწის ზურგზე 
განიფანტა და თუ ადრე ერთპირად მეტყველებდა, ახლა სხვა- 
დასხვა ენაზე ალაპარაკდა, რამაც საბოლოოდ გათიშა კაცობრი- 
ობის ერთი ორგანიზმი. შესაქმის წიგნის ამ ორ ამბავს შორის 

უსათუოდ არსებობს პარალელიზმი, კაცთა მოდგმის თანდა- 
თანობითი ინვოლუციის მომასწავებელი; მაგრამ ეს თვალ- 
საზრისი ძველაღთქმისეულია, ხოლო რაც შეეხება შუამდინა- 
რეთს, ამ ცივილიზაციისათვის გოდოლი ანუ აქადურად ზიქეუ- 
რათი, ხოლო შუმერში უფრო ადრე უ-ნირ-ად წოდებული გრან- 

დიოზული შენობა, მუდამ იყო ცასა და მიწას შორის შესაძლებე- 
ლი კავშირების სიმბოლო. 

ზიქურათი იმგვარად შენდებოდა, რომ მას მთის ასოციაცია 

უნდა გამოეწვია. ჯერ ერთი, უნდა აღმართულიყო ხელოვნურ 
მიწაყრილზე, ხოლო თავად შენობა მისი გაგრძელება უნდა ყო- 

160



დურ–ან–ქი 
  

ფილიყო. სადაც არ იყო შენობის აგების საშუალება, იქ თავად 
მთის მწვერვალი შეასრულებდა ზიქურათის როლს, როგორც 
ვკითხულობთ „გილგამეშის ეპოსის“ XI დაფაში, სადაც აღწერ- 
ილია წარღვნას გადარჩენილი ერთადერთი კაცის კონტაქტი 

ღმერთების სამყაროსთან მსხვერპლშეწირვის საშუალებით; 
ნიცირის მთის ბუნებრივ მწვერვალს, საკულტო მიზნისთვის 
გამოყენებულს, ტექსტში „მთის ზიქურათი“ (ზიქქქურათ შადი) 

ეწოდება: „ამოვსვი (პირუტყვი) და შევწირე მსხვერპლი ოთხივ 
ქარისაკენ, მთის ზიქქურათზე ვაკმიე საკმეველი“ (XI, 155-6). 

რაკი ზიქურათი კოსმიური მთის ხატად შენდებოდა, ეს უნდა 

გამოვლენილიყო მის კონფიგურაციაში. გარდა იმისა, რომ შე- 
ნობის ოთხი კედელი პირამიდულად დახრილია მწვერვალისკენ, 
კედლების სიბრტყე მწვერვალიდან ძირამდე და ჰორიზონ- 
ტალზე ერთი კუთხიდან მეორე კუთხემდე -–– არ მიჰყვება სწორ 
ხაზს, არამედ ოდნავ გამრუდებულია, შეუმჩნევლად გამობურ- 
ცული, იმდენად შეუმჩნევლად, რომ მხოლოდ ზუსტი გაზომვე- 
ბის წყალობით გახდა ცხადი, რომ ზიქურათის კონსტრუქციაში 
არ არის არც ერთი სწორი ხაზი (78, 139). ამ სიმრუდით მიღ- 
წეულია მთის ორგანულად „ამოზრდილობის“ ეფექტი, რაც ვერ 
მიიღწეოდა მკაცრი, სნორხაზოვანი ფორმებით, როგორნიც 
ბუნებაში არ იპოვება. აქ შეიძლება მოვიტანოთ შორეული 
ანალოგი –– კლასიკური ელინური, კერძოდ, დორიული ტაძარი, 
რომლის სვეტნარი უმნიშვნელოდ არის მიხრილი შენობის ცენ– 

ტრისაკენ (ე.წ. კურვატურა ანუ „გამრუდება"), ხოლო სვეტების 
ზრო ძირიდან ერთ მესამედზე ოდნავ გამობურცულია (ე.წ. ენ- 

ტასის ანუ „დაძაბულობა“), რაც თითქმის გამოწვეულია ანტ- 
აბლემენტის მძიმე მასის დაწოლით დასიმძიმის ქვეშ მათი გაუდ- 
რეკელობის ეფექტს ქმნის (77, 84). ამგვარადვე, ზიქურათის 
კედლების მრუდი თითქოს თვალნათლივ გვიჩვენებს იმ მი- 
თოლოგემას, რომლის მიხედვითაც მთელი შენობა იყრდნობს 
ცის თავანს –– ზეციურ ანტაბლემენტს. მაგრამ ამის გამო არ 
ითრგუნება შენობა, რადგან მის კედლებს ვერტიკალურად ას- 

161



ზურაგ კიჰნაძე 

  

დევს ნიშები, მსგავსად ელინური ტაძრის სვეტთა ღარებისა (ე.წ. 
კანელიურა), რაც აქარწყლებს საყრდენთა მოსალოდნელ 
ქვედაზიდულობას და მათ ჰაეროვან ზესწრაფვას აძლიერებს. 

დავუბრუნდეთ კვლავ ზიქურათს, ვითარცა ხატს მთისას. მა- 

გრამ იგი არ იყო შიშველი მთა, ვთქვათ, ისეთი, როგორსაც 
ნარამსინის სტელაზე ვხედავთ, ტყიანი მასივის თავზე აღ- 
მართულს, რომლის კონფიგურაციაში აგრეთვე შეიმჩნევა 
ოდნავ მრუდი ხაზები. რაც შუამდინარულ საფეხუროვან ტაძ- 
არს განსაკუთრებით განასხვავებს ძველი დროის სხვა მონუ- 
მენტური საკულტო ნაგებობისაგან (კერძოდ, ეგვიპტის ან მა- 
იას პირამიდებისაგან), ეს არის ის, რომ მის ყოველ ტერასაზე, 
როგორც არქეოლოგებმა დაადგინეს და ტექსტებიც იმოწმე- 

ბიან, გაშენებული იყო „ტყე". გლუვი კედლების ფონზე ალ- 
მართული ხეების ჯარი ქმნიდა ილუზიას მიწის გულიდან 
ამოზრდილი მთისას და კიდევ უფრო აძლიერებდა შენობის 
ზესწრაფვას. ბუნებრივი და ხელოვნური აქ ჰარმონიულად ერ- 
წყმოდა ერთმანეთს, როგორც ნათქვამია ურის ზიქურათის 
გამო: „ნანნარს, ჩემს მეუფეს, ტაძარი ავუგე; ექიშნუგალი მწვ- 
ანე მთასავით საძირკველზე („დიდ მიწაზე“) დავდგი (9, 120). 

ამრიგად, „მწვანე მთა“ არა მხოლოდ ფიგურალურად, არამედ 
რეალურადაც გამოხატავს ზიქურათის გარეგან სახეს. ამ მხრივ 

საგულისხმოა მისი შუმერული სახელწოდება უ-ნირ, კომპოზი- 
ტური სიტყვა, რომლის პირველი წევრი უ აღნიშნავს „მზერას” 

(მისი იდეოგრამა, თავის მხრივ, ორი ნიშნისაგან შედგება იგი-ე 

„თვალი-სახლი"), ხოლო მეორე ნირ -–- „მაღალს“, „აწვდილს”, 

არა ხელოვნურად, არამედ ორგანულად აზრდილს; როგორც 

ცხადად ჩანს მის იდეოგრამაში: IL რაც ნიშნავს მთაზე 
ამოზრდილ ხეებს. 

როგორც ვხედავთ, ზიქურათის დახასიათებაში, რაც შემდეგ 
საერთოდ ყოველი სახის ტაძარზეც ვრცელდება, ფიგურირებს 
ორგანული ელემენტი ხე, მცენარე –– დურ-ან-ქის ან დიმ-გა- 
ლის ჰელიოტროპული გამოვლენა. ამის გამოა, რომ ტექსტებ- 

162



დურ–ან–ქი 
  

ში, სადაც ტაძრის აგების ფაქტი გადმოიცემა, ჩვეულებრივ სი- 
ტყვას „აშენება“ (დუ) ხშირად ენაცვლება ორგანული აღ- 
მოცენების გამომხატველი სიტყვა (მუ). კერძოდ, ლაგაშის 
ტაძრის მშენებლობის სიმბოლურ აღწერაში „მთას“ და „ხეს“ 

მნიშვნელოვანი ადგილი უჭირავს: „ტაძარი მთასავით აღ- 
მოაცენეს, ღრუბელივით (თუ: „ვარსკვლავივით“?) შუაგულ 
ცაში დაჰკიდეს, ხარივით 

რქა აღუმართეს, აბზუს 
წმინდა ხესავით მთელს 
ქვეყნიერებაზე თხემი 
აღუმართეს; ტაძარს კოს- 
მიურ მთასავით (ხურ- 
სანგ-გიმ ან-ქი-ა) -თავი 

მაღლა აღუმართა; ველად 

ამოზრდილი კედარივით სურ. 17 
ენინუს ტაძარი, შუმერის აგური, სიუხვით აავსო... (68, # XXI 
19-– 25). ამ უკანასკნელი სიტყვების ილუსტრაცია შეგვიძლია 

ცხადად დავინახოთ არქაული ხანის საბეჭდავზე, სადაც შენე- 
ბად ზიქურათს გვერდში უდგას წიწვიანი ხის სქემატური გამო- 
სახულება (სურ. 17). 

ტაძრის ჰელიოტროპიზმი, რომელიც ხესთან მის სიმბოლურ 

მიმართებაში ვლინდება, კიდევ უფროსაჩინოა მაშინ, როცა მისი 
აგება მზის ამოსვლასთან არის შედარებული: „გუდეამ ნინგირ- 

სუს ტაძარი მზესავით წყვდიადიდან ამოაბრწყინა; ელვარე 

მთასავით აღმოაცენა, თეთრი მარმარილოს მთასავით 

საკვირველად დაადგინა... (68, # XXVI 13-17). 
ამ ფრაზის განსამარტავად უნდა გავიხსენოთ, რომ შუამდი- 

ნარული მითოლოგიის მიხედვით მზე-უთუ ან შამაში – ყოველ 
დილით ქვემო სამყაროდან ამოდის, რომელიც შეიძლება იყოს 

წყვდიადით მოცული ოკეანე, ქვესკნელი ან დედის საშო. ეს არის 
მისი ღამეული ბინა, საიდანაც ყოველ დილით იბადება იგი. 

ჩვენთვის ცნობილია, რომ დროის ეს მონაკვეთი სიმბოლურად 

  

  

  

  

  

      

  

168



ზურაბ კიკნაძე 
  

„გამოხატავს სამყაროს შექმნის ჟამს და ტაძარიც, როგორც კო- 
სმოსის ხატი, ამ დროს „იბადება". ადამიანის ხელით შექმნილი 

ტაძარი არ არის სტატიური ნაგებობა, არამედ იგი თითქმის დი- 
ნამიური ძალის მქონე არსია, რომელიც მზესთან ერთად 
მოძრაობს ცარგვალზე. ეს მითოსური შეხედულებაა გამოხატ- 
ული შემდეგ შედარებაში,რომელიც სიმბოლურად მიგვანიშნებს 
ტაძრის აგებას: „განუნიდან ამომავალ მზესავით რქები 
გაუბრწყინონ“ (33, სტრ. 132). რქა, როგორც შენივთებული სს- 
ივი, ზემსწრაფი სინათლის სიმბოლო, მიუცილებელი ატრიბე- 
ტია ყოველი ტაძრისა, ასევე ყოველი ღვთაების. ამ ატრიბუტს 

ვხედავთ როგორც სახვით ხელოვნებაში (იხ. სურ. 11), ისევე 

სიტყვიერ ტექსტებში. 
გუდეას ტექსტში, რომელიც მთლი- 

ანად ტაძრის მშენებლობას ეძღვნება, 
ერთ ადგილას ვკითხულობთ: „მისი 

(ტაძრის) გიგუნუ აბზუსავით წმინდა 
ადგილას ამოზარდა, მის გოდოლს აბ- 
ზუს წმინდა ბოტივით რქა გაუბრწყი- 
ნა“ (68, # XXIV 20-22). ამ სიტყვებში 

გვეცნობა დურ-ან-ქის, ვითარცა 
ტაძრის წინასახის სიმბოლო: ენქის 
წმინდა ცხოველი ორმაგი ბუნებისაა: 

ქვედა ტანი თევზისა აქვს, თავი თხ- 
ისა, რომელსაც ორი შვეულად 

აწვდილი რქა ამშვენებს, რაც ნიშნავს: ტანი აბზუში აქვს, ხოლო 
რქები ცისკენ აღუმართავს (სურ. 18). ამგვარად წარმოდგენილ 
წმინდა ცხოველს არის შედარებული ტაძარი, რომლის დახასი- 
ათებაში მონაწილეობს ორივე სკნელი -– ქვედა და ზედა სამყა- 
რო. ამასვე ამბობს ერთი ასურული ტექსტი ტაძრის გამო: „მა- 

ღალი მწვერვალიმისი ცას სწვდება, ქვემოთ აბზუშია ჩაზრდილი 
საფუძველი მისი“ (6 ა, 5); იმავე ტექსტში: „მაღლა მისი თხემი 
ცათამდე ავამაღლე, ხოლო ქვემოთ ქვესკნელში დავამყარე 

164   

სურ. 18



დურ–ან–ქი 
  

საფუძველი მისი“; ასევე გვიანბაბილონურ ჰიმნში ბარსიპას 
ტაძრისადმი: „თხემი მისი ღრუბელს სწვდება, ფესვი მისი 

ქვესკნელის სიმტკიცეს ემყარება“ (32, სტრ. 5-6), სადაც 
ქვესკნელი „არალუ“ აბზუს კორელატია, როგორც ცის მიმართ 

უქვემოესი პუნქტი. მსგავსი წარმოდგენაა ასახული ერთ მთი- 
ულურ სადიდებელში, სადაც ნახსენები „ფუძის ანგელოზი“ ერთ- 

სა და იმავე დროს ღვთაებასაც აღნიშნავს და მის სახელზე აგე- 
ბულ საყდარსაც: 

ღმერთო, გაუმარჯვე ფუძის ანგელოზსა, 

ყმის მეშველსა, უყმო ყმის დამშვენებელსა, 

ცამდე მაღალსა და ზღვამდე მაგარსა... (104,160). 

ზიქურათები სხვადასხვა ქალაქში განსხვავებულ სახელებს 
ატარებდა, მაგრამ ყოველი სახელი გამოხატავს ამ საკრალური 
ნაგებობის არსს ზოგადად, სახელდობრ იმას, რომ მასში განხ- 

ორციელებული იყო ცისა და მიწის კავშირი. ლარსაში ზიქურათს 
ეწოდებოდა „სახლი ბრწყინვალე ცის კიბისა", რომლის ბადალს 
ვხვდებით ძველ აღთქმაში, იაკობის სიზმარში, სადაც ებრაელ- 
თა პატრიარქს მიწიდან ცამდე აყრდნობილი კიბის სახით ევ- 
ლინება ტაძრის პირველსახე; კიბის თავზე დგას თავად ღმერ- 
თი, კიბის ძირში კაცი, იაკობი, ხოლო მათ შორის ვერტიკალზე 

ადი-ჩამოდიან ანგელოსნი, ღვთის მაცნენი: „მიადგა (იაკობი) 

ერთ ადგილს და დაიღამა იქ, რადგან ჩასულიყო მზე. აიღო ერთი 

ქვა იმ ადგილიდან, დაიდო სასთუმლად და დაიძინა იმ ადგილას, 
ეზმანა, აჰა, აღმართულიყო (მუცცაშ კიბე მიწაზე და ცას სწვდე- 
ბოდა მისი წვერი. აჰა, ანგელოსნი ღვთისანი ადიოდნენ და ჩამო- 

დიოდნენ მასზე. და აჰა, უფალი იდგა (ნიცცაშ) ზემოთ... გამო- 
ეღვიძა იაკობს და თქვა: ნამდვილად უფალი ყოფილა იმ ადგილ- 
ას და მე არ ვიცოდი. შეეშინდა და თქვა: რა საშინელია ადგილი 
ესე! ღვთის სახლი ყოფილა ეს და ბჭენი ცათანი. ადგა იაკობი 
დილით, აიღო ქვა, სასთუმლად რომ ედო და აღმართა იგი 

165



სხურაბ კიკნაძე 
  

სვეტად (მაცცებაჰ) და დაღვარა ზეთი მის თხემზე. და უწოდა 
ადგილსა მას ბეთელი (სახლი ღვთისა)" (დაბ. 28: 11-19). 

ამ ტექსტის დედანი იმითაც არის აღსანიშნავი, რომ აქ სამჯერ 

სხვადასხვა ფორმით არის ნახმარი ვერტიკალურად დგომის 
აღმნიშვნელი სიტყვა ძირიდან ნაცაბ: აღმართულია კიბე (მუც- 
ცაბ), დგას ღმერთი (ნიცცაძშ), და ბოლოს, აღმართულ ქვას 
ეწოდება მაცცებაჰ -– სვეტი ან ძეგლი, რომელიც სიზმრად ნან- 
ახის მატერიალურ სიმბოლოდ არის წარმოდგენილი. ამავე 
დროს ეს სვეტი ტაძრის ჩანასახია. „ქვა ესე, რომელიც დავდგი 
სვეტად (მაცცებაჰ), ღვთის სახლი (ბეთ ელოჰიმ) იქნება“ (დაბ. 
28: 22). ამასთან დაკავშირებით უნდა განვიხილოთ ბაბილონის 
ზიქურათის სახელი ე-თემენ-ან-ქი „სახლი ცისა და მიწის თე- 
მენისა“. თემენი, რომლის არქაული იდეოგრამა ვერტიკალიზ- 

მის აშკარა ნიშანს ატარებს, სააღმშენებლო ტერმინია და ეწოდე- 
ბა წარწერიან თიხის ცილინდრს ან პრიზმას, ტაძრის საფუძვ- 
ელში ჩადებულს. გარდა იმისა, რომ თემენი და მასთან ერთად 

სტელა უკვდავყოფდა ტაძრის ამშენებელს და საბოლოოდ 

საკრალურს ხდიდა შთამომავალთათვის ადგილს, სადაც დან- 
გრევის შემთხვევაში კვლავ უნდა აგებულიყო ტაძარი, 
როგორც, მაგალითად, ურნამმუს მიერ აგებული ზიქურათი გა- 

ნაახლა ათას ექვსასი წლის შემდეგ ბაბილონის უკანასკნელმა 
მეფემ, ნაბოდინმა,როცა მიწის სიღრმეში ჰპოვა წარწერიანი თე- 
მენი და წესისამებრ ზეთი სცხო მას (როგორც იაკობმა მაცცე- 
ბად წოდებულ ქვას), გარდა ამ მნიშვნელობისა, თემენი იყო 
თითქოს ჩანასახი ტაძრისა, თესლი, საიდანაც კვლავ უნდა ალ- 
მოცენებულიყო შენობა, როგორც არაერთგზის მომხდარა შუა- 
მდინარეთის მრავალსაუკუნოვანი არსებობის მანძილზე. 

ბაბილონის ზიქურათის სახელში ქ-თემენ-ან-ქი ეს მცირე სა- 
განი გრანდიოზულ მასშტაბშია წარმოდგენილი, ვითარცა ცისა 
და მიწის დამაკავშირებელი მარჭვალი (ცნობილია ამ ფორმის 
თემენები), მაგრამ ამ კავშირს სხვა პლანშიც ახორციელებს, 

როგორც ეს კარგად ჩანს სინახერიბის ლოცვაში ქალაქ აშურის 

166



დურ–ან-ქი 
  

ერთ-ერთი ტაძრის თემენის მიმართ: „ჰოი, თემენო, სინახერი- 

ბის გამო, აშურის მეფისა, სამართლის მოყვარისა, აშურის ქან- 
დაკის შემქმნელისა, კეთილი სახლის მშენებლისა, ასე ეუბნე 
ღმერთ აშურს: აშურთან და ეშერასთან ერთად იმრავლონ მის- 
თა შთამომავალთა! შვილთა მისთა და შვილიშვილთა მისთა სა- 

მარადისოდ იმკვიდრონ ხორციელთა შორის!“ (46, 138). ამ 

შემთხვევაში თემენი, ისევე როგორც ტაძარი, შუამავალია მი- 
წიერსა და ზეციერს შორის. 

ლაგაშის ზიქურათს ეწოდება ე-პა (ან ე-გიდრი) – „ტაძარი- 
კვერთხი“, რაც თავისთავად მოასწავებს დურ-ან-ქის (იხ. ზე- 
მოთ „კვერთხის“ სიმბოლური მნიშვნელობა); მაგრამ მისი მე- 
ორე სახელი სხვაგვარად გადმოსცემს ხსენებულ კავშირს: ე- 
უბ-იმინა ანუ „სახლი შვიდი სარტყელისა“, სადაც იგულისხმება, 
რომ ზიქურათის შვიდი სართული ან გოდოლიშეესაბამება შვიდ 

მნათობს, რომელთაც დანაწილებული აქგთ ცა სარტყელად ანუ 
ზონებად. თითოეული გოდოლი რომელიმე მნათობის სიმბოლოა 
და ფერიც შესაბამისი აქვს. მსგავსი სახელწოდებისაა ბარსიპას 
ზიქურათი: ე-ურ-იმინ-ან-ქი „სახლი ცისა და მიწის შვიდი მეგ- 
ზურისა“ -- შვიდი მეგზური შვიდი მნათობია. ამრიგად, მიწიდან 

ამოზრდილ ზიქურათში ასახულია ცისა და მიწის მთელი სტრუ- 
ქტურა უქვემოესი სამყაროდან უმაღლეს ცამდე. 

როგორც ტაძარია შუაგული გარკვეული არეალისა და მითო- 
სური აზრით მთელი კოსმოსისა, ასევე ქვეყნის მეფესაც, დიდ 

კაცს (ლუგალ), ცენტრალური ადგილი უჭირავს არა მხოლოდ 
ჰორიზონტალურ სივრცეში, როდესაც იგი წოდებულია „ქვეყ- 
ნიერების ოთხივე კუთხის მეფედ", ტიტულით, რომელიც სხვაგ- 

ვარად გამოითქმის, როგორც მაგალითად, „ვინც ოთხ მხარეში 

ხალხი დაამკვიდრა“ ან მისივე სიტყვებით „ოთხი ქარისაკენ (ე.ი. 
ოთხი მიმართულებით) გავხსენი გზები“, არამედ ვერტიკალურ 
სივრცეშიც, როცა მეფე წარმოდგენილია „მზესავით მოარუ- 

ლად“ – „მათი მეფე, მწყემსი ნარამსინი, ბრწყინვალე საყდრი- 
დან მზესავით ამობრწყინდა (16, სტრ. 40- 1) –– ან „მყარფუძიან 

167



სურაბ კიკნაძე 
  

ტახტზე მჯდომარედ და ცისკენ თავაღმართულად“ (18, სტრ. 
89). როგორც ვხედავთ, მეფის ძლევამოსილება დურ-ან-ქის მი- 
თოლოგემით არის გადმოცემული. ეს ცხადად ჩანს ასურეთის 
მეფის, ასარხადონის, სურვილში, რომ „ჩემი ქურუმობის ტახ- 
ტის საძირკველი მთასავით გამაგრდეს, ცა და მიწასავით გან- 
მტკიცდეს ჩემი ზეობა“, ან „თესლი ჩემი ქურუმობისა განმტ- 
კიცდეს ესაგილასა და ბაბილონის თემენთან ერთად“ (ნ ა, 26). 

იგივე იდეა არის გამოხატული, როცა მეფე შედარებულია 
„ცის მიმწვდომ კედელს“, რაც ჩვეულებრივ, ღმერთების ეპი- 
თეტია, ან როცა ნათქვამია მასზე, რომ მისი იარაღის ბრწყინ- 
ვალება (მელამ) ცას სწვდება, ან როცა მეფე -– „სამეფო ნერგი“ 
(ისიმუნამ-ლუგალა) –– კოსმიური ხის ფუნქციას ასრულებს: 
„რჩეულო კედარო, მშვენებავ ექურის ეზოისავ, ურ-ნინურთა, 
შენს ჩრდილქვეშ შუმერის ქვეყანა მოწიწებით შეუვრდეს“ (17, 
108); მეფის აღზევების პროცესში ვითარცა ჰელიოტროპული 
მოვლენა – „ოდეს კედარის ნერგივით თავი მაღლა აღვმართე" 
(17, 129) –– შესაბამისობაშია მის საკრალურ როლთასნ ხის დამ- 
ნერგავისა და კულტივატორისა; ამ აქტით იგი ასრულებს მეფო- 
ბის ერთ-ერთ აუცილებელ ფუნქციას, როგორც ეს ჩანს, მაგალ- 
ითად, ზოგიერთი იგავის თუ ზღაპრული ხასიათის გაბაასებათა 
მითოსური პროლღოგიდან, სადაც მეფე უშუალოდ მეფობის 
(ნამლუგაულ) მიღების შემდეგ რგავს თავის ეზოშისხეებს (38,155). 
ან სარგონ აქადელის მითოსურ ისტორიაში, სადაც პიროვნება 

„ოთხივ კუთხის მეფედ“ გახდომამდე მებაღედ იყო დადგენი- 
ლი. 

დურ-ან-ქის საგნობრივ-სიმბოლურ განსახიერებათა შორის 
პირველ რიგში უნდა ვახსენოთ მთა, როგორც ენლილის 
უმთავრესი სახელი თუ ეპითეტი, მაგრამ არა უბრალოდ მთა, 
არამედ „დიდი მთა“ (ქურ-გალ), როგორც იწოდება იგი ჰიმნებ- 

ში, მითოსსა და ეპოსში, და მისი ვერტიკალიზმის ხილული 
გამოხატულებაა დედამიწის ზურგზე. მასთანვეა დაკავშირებუ- 
ლი მისი მთავარი ტაძრის სახელი ნიპურში „ტაძარი-მთა“ (ე- 

168



დურ–ან–კი 
  

ჟურ), რომელიც აგრეთვე წარმოსახვით თუ რეალურ მთასთან 
ერთად ცისა და მიწის სვეტის გამოხატულებაა, როგორც ატ- 
ლასის მთა აფრიკაში, ადგილობრივი მკვიდრნი ჰეროდოტეს 
გადმოცემით, ცის სვეტს რომ უწოდებდნენ (ისტ. IV, 184), ან 
როგორც პინდარეს მიერ „ციურ სვეტად" სახელდებული ეტნა 
(| პით. ოდ., 21). ან თუნდაც პარნასი, ელინთა ღმერთების სამყ- 
ოფელი, რომლის გამო ოვიდიუსი ამბობს „მეტამორფოზებში";: 

Mძი5 IხI VCIICხV5 ი6წL მI(ძს§ შ5ხ3 ძსინხს5, 

Mიოთ!იტ ჩგომ5Vს5, 5სი6გხეს6 C8თსოIიმ ისხ05 (I 316 – 7) 

(იქ ციცაბო მთა, სახელად პარნასი, ორი მწვერვალით მი- 
ისწრაფვის ვარსკვლავებისკენ და წვეროკინები მისი 
ღრუბლებს შორდება“). 

ამგვარი კოსმიური მთაა ენლილის სხეული, რომლის დახასი- 
ათებაში ფიგურირებს არა მარტო უმაღლესი მიჯნა, არამედ 
უქვემოესი საფუძველიც, როგორც ნათქვამია ერთ შუმერულ- 
აქადურ ბილინგვაში: 

დიდო მთავ, ენლილ, იმხურხსანგ, რომლის თხემი ცას სწვდება, 

რომლის საძირკველი წმინდა აბზუშია გადგმული (43, 16-17). 

ეს არის ერთგვარი ფრაზეოლოგიური კლიშე, რომელიც შუა- 
მდინარულ ლიტერატურაში გამომუშავდა ნებისმიერი მაღალი 
მთის მისანიშნებლად და უმნიშვნელო ვარიაციებით მეორდება 

ტექსტიდან ტექსტში. ამგვარადვეა დახასიათებული „გილგამე- 
შის ეპოსში“ ნახსენები მარჩბივი მთები, მაშუ, რომელთა შორის 
გადის მზის ღმერთი შამაში და გაივლის გილგამეშიც: 

მათი მწვერვალი ცარგვალს ებჯინება, 

ქვემოთ ქვესკნელს ეყრდნობა მათი მკერდი. (დაფ. IX, სვ. II, 1-2).



ზურაბ ჰიჰნაძუ 
  

მსგავსსავე სიტყვებს ამოვიკითხავთ ასურელი მეფის 

ლაშქრობის აღწერაში, იმ ადგილას, სადაც ურარტუსკენ მიმავა- 
ლი მეფე და მისი ჯარი მიადგება არნახული სიმაღლის მთებს; 
მაშინ მათ (ცვნობიერებაში იღვიძებს მითოსური წარმოდგენა 
კოსმიურ მთაზე, ქურ-გალზჟ, რა სახელსაც ატარებდა სარგო- 
ნის ––- ასე ერქვა ამ მეფეს –– ღმერთი აშური (რადგან აშურმა, 
ვითარცა იმპერიის ღმერთმა, მიიხვექა ამ ეპოქაში ენლილის 

” ტიტულები) და ეს სახილველი აღიბეჭდა ანალებში: „ზემოთ მისი 
მწვერვალი ცას სწვდებოდა, ხოლო ქვემოთ საფუძველი 
ქვესკნელის წიაღამდე აღწევდა“ (69, სტრ. 19). 

ის, რაც სარგონ მეორემ იხილა ურარტუს მოსაზღვრე მთებ- 
ში. და ძველი მითოლოგემით სიტყვიერად გამოხატა, მასზე 
უფრო ადრე გამოიკვეთა ნარამსინის ცნობილ სტელაზე (სურ. 
-1), რომელიც ასახავს კონკრეტულ ისტორიულ ფაქტს – 
აქადელთა გამარჯვებას ლულუბელთა ტომზე. იმავე მთიანეთ- 
ში, სადაც სარგონ აშურელი მოხვდა, მის მსგავსადვე მტრის 
მდევნელი ნარამსინი, სარგონ აქადელის შთამომავალი, აღ- 
მოჩნდება მაღალი მთის პირისპირ, რომელსაც ბარელიეფზე 
კონუსის ფორმა აქვს და დაგვირგვინებულია უზარმაზარი ვარ- 

სკვლავით, ცის იეროგლიფით. ჩვენ არ მოგვეპოვება აქ გამო- 

სახული სცენის პარალელური სიტყვიერი ტექსტი, მაგრამ უნდა 
ვიფიქროთ, რომ ბარელიეფის ოსტატს თუ მის დამკვეთს 
ნაგულისხმევი ჰქონდა კოსმიური მთის ხატი, როდესაც მოყვი- 
თალო ქვიშაქვის ზედაპირზე გამოჰყავდა მთის პირობითი კონ- 
ტურები. ბარელიეფის კომპოზიცია მიგვანიშნებს, რომ ამ მთის 

ფესვი ანუ მისი უხილავი საძირკველი ქვესკნელშია გადგმული, 

რომელიც სტელის ქვედა ნაწილის მიღმა იგულვება –– ცის 
ნიშანი მოწმობს, რომ მთის მწვერვალი ცარგვალს ებჯინება, 
რაკი მათ შორის სივრცეს აღარ რჩება ადგილი. არა მხოლოდ 
მთა, –– ბარელიეფის ძირითადი ვერტიკალი, არამედ ყველაფერი 
მოძრავი და უძრავი, რაც კი ჩანს სცენაზე, სიღრმიდან ამოდის 
და ზესწრაფვის ნიშნით არის აღბეჭდილი. ქვემოდან ამოდის 

170



დურ–ან–ქი 
  

ჯარი და ამ აღმასვლას აძლიერებს შუბები და შტანდარტები, 

აგრეთვე მათი მტვირთველების ზეასროლილი მზერა, ხეები -– 
ყველაფერი ეს მიისწრაფვის იმ მიზნისკენ, რაც უკვე განხორ- 
ციელებულია რქიანი მუზარადით თავდარქმულ ნარამსინში, 
რომლის ფიგურა მეორე მთასავით არის აღმართული უფსკრუ- 

ლის კარნიზზე. ამგვარად გამოხატულ სცენაზე უკანა პლანზე 
გადადის კონკრეტული, წარმავალი ფაქტი, რის უკვდავსაყოფა- 
დაც შეიქმნა სტელა, და მაყურებლის ცნობიერება გადაირთვე- 
ბა საკრალურ არეალში, სადაც აღმართულია ცისა და მიწის შე- 
მაერთებელი დიდი ღერძი, დიმ-გალ. 

ხე, ისევე როგორც მთა, ხელთუქმნელი სიმბოლოა დიდი 

ღერძისა. მაგრამ მცენარეს მთისაგან განასხვავებს მისი ბუნე– 

ბრივი ჰელიოტროპიზმი, რის გამოც მასში ჩამარხულია უსას- 
რულო ზრდის პოტენცია, რაც მთის შესახებ მხოლოდ მეტაფო- 
რულად თუ შეიძლება ითქვას. რაც უფრო ღრმად არის გადგმუ- 
ლი ხის ფესვები, მით უფრო მაღლა მიდის მისი წვეროკინი. ხის 
თვალშისაცემი, განუხრელი ვერტიკალიზმი, განსაკუთრებით 

პალმის ან ალვის (კვიპაროსის), ასახულია ერთი ღმერთის სახ- 
ელში, რომელიც სწორედ პალმასთან არის დაკავშირებული. ეს 

არის ნინ-გიშ-ზიდ-ა –-– „უფალი მტკიცე ან აღმართი ცისა“, 
რომელიც მყარფესვიანობისა და აღმოუფხვრელობის გამო 

ქვესკნელის ნაშიერად, ქვესკნელის დედოფლის, ერეშქიგალის 
ძედ და „ფართე მიწის“ (იგივე ქვესკნელის) მაცნედ არის წარ- 

მოდგენილი. იგი ქვესკნელიდან ამოდის როგორც მაცნე და ანუს 

ცამდე ალწევს, როგორც ვკითხულობთ „ადაპას მითოსში“, სა- 

დაც ეს ხთონური ღმერთი ანუს კარიბჭესთან დახვდება ცაში 
დაბარებულ ადაპას (97, 104). ნინგიშზიდას ემბლემაა ორი ერთ- 

მანეთზე გადაკლაკნილი, შვეულად აღმართული გველი და ორი 
კვერთხი, ფრთოსან ურჩხულებს (ხთონურ არსებათ) რომ უპჰყ- 

რიათ ხელთ (სურ. 19), „კვერთხი – ცის ღერძი, კვერთხი –– ღერძი 
ციური სახლისა, ფესვი მისი –– წყვდიადი, წვერო მისი – ციური 
ტაბლა“. შუამდინარულ ტექსტებში ექოსავით გაისმის ამგვარი 

171



სხსურაბ კიკნაძუ 
  

კოსმიური ხის მითოსი. ჩვენამდე მოაღწია მხოლოდ იმავე მი- 
თოლოგემურმა კლიშემ, რომლითაც კოსმიური მთა აღიწერე- 
ბოდა: „სად არის ხე მესუ, ღმერთების ხორცი, სამეუფო ღირსე- 

ბისა... წმინდა ხე, უზენაესი საწმისი, საუფლოდ განწესებული, 

ად - 7000 შ ხდის 

(> //1I 

  
  

    
რომლის საძირკველი ვრცელ ზღვაში ასი ბერუს მანძილზეა გად- 

გმული და ქვესკნელის სიღრმეს სწვდება, რომლის წვეროკინი 

ზენადში ანუს ცას ებჯინება“ (24, I, 149-152). –– ამგვარად არის 

დახასიათებული კოსმიური ხე, რომლის ამოძირკვა სამყაროს 

172



დურ–ან–ქი 
  

კატასტროფად, ცად და მიწად დამყარებული წესრიგის მოშლად 
და ქაოსის შემოტრიალებად არის დასახული „ერას ეპოსში“. 

იგივე ხე ნახსენებია გუდეას ტექსტში: „აბზუს წმინდა მესი“ (68, 

#4 XXIV, 18-19) სატაძრო შენობასთან კავშირში. 
შუმერულ-აქადურ თქმულებებში კოსმიური ხის გამოჩენას 

წინ უსწრებს ცისა და მიწის განწვალების აქტი, უნივერსუმის 
დაყოფა ვერტიკალურ სკნელებად: „...ოდეს ცა მიწას განეშო- 

რა, ხმელეთი ზეცას განეწვალა, ოდეს კაცთა მოდგმის სახელი 
დამკვიდრდა, ოდეს ანმა ცა წაიღო, ენლილმა მიწა წაიღო, ერეშ- 
ქიგალმა ქვესკნელი ძღვნად მიიღო,... მას ჟამსა შინა ხე ერთი, 
ხალუბი ერთი, ხე ერთი, წმინდა ბურანუნას პირას დარგულიყო, 

ბურანუნას წყალი არწყულებდა..." შემდგომ პასაჟში იკვეთება 

ხალუბის ხის სიმბოლური სახე –– მის მთელს სიმაღლეზე ფეს- 
ვებიდან მწვერვალამდე კოსმოსის სამი სკნელი: „მის ფესვებში 

მოუნუსხველმა გველმა დაიბუდა, მის რტოებში ფრთოსანმა 
იმდუგუდმა ბარტყები დასხა, მის შუაგულში ქალწულმა ლილამ 
ბინა მოიწყო" (97, 16-17; 76, 84-85). გველი –– ქვესკნელი, ფრ- 

თოსანი -- ცა, ხოლო კაცებრივი არსი სახელად „ქალწული 
ლილა“, ანუ „ქალწული – ჰაერი“, რომელიც თავის მნიშვნელო- 

ბით უკავშირდება ენლილის („ჰაერის უფალი“) სახელს – 

შუასკნელია ანუ კაცთა სამყოფელი. 
მსგავსი სიმბოლურიხასიათის ხეა ცარბათუმ, რომელსაც ტე- 

ქსტებში ხშირად ღვთაების დეტერმინატივი უძღვის წინ და 
საკრალური მნიშვნელობის პასაჟში ფიგურირებს ტაძრის გარე- 
მოსთან დაკავშირებით: „ენინუს დიდი ღერძი (დიმ-გალ) დააყე- 
ნა, იდუმალების აბგალი აღმართა, თავის ქალაქში მშვენიერი 
ცარბათუ დარგო, ქალაქზე ჩრდილი მოაფენინა“ (68, /# XXII 16- 
17). აქადურ ენაზე შემონახულ არაკში მონაწილეობს იმავე სახ- 
ელწოდების ხე იმავე ფუნქციით: „ხის მწვერვალზე იბარტყა 

არწივმა, ცარბათუს ხის ქვეშ გველმა წიწილები გამოჩეკა”. 
არის კიდევ მითოსურიხე, რომლის თავად სახელი – „არწივის 

ხე ენქისეული“ (შუმ. გიშ-ხურინ-ენ-ქი-ქე) –– ავლენს მის 

173



ზურაბ კიკნაძე 
  

ბუნებას; იგი ბუმბერაზივით დგას „ინანასეულ ჭრელთვალა 
მარჯნის მთის“ მწვერვალზე, მთელს ქვეყნიერებაზე აფენს 
თავის ჩრდილს, ხოლო „ფესვები მისი გიგანტური გველივით 
განრთხმულა უთუს შვიდტოტიან მდინარეში“ (73, სტრ. 29-35). 
შუმერული ეპოსის მიხედვით ამ ხეზე ბინადრობს ზღაპრული 
ფრთოსანი იმდუგუდი. ამ შუამდინარული მითოსური ხეების 
ანალოგიურია სკანდინავური მითოლოგიის იგგდრასილი, მა- 
რადმწვანე იფანი, რომლის ჩრდილი აგრეთვე მთელს სამყაროს 
აფენია, ხოლო ვერტიკალზე ფესვითა და მწვერვალით ორ 
სკნელს აღწევს, რის ნიშნადაც ფესვებში გველი ნიდჰოგგრია 
მოკალათებული, წვეროკინზე ოქროს მამალი ან არწივი ზის. 

გველი და ფესვი ერთმანეთის ეკვივალენტებია და ერთნაირ 
ფუნქციას ასრულებენ მითო-რელიგიურ წარმოდგენებში. იმ 

. შორეული ხანიდან შედარებით ახალ დროს რომ დავუბრუნდეთ, 
' ანალოგიურ მოვლენას შევხვდებით. თუმცა თავდაპირველი 

მოტივი შეიძლება დავიწყებულიც იყოს. კერძოდ, ხევსურეთში 
გუდანის ჯვარის თავის ადგილზე დამკვიდრებასთან დაკავ- 
შირებით ამგვარ თქმულებას ამბობენ: „დილით ყუდროში იმის 

შინ იფნ ამასულ კერაში. მაუჭრავ, იმის ზედამრჩო ვინაც იყვ. 

მეორე დღეს კიდე მაუხელავ, კიდე მაუჭრავ. მესამე დილას ვე- 
ღარ მისდგომიან – გველ იყვავ ზე ამახვეულვ" (102, 105). ხევ- 
სურულისათვის დამახასიათებელ ამ ლაკონურ თხრობაში, 
რომელსაც ძველთაძველი კონცეფციები შემოუნახავს, და სა- 

დაც ნახმარია „ჯვართა ენის" სიტყვა ყუდრო -- „სახლი“, რამ- 
დენიმე მომენტია საგულისხმო მითოსური სამყაროს მოდელის 
თვალსაზრისით. კოსმიური ხე იფანი (შდრ. სკანდინავური იგგ- 

დრასილი –- იფანი) აღმოცენდება ლოკალის ცენტრში, კერია- 
ში, რომელიც ამავე დროს, მაკროკოსმიური მასშტაბით, სამ- 
ყაროს ცენტრიც არის. კოსმიური იფანი დედამიწის შუაგულში 

ამოდის, როგორც ფალაური კოსმოგონიის ხე გოქართი, რომელ- 

იც „მენოქი-ხრათის“ მიხედვით „ზუსტად დედამიწის ცენტრში 
შეიქმნა მიწის საყრდენად“ (48, 225). ყურადღება უნდა მიექცეს 

174



დურ–ან–ქი 
  

სიტყვებს „დილით ყუდროში...“, რითაც იფნის აღმოცენებაა 
ფიქსირებული დროში, სწორედ დილით და არა სხვა რომელიმე 

ჟამს, და თუ ეს სიტყვები შემთხვევითი არ არის ამ გადმოცე- 
მებში, აქ უნდა ვიგულისხმოთ ნაშთი კოსმოგონიური მითოსი- 

სა, რომლის მიხედვითაც კოსმოსი დილით იბადება წყვდია- 
დიდან; ხევსურული გადმოცემა გვამცნობს, რომ საკრალური 
იფნის აღმოცენების ადგილას დაარსებულა გუდანის ჯვარი და 

აგებულა მისი სახელობის საყდარი. ეს აქტიც დილით შესრულე- 

ბულად უნდა წარმოვიდგინოთ, რადგან კოსმიური ხის ეკვივ- 

ალენტი ტაძარი, ამავე დროს, როგორც ქვემოთ დავინახავთ, 

არის სამყაროს მოდელი, მისი მიკროხატი. ყოველი დილა, სამ- 
ყაროს პირველი დილის ანარეკლია და ეს მითოსური თვალ- 

საზრისი ტაძრის აგებასთან დაკავშირებით აღბეჭდილია შუმ- 
ერულ ტექსტში: „გუდეამ ნინგირსუს ტაძარი მზესავით წყვდი- 
ადიდან გამოაბრწყინა“ (68, /# XXIV 13-14). 

აშკარაა, რომ ამ გადმოცემაში გველის გამოჩენა იფანთან 
დაკავშირებით არ არის შემთხვევითი მომენტი. გველი ქვესკნე- 
ლიდან ამოდის, სადაც იფანს ფესვი აქვს გადგმული, რაც მოას- 

წავებს მცენარის დაუსრულებელი ზრდის პოტენციას; იფნის 
წვეროკინი უსათუოდ ცას. უნდა სწვდებოდეს. იფანზე შემოხ- 

ვეული გველის .ხატოვანი ანალოგი შეგვიძლია ვიხილოთ ზე- 

მოთნახსენებ ნინგიშზიდას ემბლემაზე (სურ. 19), სადაც ამ არ– 
სებათა ვერტიკალური მდგომარეობა, რაც თუმცა მათ ბუნებას 
არ შეადგენს, თავის მხრივ, კოსმიური ხის ან ცისა და მიწის შე- 

მაერთებელი ღერძის ასოციაციას იწვევს, როგორც ეს ნამდ- 

ვილად არის დადასტურებული ზოგიერთ კულტურაში. მაგალი- 
თად, ბოლივიის ადგილობრივ ტომთა წარმოდგენით, გველი ცას 

და მიწას განაშორებს ერთმანეთისაგან და ამავე დროს მათი შე- 
მაერთებელიც არის (87, 91-2). 

დავუბრუნდეთ კვლავ ფესვებს, მცენარის ფესვებს, კატახ- 
თონურ სამყაროში გადგმულთ, სადაც მუშავდება მცენარის 
ტანის ცამდე აღმმართველი ბიძგი, ამ მითოლოგემის ვარიან- 

175



თფურაა კიკნაძე 
  

ტები გაფანტულია ქართულ ზღაპრებშიც, სადაც ისინი მითო- 

სის დამსხვრევის და დესაკრალიზაციის შემდეგ მოხვდნენ. კერ- 
ძოდ, საგულისხმოა ზღაპარი „გველის ტყავზე ამოსულიხხე“ (112, 
24): გლეხმა გველის ტყავი იპოვნა, ეზოში დააგდო... „გათენდა 

მშვიდობის დილა. ქალი გარეთ გამოვიდა. შეხედა, ეზოში ძალიან 
დიდი ალვის ხე ამოსულა, ცაში აქვს წვერი“. სხვა ზღაპარში ხის 

ფესვად გველის კუდია მიჩნეული (111,369); კიდევ სხვაგან გვ- 
ელს თევზი ენაცვლება: „თევზის ფხაზე ისეთი ალვის ხე ამოვი- 
და, რომ წვერი ცაში ჰქონდა მიბჯენილი" (11, 123). 

. აქ ანალოგიისთვის უნდა მოვიხმოთ ზემოთ ნახსენები მესუს 

ხე „ერას ეპოსიდან“, რომლის ფესვი ოკეანეშია გადგმული ან 
მითოსური შინაარსის ფრაგმენტული ცნობა ქიშქანუს ხის 

შესახებ: „სამკვიდრებელი მისი ქვესკნელია, მისი საყდარი – 
ნამმუს საწოლი" (64, 200-3). თევზის უმნიშვნელო ფხაც ამასვე 

გულისხმობს. 

„დიდი ღერძის“ ცხად ნიშანს ატარებენ სარიტუალო დანიშ- 

ნულების მცენარეები, რომელთა განმწმედელი თვისება მაგ- 
იურობით ავსებს „დიდი ღერძის“ სქემატიზმს. ერთ-ერთი მათ- 
განია თამარისკი ანუ იალღუნი, რომელიც იხსენიება ძველ აღთქ- 

მაში, მნიშვნელოვან კონტექსტში: „დარგო (აბრამმა) თამარისკი 
ბეერშებაში და ახსენა იქ სახელი უფლისა, მარადიული ღვთისა" 
(დაბ. 21: 33). ერთ აქადურ არაკში შემორჩენილი მითოსური პასა- 
ჟის მიხედვით თამარისკი ირგვება პირველი მეფის ბაღში ფინი- 

კის ხესთან ერთად და მიჩნეულია ჭურჭლისა და იარაღის 
პირველმასალად და, რაც მთავარია, რიტუალების აუცილებელ 

მონაწილედ: „ჩემი თასიდან მიირთმევს მეფე, ჩემი ჯამიდან ჭა- 
მენ მეომრები; მქსოველიც მე ვარ და ძაფის დამრთველიც, მე 

ვმოსავ ხალხს... შემლოცველი ქურუმი ვარ და ტაძრის განმ- 

წმედელი... სწორი არა მყავს ღმერთებს შორის" (38, 154-6). 
ახლა ვნახოთ, როგორ არის დახასიათებული ეს მცენარე 

საკუთრივ რიტუალურ ტექსტში: „შელოცვა: თამარისკო, მარ- 

176



დურ–ან–კი 
  

ტოხევ, მაღალ ველზე აღმოცენებულო! მაღლა წვეროკინი შენი, 
დაბლა ფესვი შენი; მაღლა წვეროკინი შენი ხეა (ჯადოთა) დამხ- 
სნელი, დაბლა ფესვი შენი -–– მწვანე (?) კვარცხლბეკი, ზრო შენი 
–- ღვთიური. შენ განწმენდ, განასპეტაკებ კაცთა ბაგეებს; დაე, 
ბოროტი ენა განზე განესენოს!“ (63, IX 1-8). 

· იმისათვის, რომ ხე „დიდი ღერძის“ სიმბოლოდ ივნას მიჩნეუ- 

ლი, სრულიადაც არ არის საჭირო მისი თვალსაჩინო ახოვანება, 
როგორც მაგალითად, კედარისა, რომელიც „ხაშურის მთიდან 
ცას სწვდება და სურნელებას აფრქვევს ველებზე"; ამგვარი 
მცენარე შეიძლება იყოს –– და ამით სიმბოლიზმი უფრო ამა- 

რთლებს თავის არსს -–– ნაზი და მერხევი ლერწამი, რომლის 
გამოც ჩვენთვის სრულიად მოულოდნელი რამ შეიძლება ამოვ- 

იკითხოთ სარიტუალო ტექსტიდან: „შელოცვა. წმინდა ლერწა„ 
მო, უბიწო, ლერწამო, ლერწმოვანში აღმოცენებულო! მაღლა 
(ან: ცაში) ბრწყინავ, დაბლა (ან: მიწად) ბრწყინავ; მაღლა და და- 

” ბლა ბრწყინვით სავსე ხარ, მაღლა უთუს, მზის ღმერთის, სამარ- 
თალს ასრულებ, დაბლა ენქისეულ ხელთგანბანის რიტუალს ას- 
რულებ...“ (63,IX 17-21). ამრიგად,ლერწამი ორ სფეროსთან არის 
ნაზიარები, რომელთაგან ერთის (ცის) წარმომადგენელია მზის 
ღმერთი, მეორის (მიწის ან მიწისქვეშეთის) –– ენქი, წარ- 
მოშობით, როგორც ფიქრობენ, ლერწმოვანის ღვთაება. 

„ცის დიდ სვეტად“ არის შერაცხილი თუმცა ჯუჯა, მაგრამ 

რიტუალურად წმინდა მცენარე -– ღვია, კვიპაროსისნაირთა 
ოჯახიდან. იგი ხარობს როგორც ბუჩქად, ისე მოზრდილ ხედ, 

განსაკუთრებით, ჰიმალაის მთებში ნაზარდი ქსიIიCVL5 ICIIოCI5მ L., 
რომელსაც, ვითარცა წმინდა ხეს, ტაძრის ეზოებში რგავენ. მა- 
გრამ ქვემოთ მოტანილ ტექსტში ლაპარაკია სწორედ ბუჩქზე 

და არა კვიპაროსივით ზეამართულ ხეზე, პირამიდულ გვირ- 
გვინს რომ ატარებს: „შელოცვა: ღვიავ, ბუჩქად ნაზარდო! ღვი- 
ავ, ბუჩქად აღმოცენებულო... ცის დიდო სვეტო, მიწის დიდო 
საძირკველო, ერიდუს (ტაძრის) ელვარე წყრთილო, ენლილის 

ტაძრის მაგარო ურდულო-..." (63, IX 49-54). 

177



ზურაბ კიკნაძე 
  

  

შუამდინარულ რელიგიასა და მითოსში გამოვლინდება ბევ- 
რი, ერთმანეთისაგან განსხვავებული ბუნებრივი თუ 
საკრალური მოვლენა, აშკარად ან შეფარვით რომ აჩენს დურ- 

ან-ქის სტრუქტურას, მათ შორის: ცეცხლი ან ცეცხლის ღმერ- 
თი, ღვთაებრივი სიტყვა ან ხმა, მსხვერპლი, ფიცი, მდინარე... 

ცეცხლის ღვთაება ნუსქუ პირდაპირ იწოდება როგორც 
„დურ-ან-ქის ნაშიერი“, „კვერთხის უფალი“ (ე6-გიდრი), რომლის 

სიმბოლოა აღმართული სვეტი, ცეცხლის ალის ბუნებრივი 

მდგომარეობის გამომხატველი. ნუსქუს მაცნეა ცეცხლისავე 
ლვთაება გირრუ, ჭექა-ქუხილის პერსონიფიკაცია, რომელიც 

თავისი ელვითა და ხმით ცის ამბავს ამცნობს დედამიწას. ამავე 
დროს იგი წარმოდე,ენილია მისი ბუნების საპირისპირო წიალში, 
აბზუს ოკეანეში ნაშობად და უნათებს ანუნაქებს, ქვესკნელის 
მსაჯულთ; მასვე მიაქვს მსხვერპლი ცათა შინა დამკვიდრებულ 
იგიგებისთვის. ცეცხლი, როგორც მსხვერპლშეწირვის აუცილე- 
ბელი ელემენტი, „მსხვერპლის მეურვე“ და „საკმევლის (ბოლის) 

მომცემია"; ხოლო მსხვერპლი თავისთავად, ვედრების სიტყვას- 

თან ერთად, დურანქის ერთ-ერთი გამოვლენაა, რომელიც ორ 
სამყაროს, მიწიერს და ზეციერს, აკავშირებს ერთმანეთთან. აქ 

უნდა გავიხსენოთ წარღვნას გადარჩენილი უთანაფიშთის მიერ 
მსხვერპლის შეწირვა „მთის ზიქურათზე“, როდესაც ცაში ადე- 

ნილმა ბოლმა საკმევლისამ მოიზიდა ცის ღმერთები, რის შედე- 
გადაც აღდგა წარღვნის პერიოდში გაწყვეტილი კავშირი კაც- 

თა მოდგმასა და ღმერთების სამყაროს შორის. 
დურანქის ზოომორფულ გამოხატულებებს შორის სახვით ხე- 

ლოვნებაში ყველაზე მკაფიოდ ჩანან: ფრინველი –– ცის ნიშანი, 
ხარი –– შუასკნელი, ღრიანკალი – ქვესკნელი; როგორც შემდეგ 
დავინახავთ, ღრიანკალი ხორციელი სიყვარულის ქალღმერთის, 

იმხარას ემბლემაა. ერთ საბეჭდავზე იგი საქორწინო სარეცლის 
ქვეშ არის გამოსახული ვნების აღმძვრელი იმპულსის ნიშნად.დუ- 

რანქის სტრუქტურაშიც დედრისა და მამრის შეუღლების ამ სიმ- 
ბოლოს უქვემოესი ადგილი უჭირავს (სურ. 20). ამ სურათზე ხარი 

178



დურ–ან–ჰქჰი 
  

კაცთან ერთად შუასკნელს გამოხატავს, რომლის ზემოთ ფრინ- 
ველი დაბოინობს, მაგრამ ხარის ფაშვი, როგორც ნებისმიერი 

ღრმული ადგილი, სხვა შემთხვევაში, ქვესკნელის სინონიმია, 

მაგალითად, ეტანას მითო- 
სში, სადაც ამ ფაშვში მოხ- 
ვედრილი არწივი მითო- ს 

სური აზრით ქვესკნელში ძ 
იმყოფება (98,90). 

ღრიანკალი შეიძლება 
აღმოჩნდეს მისი ბუნების- 

თვის შეუფერებელ ვერ- 
ტიკალურ მდგომარეობა- “– 

ში, ცისკენ გაშვებული კი- სურ. 20 
დურებით, რომლითაც თითქოს ცის მნათობები უჭირავს (სურ. 
21), და მაშინ იგი, ისედაც კავშირის სიმბოლო, „დიდი ღერძის“ 

როლს ასრულებს და, როგორც ფიქრობენ, შესაძლებელია, გილ- 

გამეშის ეპოსისეული ღრიანკალ-კაცის პროტოტიპიც იყოს (3, 

115). 
მდინარის ნაკადი, რომელიც 

ჩვეულებრივ ჰორიზონტალურად 

29 / »ს მოედინება მიწის ზედაპირზე, რიტ- 

(+ უალური ტექსტის მიხედვით ვერ- 
ს) #5 ტიკალურ სივრცეში მედინადაც 

= 0 არის წარმოდგენილი: „მაღალო წყა– 
ი ლო, დიდი მთიდან მოემართები; წყა- 
(5) ლო, ევფრატიდან მოემართები, აბ– 

ზუში შობილო, ხვედრს ანაწილებ 
ერიდუში შობილო... კედარს ეხები, 

ხაშურის ხეს ეხები; მაღლა ცას (ან-ნა) ეხები, დაბლა დედამიწას 

(ქი) ეხები..." (63, IX 1 19- 124). 

„ლუგალბანდას ეპოსში“ ზღაპრული ფრთოსნების, დედალ-მა- 
მალი იმდუგუდის ხმა (კოსმიური ღერძის ხმიერი გამოვლეენა) ორი– 

სურ. 21! 

179



ზურაბ კიკნაძე 

  

ვე სკნელისაკენ მიემართება მათი სქესის შესაბამისად: მამრის ხმა 
ცისკენ, რაკი ცა მამრულია, ხოლო დედრისა –- ქვევითკენ, რაკი 
ქვემო სამყარო დედრულია; ამ შემთხვევაში უქვემოესი სკნელი 

წარმოდგენილია მიწისქვეშა ოკეანის –– ენგურის –– სახით, რაც 
ორიენტაციის თვალსაზრისით ქვესკნელის ბადალია. „ფრინველმა 
ზარი ასტეხა – ცას მიაწვდინა; მისმა დედრმა „ვაი" იძახა, ოკეანის 

სიღრმეს მიაწვდინა“ (73, სტრ. 78-91)). ასევე ორთავე სკნელს 

აერთებს დუმუზიზე მოტირალი დაი მისი გეშთინანა: 

გეშთინანამ ხმა ცას მიაწვდინა; 

ხმა ქვესკნელს მიაწვდინა (2, სტრ. 240). 

ზუსტად იგივეს ამოვიკითხავთ ალთაურ ეპოსში, რომლის პოე- 
ტური თქმები უმეტესწილად დურ-ან-ქის ორწევრიან სტრუქ- 

ტურაზეა აგებული: 

ოდეს ხანმა იყვირა: ვაჰმეო, 

ქვესკნელში მცხოვრებ ერლიკ-ბეის ჩაესმა; 

ოდეს იღრიალა: მტკივაო, 

ზესკნელში მცხოვრებ ულგენ-ბეის მოესმა (81, სტრ. 1940-5). 

ან: „ტიროდა, (კრემლებს მიწის წიაღ ადენდა; მოსთქვამდა, ზე- 
ცას არყევდა" (81, სტრ. 4791-2). 

„ლუგალბანდას ეპოსში“ ორი სკნელის დაპირისპირება და 
მათ შორის კავშირი კიდევ სხვაგვარად არის გამოხატული. ორი 
შმეფიცული გმირი – ფრთოსანი დაკაცი – მათი ბუნებისდა მიხედ- 

ვით მოძრაობენ და იხედებიან სივრცეში, რითაც გამოხატულია 
მოქმედების ყოვლისმომცველობა: 

იმდუგუდი მაღლა (ცისკენ) გაემართა, 

ლუგალბანდა ქვემოთ (მიწისკენ) გაემართა; 

ფრთოსანმა მაღლა აიხედა, ლაშქარი შეათვალიერა,



დურ–ან–ჰი 
  

ლუგალბანდამ ქვემოთ ჩაიხედა, ლაშქრის ფეხის მტვერი დალანდა 

(73, სტრ. 205-8). 

კოსმოსის სამივე სკნელს ვერტიკალური ღერძივით მსქვა- 

ლავს ფიცის ფორმულა, რომელიც წარმოითქმის შუასკნელში 

დამკვიდრებული არსების მიერ და იმ კოსმიური ღერძივით მტ- 
კიცეა და შეურყეველი: „გილგამეშმა ზეცა დაიფიცა, მიწა დაიფი- 
ცა, ქვესკნელი დაიფიცა" (97, 50). ზუსტად ამ სიტყვებს წარ- 
მოთქვამენ ჰომეროსის გმირები: „რაკი იჭვნეულობ, შემოგფი- 

ცავ. ნეტარ ღმერთებსაც კი აშინებს ამგვარი ფიცი: დე, მოწმე 
იყოს ცა, დედამიწა და ქვესკნელი...“ (ოდისეა, V, 184-186). 

„ან-გალ-თა ქი-გალ-შე“ 

„დიდი ციდან დიდი მიწისკენ..." 

ზემოგანხილულ მაგალითებში დურ-ან-ქის დაძვრის 
წერტილი უქვემოესი სკნელი იყო: ხეს, ტაძარს, მთას, და მსგავს 

საგნებს ფესვი ქვესკნელში ან, რაც იგივეა, აპსუს ოკეანეში 

ედგათ და ჰელიოტროპული ძალით მიილტვოდნენ ზეცისაკენ, 
მაგრამ ამ დიდი ღერძით გაჭრილი გზა ცალმხრივი არ არის. 
ინანას ცნობილი მითოსი, მის ქვესკნელში მოგზაურობას რომ 

აღწერს, იწყება მნიშვნელოვანი ფრაზებით „დიდი ციდან დიდი 

მიწისაკენ მიმართა ზრახვა, ქალღმერთმა დიდი ციდან დიდი 

მიწისაკენ მიმართა ზრახვა“, რაც თავისთავად გულისხმობს 
დიდი ციდან დიდი მიწისაკენ მომავალ უკუქცევას „დიდი მი- 
წიდან დიდი ცისაკენ“, რადგან, როგორც ვიცით, ინანა საბ- 
ოლოოდ მაინც ამოდის ქვესკნელიდან. ინანა ამოდის და ახლა 
დუმუზი, მისი სატრფო დაადგება ამ გზას, რათა ისიც თავის 

დროზე უკუმოიქცეს. ეს გზა, ვითარცა უნივერსალური გამო- 

181



ზურა» კიკნაძე 
  

ხატულება კოსმიური ღერძისა, ცისა და მიწის კავშირისა, მუდ- 
მივ მოქმედებაშია. იგი გახსნილია ღმერთებისათვის და ღმერ- 
თების მიერ, რადგან ისინი, ბუნების რიტმს დამორჩილებულნი, 
იძულებულნი არიან დასტოვონ თავიანთი სამკვიდრებელი და 

ქვესკნელში დასახლდნენ დროებით. 
თუმცა ბევრი ღვთაების მიმართ ძნელია თქმა იმისა, თუ 

რომელია მათი სამკვიდრებელი -–– ზეცა თუ ქვესკნელი. მარ- 
თლაც, სად არის მზის ღმერთის, შამაშის თუ უთუს სახლი, სად 
არის მისი სამშობლო? ალბათ იქ უნდა იყოს, სადაც იბადება იგი, 
ხოლო ჩვენ ვიცით, რომ მზე ოკეანეში იბადება, უქვემოეს 
სკნელში. როცა მზე ჩადის დასავლეთით, ენა ამგვარად გამოს- 
ატავს მის ჩასვლას: „მზე დედისაკენ მიდის“, ხოლო „დედისკენ 

წასვლა" –- ამა-არ-გი „განთავისუფლებას“ ნიშნავს ამ ენაში. 
მაშასადამე, როცა მზე ჩადის, იგი თავისუფლდება იმ ქვეყნიდან, 

სადაც იგი მსხემია და არა მისი მკვიდრი. „გმირ უთუს“ მოკვ- 
დავნი ცაზე ხედავენ მოყარიბეს, მოგზაურს, რომელიც თავისი 
მგზავრობით ასრულებს შობითგანვე დასაზღვრულ მოვალე- 
ობას, როცა ამოიწურება ეს გზა და ჟამი, იგი უბრუნდება დედას 
თავის სახლში და თავისუფლდება მოვალეობის ტვირთისაგან. 

მაგრამ სხვა მითოსურ ფრაგმენტებში მზეს ქვესკნელში 
დამკვიდრებულს ვხედავთ, სადაც იგი ანუნაქებთან, ქვესკნე- 

ლის ღვთაებებთან ერთად ზის, ვითარცა ქვესკნელის მსაჯული 

და განაგებს მკვდართა სამართალს, როგორც ქვეყნად ყოფნი- 
სას ცოცხალთა სამართალს განაგებდა. „მსაჯული ცისა და მი- 
წისა“, „მსაჯული ზენათა და ქვენათა (და4ჯიან ელათიუ შაფ- 
ლათი) – ეს მისი ეპითეტი საუკეთესო გამოხატულებაა დურან- 
ქის დინამიური ასპექტისა. ამ ტრადიციის მიხედვით მზეს ორი 
„სამსახური“ აქვს,როგორც მსაჯულს –– ერთი ცოცხალთა ქვეყ- 
ანაში, მეორე – მკვდრეთში. ამ სამსახურით იგი აკავშირებს ცას 

და მიწას. _ 
სად არის ნერგალის სახლი? მითოლოგიაში და თეოლოგიაში 

ნერგალი ცნობილია როგორც ქვესკნელის ბატონი. მაგრამ იყო 

182



დურ–ან–ქი 
  

დრო, –– და ეს დრო პერიოდულად მეორდება –– როცა ნერგალი 
არ იყო ქვესკნელში, არამედ ცაში იყო დამკვიდრებული. მითო- 

სი გვამცნობს, რომ ნერგალი იძულებით ჩავიდა ქვესკნელს, 

რათა პასუხი ეგო ქვესკნელის ქალბატონის, ერეშქიგალის 
წინაშე მისი მაცნისადმი უპატიო მოპყრობის გამო. თორემ იგი 
იჯდა ანის კარზე სხვა ღმერთებთან ერთად. როცა ნერგალი 

ქვესკნელში ჩავიდა, მან გააუქმა „მატრიარქატი“ და დედოფ- 
ლის ტახტის ნაცვლად მეფის ტახტი დაამყარა. მაგრამ იგი სამა- 
რადისოდ არ რჩება ქვესკნელში, კვლავ ცაში ადის, ერეშქიგა– 

ლი კვლავ დედოფლობს ერთპიროვნულად, ვიდრე კვლავ არ 
ესტუმრება ნერგალი და არ დაიპყრობს ტახტს. ასე გრძელდება 
დაუსრულებლივ. ასეთია ნერგალის „სამსახური“, მისი „ცხ- 
ოვრების რიტმი". 

კოსმიური რიტმის იძულებით არც ნერგალი და არც შამაში 
არასოდეს არ რჩებიან ერთ ადგილზე;ისინი განუწყვეტლივ იცვ- 
ლიან ასპექტებს: სინათლისა და სიცოცხლის მომტანი ღმერთი 
ქვესკნელში ჩადის; ქვესკნელის ბატონი და მკვდრეთის მეფე 

ცაში ადის. შუამდინარელი თეოლოგის თვალსაზრისით ეს ჩა- 
მავალი და ამომავალი ღგთაებანი ერთი ღვთიური არსის ორი 
სხვადასხვა გამოვლინებაა, ამიტომაც იგი ამბობს, რომ „შამაში 
და ნერგალი ერთი და იგივეა, რასაც ზუსტად ეხმაურება ჰერ- 

აკლიტეს გამონათქვამი: „ერთია სიკვდილის ღმერთი ჰადესი და 

სიცოცხლის ღმერთი დიონისე“ (ფრაგ. 15). სიკვდილის ღმერთი 

ნერგალი, როდესაც იგი მკვდართა სამეფოში მოხვდება მეფედ, 
სიცოცხლის ღმერთის ფუნქციას იძენს, რადგან ქვესკნელიდან 

იბადება სიცოცხლე; აქ უქმდება მისი ასპექტი ვითარცა სიკვდი- 

ლის ღმერთისა, ვინაიდან მკვდართა სამეფოში მოსაკვდინებე- 
ლი არავინაა. თუ სადმე ვისმე კლავს, ნერგალი ზემო სამყარო- 

ში კლავს და შუამდინარელიც მის ამ ასპექტს შუადღის მზეში 
ხედავს, როდესაც დღის მნათობი ცარგვალის უმაღლეს 
წერტილს აღწევს და მომაკვდინებელ სხივებს გზავნის (შდრ. 
მზიური ღვთაების, აპოლონის ისრები). როცა მძვინვარებს შა- 

183



ზურაა ყწკნაძე 

  

მაში, მისი სახელი ამ დროს ნერგალია. 

არ მოიძებნება შუამდინარულ პანთეონში ღვთაება, რომელ- 
იც პერიოდულად ქვესკნელში არ იმყოფებოდეს. ამავე პერი- 
ოდულობის ძალით, ღვთაება ცაშიც იგულვება, როგორც, მა- 
გალითად, ზემონახსენები ნინგიშ-ზიდ-ა „უფალი აღმართი 

ხისა“, რომელიც ცაში, ანუს კარზე დახვდა ადაპას, მაშინ როცა 
ქვეყნიერთ იგი ქვესკნელში ეგულებათ. მხოლოდ ანი, ცის ღმ- 
ერთი, არასოდეს ჩადის ქვესკნელში და არც ერეშქიგალი ამო- 
დის ცაში; მხოლოდ მათ აქვთ მყარი ადგილი, მათი ურთიერთ- 

გადანაცვლება დაარღვევდა სამყაროს სტრუქტურას, რომლის 
ერთ-ერთი საფუძველი უნივერსალური მამრისა და დედრის ან- 

ტიპოდური განაწილება სივრცეში, სადაც ერთი მუდამ ზენად- 
შია, მეორე –– ქვეშეთში. მათი გამმიჯნავი „დიდი სვეტი" -– დიმ- 

გალ –– ისედაც აკავშირებს მათ. ამ სვეტს, როგორც იაკობის 
სიზმარეულ კიბეს, აჰყვებიან და ჩამოჰყვებიან გამუდმებით 
პანთეონის ღვთაებანი. 

184



კასობრირბა 
  

კაცობრიობა 

პაცის შესაქმე 

ერთი შუმერულ-აქადური ბილინგვა (53, 47-50), რომელიც 

„ენუმა ელიშის“ ეპოქას ეკუთვნის და სადაც მარდუქს თავისი 
სხვა სახელით –– ლუგალ-დუ-ქუნგა „მეფე წმინდა ადგილისა" – 
დემიურგის როლში ვხედავთ,.სასხვათაშორისოდ, სამიოდე 
სტრიქონით ახსენებს ადამიანის გაჩენის ამბაგს. ტექსტი იწყე- 
ბა მხ 0V0, იმ ხანიდან, როცა არაფერი არიყო შექმნილი,არც ერთი 

ქალაქის აგური არ იყო მოზელილი, არც რაიმე ცოცხალი არსი, 

არც ღმერთთა ტაძრები არსებობდა, –– და ყოველი ჯერარარსე- 
ბულის ჩამოთვლა მთავრდება ფრაზით „მთელი ქვეყნიერება 
ზღვა იყო ოდენ". შემდეგ შეიქმნა ერიდუ, შუმერის უძველესი 

ქალაქი, სადაც „მეფეთა სიის" მიხედვით პირველად დაეშვა ცი- 
დან მეფობა, რათა მემკვიდრეობით სხვა დანარჩენ ოთხ ქალაქ- 
ში გადასულიყო. მაგრამ ჩვენი ტექსტი ბაბილონური წარ- 
მოშობისაა და მისი ავტორი ერიდუს შემდეგ უშუალოდ 

ბაბილონზე – სადაც წერს იგი თავის ლაკონიურ პოემას -–– და 
მის ტაძარ ესანგილაზე გადადის. ამის შესახებ ნახსენებია „ენუ- 

მა ელიშიდან“ ჩვენთვის ცნობილი მარდუქისეული აქტი – 
ანუნაქთა ქაოტური დასის ორად განწვალება. სწორედ ამ დროს 
გაუჩნდა მარდუქს იდეა განსაკუთრებული არსების შექმნისა, 
რომელიც მიწიერ ტაძრებში დაასახლებდა ღმერთებს, ე.ი. 
დაამკვიდრებდა მათ კულტებს. „მან შექმნა კაცობრიობა, – 
ნათქვამია ტექსტში, – არურუმ მასთან ერთად შექმნა კაცთა 
მოდგმა". ადამიანი პირველგაჩენილი არსებაა სულდგმულთა 

185



დ“ურაა კიკნაძუ 
  

შორის. მის მერე ქმნის მარდუქი უკვე არურუს დაუხმარებლად 
„ნადირთ პატრონს“ სუმუკანს, პირუტყვს, ტიგროსსა და ევ- 
ფრატს, ბალახს, ლერწმოვანს ჭაობისას, ხეებს, საყანე ადგ- 
ილებს -–- ყველაფერს, რასთანაც დაკავშირებულია ადამიანის 

ამქვეყნიური მოღვაწეობა. 
არურუ, ვისი თანადგომობითაც შექმნა მარდუქმა კაცთა 

მოდგმა, იგივე ქალღმერთი არურუა, რომელიც გილგამეშის 
ეპოსში ქმნის ენქიდუს. არურუ ქალღმერთია, მაგრამ მისი სახ- 
ელი ა-რურუ შუმერულად ნიშნავს „თესლის შემწირველს“,თუმ- 
ცა მისთვის უპრიანი იქნებოდა რქმეოდა „თესლის მიმღებელი", 

მაგრამ მთავარი ის არის, რომ ეს ქალლმერთი არც ერთ მითოს- 
ში ან მითოსურ ფრაგმენტში, სადაც კი იხსენიება მისი სახელი 
კაცის გაჩენასთან დაკავშირებით, არ ავლენს მშობიერის 

ბუნებას. იგი არასოდეს შობს, არამედ ქმნის; კაცი კი არ იბადე- 
ბა მისი საშოდან, როგორც ჩვეულებრივ ისტორიული კაცი, 

არამედ იქმნება სპეციფიკური მოქმედების საშუალებით. 
ამგვარი ეტიმოლოგიის მქონე ქალღმერთი ცნობილია მოუ- 

ლოდნელი ეპითეტით: „მეკეცეთა დედაუფალი“ (ბელით ფახ- 
არი), თუმცა დიაცისთვის ეს ხელობა არ არის მოულოდნელი: 
ძველი ცივილიზაციის ხალხში და დღესაც ზოგიერთ საზოგა- 

დოებაში მეთუნეობას ქალები მისდევენ. „არსნი, რომელთა 

თიხა არურუმ მოზილა" (38,59), –– ასეა დახასიათებული, ერთი 

მხრივ, ყველა სულდგმული, მათ შორის ადამიანიც, მეორე 

მხრივ, არურუს შემოქმედებითი საქციელი, რაც სავსებით 

ანალოგიურია ძველი აღთქმის ღმერთის მოქმედებისა, როდე- 
საც იგი ქმნის ადამს მიწისაგან (ებრ. ადამაჰ „მიწა")., ეს ღმერ- 
თიც არურუს მსგავსად მეთუნის –- ებრ. 2ოცერ – როლში გამო- 
დის და ისევე „ძერწავს“, „გამოსახავს“ –– ებრ. ”აცარ –– ადამს, 

როგორც მეთუნე ჭურჭელს რასმე. ანალოგიურია ეგვიპტელი 
ქალღმერთის, ხნუმის საქმიანობა, ლუქსორის ტაძრის კედელზე 
რომ არის გამოსახული: ხნუმი მექოთნის დაზგაზე ძერწავს კა- 
ცებრივ არსებებს (83,20); თუმცა კაცის ამგვარი შესაქმე ეგვიპ- 

186



კაცობრიობა 
  

ტურ ტექსტებში დადასტურებული არ არის. 
არც არურუს მითოსია შემორჩენილი დამოუკიდებელი სახ- 

ით შუმერულ-აქადურ მწერლობაში. გარდა ეპითეტისა (ჯ„მეკეც- 

ეთა დედაუფალი“) და ზემოხსენებული ფრაზისა (არსნი, 
რომელთა თიხა..."), სადაც გაცხადებულია ამ ქალღმერთის 

შემოქმედებითი ბუნება, ვითარცა ხელოსნისა თუ ხელოვანისა, 

რომელიც წინასწარ შემუშავებული აზრის მიხედვით ფორმას 
აძლევს მატერიას, არსებობს კიდევ შედარებით ვრცელი ტექს- 

ტი, უფრო სწორად პასაჟი, დაკარგული მითოსის ფრაგმენტს 

რომ ინახავს. გილგამეშის ეპოსის იმ ადგილას, სადაც მოთხრო- 

ბილია გილგამეშის მოპირისპირე კაცის შექმნის ამბავი, აქ ეს 

ქალღმერთი საკუთარი ძალისხმევით, სხვა ღმერთის ჩაურევ- 

ლად, გააჩენს ენქიდუს არა დიაცური ჩვეულებით, არც მექოთ- 
ნის დაზგაზე, არამედ როგორც ხელოვანი მძერწავი. აქ ყრუდ 
ჩანს მისი მითოსი, ვითარცა პირველკაცის შემქმნელისა: „არუ- 

რუ! –– ხმამაღლა უხმეს, –- შენ შეგიქმნია კაცი; ახლაც შეჰქმენ 
მსგავსი მისი... ისმინა არურუმ და შექმნა თავის გულში ანუსეუ- 
ლი აზრი; მერმე ხელი განიბანა არურუმ, თიხა მოზილა დაველზე 
გამოძერწა. ველზე შეიქმნა ენქიდუ" (I, სვ. II, 30-5). 

ასე იქმნება ენქიდუ უშუალოდ იმ ქალღმერთის ხელიდან, 
რომელმაც უხსოვარ დროში, სამყაროს შესაქმის „მეორე დღეს“, 

შექმნა პირველკაცი. იგი იქმნება ანუ „იძერწება“ ისტორიულ ხა- 
ნაში, უკვე დაფუძნებული და საკმაოდ განვითარებული ქვეყნის 

მახლობელ ველზე, პირუტყვთა შორის. რაკი იგი პირველშექმნი- 
ლი კაცია, იგი განსხვავებული უნდა ყოფილიყო ისტორიაგამოვ- 

ლილ კაცთა მოდგმისაგან და ამიტომაც პრეისტორიული კაცის 

ნიშნებს ატარებს,თუმცა ურუქული დაწინაურებული საზოგადო- 
ების თანამედროვეა. ცივილიზებული ურუქელნი ამ არსებას 

ლულლა-ამელუს უწოდებენ, იმავე სახელს, რომლითაც პირველ- 
გაჩენილი კაცი იწოდება „ენუმა ელიშში“. ამრიგად, ურუქელთა 
თვალწინ მობრუნდა შესაქმისეული დრო, –– ენქიდუს გამოჩენ- 

ით ისინი დიდი მისტერიის მოწმენი გახდნენ. მათ იხილეს კაცთა 

187



დურაა კიკნაძე 

  

მოდგმის საერთო წინაპარი. ამავე დროს ენქიდუს სახით მათ წი- 
ნაშე გაიარა მთელი კაცობრიობის ისტორიამ კაცის შესაქმიდან 
მათ თანადროულობამდე. ამის თაობაზე ქვემოთ იქნება საუბარი. 

ახლა კი შევეხებით სხვა ანთროპოგონიურ ტრადიციებს. 
სრულიად განსხვავებულია ტრადიცია, რომელიც კიდევ ერთ 

შუმერულ-აქადურ ბილინგვაშია შემონახული (10, 532-8). ეს ტე- 
ქსტიც ძალზე ლაკონიურია, მაგრამ მეტად საგულისხმო მითო- 

'სურ შინაარსს შეიცავს. იგი იწყება აგრეთვე მხ 0V0 –– ცა-მყარის 
დასაბამიდან. მას შემდეგ, რაც შეიქმნა ცა და მიწა, გადაწყდა 
მათი ბედი (შუმ. ნამ, აქად. შიმთუ), კალაპოტები დაედგინა ტი- 
გროსსა და ევფრატს, გაითხარა არხები და რუები, –– ყოველივე 

ამის შემდეგ ღმერთები კითხულობენ: „რა გავაკეთოთ კიდევ? 
რა შევქმნათ კიდევ?" სამყაროს შემოქმედნი გრძნობენ, რომ 

მათ მიერ შექმნილ სამყაროს რაღაც აკლია და საკუთარ თავს 
უსვამენ რიტორიკულ კითხვას „რა შევქმნათ კიდევ?" ერ- 

თობლივი პასუხი ასეთია: 

უზუმუაში, დურ-ან-ქიში რომ არის, , 

ლამგა-ღვთაებანი დავხოცოთ; 

რათა მათი სისხლისაგან კაცთა მოდგმა შევქმნათ, 

ღმერთების სამსახური იყოს ხვედრი მათი; 

მარადდღე იზრუნონ სასაზღვრო არხებზე, 

ბარი და გოდორი ხელში ეჭიროთ, 

რათა დიდ ღმერთებს საყდრები უშენონ. 

მინდორი მინდვრისგან გამიჯნონ... 

არხებს წაღმართი სადინარი მისცენ, 

მორწყან ოთხივე კუთხე ქვეყნისა, 

მცენარენი უხვად აღმოაცენონ... 

ბეღლები ხვავით აავსონ, 

„ანუნაქთა ველი“ ააყვავონ... 

ღმერთების დღესასწაულნი აღასრულონ, 

ანკარა წყალი დაუღვარონ...



კაცობრიობა 
  

აქ ნახსენებია კაცობრივი მოღვაწეობის ყველა მხარე. 
დასკვნის სახით ტექსტში ნათქვამია: 

იქ, სადაც კაცთა მოდგმა გაჩნდება, 

იმ ადგილას ნისაბაც დამკვიდრდება. 

ხოლო ნისაბა, ქალღმერთი, აერთიანებს თავის არსებაში 
მრავალმხრივ ფუნქციებს – იგი არის მარცვლეულის, დამწერ- 

ლობის, სიბრძნის და სხვ. ღვთაება. ნისაბას დამკვიდრება ნიშ- 

ნავს ცივილიზაციის დაფუძნებას ქვეყნად, მეორეული კოსმო- 

სის ანუ მოწესრიგებული ყოფის შექმნას. ნისაბას თავმდგმურო- 

ბით ადამიანებმა უნდა გააგრძელონ ღმერთების მიერ დაწყე- 
ბული ღვაწლი, უნდა შეინარჩუნონ და არ დაუშვან, რომ წაიშა- 
ლოს ის მონახაზები, რომელნიც ღმერთებმა გაავლეს მიწის 

ზედაპირზე მდინარეთა და არხების კალაპოტთა სახით. ამავე 
დროს ახლად გაჩენილმა მოდგმამ უნდა დაამკვიდროს ღმერთე- 

ბის კულტი მიწაზე –- ციური არსებანი უნდა ჩამოიყვანონ და 
მათთვის განკუთვნილ ტაძრებში „შეასახლონ“. საგულისხმოა, 
რომ ორი სახის მოვალეობა -–– „ანუნაქთა ველის“ ანუ მიწის 

პირის აყვავება, რაც მიწათმოქმედების დაფუძნებას ნიშნავს და 
ღმერთების კულტის დაწესება –– ორივე ეს წილხვედრილი 
საქმე კაცთა მოდგმისა თანაბარი მნიშვნელობის ღვაწლად არის 
შერაცხილი. ადამიანი თანაბრად უნდა იყოს CVI0L 89II (მიწათმო- 
ქმედი) და CVI0; ძიი„სო (ღმერთების საქმეთა მოქმედი). ამრიგად, 
ადამიანი იმთავითვე მარჯვე არსებად იქმნება. მაგრამ სად იქმ- 
ნება ადამიანი? 

მისი შექმნის ადგილი, როგორც ნათქვამია ტექსტში, არის 
დურ-ანქი, კერძოდ აქ მდებარე ფჟზუ-მუი-ა. ჩვენ ვიცით, რა ადგ- 
ილია დურანქი, იგი სამყაროს ცენტრია, ამავე დროს ნიპურის 

ზედწოდებაც, რადგან ნიპურში, ვითარცა შუმერის შუაგულში, 
მდებარეობს სამყაროს ჭიპი და მასზე გადის „დიდი ღერძი“ (დიმ- 

გალ). ხოლო უზუ-მუ-ა, თავის მხრივ, ნიპურის შუაგული, მისი 

19



“დ«ურაბ ჰიჰნაძე 
    

საკრალური არეა და ნიშნავს „ხორცის აღმოცენების“ ადგილს; 
ამ შუაგულ ადგილას – გავიხსენოთ, რომ ბაბილონიც შუა- 
გულია, სადაც სხვა ტრადიციის მიხედვით აღსრულდება ეს მის- 
ტერია –- იქმნება კაცი და იმოსავს ხორცს, მაგრამ ვისას? 

ზემოგანხილული მითოსის მსგავსადვე, აქაც არ არის წარ- 
მოსახული ადამიანის გაჩენა ორგანულ აქტად, დედის საშოდან 

დაბადებად, თუმცა კი ვუახლოვდებით ორგანულ სამყაროს, 

რაკი ადამიანის ძირითად სუბსტანციად, რისგანაც მთლიანად 

იქმნება იგი, დასახულია სისხლი, მაგრამ არა უბრალო ან სა- 
განგებოდ კაცთათვის გაჩენილი სისხლი, არამედ ღვთაებრივი 
სისხლი. იმასაც მნიშვნელობა ენიჭება, თუ რა ხასიათის და რა 
თვისებების მატარებელი ღმერთის სისხლია ეს სისხლი. ტექსტ- 
ში არ არის ნათქვამი, რა დააშავეს ღვთაებებმა, რომელთაც 

· ლამგა (ანუ სხვაგვარი წაკითხვით ნაგარ) ეწოდებათ, მაგრამ 

ცხადია, რომ დიდმა ღმერთებმა სწორედ მათი სისხლი მიიჩნიეს 
იმ შესაფერ სუბსტანციად, რასაც ადამიანის ძარღვებში უნდა 
ედინა. სიტყვა ნაგარ „დურგალს“ ნიშნავს და მაშასადამე, ეს 
ღმერთები „დურგლობის“ სულნი არიან. მაგრამ ამ შემთხვევა- 
ში ისინი უნდა ასახიერებდნენ საერთოდ ხელოვნების თუ ხე- 
ლოსნობის დვრიტას, და მათი სისხლი უნდა ჩაღვროდა ადამი- 

ანს, რათა მას თან დაჰყოლოდა ხელოვნებათა უნარი ღვთაე- 
ბრივ დავალებათა განსახორციელებლად დედამიწაზე; რათა 
თაობიდან თაობამდე ეცოცხლა მის გენებში ამ ნიჭს, ანუ, 
როგორც დღეს ვიტყვით, ახლადგაჩენილი არსება ყოფილიყო 

ხიო0 ფხ6., „მკეთებელი კაცი“. 

ასევე მხოლოდ სისხლი ფიგურირებს კაცის შესაქმნელ სუბ- 

სტანციად „ენუმა ელიშში“. მაგრამ სისხლის გამღები აქ არის 
არა უვნებელი ღმერთი ლამგა, რომელიც ხელოვნების უნარად 
ჩასახლდა ადამიანის არსებაში, არამედ ქაოსის ძალთა 
წინამძლოლი, მეამბოხე ქინგუ, დასჯილი ღმერთი. 

„ენუმა ელიშის" VI დაფაში ვკითხულობთ: „ბაგენი განახვნა 
მარდუქმა, ეას ეტყვის; გულში რომ გაუჩნდა, იმ ზრახვას 

1%



კაყობრიობა 
  

უზიარებს: სისხლს შევამტკიცებ და ძვალს გავაჩენ; დავსვამ 
ლულუს, კაცი იქნება სახელი მისი. შევქმნი ლულუ-კაცს, ღმ- 
ერთების სამსახური დაეკისროს, რათა შეისვენონ ღმერთებმა. 
ამასთანავე ღმერთების გზებს გონივრულად მოვაწყობ,ორ ნაწ- 

ილად გაიყოფიან, გარნა თანაბრად იქნებიან პატივდებულნი. 

მიუგო ენქიმ, სიტყვას ეტყვის... ერთ-ერთი ღვთაებრივი ძმათ- 
აგანი გაიცეს, განადგურდეს იგი და კაცთა მოდგმა შეიქმნას. 
შეიკრიბონ დიდი ღმერთები, დამნაშავე გაიცეს... შეჰყარა მარ- 

დუქმა დიდი ღმერთები, ყურს უგდებენ ღმერთები ნათქვამს 
მისას. მეფე სიტყვას ეუბნება ანუნაქებს: აღსრულდა ჭეშმარი- 
ტად, რაც ადრე გამოგეცხადათ. ახლაც ჭეშმარიტს გეტყვით, 
გეფიცებით, ვინ იყო იგი, ომი რომ ატეხა? თიამათი რომ აამხე- 

დრა და ბრძოლა წამოიწყო? გაიცეს იგი, ომი ვინც ატეხა. იგი 
დაისაჯოს, თქვენ მშვიდად იყავით! ასე მიუგეს იგიგებმა, დიდ- 
მა ღმერთებმა... ქინგუა იგი,ომი რომ ატეხა,თიამათი რომ აამხე- 
დრა და ბრძოლა წამოიწყო. შეკრეს იგი და ეას წინაშე მიიყვანეს, 
სასჯელი დააკისრეს და სისხლი ამოართვეს; მისი სისხლისგან 
კაცთა მოდგმა შექმნეს, ღმერთების სამსახური დააკისრეს მათ, 
რათა განთავისუფლებულიყვნენ ღმერთები. რა შექმნა კაცთა 
მოდგმა ენქიმ და ღმერთების სამსახური დააკისრა მათ, – 
შესაცნობად ძნელია საქმე ესე, მარდუქის გონივრული ზრახ- 
ვით ქმნილი –– მაშინ მარდუქმა, ღმერთთა მეფემ, ორად გაჰყო 

ანუნაქთა სამეფო, ზემოთ და ქვემოთ". 
როგორც ამ უკანასკნელი ფრაზიდან ჩანს, კაცის შექმნა არ 

არის დამოუკიდებელი რამ მოვლენა: სწორედ იმის გამო, რომ 
მასზე უნდა იყოს დაკისრებული ღმერთების სამსახური, ღმ- 
ერთების პანთეონში შემოდის არსებითი ხასიათის სიახლე, იცვ- 

ლება მისი სტრუქტურა, ხდება განწვალება, იმ აქტის ბადალი, 
რაც მოხდა ერთხელ ადამიანის გაჩენამდე კოსმოსში. ეს მოვ- 

ლენა დაკავშირებულია კულტის შექმნასთან, რაიც ადამიანის 

'გარეშე წარმოუდგენელი იქნებოდა; ხოლო კულტი, რელიგია, 

თავის მხრივ, მჭიდრო კავშირშია ღმერთთა ფუნქციების დან- 

191



დურაა ჰიკნაძე 
  

აწილებასთან. სწორედ ეს აქტი იგულისხმება, როცა ნათქვამია 
„ღმერთთა მეფემ ორად გაჰყო ანანუქთა ერთიანი სამეფო – 
ზემოთ და ქვემოთ“. პირველი განწვალება მოხდა მაშინ, 
როგორც დავინახეთ, როცა მარდუქმა გაკვეთა თიამათის სს- 
ეული და შექმნა მისგან ცა და მიწა, მაგრამ ეს განწვალება კოს- 
მიური პლანის იყო. კაცობრივი არსების გაჩენის შემდეგ საჭირო 

გახდა კიდევ ახალი აქტი: ჯერ კიდევ გაუნაწილებელი სივრცე 
ღმერთებისთვის დანაწილებულიყო – ელიშ უშაფლიშ ანუ „ზე- 

მოთ და ქვემოთ“, რაც სწორედ იმ ორიენტაციის პოლარული 

წერტილებია, რომელთა გამო „ენუმა ელიშის“ დასაწყის 

სტრიქონებშია ნათქვამი, რომ მათ სახელი ჯერ არ ერქვათ. 
ახლა კვლავ შევეხოთ ორიოდე სიტყვით იმ მატერიას, რის- 

განაც შეიქმნა კაცი „ენუმა ელიშის" მიხედვით და უაღრესად 

ლაკონიურად აღწერილ აქტს ამ შესაქმისას. „სისხლს შევამტ- 
კიცებ და ძვალს გავაჩენ" –– ნათქვამია ძეგლში, ხოლო შემდეგ, 
როცა აღსრულებაზე მიდგება საქმე: „სისხლი ამოართვეს (ქინ- 

გუს) და მისი სისხლისაგან კაცთა მოდგმა შექმნეს“. აქ 
საგულისხმო ისაა, რომ ძვალი (ეცცემთუ) შემტკიცებული ანუ, 
უბრალოდ, შედედებული სისხლისაგან წარმოქმნილად არის 

წარმოდგენილი, რომლის ანალოგს ყურანშიც ვხვდებით, სადაც 
ნათქვამია, რომ ალაჰმა „შექმნა კაცი შედედებული სისხლისა- 

გან". ამრიგად სისხლი თხევადი მდგომარეობიდან მყარში გადა- 

დის და ძვლად გარდაიქმნება; ხოლო ძვალი, როგორც ეს ძველ 

აღთქმაშია დადასტურებული, ადამიანის სხეულის უმნიშვნელო- 
ვანეს ნაწილს შეადგენს, სადაც ნაგულვებია სიცოცხლის დვრი- 
ტა. მეტაფორულადიგი მთელს სხეულს ადამიანისას, მთელს მის 

არსებას გამოხატავს, რასაც ამართლებს ამ სიტყვის ეტიმოლო- 
გია –– სემიტ. ძირი ყცმ „სიმკვრივე“, „სიმტკიცე". ებრაულ ენა- 

ში სიტყვა „ძვალი – ყეცემ –– პიროვნების ნაცვალსახელად იხ- 
მარება. ძვალის კავშირი სისხლთან შესაძლოა, რელიექტურად 
იყოს შემორჩენილი ძველი აღთქმის ერთ ადგილას, სადაც „სხ- 
ეულის“ ნაცვლად ნახმარი „ძვალი“ მარჯნის უწითლესად არის 

192



კასობრიობა 
  

დასახული (გოდ. იერემ. 4:7). 
ძვალისა და სისხლის არსებით კავშირს დავინახავთ მოგვი– 

ანო და სრულიად განსხვავებული, თვითმყოფადი ცივილიზაცი- 
ის ხალხთა წარმოდგენებში. ნაგუას მითოსში ადამიანის გაჩე- 

ნის შესახებ მოთხრობილია ღმერთი კეცალკოატლის მიერ 
„ძვირფასი ძვლების“ ძიება, მათი პოვნა და ამ ღმერთის ასოთა- 

გან გადმოღვრილი სისხლით მათი განცოცხლება. „მხოლოდ 

ღმერთის სისხლით გაცოცხლდება ადამიანის ძვლები, ღმერთ- 
მა უნდა დაიმსახუროს ადამიანები თავისი მსხვერპლით, ამიტ- 

ომაც „დამსახურებულნი" (ინ მასეგუალტინ) ეწოდებათ მათ" 
(85, 198-204, 304). 

ამავე მითოლოგიის მიხედვით ადამიანის არსებობა ღმერთი- 

სათვის უკიდურესად აუცილებელი რამ იყო: „და იტყვის კვლავ 
კეცალკოატლი: ღმერთებს არ ასვენებს ფიქრი იმისა, რომ ვინმე 
ცხოვრობდეს დედამიწაზე“ (85,202). იგივე ზრუნვა გამოსჭვივის 
იმ კითხვაში, რაც დაუსვეს საკუთარ თავს შუმერის ღმერთებმა 
კოსმოსის შექმნის შემდეგ: „რა გავაკეთოთ კიდევ? რა შევქმ- 
ნათ კიდევ?“ ამ კითხვაშიც იმთავითვე ჩასახულია აუცილებლო- 

ბა კაცებრივი არსების შექმნისა, თუმცა ღმერთების სამსახურ- 
ად, მაგრამ თავად სამსახურის აუცილებლობიდან გამომდინარ- 
ეობს მისი არსებობის აუცილებლობა. ამ პრობლემის სხვადასხ- 

ვა ასპექტებს სათანადო ადგილას შევეხებით, ახლა კი კვლავ 
დასჯილი ღმერთის გაწირვაზე ვიტყვით ორიოდე სიტყვას. 

(ქინგუს (სხვა ტრადიციაში სხვა სახელი ერქმევა ამ ღმერთს), 
ე.ი კოსმოსის შემოქმედთა მტრის შეწირვა და მისი არსებისა– 
გან, რაც მის სისხლშია დაუნჯებული, ადამიანის შექმნა იმეო- 
რებს, ოღონდ მცირე მასშტაბით, იმ აქტს, რაც მოიმოქმედა მარ– 

დუქმა თიამათის მიმართ: თიამათიც ამგვარადვე გაიწირა, განი- 
წვალა ორ ნაწილად, რომელთაც შეადგინეს კოსმოსის ბინარუ- 

ლი სტრუქტურა, ანშარ და ქიშარ-ად წოდებული, ანუ ქვემო და 
ზემო სამყარო, ამგვარად, ისევე, როგორც თიამათის წიაღიდან 
კოსმოსის სივრცე გამოვიდა, ხოლო მისი სხეული კოსმოსის მა- 

193



ზურაბ კიკნაძე 
    

ტერიად იქცა, ასევე ქინგუს სისხლი აჩქეფდა ახლადგაჩენილი 
არსების ძარღვებში. „ენუმა ელიშშივე" შემონახულია განსს- 

ვავებული ტრადიცია, რამაც ვერ ჰპოვა ასახვა ძირითად 
თხრობაში.VII დაფაში, სადაც მარდუქია განდიდებული,მის სხვა 
დამსახურებებთან ერთად ნათქვამია, რომ იგი არის „თიამათის 

მიმყოლი ღმერთების გამანადგურებელი და მათი სხეულები- 
სგან კაცის შემქმნელი“. როგორც ჩანს, ქინგუ კრებითი სახე- 
ლია იმ ლმერთებისა, რომელნიც უნდა მომკვდარიყვნენ, რათა 
კაცი გაჩენილიყო, მაგრამ როგორ უნდა მომკვდარიყო ღმერ- 
თის უკვდავი არსება? იგი არ მომკვდარა, როცა მოკლეს. მისი 
სიცოცხლე შეეწირა კაცობრიობის გაჩენას, მისმა სიცოცხლემ 

სისხლის სახით ახალი სიცოცხლე ჰპოვა კაცთა მოდგმის სხ- 
ეულში. მისი სისხლი განწვალებულია და „გადმოსხმულია“ თი- 

თოეულ ინდივიდში, და თუმცა ცალკე აღებული კაცი მოკვდა- 
ვია, მაგრამ უკვდავია კაცთა მთელი მოდგმა მის ერთიანობაში. 

სწორედ ამის გამო ვერა ძალამ, როგორც თავის ადგილზე დავ- 
ინახავთ, ვერ წარხოცა იგი პირისაგან მიწისა. ოღონდ ესაა, რომ 
მის ძარღვებში დის მეამბოხე ღმერთის სისხლი, რამაც გან- 
საზღვრა მისი ბუნება და მომავალი ბედი! 

„ათრახასისის ეპოსი" წინათ განხილულ ტრადიციებთან შე- 
დარებით კიდევ ახალ ცნობებს გვაწვდის შუამდინარული წარ- 

მოდგენების შესახებ წინაკაცობრიულ ეპოქებზე. ეპოსი 
საგულისხმო სტრიქონებით იწყება: „იყო დრო, როდესაც ღმ- 
ერთებიც კაცთა მოდგმასავით ეწეოდნენ სამსახურს და შრო- 
მას იტვირთავდნენ; ძნელი იყო შრომა ღმერთებისათვის, 

გაძნელდა მათი ტვირთი და გადიდდა შეჭირვება“ (37, I 1-4). 

ანუნაქებმა, რიცხვით შვიდმა, რომელნიც დიდ ღმერთებად 

იწოდებიან, გამონახეს გამოსავალი და ეს ტვირთი მათზე დაბა- 
ლი რანგის ღვთაებებს, იგიგებს დააკისრეს და სწორედ ამის 

შემდეგ „ჰყარეს წილი“ და გაიყვეს კოსმოსის სფეროები, პირვ- 
ელ ყოვლისა, ანუმ ზეცა, ხოლო ენქიმ ქვეშეთი აიღო 
საბრძანებლად.რაც შეეხება მიწას, კაცთა მოდგმის მომავალ 

1%



კაცობრიობა 
  

სამკვიდრებელს, სწორედ აქ.- ეწეოდნენ იგიგები თავიანთ მძიმე 
სამსახურს უზენაესი ღმერთებისათვის. ამგვარად, ის მოვალე- 
ობა, რაც კაცს დაეკისრა შემდგომ და ეკისრებოდა კაცობრიუ- 
ლი ცხოვრების მანძილზე, გაჩნდა ადამიანის შექმნის უწინარეს, 
ისე რომ კაცთა მოდგმის კულტურის ფუნქცია უფრო ადრე არ- 

სებობდა, ვიდრე იგი, თავად კაცი, რომელიმე დაკლული ღმერ- 

თის შედედებული სისხლისაგან გამოისახებოდა. ადამიანის 
სპეციფიური მოვალეობა, რომლის აღსრულებას იგიგებს მიაწ- 

ერს „ათრახასისის ეპოსი", გამოიხატება საკრალური ტერმი- 
ნოლოგიისადმი კუთვნილი სიტყვით –– დულლუ, რაც შეესაბამ- 

ება ლათინურ ტერმინებს: CIILV5 და იLს5. ამ აქადურ სიტყვაში, 
რომელსაც განსაკუთრებით ეგუება თავისი მნიშვნელობით 

ლათინური CII-I5, იგულისხმება, ერთი მხრიე, მიწის დამუშავება 
– ეს საქმიანობა იმდენად საკრალურად არის შერაცხილი, რომ 

მარდუქის, სამყაროს შემოქმედის ერთ-ერთი ატრიბუტი არის 
სამიწათმოქმედო იარაღი ბარი, აქად. მარრუ, რომელიც ჟღერს 
ფონეტიკურად მარდუქის სახელში და ამას განსაკუთრებულ 

მნიშვნელობას ანიჭებდნენ ფილოლოგიური მიდრეკილების 
თეოლოგები; მეორე მხრივ, საკუთრივ რელიგიური მსახურება, 

ყოველგვარ რიტუალთა ერთობლიობა, მსხვერპლშეწირვიდან 
მოყოლებული გლოვის რიტუალით დამთავრებული. 

იგიგები შეაჭირვა ამ სამსახურმა; ადრტვინდნენ იგიგები, 

მზადდებოდა ჯანყი, მაგრამ საქმე გიგანტომახიამდე არ მისუ- 
ლა: ენქი ურჩევს ღმერთების პანთეონს, მოხსნან ტვირთი 

იგიგებს და საამისოდ გააჩინონ სხვა არსება, რომელსაც 

დაეკისრებოდა დულლჟ, ხოლო იგიგები შეისვენებდნენ. ამ- 
რიგად, რელიგიურ-სოციალურ ასპექტში იგიგების მოდგმა წინ 

უსწრებს კაცთა მოდგმას, რომლის გაჩენის შემდეგ იწყება ახა- 
ლი ერა კოსმოსში. 

„ენუმა ელიშისეული“ შეკუმშული თხრობის ნაცვლად, რომ- 

ლის მიხედვითაც დულლუს მტვირთველი კაცი გაჩენილ იქნა 
კოსმოსის შექმნის „მეორე დღესვე", „ათრახასისის ეპოსი“ ხან- 

195



ზურაბ კიჰნწაძე 
  

გრძლივ დროში გაშლის ამ ამბავს და წინაკაცობრიულ ისტო- 
რიას განსხვავებულ ეპოქებად წარმოიდგენს. ამავე დროს კაც- 

თა მოდგმის შექმნაც არ არის აქ ისე მშრალად გადმოცემული, 
როგორც შესაქმის ეპოსში. კაცის შექმნა აქ უკვე რთული საქმეა 
და გაგებულია, როგორც ორგანული შემოქმედება. „ენუმა ელი- 

შის“ მიხედვით კაცის შესაქმეში ქალღმერთი გამორიცხულია; 

მთელი ტვირთი კაცის დაბადებისა ნაკისრი აქვთ მამრულ ღვ- 
თაებებს, პირველ ყოვლისა ენქის და მერე მარდუქს, კოსმოსის 
აქტუალურ შემოქმედს. აქ კი, „ათრახასისში“, უკვე ვეცნობით 
დედა ქალღმერთს, დიდ-დედას, მრავალი სახელით წოდებულს 
და გამოვლენილს -–– ნინთუს, მამის, მამეთუს, ბელით-ილის და, 

სხვა ვერსიით, რომელიც დამოკიდებულია „ათრახასისაგან“, 

ნინხურ-სანგას, შუმერელთა ღმერთების ძლევამოსილ დედას, 
რომელსაც შობის ქალღმერთი ან, უფრო შთამბეჭდავად, „საშო” 

(შასსურუ) ეწოდება. 
დიდი დედის დასში ზემოხსენებული არურუ არ ერევა, რად- 

გან იგი არ არის „საშო“ ან არ სჭირდება საშო კაცის შექმნისას; 
იგი მხოლოდ მარდუქის თანამდგომია ამ საქმეში. საერთოდ, იქ 

სადაც მარდუქი ფიგურირებს, ვითარცა. დემიურგი, გან- 

საკუთრებით „ენუმა ელიშში", დედრი ღვთაება ნახსენები არაა, 
თუ არ ჩავთვლით თიამათს, ყოვლისმომცველი მატერიის (სი- 

ტყვიდან ოთპIMV „დედა“) სუბსტანციას და საფუძველს, რომლის 
განწვალებული სხეული შეეწირა კოსმოსს. შესაქმის ბაბილო- 

ნური ეპოსის პირქუში თეოლოგია გამორიცხავს დედრს და იქ, 

სადაც ეს საწყისი აუცილებელია, მამრული საწყისი მისი ფუნ- 
ქციების უზურპაციას ეწევა. 

„ათრახასისის ეპოსი“ კაცის შესაქმნელად ორ საწყისს ამო- 

ქმედებს, მაგრამ მთელი სიმძიმე შესაქმისა დედა-ღმერთსა და 

მის მიმყოლ ქალღგთაებებს, „საშოებად" („შვიდი და შვიდი 
საშო“) წოდებულთ აკისრიათ. თუმცა დიდ-დედას, რომელსაც 
წინასწარ არქმევენ „კაცთა მოდგმის გამჩენს“ (ბანიათავილჟ- 
თი), და კიდევ მისი დამხმარე სხვა „საშოებს“ მხოლოდ საკუ- 

196



კაცობრიობა 
  

თარი წიაღიდან არ ძალუძთ რაიმეს შობა. აუცილებელია თეს- 
ლი, რომლის ერთ-ერთ სუბსტანციას იძლევა ენქი მის მიერ წმი- 

დაყოფილი, წინაკოსმიური მატერიიდან, – „ენუმა ელიშიდან“ 
ვიცით, რომ ამ ღმერთმა წმიდაჰყო პირველყოფილი ოკეანის, 
აპსუს, მატერია – „აპსუს თიხიდან“, რისგანაც, როგორც 
საკრალური ტექსტებიდან ვიცით, მოიზილება პირველი აგური 
პირველი ქალაქისა ერიდუს და მისი ტაძრის ასაგებად და ამის 

ძალით ყოველი ტაძრის აგური იდუმალებრივად შეიცავდა ამ 
თიხას („ოდეს ანუმ ცა შექმნა, ნუდიმმუდმა აპსუ თავის სადგო- 

მად შექმნა, ეამ აპსუში თიხა მოიღო, მოზილა...“ ან წყევლის 
ფორმულა: „თიხა შენი აპსუს დაუბრუნდეს, ენქისაგან დაწყევ- 
ლილ თიხად იქცეს"). 

სწორედ ამ თიხას მოითხოვს ენქისაგან კაცთა მოდგმის და- 
საბადებლად გამზადილი საშო. შემდეგ მითოსი ასახელებს 

კიდევ სხვა შემადგენელ ნაწილს მომავალი ადამიანის ბუნები- 
სას, როგორც აუცილებელ სუბსტანციას, რომელიც ცნობილია 
ჩვენთვის წინათგანხილული მითოსიდან. ენქი ამბობს: „ერთი 

ღმერთი მოიკლას... მის ხორცსა და სისხლში ნინთუმ აზილოს 
თიხა, რომ ღმერთი და კაცი ერთიანად აიზილონ თიხაში“ (37, 
58, სტრ. 208- 13). 

ამ მონაკვეთში ყურადღება უნდა გავამახვილოთ ერთ მნიშ- 
ვნელოვან ფაქტზე, რომელიც სხვა მითოსში არ დასტურდება: 
„ერთი ღმერთი მოიკლას" (ანუ უფრო სწორად „მოკლან“ აქა- 
დურ ენაზე გამოთქმულია ფრაზით ილამ იშთენ ლიტბუხუ-მა, 
სადაც ზმნა ტაბახუმ სპეციფიკურ მნიშვნელობას შეიცავს: იგი 

არ ნიშნავს უბრალო „მოკვლას“, მასში იგულისხმება სამსხვერ- 
პლო დაკვლა, უმთავრესად შესაწირი პირუტყვისა ანუ საღვთო 
საკლავისა. ამ ძირის სიტყვა დადასტურებულია ძველ სემიტურ 
ენებში და იმავე მნიშვნელობას გამოხატავს –- უგარიტულსა 
და ძველებრაულში, ოღონდ ამ უკანასკნელ ენაში ამ ძირმა 
ნიშანდობლივი დიფერენციაცია განიცადა: ტაბახ და ზაბახ 
თუმცა ერთსა და იმავე ფიზიკურ აქტს გამოხატავს, მაგრამ აქ- 

197



ზურაბ ჰიჰკნაძე 
  

ტის შინაარსი განსხვავებულია. პირველ ვარიანტში –- ტაბახ, 
რომელიც ფონეტიკურად აქადური სიტყვის ბადალია, იგ- 
ულისხმება საერო სუფრისთვის დაკვლა პირუტყვისა, ხოლო 
მეორეში -– ზაბახ -–– საკულტო სუფრისთვის დაკვლა შესაწირა- 
ვად ნებადართული ზვარაკისა, ანუ მსხვერპლშეწირვა. თუმცა 
ეს ტერმინი საერო ტექსტებში ერთგვარ სეკულარიზაცციას გან- 
იცდის, მაგრამ იქაც გამოსჭვივის მისი საკრალური აზრი. როცა 

რომელიმე აშურელი მბრძანებელი დაპყრობილი ქვეყნისა და 
მოსახლეობის ან მოჯანყე ხალხის გამო წერს ქიმა იმმშერი ატ- 
ბუხ-შუნუ, ე.ი. „ცხვრებივით დავხოცეო“, ამ შედარებით იგი ან- 

გარიშს უწევს იმ ენობრივ და რეალურ ფაქტს, რომ ჩვეულებრივ 

პირობებში წარმოუდგენელია ადამიანის ტაბახუმ, მისი დაკვ- 
ლა როგორც საკლავისა. ეს შესაძლებელი გახდებოდა მხოლოდ 

მაშინ, თუკი ამ მბრძანებლის ნებაში გაიღვიძებდა დიდი ხნის 
' დავიწყებული რიტუალი ან მის მიერ განადგურებულ მტრებს 
თავისი ღმერთის, დავუშვათ, აშშურისადმი, შეწირულ მსხვერ- 
პლად წარმოიდგენდა. 

დავუბრუნდეთ კვლავ შეწირულ ღმერთს, ვინ იყო ეს ღმერ- 
თი, თავიანთ საკრებულოში რომ დაკლეს ღმერთებმა? ეს ღმ- 

ერთი იყო ერთ-ერთი იგიგი, ბუნდოვანი სახელის მქონე – ჟე- 
ილა, რომელმაც წააქეზა ტვირთმძიმე იგიგები, „ეხმაურათ მათი 
დამმონებელი ღმერთების ბინაში". ამგვარად არის გამოხატუ- 
ლი არსებული წესრიგის წინააღმდეგ მიმართული ჯანყი, რომ- 
ლის პრეცედენტს ჩვენ ვხედავთ „ენუმა ელიშში“, როდესაც ახ- 

ალი თაობის ღმერთები თავიანთი ხმაურით და აქეთ-იქით რი- 

ალით აფორიაქებენ ან ამღვრევენ -– რაკი წყლის სტიქიონია – 

თიამათის წიაღს. მაგრამ ის ღმერთები მაშინ ქაოსის ძალებს 

უპირისპირდებოდნენ და დაამხეს კიდეც ძველი წესრიგი, ახლა 
კი იგიგების სახით მოევლინათ წინაკოსმოსური ძალა, რომელ- 
მაც შეუტია მათ მიერ დამყარებულ წესრიგს. ამრიგად, „ათრახ- 
ასისის“ თეოლოგიის მიხედვით იგიგთა წინამძღოლი შგე-ილა, 
რომელსაც ჰქონდა განზრახვა“ (შა იშუ ტემა), „ენუმა ელიშის“ 

1988



კაცობრიობა 
  

ქინგუს ანალოგიურ ვითარებაში აღმოჩნდება და მის მს- 
გავსადვე შეეწირება კაცთა მოდგმის გაჩენას. აქ უკვე სუბსტან- 
ციად ფიგურირებს ამ ღმერთის სისხლი და ხორცი. და მათში 
ჩაბუდებული ეტვემუ, მომავალი არსების სიცოცხლის ნიშანი, 

რომელიც ფილოლოგიური განხრის თეოლოგებმა გამოიყვანეს 
სიტყვიდან ტემუ –– „განზრახვა“, რასაც იგიგები ატარებდნენ. 

ეტემუ (შუმ. გიდიმ) არის სული, რომელიც ჩასახლებულია ად-. 
ამიანის სხეულში, ვიდრე იგი ცოცხალია, ხოლო სიკვდილის შემ- 

დეგ ჩადის ქვესკნელში, „ველად" (ედენ) და თუ მსხვერპლი არ 
შესწირეს, ავი დემონის სახით კვლავ უბრუნდება ადამიანთა სა- 

ზოგადოებას და მოაქვს კაცთათვის უბედურება და ყოველგ- 
ვარი სენი. ასეთი ბუნებისაა კაცობრიული სული, რომელიც 

დაჰყვა სისხლ-ხორცსა და თიხაში შეზელილ სპერმას, რომელ- 
საც რაღაც მაგიური მიზნით იგიგები ზედ ანერწყვავენ. 

შემდეგ „ბედისწერის სახლში" (ბით შიმთი) სრულდება გადა- 
მწყვეტი მისტერია, რომელიც მოგვაგონებს მოკვდინებული და 
მკვდრეთით აღმდგარი ღვთაების საიდუმლოებრივ ამბავს. ორ- 

საწყისოვანი სპერმა (სისხლ-ხორცი და თიხა), რაშიც ფაქტი- 
ურად ღმერთის სხეულია ჩატანებული, იჯეგება, თითქოს ხე- 

ლმეორედ კლავენ მას და შემდეგ განწვალავენ თოთხმეტ ნაწ- 
ილად (შვიდი და შვიდი), რათა ოსირისის ან დიონისეს მსგავსად 

ახალ სიცოცხლეს ეზიაროს. ამრიგად, ერთი სიცოცხლე გარ- 
დაიცვლება მეორე სიცოცხლეში, სპერმა გაივლის დიდი დედის 

თანამდგომი შვიდი და შვიდი „საშოს“ წიაღ და დათქმული ვადის 
გასვლისას, მეათე თვეს (I) გაჩნდება კაცთა მოდგმა. 
როგორც დავინახეთ, შუამდინარული ანთროპოგონიის 

მიხედვით კაცობრიობის წარმოშობა და შემდეგ მისი არსებობა 

განპირობებულია მისი წინამორბედი არსების მსხვერპლით. 
მსხვერპლმა მისცა დასაბამი მას და მისმიერი განუწყვეტელი 
მსხვერპლშეწირვის ძალითვე დგას იგი ამ ქვეყნად. ეს ფუნდა- 

მენტური იდეა, რომ სიცოცხლე მსხვერპლის გარეშე არ გაჩე- 
ნილა, მსოფლიოს ხალხთა ბევრ მითოსსა და ლეგენდაშია ასახ- 

19



ძშურაბ ჰიკნაძე 
  

ული. ამგვარი შექმნა მოკვლის ან უფრო სწორად, დაკვლის სა- 
შუალებით გაცხადებულია ყოფიერების ყველა სიბრტცყეზე, – 
იქნება ეს სამყაროს შესაქმე, ცხოველთა სამყაროს გაჩენა, მათ 
შორის ადამიანისა და მცენარეულობის აღმოცენება (13). ამავე 
დროს ძალით ან ნებით შეწირული სიცოცხლე ვლინდება უფრო 

მნიშვნელოვანი ფორმით და არსებობის უფრო მაღალ საფეხ- 
ურზე. მხოლოდ ასეთ შემთხვევაშია გამართლებული მსხვერპ- 
ლი. 

„ენუმა ელიშიდან“ ჩვენ ვიცით, როგორ დაედო საფუძვლად 
თიამათის სხეული სამყაროს: / მიმოიხილა მარდუქმა თიამათის 
გვამი. გაკვეთა ურჩხული, რათა შეექმნა ხელოვანური ნივთნი. 
ორად გაჭრა ვითარცა ნიჟარა, ერთი ნახევრით ზეცა გადახუ- 
რა..." პსევე შესაქმის სხვა ეტაპზე ქინგუ შეეწირა კაცთა მოდგ- 
მის გაჩენას; სხვა მითების თანახმად კი, როგორც დავინახეთ, 
ლამგა-ღმერთები და ვე-ილა. სკანდინავურ მითოსში იმირი ანუ 
ბრიმირი შეეწირება კოსმოსს: „იმირის ხორცისაგან// მიწა წარ- 
მოიშვა// ძვლებისგან – კლდეები, თურსის თავის ქალა // ზეც- 
ად გარდაიქმნა// სისხლი ოკეანედ“ (103,76). იგივე იმირი ანუ 
ბრიმირი, თუ ბლაინი გაიღებს სუბსტანციას კაცთა მოდგმის- 
ათვისაც (აქ გადმოცემული სურათი დიდად მოგვაგონებს შუმ- 
ერულ მითოსს): „მაშინ ძლიერების// ტახტზე ლღმერთები// 

დასხდნენ და გამართეს//ბჭობა უწმინდესთა// თუ ვინ ვით წარ- 
მოქმნას// მოდგმა ჯუჯაკაცთა//სისხლით ბრიმირისა// ძვ- 

ლებით ბლაინისა“ (103,48). ძველინდური კოსმოგონიის მიხედ- 

ვით პურუშა (კაცი") ამსხვერპლეს ღმერთებმა სამყაროს შე- 

ქმნას, იგი „სამსხვერპლო ზვარაკივით დააბეს“ (X, 90, 15) და გან- 
წვალეს. „როცა პურუშა განწვალეს, რამდენ ნაწილად გან- 
წვალეს?" კითხულობს ჰიმნის ავტორი. პურუშას ასოთაგან წარ- 
მოიშვა ადამიანთა საზოგადოების ოთხი კასტა და მთელი კოს- 
მოსი: „მისი ჭიპიდან წარმოიშვა ცისქვეშეთი სივრცე, მისი 

თავიდან წარმოიქმნა ცა, ფეხებისგან –– ხმელეთი, ქვეყნის 

კუთხეები -– ყურებისგან. ასე მოაწყვეს ღმერთებმა სამყარო" 

200



კასობრჩობა 
  

(X, 90, 14). „რიგ–ვედას“ კოსმოგონიაში განსაკუთრებული მნიშ- 
ვნელობის მქონეა „მსხვერპლი“, იმდენად, რომ იგი „შექმნის“ 
სიმბოლური ბადალია. შუამდინარულ კოსმოგონიასთან დაკავ- 
შირებით, აქ საგულისხმოა ის ფაქტი, რომ ვედების წარმოდგენ- 
ით „მსხვერპლი სამყაროს ცენტრშია ნაგულისხმევი და დაკავ- 
შირებულია იგი „სამსხვერპლო სვეტთან“ (84, 58-63). უზუ-მუ- 

აში (იხ. ზემოგანხილული ანთროპოგონური მითოსი), რომელ- 
იც აგრეთვე, შუმერელთა წარმოდგენით, სამყაროს ცენტრშია 
მოთავსებული, სახელდობრ, დურ-ან-ქიში („ცისა და მიწის კავ– 

შირში“), იქმნება პირველი ადამიანი ლამგა –– ღმერთების 
შეწირვის შემდეგ. 

ძველჩინური კოსმოგონიის მიხედვით სამყაროსთვის მსხ- 
ვერპლის გამღები პან-გუ წარმოდგენილია როგორც ცისა და 
მიწის გამმიჯნავი სვეტი, რომელიც მაღლდებოდა ცისა და მი- 
წის ერთმანეთისაგან დაშორებასთან ერთად. დაბოლოს, როცა 
ცა-მყარის შორის მანძილი დადგინდა, პან-გუს სხეულმა პურუ- 
შას მსგავსად შექმნა მთელი მატერიალური სამყარო (92, 40-2). 

ცენტრალური ღერძის –- ცისა და მიწის კავშირის (დურ-ან- 
ქი) –– იდეა, რომელიც შუამდინარული მითოსური ონტოლოგი- 

ის მნიშვნელოვანი სტრუქტურული ელემენტია და აისახება მი- 
თოსური რეალობის, როგორც კოსმოგონიურ, ისე ანთრო- 
პოგონიურ სიბრტყეებზე, განხილულია საგანგებო თავში. ახლა 
კი მივუბრუნდეთ იმ არსებას, რომელიც ღმერთებმა საკუთარი 

მიზნებისთვის გააჩინეს და ესოდენ დიდ იმედებს ამყარებდნენ 

მასზე. 
შუამდინარულ მითოსში, წინააღმდეგ ბიბლიური ტრადიცი- 

ისა, –– სადაც ადამიანი (ადამი) იქმნება ვითარცა დამოუკიდე- 

ბელი არსება, მიწისა და ყოველი დაბადებულის ბატონად -–– ად- 
ამიანი ღმერთისთვის იბადება და თითქოს საკუთარი ღირე- 
ბულება არც გააჩნია. იგი გაჩენილ იქნა, რათა ღმერთებს შემ- 
სუბუქებოდათ რაღაც „ტვირთი“ -–– ასეა გამოხატული მითოსში 
ის აზრი, რომ ადამიანს წილად ერგო სპეციფიკური შრომის გაწ- 

201



ზურაბ კჩჰკნაძე 
  

ევა, რასაც მაღალი არსება ვერ იტვირთავდა. 
ადამიანს ამ ქვეყნად უნდა შეესრულებინა ისეთი საქმე, რომ- 

ლის აღსრულება ღმერთებს თითქოს არ შეეძლოთ, ან უკადრი- 
სობდნენ, ან ეს არ შედიოდა მათს ფუნქციებში. მათ მიერ შექმ- 
ნილ დედამიწაზე, რომელიც ერთგან „ანუნაქთა ყანად“ იწოდე- 
ბა, ლმერთებს სჭირდებოდათ იარაღი, რისი საშუალებითაც შეე- 
ძლებოდათ დროთა უწინარეს დაწყებული შესაქმის ღვაწლის 
განგრძობა. როგორც ზემოთ დავინახეთ, ადამიანს ორი რამ 
საქმე ევალებოდა, და ეს ორი რამ, ფაქტიურად ერთ საკრალურ 
საქმედ იყო შერაცხილი: ღმერთების სამსახური, რაც მდგომარ- 
ეობს, პირველ რიგში, ტაძრების აგებაში, რათა ღმერთი მყარად 

დამკვიდრდეს მის მიერ შექმნილ მიწაზე, დამკვიდრდეს მისი 
სახელი და გამოისახოს სახე, ე.ი. მოხდეს მათი არსებობის 
ობიექტივაცია. შემდეგ დადგინდეს მათთვის მსხვერპლშეწირ- 

ვა ანუ ვულგარულად რომ ითქვას, უზრუნველყოფილი იყოს 
მათი „კვება" საკურთხევლების მეშვეობით. ხოლო ყოველივე 
ამისათვის საჭიროა და ეს შეადგენს ადამიანის შემდგომ მოვა- 
ლეობას -–- „მორწყოს ქვეყნის ოთხივე კუთხე“, რათა „ნაყოფი- 

ერჰყოს ანუნაქთა ყანები" და ნისაბამ, ყანების ქალბატონმა 
გადმოფურჩქნოს თავისი მკერდი. 

ამრიგად,კაცის სამსახური, მისი მოღვაწეობა ფიზიკურ პლან- 
ში, სადაც ღმერთი უშუალოდ არ მოქმედებს, ყველა იმ სფეროს 
მოიცავს, რითაც კი დაკავებული იყო ისტორიული კაცობრიობა 
შუამდინარეთში. ამ აზრს ვგულისხმობთ, როცა ვამბობთ, რომ 
ადამიანს მემკვიდრეობად გადაეცემა სამყაროს მოწყობის 

ამოცანა. თუ ღმერთებმა შექმნეს მაკროკოსმოსი, ადამიანები 
მიკროკოსმოსს ქმნიან; და ეს იგივე შესაქმეა, ოღონდ ამიერი- 
დან იქმნება კაცობრიული ცივილიზაცია ზეცაში დასახული 
ყაიდით და გეგმით (შუმ. კიშ-ხურ, აქად. უცურთუ). ამ იდეის 
კერძო გამოვლენას ვხედავთ მიწიერ ქალაქ ბაბილონში, რომ- 
ლის თავად სახელი ბაბ–ილი „ღმერთის კარი“, გვაუწყებს, რომ 
ეს ქალაქი, კაცთა საცხოვრისი, ღმერთთა სადგომის ხატად არის 

202



კასობრიობა 
  

შექმნილი, „ენუმა ელიშში“ ამგვარად გადმოიცემა მისი აგება: 
„მოიღეს ბარები ანუნაქებმა, ერთ წელიწადს ამზადებდნენ მის 
აგურს. ხოლო რა დადგა მეორე წელი, აზიდეს ესაგილას თხემი 

აპსუს გასწვრივ. და ააგეს აპსუს უზენაესი ზიქურათი; მარდუ- 
ქის, ენლილისა და ენქის სამკვიდრებლად დაადგინეს სახლი 

იგი... აჰა ესერა, ბაბილონი, თქვენი სანატრელი სამყოფელი. დაე, 

განისმოდეს იქ ხმები სახიობისა!“ (36, VI 59-73). 

ცივილიზაცია 

“/ 

ამგვარად, დედამინაზე ციური ორანის შექმნა დაეკისრა დაკ- 
ლული ღმერთის სისხლ-ხორცისაგან შემტკიცებულ არსებას, 
საკითხავია, რა თვისებები და რა უნარი უნდა ჰქონოდა ამ არსე- 
ბას, რომ ესოდენ საპასუხისმგებლო ვალი – მეორეული კოს- 
მოსის შექმნა აღესრულებინა? ამ კითხვაზე პასუხს გვაძლევს 
მრავალი.ტექსტი, სადაც ადამიანი წარმოდგენილია როგორც 
მრავლის შემძლე არსება მისი მოღვაწეობის ყოველ სფეროში. 

ამ ტექსტში ადამიანი გვეცნობა როგორც კაცებრივი არსების 
სრულყოფილი გამოვლენა და იგი ატარებს „დიდი კაცის" (ლუ- 

გალ) ანუ მეფის ტიტულს და ხშირად ღვთაებრივი ატრიბუტე- 
ბით ხასიათდება. მაგრამ შუმერულ-აქადური ლიტერატურული 

და სახვითი ხელოვნების ძეგლები გვიხასიათებს და თვალ- 
ნათლივ გვაჩვენებს პირველგაჩენილ კაცსაც, რომელსაც ჯერ 

კიდევ არ მიუღწევია იმ მდგომარეობამდე, როდესაც მას შეე- 
ძლებოდა მისთვის მინდობილი საქმის აღსრულება. როგორი 
გაჩნდა პირველი კაცი შუამდინარული კონცეფციის მიხედვით? 

ირიბი ცნობა ამის შესახებ მოცემულია ერთ შუმერულ მითო- 

სში, სადაც სხვათა შორის ნათქვამია: „მსგავსად ადამიანებისა, 
პირველად რომ გაჩნდნენ, ანუნაქებმა არ იცოდნენ პურის ჭამა, 

არ იცოდნენ სამოსელით შემოსვა, ცხვრებივით პირით ძოვდ- 

203



ფურაი კიკნაძე 
  

ნენ ბალახს, არხებიდან სვამდნენ წყალს“. გარდა იმისა, რომ ეს 
ნაწყვეტი გვამცნობს ადამიანის თავდაპირველ ყოფას, აქ ალ- 

სანიშნავია ერთი მითოლოგიური ფაქტიც, რაიც ჩვენს თხრობას 
ოდნავ უკან დააბრუნებს იმ ეპოქისკენ, როცა კაცებრივი არსე- 
ბის როლი მისგან განსხვავებულ არსებას ჰქონდა დაკისრებე- 

ლი. ამ არსებებს ზემოგანხილულ მითოსში იგიგები ერქვათ. მათ 
ეჭირათ ჯერ არგაჩენილი ადამიანის ადგილი. ამ ნაწყვეტში კი 
ისინი ანუნაქების სახელით გვეცნობიან. ამრიგად, იგიგები ან 
ანუნაქები იმ არსებებად უნდა ჩავთვალოთ, რომელნიც ადამი- 

ანის გაჩენამდე პატრონობდნენ მიწას, ხოლო მათი გაჩენის შემ- 
დეგ ერთი საფეხურით ამაღლდნენ ქმნილებათა იერარქიის 

კიბეზე, რათა კაცთა მოდგმისათვის დაეთმოთ ადგილი. აქ 
კიდევ გამოთვემულია ის აზრი, რომ იგიგებად ანუ ანუნაქებად 
ხმობილი არსებანი არ იყვნენ მოწოდებულნი იმ საქმისათვის, 
"რაც მხოლოდ ადამიანს უნდა შეესრულებინა მატერიალურ სფ- 
ეროში; მათი მოღვაწეობა ღვთიურ სფეროში იყო საგულვებე- 

ლი, როგორც „სენუმა ელიშის“ ერთ ადგილას ამოვიკითხეთ, სა- 
დაც ბარმომარჯვებული ანუნაქები ზეციურ ბაბილონს აგებენ 

ცაში ქვეყნად ასაგებელის ნიმუშად. 
პირველგაჩენილი არსება მოკლებული იყო კულტურის იმ 

მინიმუმს, რითაც კაცი განსხვავდება ცხოველთა სამყაროსგან. 
ის არსება „პირუტყვულ“" ყოფაში ცხოვრობდა, და ამ მხრივ 

ნიშანდობლივია, რომ შუმერელნი მათთვის უცხო ტომებს 
სწორედ ზემოთ აღნიშნული თვისებებით ახასიათებდნენ. შუა- 

მდინარეთის ისტორიული მტრები, მთის ხალხი გუთიელები, 
როგორც ვიცით, წარმოდგენილნი არიან ისეთ ტომად, 

„რომელნიც წესრიგს არ მისდევენ“, „რომელნიც ღმერთების 

მტრები არიან"; ასევე, მთიელი მართუს ტომი მიჩნეულია ისეთ 

ხალხად, „რომელმაც არ უწყის სახლი, რომელმაც არ უწყის 
ქალაქები, რომელმაც არ უწყის ხორბალი" და სხვ.,, ე.ი. მათ არ 

გააჩნიათ კულტურა, ამ ცნებაში ნაგულისხმევი ორმაგი მნიშ- 
ვნელობით (CIIMM5 29 და CVIMV05 ძი0-სო). ამასთან დაკავშირებით 

204



კჰასობრირბა 
  

აღსანიშნავია, რომ მსგავსივე ნიშნებით ხასიათდებიან დაბალი 
რანგის დემონები, უსახელო და ბედდაუსაზღვრავი არსებანი, 
რომელნიც ქვესკნელიდან ამოჰყვებიან ინანას, რათა მის ნაცვ- 

ლად უკანმოუქცეველ ქვეყნად დუმუზი წაიყვანონ: „საზრდე- 
ლი არ უწყიან, სასმელი არ უწყიან, დაფრქვეულ ფქვილს არ ჭა- 

მენ, ჩამოღვრილ წყალს არ სვამენ“ და, ბოლოს, ისინი არ არიან 

ნაზიარებნი ოჯახურ ყოფას, არ გასჩენიათ სიყვარულის გრძნო- 
ბა – ადამიანური ცხოვრების ძირითადი ნიშანი, რასაც ამგვარ- 

ად გამოთქვამს ძველი აგტორი: „ცოლს გულში ტკბილად არ 

ჩაიკრავენ, სანატრელ შვილებს არ კოცნიან“, პირიქით, თავად 

უწესრიგონი, ყოველმხრივ ცდილობენ დამყარებული წესრიგის 

მოშლას, რითაც უკან ეწევიან კაცობრიობას: „შვილს მამის მუხ- 
ლებიდან იტაცებენ, რძალი მამამთილის სახლიდან მიჰყავთ", 

სწორედ ისევე იქცევიან, როგორც ქაოსის ძალთა განმასახიერ- 

ებელი გუთიელები, რომელთა მიმართ ნათქვამია, რომ ისინი 

„შვილებს მშობლებისაგან იტაცებენ, მეუღლეს მეუღლისგან 
აშორებენ“. 

ეს უკანასკნელი ნიშნები ამ არაკაცთა სისასტიკეს ახასი- 

ათებს, რაც თუმცა პირველგაჩენილ კაცს არ მიეწერება: იგი 
უბრალოდ მოკლებულია ნამდვილ კაცებრივ ბუნებას და 

უზრუნველად ჰგიეს თავის უცოდველობაში; უზრუჩნველია, 

რადგან ჯერ კიდევ ვერ გრძნობს ადამიანურ ტვირთს იმ უბრა- 
ლო მიზეზის გამო, რომ მისი ტარების უნარი არ შესწევს. ეს უნ- 
არი ან პოტენციურად თვლემს მასში ან ზეგარდმო შთაგონებას 

მოელის. 
ამ მხრივ საგულისხმოა ენქიდუს ისტორია, რომელიც, 

როგორც ჩანს, ვიდრე „გილგამეშის ეპოსში" მოხვდებოდა და 

მის ქარგას დაექვემდებარებოდა, ამჟამად ჩვენთვის საინ- 
ტერესო მითოსის შემადგენელი ნაწილი უნდა ყოფილიყო. თა- 

ვად სამშობლო ადგილი ამ კაცისა, რომელიც, როგორც უკვე 
ითქვა, პირველკაცის ყაიდაზე იბადება, მიუთითებს მის ბუნება- 
ზე, როგორიც მას ურუქში შემოსვლამდე, ე.ი. კულტურის 

205



ზურაბ ჰიჰნაძეუ 
  

ზიარებამდე ჰქონდა. იგი ველზე იბადება: „არურუმ მოზილა 

თიხა, ველზე დააგდო; ველზე იშვა გმირი ენქიდუ, ველთა 
ნაშიერი...“ ველზე ნაშობი და ველების მკვიდრი ველურია, ჯერ 

კიდევ არ არის ის არსება, რომელსაც უნდა ეკისრა ღმერთების 
ტვირთი. იგი ჯერ კიდევ არ არის საბოლოოდ ფორმირებული 

როგორც კაცებრივი არსება, მისი საბოლოო შექმნა მომავლის 

საქმეა. ენქიდუ ჯერ კიდევ არ განსხვავდება გარე – 
მცენარეულ და ცხოველურ -– სამყაროსაგან, თუმცა იგი ჯო- 

გის ბელადია, მაგრამ არა როგორც გონიერი მწყემსი, არამედ 
ბუნებრივად, სტიქიურად. „მთელს სხეულს მისას ბალანი 

ფარავს, ქალივით მოზრდია თმები, კულულები ნისაბასავით 
ეზრდება" -–- აქ ნისაბა ყანების პერსონიფიკაციაა და ისევე 
როგორც ბერძენთა დემეტრე ხოდაბუნების ზოგადი სახელია. 

„არ იცის ხალხი და არც მკვიდრი ქვეყანა, სუმუკანივით იმოსე- 
ბა" –- სუმუკანი ცხოველთა მეფეა და ჯოგების პერსონიფიკა- 
ცია, მისი გარეგნობით არის დაღდასმული პირველგაჩენილი 

კაცი, ამ შემთხვევაში, ენქიდუ, ამიტომაც „ქურციკებთან ერ- 
თად ძოვს ბალახს, გარეულ ჯოგთან ერთად სარწყულებელს 
აწყდება, პირუტყვებთან ერთად წყლით გულს იჯერებს". ამგ- 
ვარად, იგი, თუმცაღა ორ ფეხზე მდგარი და კაცური აღნაგობის 
ქმნილება, პირუტყვულ არსებობას ეწევა (არ ესმის ადამიანური 

ენა), ასეთი ცხოვრებაა მისი ბუნებრივი ყოფა. მასზე იგივე ითქ- 
მის, რაც ანუნაქებზე, ადამიანთა იერარქიულ წინაპრებზე, იყო 

ნათქვამი ზემოთ: „არ იცოდნენ პურის ჭამა, არ იცოდნენ სა- 
მოსელის შემოსვა, ცხვრებივით პირით ძოვდნენ ბალახს, არხე- 

ბიდან სვამდნენ წყალს“. 
გერ ითქმის, რომ ამგვარი არსება ყოფილიყო ხ0ოი წფხ6+. პირი- 

ქით, იგი უპირისპირდება ამგვარად დახასიათებულ ქმნილებას, 
რომლის წარმომადგენლად ეპოსში მონადირეა გამოყვანილი; 
ველუური კაცი სჩადის იარაღის მკეთებელი ადამიანის პირუკუ 

საქმეს, როგორც ნათქვამია მონადირის პირით: „ამოავსო 
თხრილები, მე რომ ამოვთხარე; დაშალა ხაფანგები, მე რომ დავ- 

206



„. კჰასობრიობა 
  

აგე". ამგვარად, ველზე შობილი ენქიდუ, პრეისტორიული კაცი, 

ბუნებრივია, უპირისპირდება ურუქის ცივილიზაციას, სახელ- 
დობრ, მის ერთ ასპექტს, თუმცა პრიმიტიულს, რადგან მონა- 
დირეობა ჩითი წ8ხ%-ის მოღვაწეობის პირველი გამოქლენაა. იგი, 
ველიდან მომავალი, ნელ-ნელა უახლოვდება ურუქს, როგორც 

მისი მოსახლეობის ანტაგონისტი, თუმცა გზადაგზა ევოლუ- 

ციას განიცდის. მისი გარდაქმნა სრულყოფილ კაცად გილგამე- 

შის სიზმრებშია წინასწარ მოსწავებული, როცა იგი ზმანებულ 
ცულსა და ციდან ჩამოვარდნილ ვარსკვლავს „ათვინიერებს“ -– 

ენქიდუს სიზმარეულ ორანებს. მაგრამ ეს სიზმრები სხვა რამე- 

საც გვანიშნებენ: გილგამეში თვით სიზმარშიც კი, რომლის 
წიაღი არქაულ ფენას ინახავს საზრდოდ, ამ წინარეისტორიულ 
ზმანებებში ცივილიზებულ კაცად გვევლინება. მის მიერ ამ სა- 
გნების „მოთვინიერება“, რომელთაგან ერთი საწარმოო იარაღ- 
ია, მეორე კი, შეიძლება, მეტალის საბადოდ წარმოვიდგინოთ, 

· იმ ხანას აღადგენს კაცობრიობის განვითარებისას, როდესაც 
მოხდა მნიშვნელოვანი ფაქტი იიო0 წმხC-ის დაბადებისა. ამ- 
რიგად, მას თავის სიზმარში. პირველ იხიოი ფხ%--ად ესიზმრება 

საკუთარი თავი. 
ამავე აზრით უნდა განვიხილოთ ეპოსის პროლოგი, სადაც 

მის საგმირო საქმეთა შორის განსაკუთრებული სიამაყით იხსე- 
ნიება მისი სააღმშენებლო ღვაწლი –– ქალაქისათვის ზღუდის 

შემოვლება, მკვიდროანი მხარის გამოყოფა ველისაგან, რაც იმ 

ხანის გამხსენებელია, როცა კულტურა გამოემიჯნა ბუნებას 
სამუდამოდ. ხოლო ყოველი შემოზღუდვა, შემოფარგვლა ანუ 

უდაბნოდან კულტურული წიაღის შენება, როგორც ვიცით, 
იგივე კოსმოგონიაა მცირე მასშტაბში –– ქაოსიდან წესრიგის 

გამოხმობა. ამ აზრით მეფე, რომელიც ამ ღვაწლს ეწევა, სამ- 
ყაროს ფაბრიკატორის მიწიერ წარმომადგენელს განა- 
სახიერებს. ეს არის ის ღვაწლი, რაც მუდამ სასახელოდ ითვლე- 
ბოდა შუამდინარელ მბრძანებელთათვის, გამიჯვნის ღვაწლი, 

–- ცისა და მიწის განწვალების ბადალი –– როგორც მითოსშია 

207



ზურაბ კიკნაძე 
  

ნათქვამი ადამიანთა მიმართ: „მინდორი მინდვრისაგან გამ- 
იჯნონ“. 

ენქიდუ უკვე არსებულ, კაცთა მოდგმის მიერ შექმნილ და 
ქვეყნის წიაღში ფესვგადგმულ ცივილიზაციას ეზიარა. მაგრამ 
რამ ჩაფესვა კაცთა მოდგმაში ცივილიზაცია? ვინ და როდის 

ჩადომის წიაღში პირველი თესლი, რისგანაც შემდგომ კულტურ- 
ის ნაყოფები აღმოცენდა? შთაგონება თუ ბიძგი ხომ გარედან 

უნდა მოსულიყო, რადგან, თუმცა კაცი სიბრძნისა და კულტურ- 
ის ლმერთის ენქის თაოსნობით შეიქმნა, სხეულად მას მაინც 
კოსმოსის მოწინააღმდეგე ღმერთის ხორცი უდგას. ამიტომ იმ 
წესრიგს, რომლის განხორციელება ამ ქვეყნად ღმერთებს 

ჰქონდათ განზრახული, ადამიანი თავისი საკუთარი ძალებით 
ვერ დაამყარებდა და არც მოისურვებდა, რადგან მის ბუნებაში 
ქაოსის წილი სჭარბობდა. ასეთია შუამდინარული ანთროპოლო- 
გია. ადამიანი იწოდება „გონებადანისლულ“ არსებად, რომელ- 
საც არ ძალუძს „ღმერთების გზის“ შეცნობა. კაცთა მოდგმას 
ესაჭიროება წინამძლოლი და მოძღვარი, რომელიც განუმარტავ- 

და მას ღვთაებრივ მიზნებსა და საკუთარ მოვალეობას. ვიდრე 
ამგვარი წინამძღოლის შესახებ ვიტყოდე რასმე, რომელიც სს- 

ვადასხვა ეპოქებში მოძღვრავდა კაცთა მოდგმას და ხან აფქალ- 
ად, ხან „მწყემსად", ხან „დიდ-კაცად“ (ანუ მეფედ) იწოდებოდა, 
უნდა ვახსენოთ ის შუალედური არსებანი, ნახევარღვთაებანი, 

რომელნიც ავსებდნენ მთელს სფეროს ციდან დედამიწამდე, 

კაცთა სადგომამდე; ვინაიდან შორია ცა, განუზომელი უფსკ- 

რულია გამჩენსა და გაჩენილს შორის; ეს უფსკრული უნდა ამ- 

ოვსებულიყო, უნდა შექმნილიყო იმგვარი სფერო, რომლის წიაღ 
შესაძლებელი გახდებოდა დაკისრებული ვალის პრაქტიკულად 

განხორციელება. 

ეს არსებანი, რომელნიც წარმოადგენენ ფაქტიურად ადამი- 
ანთა გაღვთაებრივებულ უნარებს, სწორედ იმ მიზნით შეიქმ- 
ნენ და დაეშვნენ დედამიწაზე, რომ ველური კაცი (ლულლა-ამე- 
ლუ) გამხდარიყო CI, ამ სიტყვის ზემოთნახსენები ორგვარი 

208



კასობრჩობა 
  

მნიშვნელობით. ვინ არიან ეს არსებანი და რომელ ადამიანურ 

უნარებს განასახიერებენ ისინი? ერთ აქადურ ტექსტში, ტაძრის 
აღდგენის რიტუალს რომ შეიცავს, სახელდებით არიან მოხ- 
სენებულნი ღვთაებანი, რომელთა არსებობა აუცილებელია საქ– 
მის ჯეროვნად წარმართვისათვის. აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ 
ასაგები ან აღსადგენი ტაძრის გარშემო თავს იყრის ერთმანე- 
თისაგან სრულიად განსხვავებული არსნი. ფუნქციების მიხედ- 
ვით ისინი შეიძლება სამ რანგად დაიყოს, რაც შეესაბამება კა- 
ცებრივი მოღვაწეობის სამ სფეროს. მათ შორის პირველ რიგში 
მოიხსენიება ქულა (ღვთაების დეტერმინატივით) -– აგურის 
ღვთაება, რომელშიც დაუნჯებულია ცოდნა აგურის დამზადე-, 
ბისა: საგულისხმოა, რომ ტაძრის სხეულის სუბსტანცია -– 
აგური –- იქმნება ენქის მიერ, რომელიც ამ ტექსტში თავისი 
მეორე სახელით –- ნუდიმ-მუდ – არის მოხსენებული, რაც ამ 
ღმერთის, როგორც კულტურის შემოქმედის, ასპექტს გამოხ- 

ატავს; იქმნება იგი აპსუს წიაღიდან მოღებული თიხისგან, ისევე 
როგორც პირველი კაცი. სხვა მითოსში (14), რომელიც ეძღვნე- 

ბა ენქის მიერ კულტურის დაფუძნებას და ქეეყნის მოწყობას ამ 
მიმართულებით, ღვთაება ქულა სწორედ „ქვეყნის აგურის კაც- 

ად" იწოდება და მის გვერდით ნახსენებია ღვთაება მუშდამა, 
„დიდი მშენებელი“ (შიდიმ-გალ), რომელსაც ენქიმ საამშენებ- 

ლო საქმეთა წარმართვა დააკისრა. ამრიგად, როგორც ეს უკა- 
ნასკნელი ღვთაება, ისე ქულაც შუამავლის როლში გამოდის 
ენქისა და ადამიანებს შორის, რათა გაუადვილოს მათ ღვთაე- 
ბრივი გეგმების აღსრულება ამ ქვეყნად. 

გარდა იმისა, რომ ყოველ აგურს ჰყავს ერთი საერთო წინა- 
პარი ღვთაებრივი ქულას სახით, რომლის ყაიდაზე იქმნება ყოვე- 

ლი აგური, შენობის სხეულში შემავალი აგურნიც ცოცხალ არ- 
სად არიან დასახულნი, ისევე როგორც თავად ტაძარი ან ქალა– 

ქი. ამიტომაც ნათქვამია „გოდებაში ურის დაქცევის გამო": „ჰოი, 

აგურნო ურისანო,'გოდებითა მწარითა გოდებდეთ!“ ისინი თა- 

ვად ტაძრის სულია, ამიტომაც ამ სტრიქონს მოსდევს: „ჰოი, 

209



ფდურაა კიკნაძე 
  

ექიშნუგალ, გოდებითა მწარითა გოდებდე! ჰოი, ტაძარო ენუნ- 
ქუნგ, გოდებითა მწარითა გოდებდე! ჰოი, ქიურ, დიადო ადგი- 
ლო, გოდებითა მწარითა გოდებდე! ჰოი, ტაძარო ნიპურისავ, 
გოდებითა მწარითა გოდებდე! ჰოი, აგურნო ექურისანო, 

გოდებითა მწარითა გოდებდეთ,... ჰოი, აგურნო ურუქუნგ- 

ისანო, გოდებითა მწარითა გოდებდეთ!.." და ა.შ. (97,72). 
აგურის საკრალური მნიშვნელობა ცხადად ჩანს აგურის ნი- 

მუშის დამზადების რიტუალში. „წილხვდომილი აგური" 
როგორც ემბრიონი, ისე ჩაისახება „წმინდა გოდორში" ანუ ყალ- 

იბში; იგი იპოხება წმინდა ზეთით, თაფლითა და სხვა სურნელო- 

ვანი ნივთიერებებით და მაგიური შელოცვების თანხლებით 

გამოდის დღის სინათლეზე. ამ პირველ აგურს „მტკიცე ანუ ჭებ- 
მარიტი (ზიდ) აგური“ ეწოდება. როგორც ნათქვამია გუდეას 

ცილინდრულ წარწერაში, ლაგაშის ცენტრალური ტაძრის, ენინ- 
ნუს აგებას რომ ეძღვნება. აი, როგორ იბადება საბოლოოდ ეს 

„წმინდა აგური": –- „საალიზე გოდრიდან აგური გამოიღო 
გუდეამ, ცის ბრწყინვალე გვირგვინივით ცად აღმართა...“ (68, 

# XIX 13-14). აგური მონადურად ასახავს მთელს ქალაქს; ეს იდეა 
დადასტურებულია ძველ აღთექმაშიც: „შენ, ძეო ადამისავ, მოი- 

ღე აგური და დასდევ წინაშე შენსა, და ამოკვეთე მასზე ქალაქი 
იერუსალემი“ (ეზეკ. 4:1). 

ლვთაება ქულას მოსდევს კიდევ ხუთი პროფესიის ღვთაება: 

ნინილდუ –– სადურგლო საქმის შთამაგონებელი არსება, ნინ- 
სიმუგ –– მჭედლობის ღვთაება (დასახელებულია კიდევ სხვა ღვ- 

თაება მჭედლობისა – ნინ-ა-გალ), გუშქინ-ბანდა –– ოქრომჭ- 

ედლობის ღვთაება, ნინ-ზადიმ – მოქანდაკეობის ღვთაება, ნინ- 
უურ-რა –– ქვისმთლელთა ღვთაება. როგორც ვხედავთ, აქ წარ- 

მოდგენილი არიან ღვთაებანი, რომელნიც გამოხატავენ 
მშენებლობისათვის სამი საჭირო მასალის – ხის, ქვისა და მეტ- 
ალის -–– დაუფლების უნარს. მათი მოღვაწეობის სფერო არ არის 

დიფერენცირებული ხელოსნობად და ხელოვნებად. ეს ხელო- 
ბანი ღვთაებრივი წარმოშობისაა და ღვთაებრივი საქმისათვის 

210



ჰასობრიობა 

(კერძოდ, ტაძრის ასაგებად) არის მოხმობილი. ეს ღვთაებანი 
ფლობენ თავთავიანთი პროფესიების სიბრძნეს, როგორც ხე- 

ლოვნებათა პატრონები და მათგან შთაგონებული ადამიანებიც 

ამ სიბრძნეს უნდა ყოფილიყვნენ ზიარებულნი. საბოლოო ჯამ- 

ში მთელი ეს ცოდნა და სიბრძნე ენქის გონებიდან წარმომავ- 

ლობს და ღვთაებათა წიაღ კაცებრივ უნარებად გარდაიქცევა. 

ამგვარი კონცეფცია, ხელოვნებათა ღვთიური წარმოშობისა, 

გატარებულია ძველ აღთქმაშიც, ოღონდ აქ ენქის ნაცვლად 
ელოჰიმია შთამაგონებელი. გამოსლვათა წიგნი ასახელებს 

მოსეს ხანაში მცხოვრებ ვინმე ბეცალიელს, რომლის გამო ნათქ- 

ვამია: „და აღავსო იგი (უფალმა) სულითა ღვთისითა (რუახულო- 

ჰიმ), სიბრძნით, განსჯითა და ცოდნით, და ყოველი ხელოვ- 

ანებით; რათა მოისაზრებდეს, ამუშავებდეს ოქროს, ვერცხლ- 

სა და ბრინჯაოს; თლიდეს ქვას ჩასადგმელად და ახარატებდეს 

ხეს, აკეთებდეს ყოველ საქმეს სახელოვნოს. და შთააგონა მას 

უნარი სხვათა განსწავლისა, მასა და აჰოლიაბს, ძეს ახისამახი- 

სას, დანის ტომიდან. აღავსო ისინი გულის სიბრძნით (ხოქმათ 

ლეპ), რათა ექმნათ ყოველი საქმე ხელოვანისა და მხატვრისა, 
ჩუქურთმების გამომყვანისა... და იწყეს საქმედ ბეცალიელმა, 

აჰოლიაბმა და ყოველმა კაცმა გულით ბრძენმა, რომელსაც კი 

მიჰმადლა უფალმა სიბრძნე და განსჯა, რათა აღესრულებინა 

ყოველი საქმე ტაძრისათვის (კოდეშფ), როგორც ნაბრძანები 

ჰქონდა უფალს“ (გამ. 35: 31-35; 36: 1). 
თუ ზემოთჩამოთვლილი ღვთაებანი განაპირობებენ ადამი- 

ანთა სააღმშენებლო უნარებს განსაკუთრებით ტაძრის აგების 

საქმეში, ხოლო ტაძარი საზორველის გარეშე ვერ იქნება ღმ- 

ერთების ნამდვილი სახლი, შემდგომი ღვთაებანი უზრუნველყ- 

ოფენ ტაძრისათვის მსხვერპლს, როგორც მცენარეულს, ისე ცხ- 
ოველურს, ენქი სამოღვაწეო სფეროს მიუჩენს აშნანს -–– მარცვ- 

ლეულ კულტურათა ქალღმერთს, ლახარს (ანუ სუმუკანს) -– 
ჯოგების პატრონ ღვთაებას, სირისს – ღვინისა და სხვა სას- 

მელთა ქალღმერთს, რომლის ერთგვარ ანალოგად შეიძლება 

  

211 

 



ზურაბ ჰიჰნაძე 
  

გავიხსენოთ ძველ ინდოელთა სომა და ირანელთა ჰაომა; ნინ- 

გიშ-ზიდას -–– მცენარეულობის ღვთაებას, სწორედ ეს ღვთაე- 
ბანი უმარაგებენ ღმერთებს მათთვის სასურველ „საკვებს“, რაც 

ამავე დროს ადამიანთა საზრდელიც.არის. 

მაგრამ მსხვერპლშეწირვას თავისი წესი აქვს, ზორვა სათანა- 

დო რიტუალის გარეშე ვერ იქნება საკრალური, და ამიტომაც იმ 
წესრიგის წარსამართავად, რაიც თან ახლავს ყოველ ლხინს, 
სალვგთო ნადიმს, იქმნება ენქისაგე მიერ არაზუ –– ლოცვა-ვე- 
დრების ღვთაება, ნინეზენ –– დღესასწაულთა წარმმართველი 
ღვთაება, შემდეგ ორი ღვთაება, რომელთა სახელები მათ ფუნ- 
ქციაზე მიუთითებს: უმუნ-მუ-თა-ამ-ქუ („რას შეჭამს უფალი 

ჩემი?") და უმუნ-მუ-თა-ამ-ნაგ („რას შესვამს უფალი ჩემი?) – 
ღვთაებრივი მზარეული და მწდე; შემდეგ ღვთაება ქუ-ხსიგ – 

„დიდი ღმერთების უზენაესი ქურუმი რიტუალთა წარსამართა- 

ვად . , 
ნიშანდობლივია, რომ ეს ენქისეული შესაქმე სრულდება ჯერ 

მეფის, მერე კაცთა მოდგმის (ამელუთუ) გაჩენით. 

როგორც ვხედავთ, შუამდინარული ანთროპოლოგიის 

მიხედვით შემოქმედებითი უნარი ადამიანს გაჩენისთანავე არ 
დაჰყვება თან: იგი იქმნება ღვთაებრივი არსის სახით, რომელ- 
იც უნდა აითვისოს მან და გადასცეს თაობიდან თაობას. არათუ 
უნარნი, არამედ ამ უნართა მატერიალურად გამოსავლინებე- 
ლი იარაღიც იქმნება აგრეთვე იმავე გზით. დემიურგი ქმნის 

საწარმოო იარაღს, რომელიც ადამიანმა უნდა გამოიყენოს ღმ- 
ერთების სამსახურის აღსასრულებლად. ერთი შუმერული მი- 
თოსი, რომელიც ცისა და მიწის განწვალებით იწყება, 
მოგვითხრობს წერაქვის გაჩენის ამბავს ენლილის მიერ, „ენ- 
ლილმა გააჩინა წერაქვი, სადღეოზე გამოყვანა; დასაბამი მის- 
ცა შრომას, ბედი დაუსაზღვრა. ოქროსია წერაქვი, „თავი“ მისი 
–– ლილაქვა.., პირი მისი –– ცალარქა ხარი, ფართო გალავანზე 
შემდგარი... შავთავიანებს ჩააბარა წერაქვი" (35,52), 

წერაქვთან ერთად იქმნება გოდორი, და ეს ორი იარაღი, ვი- 

212



კაცობრჩობა 
  

თარცა არქეტიპი ყოველგვარი იარაღისა, დასაბამს აძლევს ად- 
ამიანის ფიზიკურ შრომას, რაც კი მიწასთან არის დაკაგშირე- 

ბული. „ღვარძლიან ბალახს წერაქვი ამოძირკვავს“ და, რაც 
უფრო მნიშვნელოვანია, „წერაქვი და გოდორი ქალაქებს 
აშენებს; მტკიცე სახლს აშენებს წერაქვი, მტკიცე სახლს ამ- 

ყარებს წერაქვი"; ამრიგად, იგი ცივილიზაციის დაფუძნების 
უშუალო იარაღია. მაგრამ ორმაგია მისი როლი: იგი არა მხოლოდ 

აშენებს სახლს, არამედ ანგრეგს კიდეც, თუ საჭირო გახდა: „სახ- 
ლს, მეფის წინააღმდეგ აჯანყებულს, სახლს მეფისადმი ურჩს 
– წერაქვი უმორჩილებს მეფეს“ (35,53). 

წერაქვი, როგორც ყოვლადსახმარი იარაღი, ერთი კერძო 
გამოვლენაა დემიურგის აქტივობისა ადამიანურ ყოფაში. იგი 

აშენებს ქალაქებს ფიზიკურ პლანში ანუ ქმნის ცივილიზაციის 
გარეგნულ, მატერიალურ პირობებს. მაგრამ არსებობს შეუქმ- 

ნელი მადლნი, რომელნიც საფუძვლად უდევს კაცებრივ ცივი- 
ლიზაციას და განსაზღვრავს მის სულიერ სახეს. ყოველ მოვ- 

ლენას, რაც კი ხდება ადამიანთა საზოგადოებაში და თვით კერ- 
ძო ინდივიდის შინაგან სამყაროში, კაცებრივი მოღვაწეობის 

ყველა გამოვლინებას შუმერელთა წარმოდგენით ჰქონდა თავი- 

სი იდეალური არქეტიპი, რომელიც ზოგადად მე-ს სახელით 
იწოდება შუმერულ მითოსსა და ჰიმნებში. მე, როგორც ყოველი 

არსებულის პირველსახე, მექანიზმივით არის ჩადებული ყოფი- 
ერებაში და თავისი მრავალმხრივი გამოვლინებით გონივრულ 

მიმართულებას აძლევს სოციალურ, რელიგიურ და ადამიანთა 
სულიერ ცხოვრებას. თუმცა ეს ტერმინი ეტიმოლოგიურად შეი- 

ძლება „არსებობას“ დაუკავშირდეს და განიმარტოს როგორც 
ყოველი არსებულის იდეალური საფუძველი, ან თავად იდეა 
ყოველი მოვლენისა და აბსტრაქტული ნივთისა, მაინც ხშირად 
ძნელდება თანამედროვე ენებზე მისი ზუსტი შესატყვისის გამო- 
ძებნა. არ არსებობს ერთი რომელიმე განსაზღვრული ტერმინი 
მისი მრავალმხრივი მნიშვნელობების გამოსახატავად. ყოველ 
კერძო შემთხვევაში ყურადღება გამახვილებულია ერთ რომელ- 

213



ზურაბ კიპნაძე 

  

სამე ნიუანსზე: ერთნი თარგმნიან ამ სიტყვას როგორც „სამყა- 
როსა და კულტურის წესრიგს“, მეორეთათვის იგი „ბრძანებაა" 
ან „ღვთაებრივი გადაწყვეტილება", ან „ხვედრი“, ზოგჯერ იგი 
„საიდუმლოა“ ან „რიტუალი“ ან „ღვთაებრივი ძალნი", ან „ცხ- 
ოვრების წესი", „ნორმა“ (49). მითოსი არაფერს გვეუბნება მათ 

წარმოშობაზე, -–– გააჩინა თუ არა ისინი ოდესმე დემიურგმა სხვა 
საგნებისა და მოვლენების დარად –– თუ თან დაჰყვნენ კოსმო- 

სს მისი გაჩენისას, როგორც მოწესრიგებული სამყაროს იმანენ- 
ტური არსნი, რადგან „მე“ არა მხოლოდ ადამიანური საზოგა- 
დოებისა და კულტურის საფუძველია, არამედ ღვთაებრივი სამ- 
ყაროს საფუძველშიც ძევს, როგორც მარადიული დვრიტა. მა- 
გრამ ისინი არ არიან უცვლელნი, ერთხელ და სამუდამოდ 
მოცემულნი, არამედ ბედის ტრიალთან ერთად გადასხვაფერ- 
დებიან, უცხოდ შეიცვლებიან, გამოიფიტებიან, თუმცა არა- 
სოდეს ქრებიან. არსებობს იმგვარი მე-ნი, რომელნიც დახასი- 

ათებულია ეპითეტებით: „დიდი“ (გალ), „უზენაესი" (მახ) „ფას- 
დაუდებელი“ (ქალ-ან-ქალ-ლა); მე შეიძლება „გამობრწყინდეს“ 
(პა-ე-აქ), „განივრცოს“ (დირიგ), „სრულყოფილი შეიქმნას“ ანუ 

„განსრულდეს" (შუ-დუ), „აღივსოს“ (სი), „წარიმართოს“ (სი-სა), 
„განაწილდეს“ (ხალ-ხა), „წართმეულ იქნას“ (ქარ), „დაბრუნებ- 

ულ იქნას" (ქი-გი), „შეიცვალოს" (ქურ), „გასაჩუქრდეს“ (საგ- 
რიგ), „განინმინდოს“ (ხიქილ), „შეიკრიბოს“ (ურ-ურ), „შეცნო- 
ბილ იქნას" (ზუ), „შენახულ იქნას“ (საგ-ქეშდა), „შეიკრას" (ქეშ- 

და) სადმე წასაღებად, როგორც მოგვითხრობს ერთი შუმერუ- 
ლი მითოსი (35, 64-8). 

სწორედ ამ მითოსშია ჩამოთვლილი სახელდებით მე-თა სიმ- 
რავლე, ასამდე მე, რომელნიც ინანამ ერიდუდან წამოიღო თავის 
საკულტო ქალაქ ურუქში, რათა იქ ცივილიზაცია დაეფუძნები- 
ნა. 

შუმერული პოეზიისათვის ნიშანდობლივია, რომ ესოდენ 
მნიშვნელოვანი ფაქტი, როგორიცაა ცივილიზაციის გადმონ- 

ერგვა ცენტრიდან პერიფერიაში, ფრივოლურ ამბად არის 

214



კაცობრიობა 
  

მოთხრობილი. ურუქის მფარველი ინანა მიემართება ერიდუსაკ- 
ენ, სადაც მას ეგულება მისი ქალაქისთვის სასურველი „იდეე- 

ბი". ერიდუ უძველესი ქალაქია, შუმერული ცივილიზაციის ცენ- 
ტრი, თუმცა სხვა წყაროს თანახმად ეს ქალაქი არ არის ღვთაე- 
ბრივ მე-თა სამშობლო. ერთ შუმერულ თხზულებაში, სადაც ენქი 
დემიურგის როლში გამოდის, მისადმი მიწერილია შემდეგი სი- 
ტყვები: „ჩემმა მამამ, მეფემ ცისა და მიწისამ, ცად და მიწად გა– 
მომაბრწყინა; ჩემმა დიდმა ძმამ, მეფემ სამყაროსამ მე–ნი 
შეკრიბა,. მე-ნი ხელთ ჩამაბარა; ენლილის ექურიდან აბზუში, 
ჩემი ერიდუსკენ ხელოვნებანი წამოვიღე“ (14,:61-6). როგორც 

ვხედავთ, ამ ტექსტის მიხედვით ნიპურია შუმერის პირველი 

ცივილიზებული ქალაქი, საიდანაც დაიძრა ცივილიზაცია და 
ერიდუში დამკვიდრდა. ახლა ინანას სურს გააბედნიეროს თავი- 
სი ქალაქი, ურუქი. 

ამგვარად არის მოთხრობილიეს ამბავი მითოსში: ერიდუს რა 
მიადგა ინანა, მისი მშვენებით მოხიბლულმა ენქიმ თავისი მაც- 

ნე ისიმუდი მიაგება: 

„მოდი, მაცნევ ჩემო ისიმუდ, ყური მიგდე, 

სიტყვას გეტყვი, სიტყვა ჩემი შეიგონე. 
ქალწული იგი მარტოდმარტო აბზუსაკენ მოაბიჯებს, 

ინანა მარტოდმარტო აბზუსაკენ მოაბიჯებს; 

შემოუძეხ ერიდუს აბზუში მაგ ქალწულს, 

შემოუძეხ ერიდუს აბზუში ინანას; 

ერბოპოხილი ქადით გაუმასპინძლდი, 

ანკარა წყალი გულის საგრილობლად დაუღვარე, 

ფინიკის ღვინო „ლომსახიან სასახლეში“ დაალევინე; 

წმინდა ტაბლასთან, ზეცის ტაბლასთან, 

ინანა ტკბილი სიტყვებით მიიწვიე“ (35,65). 

ისიმუდმა აღასრულათავისი პატრონის ბრძანება და,აჰა,ენქი 
და ინანა, სტუმარმასპინძლობის წესისამებრ (როგორც მიღე- 

215



ზურაბ კიჰნაძუ 
  

ბულია ღმერთთა და კაცთა შორის სასურველი შეხვედრისას, 
გაიხსენეთ ჰერმესისა და კირკეს შეხვედრა), ნადიმად დასხდ- 
ნენ. დათვრა სიბრძნისა და მაგიის ღმერთი და, როგორც ზღა- 
პრებში ხდება, შეუძლებელ რასმე ჰპირდება მომხიბვლელ თან- 

ამეინახეს, მთელს თავის სიმდიდრეს, არა ნახევარ სახელმწი- 
ფოს, არამედ ყველაფერს, რაც გააჩნდა და რითაც ამაყობდა – 

ყველა მე-ს, რაზეც ამბობს ერთ ჰიმნში: „ანმა ცისა და მიწის 
„მე“-ნი შესანახად მომცა". ახლა ასე ეუბნება ინანას: 

„ვფიცავ სახელს ჩემი ძალისას, სახელს ჩემი ძალისას! 

უბიწო ინანას, ჩემს შვილს ვაჩუქებ... 

უფლობას, ღვთიურობას, მტკიცე და უზენაეს 

გვირგვინს, სამეფო ტახტს“. 

უბიწო ინანამ მიილო ძღვენი. 

„ვფიცავ სახელს ჩემი ძალისას, სახელს ჩემი ძალისას! 

უბიწო ინანას, ჩემს შვილს ვაჩუქებ... 

უზენაესკვერთხს, არგანს, უზენაეს საყდარს მწყემსობას, მეფობას“ 

უბიწო ინანას, ჩემს შვილს ვაჩუქებ... 

და ასე შემდეგ –– ხელგაშლილი ენქი აცარიელებს თავის სა- 
განძურს, რომელიც მოიცავს მთელს იდეათა სამყაროს, მთელს 

ცივილიზაციას, და ყველაფერი ამიერიდან ინანას ხელში გადა- 
დის, რათა ურუქ-ქალაქში დამკვიდრდეს, როგორც ნათქვამია 

ისინის დინასტიის მეფის, ურნინურთასადმი მიძღვნილ ტექსტ- 
ში: 

რათა შავთავიანნი მათ საცხოვრებელში დაემკვიდრებინა, 

ქვეყანანი ერთსულოვნებაში მოეყვანა, 

ურჩი ქვეყნების ხალხი ერთპირ დაედგინა, 

მის ფერხთა ქვეშე მოეთრგუნა, – 

ინანამ, ზუენას დიდმა ასულმა, მისმა საყვარელმა სასძლომ, 

216



კასობრიობა 
  

თავაღმართულმა დიდებული მე-ნი მოკრიბა და ხელთ ჩააბარა. 

(17,110). 
ამ ძღვენში ჩამოთვლილია ასზე მეტი მე. წარმოდგენა რომ 

ვიქონიოთ, თუ რა საგნები ან მოვლენები მიაჩნიათ შუმერელებს 
ცივილიზებული ცხოვრებისთვის აუცილებლად და რა სჭირდე- 
ბოდა მათი აზრით ადამიანს, რათა ველური ყოფიდან თავი დაეღ- 

წია, დავასახელებთ ზოგ მათგანს. მთელი ეს სიმრავლე შეი- 

ძლება პირობითად შვიდ სფეროდ დაიყოს, სადაც მოცემული 

იქნება როგორც საზოგადოების სტრუქტურა, ისე ადამიანთა 
ბუნება და მათი სულიერი თუ ფიზიკური მხარეები. 

პირველ რიგში უნდა გამოვყოთ -– ენქი სწორედ ამ საგნებით 
იწყებს ინანას დასაჩუქრებას –– /. ხალხისა და ქვეყნის წარმ- 
მართველი პრინციპები: 

უფლობა –– ნამ-ენ, ენ –– უფალი, უძველესი სამეფო ტიტუ- 
ლია; ამიტომაც პირველ რიგშია მოხსენიებული. წარმოშობით 
იგი ურუქთან არის დაკავშირებული; ამ ტიტულს ატარებდა 

ურუქის ლეგენდარული მეფე და შუმერულ-აქადური ეპოსის 
გმირი გილგამეში. ენ შუმერულად ნიშნავს აგრეთვე „ქურუმს“, 
ამიტომ პირველად დასახელებულ საჩუქარში შესაძლოა „ქურუ- 

მობის პრინციპი" იგულისხმებოდეს. თუმცა, რაკი ეს საგანი 
ურუქში გადადის, მაინც პირველი მნიშვნელობა უნდა ვივარაუ- 

დოთ. · 
მტკიცე და უზენაესი გვირგვინი –– აგა-ზი-მახ, მეფის მნიშ- 

ვნელოვანი ინსიგნიაა ეს საგანი, როგორც ნათქვამია ურუქის 

ლეგენდარული მეფის გამო შუმერულ ტექსტში („ენმერქარი და 
არათთას ბატონი“) „მეფე ჩემი თვისი შობითგანვე გვირგვინს 

ატარებს", ან როგორც ურის!!II დინასტიის მეფე შულგი ამბობს: 

„თვით ანმა მტკიცე გვირგვინი თავს დამადგა“. 
სამეფო ტახტი – გუ-ზა-ნამ-ლუგალ-ლა: „იშმე-და-განს, 

შუმერის მეფეს, მისი ტახტის საფუძველი განვუმტკიცე"; 
შულგიმ „სხივოსან დარბაზში მტკიცესაფუძვლიან ტახტზე 
·თავი ზე აღვმართე“. 

217



თდურაბ კიკნაძე 
  

უზენაესი კვერთხი –– გიდრი-მახ: „აკურთხეს ღმერთებმა: 

მეფეა მარდუქ –– მიართვეს კვერთხი, ტახტი და მოსასხამი" 
(„ენუმა ელიშ"). 

5“ უზენაესი საყდარი (ანუ დარბაზი) – ბარა-მახ; იმდენად მნიშ- 
ვნელოვანია ეს სარეგალიო მე, რომ იგი ხშირად მის მკვიდრთან, 
მეფესთან, არის გაიგივებული: „ნიპურ-ქალაქი, სადაც დიდიხე- 

ლმწიფენი (ბარა-ბარა-გალ-ე-–ნე) მრავლდებიან“, –– რადგან 
ნიპური მეფეთა ხელდასხმის ზოგადშუმერული ქალაეი იყო. 

„თესლი ხელმწიფისა (ნუმუნ-ბარაგა) ვარი მე“. . 
მწყემსობა –- ნამ-სიპა(დ), ბელადთა და მეფეთა უძველესი 

ტიტული თანაბრადმიეწერება ღმერთებსაც. არქაულიხსხანის სა- 

ბეჭდავებზე გამოსახულია სცენა, სადაც კაცი კვებავს ტაძრის 

ფარას; ეს არის „მწყემსად“ წოდებული მეფე, რომლის მოქმედე- 
ბა ასურათხატებს ურის'III დინასტიის დამაფუძნებელი მეფის, 
ურნამმუს, სიტყვებს: „მე ვარ ჭეშმარიტი მწყემსი (სიპაზი), 

თავის ცხვარს.რომ ასუქებს", ან: ურნინურთა (ხალხს) ცხვარივ- 
ით პირში აწვდის საჭმელს, სასმელად წყალს უდგამს"; მასზე- 
ვეა ნათქვამი: „„ენლილმა) ურიცხვი ხალხის მწყემსობა სამა- 

რადისოდ მოგანიჭა". 
მეფობა –– ნამ-ლუგალ, სიტყვასიტყვით ნიშნავს „დიდკაცო- 

პა", საკუთრივ ტიტულია მბრძანებლისა: ენმერქარ, „ვინც მე- 
ფობა განაბრწყინა“, ლიფით-იშთარ „ღერო მეფობისა". 

2. რელიგიური კულტის მე-თაგან დასახელებულია ქურუმ- 
თა რანგები, საკულტო ხენაკები, მათი აგების წესითა და მათში 
წარსამართავი რიტუალებითურთ; ციური ჰიეროდულე – 

საკრალური ქორწინების (ჰიეროს გამოხ) იდეა, რომლის კულ- 
ტის შთამაგონებელი თავად ინანა იყო და განსაკუთრებით ჰყ- 

ვაოდა ურუქში; განწმენდა –– განსაწმენდელ რიტუალთა ერ- 
თობლიობა; ლაბარუმი ანუ შტანდარტი (შუ-ნირ) ღვთაებათა 

სიმბოლური გამოსახულებებით; აქვე უნდა დასახელდეს ანთე- 
ბული ალი, განსაწმენდელი რიტუალის აუცილებელი თანმხლე- 
ბი: „გიბილ, არმურო, ქვეყნად ავარდნილო,... გიბილ ალი შენი 

218



კაცობრიობა 
  

წმინდა, ელვარე ბნელეთის სახლში ნათელს ამკვიდრებს... გა- 
ნასპეტაკე ასონი კაცისა, საკუთარი ღვთაების ძისა. ცასავით 
განაბრწყინე, მიწასავით განწმინდე, ცის წიაღივით განაბრწყ- 
ინე, ბოროტი ენა არ მიეკაროს!" (97, 84). 

3. ადამიანური ურთიერთობანი: უფროსობა (ნამ-აბ-ბა), 
მტრობა, წრფელი ენა და ცილისმწამებლური ენა, სამართალი, 

განაჩენი; აქვე უნდა ჩაითვალოს სქესობრივი კავშირი. 
4. ადამიანის ფსიქიკურ-მორალური თვისებები: სიხარული, 

დაღლილობა, გოდება -– როგორც ადამიანის ერთგვარი უნარი, 
რომლის გამოვლენას ვხედავთ შუმერულ ენაზე შემორჩენილ 

ლამენტაციებში ქალაქის ან ტაძრების დანგრევის გამო; გულ- 
წრფელობა, სიკეთე, ტანჯული გული, გამარჯვების ყიჟინა, შიში, 

გმირობა -– ნამ-ურსაგ, როგორც შულგი ამბობს „შობითგანვე 
გმირ ვარ მე". 

§. ადამიანის გონებრივი უნარი და მისი ნაყოფი: სიბრძნე, 
გაგება, რჩევა (თათბირი, დარიგება) ჭეშმარიტება, აქვეა სი- 

ცრუე. 
6. პროფესიები, რომელთაგან ზოგიერთი, როგორც ზემოთ 

დავინახეთ, ღვთაების სახითაც არიან წარმოდგენილნი: დურ- 

გლობა, მჭედლობა, კალატოზობა, მეტალურგობა, მეგოდრეო- 
ბა, დაბაღობა, მწერლობა (ნამ-დუბ-სარ), მუსიკა (ნამ-ნარ), 

მუსიკალური ინსტრუმენტები, მკურნალობა (ნამ-ა-ზუ). 
7. სხვადასხვა მოვლენები: ბარაქა (ხე-გალ), წარღვნა, ამხე- 

დრებული ქვეყანა, ქალაქთა დაქცევა და ამასთანავეა მიწერ- 
ილი ზემონახსენები უნარი გოდებისა, ქვესკნელად ჩასვლა და 

ამოსვლა –– მნიშვნელოვანი „იდეა“ ინანასათვის ენქის საჩუ- 
ქართა შორის, რადგან სწორედ იგი შეადგენს შინაარსს მითო- 

სისას, სადაც ინანა-იშთარი გადის ამ გზას. 

კულტურის ეს ფასეულობანი, ასე მოგვითხრობს მითოსი, მა- 
ტერიალური საგნებივით იტვირთება ხომალდზე, „ზეციურ 
ნავზე", რომლის გამოსახულებას მრავლად შევხვდებით შუმ- 
ერულსსაბეჭდავებზე (სურ. 22). მათ გარკვეული ადგილი ეჭირათ 

219



ზურაბ კიკნაძუ 
  

სივრცეში და რა დაინ- 
ახა გამოფხიზლებულ- 
მა ენქიმ, რომ მათი 

ჩვეული ადგილი ცარ- 
იელია, პასუხის საგე- 
ბად მოიხმო მაცნე 
თვისი ისიმუდი, 

რომელიც ყველაფერს 
სურ. 22 მოახსენებს პატრონს. 

ახლა მონანული ენქი ცდილობს უკან დააბრუნოს ერიდუში სა- 
სურველი საგნები, ურომლისოდაც ქალაქი და მისი ცივილიზა- 

ცია უნდა წყვეტდეს არსებობას. 

  
  

  

მეუფე მოუხმობს მაცნეს თვისას ისიმუდს, 

ენქი სიტყვას ეტყვის: „ცის კეთილ სახელს"; 

მაცნეო ჩემო ისიმუდ, ჩემო „ცის კეთილო სახელო". 

აქ ვარ, მეუფეო ჩემო ენქი, დიდება შენდა. 

სად არის ახლა „ზეციური ნავი", სად მიადგა? 

იდალის ყურეს მიადგა „ზეციური ნავი". 

წადი, ზღვის ურჩხულებს მოატაცებინე" (35,67). 

ისიმუდი ურჩხულებითურთ მიეწევა „ზეციურ ნავს“ პირველ 

ნავსაყუდელთან და გაიმართება საუბარი: 

„დედოფალო ჩემო, მამაშენმა შენთან გამომგზავნა, 

ინანა, მამაშენმა შენთან გამომგზავნა, 

მამაშენმა, – მტკიცეა ნაუბარი მისი, 

ენქიმ, – მტკიცეა ნათქვამი მისი, 

დიდნი სიტყვანი მისნი არ უნდა გაცუდდეს, 
ასე მიუგებს უბიწო ინანა; 

რა გითხრა მამაცემმა, რას გეუბნებოდა? 

დიდნი სიტყვანი მისნი, რომ არ უნდა გაცუდდეს, 

220



კასობრიობა 
  

რა სიტყვანია ეგ სიტყვანი? 

მეუფემ ჩემმა ასე მითხრა, 

ენქი ასე მეუბნებოდა: 

ინანა ურუქისკენ გაუშვი, 

ხოლო „ზეციური ნავი" ერიდუს დაუბრუნე. 

ამგვარად ეტყვის უბიზო ინანა მაცნეს ისიმუდს: 

რად გადათქვა სიტყვა მამაჩემმა? 

მტკიცე სიტყვა რატომ გატეხა? 

რად წარწყმიდა დიდნი სიტყვანი თვისნი? 

სიცრუე უთქვამს მამაჩემს, სიცრუე უთვვამს, 

ცრუდ დაუფიცავს თვისი ძალის სახელი, აბზუს სახელი. 

სწორედ ამ დროს მისწვდება ზღვის ურჩხული ზეციურს ნავს 

და 

ასე ეტყვის ინანა მაცნეს თვისას ნინშუბურს: 

მო, ეანნას მაცნევ ჩემო ერთგულო, 

მაცნევ, მიმომტანო სასურველ ამბავთა, 

მიმომტანო წრფელ სიტყვათა, 

-ხელი რომლისა არ შედრკება, ფერხნი რომლისა არ შედრკება, 

იხსენ „ზეციური ნავი", ინანასადმი მიძღვნილი მე-ნი (35, 67-8). 

ნინშუბური აღასრულებს თხოვნას თუ ბრძანებას, იხსნის 

ნავს, რომელიც კვლაე გასწევს წინ ურუქისკენ. ენქი კვლავ 
დაადევნებს ისიმუდს ურჩხულების თანხლებით. შვიდგზის მე- 
ორდება ერთი და იგივე ამბავი: ერიდუდან ურუქს მისავალ გზა- 

ზე, შვიდ ნავსადგურში მიეწევიან ურჩხულები ინანას ნავს, მა- 
გრამ შვიდჯერვე ნინშუბური იხსნის მოტაცებულ ძღვენს. და 

ბოლოს, ურუქის მკვიდრთა თვალწინ საზეიმო ვითარებაში გად- 
მოიტვირთება ძვირფასი ტვირთი, რაც, უნდა ვიფიქროთ, დასა- 

ბამს მისცემს ურუქის ცივილიზაციას (თუმცა იქ ქალაქიც არ- 
სებობდა, მოსახლეობაც და გარკვეული წესრიგიც, მაგრამ ან- 

221



ზურაბ კიკნაძე 
  

გარიში უნდა გავუწიოთ მითოსისათვის ჩვეულ ანაქრონიზმს), 
თუმცა ზემოთ მოთხრობილი მითოსი ვულგარულად წარმო- 

გვიდგენს ცივილიზაციის გადანაცვლებას ერთი ადგილიდან 

მეორეში. (შუმერული ისტორიოგრაფია არ ცნობს ძველ ცივი- 

ლიზაციათა პარალელურ არსებობას, მისი მიხედვით 

ყოველთვის არსებობდა ერთი ცენტრი, რომლის გაუქმების, 
„დაცარიელების" შემდეგ მეზობელ ქალაქში გადაინაცვლებდა 
კულტურის ახალი დინასტიის ძალით) მაგრამ იგი ასახავს ზო- 

გადშუმერულ თვალსაზრისს კულტურის პირველყოფილი ცენ- 
ტრიდან „გამოსხივების" შესახებ. სწორედ ერიდუა ის წიაღი, 

საიდანაც ზოგიერთი ტექსტის მიხედვით ნაწილდება მთელს 

შუმერში კულტურული ფასეულობანი და ენქი -–– ის კულტურო- 
სანი ღმერთია, რომელიც ასრულებს ამ აქტს. ქალაქები ამაყ- 
ობენ იმით, რომ სწორედ ერიდუს აბზუდან მოაქვთ თავიანთი 

„მე"-ნი, თვით ნიპურიც, რომელიც ზოგი ტექსტის მიხედვით 

კულტურულ ფასეულობათა პირველსამშობლოა: „მე მისი 
(ექურისა: ენლილის ტაძარი ნიპურში) აბზუს მეა, კაცთაგან უხ- 

ილავი“. მსგავს გამოთქმებში უნდა ვიგულისხმოთ შეკუმშული 

მითოსის ცივილიზაციის ერთი ცენტრიდან, სახელდობრ, 

ერიდუდან წარმოშობისა და გავრცელების შესახებ. თუ ისტო- 

რიულ ეპოქაში ნიპური იყო რელიგიურ-სოციალური ცენტრი 

შუმერისა, სადაც ხელდასხმას იღებდნენ შუმერის ქალაქ-სახ- 
ელმწიფოთა ბელადები თუ გაერთიანებული შუმერის მეფენი, 

ერიდუ ძველთაგანვე კულტურულ-საკრალურ ცენტრად იყო 
შერაცხილი, სადაც ჩაისახა პირველი წარღგნამდელი ცივილი- 
ზაცია და, შესაძლოა, მითოსის მიხედვით იქ გაჩნდა პირველი 

კაცი. შუმერელთა ისტორიული ცნობიერება ერიდუს იქით აღარ 
მიდის და შუმერელ მეფეთა სიაში, სადაც დინასტიების თანამიმ- 
დევრობაა მოცემული, ერიდუ პირველ რიგშია დასახელებული 
ხუთ წარღვნამდელ ქალაქს შორის (ერიდუ, ბად-თიბირა, ლარ- 
აკ, სიპარ, შურუპაქ). 

ამრიგად, მითოსის მიხედვით ინანა ურუქის მიმართ პრომ- 

222 

 



კასობრიობა 
  

ეთეს როლს ასრულებს. თუმცა მითოსი პოპულარული ხასია- 
თისაა და იგი უფრო ღრმა და ეზოტერული მითოსის გაზღაპრე- 
ბას წარმოადგენს, მასში მაინც სჭვივის ის აზრი, რომ კულტუ- 
რულ ფასეულობათა მოპოვება დიდ სიძნელეებთან არის დაკავ- 
შირებული. აქ იმდენად წარმოუდგენლად არის მიჩნეული 
ერიდუდან ამ განძის დაძვრა და გასაჩუქრება, რომ მისი „ავ- 
ტორი" იძულებულია ფიცის გამტეხად დასახოს ენქი, ენქი, რომ- 

ლის სიტყვა, ისევე როგორც სხვა ღმერთებისა, „შეუცვლელ“, 

„უკანმოუქცეველი“ არსად არის დასახული რელიგიურ ტექსტებ- 
ში. ამავე დროს კაცთა მოდგმის შემოქმედსა და მასზე მზრუნვ- 
ელს, როგორადაც ვიცნობთ მას თუნდაც გილგამეშის ეპოსში, 

წართმეული აქვს ჰუმანური თვისებები, თუმცა ამ თხზულება- 
ში ბევრი აქვს მას „ადამიანური, უაღრესად ადამიანური“. მაგრამ 
ამჟამად ჩვენს მიზანს არ უნდა შეადგენდეს ამ პიროვნების, 
როგორც ტიპის, ფსიქოლოგიურ-ქარაქტეროლოგიური ანალ- 
იზი. აქ მთავარი ის არის, რომ ამ ღმერთმა იცის და შეგნებული 

აქვს, რომ უნდა გასცეს განძი სხვა ქალაქისთვის, მაგრამ გაცე- 
მის შემდეგ შეიპყრობს საკუთარი წიაღის (შუმ-აბზუს) ენ- 
ტროპიის შიში, თუმცა ისიც კარგად უნდა იცოდეს, რომ აბზუ 

ამოურწყავი შესაძლებლობების წიაღია, სადაც იმანენტურად 
იშვის ყოველი მე. ასეა თუ ისე, ინანას უხდება იმ ღმერთის მიერ 

დადევნებული ურჩხულების მოგერიება, რომელიც ერთადერ- 
თი იყო, სხვა მითოსის მიხედვით (97,36), ქვესკნელის ტყვეობა- 
ში მყოფს რომ გამოესარჩლა. იქაც ნინშუბური იყო მისი მაცნე 

და მშველელი. 
რაც მოსახდენი იყო, "მოხდა: ურუქში ცივილიზაცია დაფუძნ- 

და მაინც ენქის წყალობით. არსად გახსენებული არ არის ენქის 

გაბედითება, მისი სამარცხვინო დაცემა და არც ინანაა სადმე 
მიჩნეული უკანონო მიმხვეჭელად. ყველგან იგი აბზუდან 
წამოღებულ მე-თა კანონიერი მფლობელია, როგორც უმღერის 
ერთი ჰიმნი: „ერიდუს აბზუში მე მოუხვეჭავს, მამამისს, ენქის, 
ძღვნად უბოძებია“, ან სხვაგან: „გრიგალზე ამხედრებულს აბ- 

223



დურაბ ჰიკნაძე 

  

ზუდან „მე" მოგიხვეჭავს. ქალღმერთო, „მე“ შენი ცათამდი გან- 
გივრცია, დედის საშოდან კვერთხი, საჭურველი წამოგიღია. 

ინანა, მე შენი ცათამდე განგივრცია...“ (97, 25, 27) და კიდევაც 
იყენებს დანიშნულებისამებრ: „ქურუმს და მეფეს მე განვაწესებ 
მეფეს, გვირგვინს მე დავარქვამ, მწყემსს სამწყსო კომბალს მე 

ვაძლევ" (97,23). 
მაგრამ ინანა მარადიულად არ რჩება ურუქში: შუმერული ტე- 

ქსტები გვამცნობს კიდევ ერთ გადანაცვლებას იმ ცივილიზაცი- 
ისას, რომელსაც შეიძლება „ინანას ცივილიზაცია" ვუწოდოთ. 
ურუქის თვალსაზრისით ეს იქნება მე-თა წარტაცება ან მათი 
'დაშრეტა. კულტურულ ფასეულობათა ამ გადაადგილებას და 

სხვა მხარეში დაფუძნებას ამგვარად მოგვითხრობს ერთი შუმ- 

ერული ტექსტი: 

„რა რომ ენლილის მოღუშულმა მზერამ 

ქიში-ქალაქი ზეციური ხარივით მოკლა, 

ურუქის სახლი ვეება ხარივით მიწას დააკლა, 

მაშინ ენლილმა შარუქინს, აქადის მეფეს, 

ქვემოთიდან ზემოთისკენ (საბრძანებლად) 

უფლობა და მეფობა მიანიჭა – 

მაშინ უბიწო ინანამ აქადის სახლი 

თავის უზენაეს სადიაცო სადგომად აღაშენა, 

'ულმაშში ტახტი დაიდგა. 

ყმაწვილკაცივით, სახლს ახლად რომ აშენებს, 

ყმაწვილქალივით, სადიაცო სადგომს რომ აგებს, – 

რათა ამ ქალაქს მიწაზე მყარი ადგილი აღჩენოდა, 

მის ხალხს რიგიანი საჭმელი ეჭამა, 

მის ხალხს რიგიანი სასმელი ესვა, 

განბანილ მკვიდრთ ეზოები გაემხიარულებინათ, 

სადღესასწაულო ადგილები გაემშვენებინათ, 

მოქალაქეებს ერთად ეჭამათ, 

გარეშე კაცი უცხო ფრინველივით ოტებულიყო,



კამობრიობა 
  

მარხაშის ხალხი ხარებად ქცეულიყო, 

მათ უკან სპილოებს, უცხო ცხოველებს შორი ქვეყნისა, 

ჯიშიან ძალლებს, ბოკვერებს, ცხენებს, , 

გრძელბეწვიან ცხვრებს ფართე მოედნები ერთად ეჯეგათ, -– 

უბინო ინანას ძილი არ მიჰკარებია. 

მაშინ აქადი, სახლი თვისი სადგომი ოქროთი აავსო, 

ბეღლებში ბრინჯაო, თითბერი, ლილაქვის ზოდები ხორბალივით დაახვავა. 

მის (ქალაქის) დედაბერს რჩევის უნარი მიანიჭა, 

მის ბერიკაცებს (გონივრული) სიტყვები მიანიჭა, 

მის ჭაბუკებს საჭურვლის ძალი მიანიჭა, 

მის პატარებს გულის სიხარული მიანიჭა. 

ქიშის მკვიდრნი, დამორჩილებულნი, 

აქადი ალგარს ახმიანებდნენ, 

ქალაქის შიგნით დაფის ხმა ისმოდა, 

ქალაქის გარეთ სტვირი ხმიანებდა, 

ნავსაყუდართან ჟრიამული იდგა. 

მთელი ქვეყანა მყუდროდ დავანებულიყო, 
ხალხს კეთილი დროება მოსწრებოდა. 

მეფე მათი, მწყემსი ნარამსინი, 

აქადის წმინდა საყდრიდან მზესავით გამობრწყინდებოდა, 

რომლის კედელი მთასავით ცას სწვდებოდა (16, სტრ.ი 1-42). 

ამ ნაწყვეტში მითოსური ფორმით არის აღწერილი ცივილი– 

ზაციის დაფუძნების მეორეული აქტი, რომელიც ასახავს ისტო- 
რიულად მომხდარ ფაქტს -– პირველი იმპერიის შექმნას შუამ- 
დინარეთის მიწაზე (XXIV-XXII სს. ძვ.წ.). აქაც ინანაა ინიცია- 
ტორი, აქაც უხვად გაიღებს იგი ერიდუდან მოხვეჭილ მე-ებს, 

რომელთა წყალობით კულტუროსანი ქალღმერთი აწესრიგებს 
„ადამიანურ ურთიერთობებს და მანამდე უჩინო ქალაქს, აქადს, 
„მზესავით გამოაბრწყინებს“. ზემოთ ჩამოთვლილ მე-თაგან ამ 
ტექსტშიც ვხვდებით ზოგიერთს, და კიდევ სხვებს, საზოგადოე- 

ბრივი და სახელმწიფო წყობის აუცილებელ სტრუქტურულ ელ- 

225



სხურაბ ჰიკპნაძე 

  

ემენტებს: „უფლობა“ (ნამ-ე6ნ), ურუქის მბრძანებელთა უძველე- 
სი ტიტული. „მეფობასთან" (ნამ-ლუგალ) ერთად გადადის შარუ- 
ქინის ხელში;ასევე „ტახტი" (გუ- ზა); ხალხს ეძლევა „დღესასწაუ- 
ლი“ (ეზენ), ქალაქის მოსახლეობას ასაკობრივ-სოციალური 
დონის მიხედვით უნაწილდება ინტელექტუალური –– „რჩევა 
(ად-გიგი), „სიტყვა“ (ინიმ-ინიმ), ფიზიკური –– „საჭურველის 

ძალი" (ა-თუქულ-ლა) და ემოციური – „გულის სიხარული“ (შ- 
ხულ-ლა) უნარები. 

ინანა, მრავალსახიანი, მაგრამ უპირატესად სიყვარულის 
ქალღმერთი, ამა საქმეთ სიყვარულის გამო სჩადის. აქადურ 

ენაზე შემონახული, ერთი გვიანდელი ლეგენდა ამგვარ რასმე 
მოგვითხრობს შარუქინის აღზევებაზე: 

მე ვარ შარუქინი, მეფე მძლავრი, მეფე აქადისა. 

დედაჩემი ღვთისმხევალი იყო, მამა არ ვუწყი. 

ძმა მამაჩემისა მთიანეთში სახლობდა. 

ხოლო ქალაქი ჩემი – აზუფირანი,: 

ევფრატის ნაპირზეა გაშენებული. 

მუცლადმიღო დედამ, ღვთისმხევალმა, იდუმალ მშობა, 

ლერწმის კიდობანში ჩამსვა, კარი ფისით ამომიქოლა, 

მდინარეს მიმცა, წყალმა არ დამფარა,.. 

წამიღო მდინარემ, აქისთან, მერწყულთან მიმიტანა, 

აქიმ, მერწყულმა წყლიდან სარწყულით ამომიტანა. , 

აქიმ, მერწყულმა, შვილად ამიყვანა, 

აქიმ მერწყულმა, თავის მებაღედ დამადგინა. 

ოდეს მებაღე ვიყავ, იშთარმა შემიყვარა. 

ერგას-ხუთი წელი მეფობას ვიქმოდი... და ა.შ. (97, 121). 

იშთარი ანუ ინანა თავის რჩეულს, თუნდაც იგი უჩინო მებაღე 
იყოს (თუმცა, ჩვენ ვიცით, რომ მას ჰყავდა სატრფოდ სხვა მე- 

ბაღეც, იშულანუ), მეფობის მე-ს მისცემს და გაუგრძელებს დი- 
ნასტიას ერთ ხანამდე, მერე ზურგს შეაქცევს და დაღუპავს, 

226



კაყობრიობა 
  

როგორც თავის მითოსში იშულანუ, მებაღე, დაღუპა. ახლა ვნახ- . 
ოთ რა,წვლილი აქვს ამ ქალღმერთს ველური ენქიდუს განკაცე- 
ბაში; იგი არურუს გაჩენილი, ველზე დავტოვეთ, სუმუკანის 
ჯოგთან მოხეტიალე. 

ეს არსება, რომელიც აღნაგობით კაცსა ჰგავს, მაგრამ მის 
ბუნებაში ჯერ არ გაღვიძებულა „კაცობა“ (ამელუთუ), იმ ბარ– 
ბაროსი ხალხის სახეს ატარებს, რომელთაც დაანგრიეს შარუ- 

ქინის იმპერია, რომელთა გამო „აქადის წყევლაში" ნათქვამია: 
„ხალხის არამგვანი, ხალხად არჩასათვლელი, გუთიელები, კა-. 
ცებრივი წესრიგი რომ არ უწყიან; აღნაგობა თუმცა კაცისა აქვთ, 
გარნა მეტყველება მგლური" (16, სტრ. 156-8) ან მართუს (იგ. 
ამურუ) ტომის ეპონიმს, რომელიც „შეუმწვარ ხორცსა სჭამს, 
არასოდეს უცხოვრია სახლში; როცა კვდება, დაუმარხავი გდია 
ველზე“ (35, .101). ასეთია ენქიდუც: „ცხოგელთა რძეს წოვდა; 
ჭამადი დაუდეს წინ, –- პირმოკუმული უჭვრეტს, აშტერდება. 
არ იცის ენქიდუმ საჭმელის ჭამა, სასმელის სმა არ უსწავლია“, 
და არც ერთი იმ „მე“-თაგანი შეუთვისებია, ურუქში რომ გაუდ- 

გამს ფესვი. აქადური ტექსტი ამ ელემენტარულ საფუძვლებს 
კულტურული ყოფისას „ქვეყნის ბედს“ ან უფრო სწორად „ქვეყ- 
ნის ხვედრს“ (შიმთი მათი) უწოდებს. ამას ყოველივეს მოკლე– 

ბულია ენქიდუ. 
ვინ უნდა გამოიყვანოს იგი ამ ყოფიდან? ვინ უნდა მისცეს 

პირველი ბიძგი, რომ „დაივიწყოს მან დაბადების ადგილი“ და 

შეძლოს ურუქში დამკვიდრებული რთული ცხოვრების ატანა? 
აქაც ინიციატორი ინანაა ანუ იშთარი, მაგრამ არა უშუალოდიგი, 

არამედ მისი კულტის მსახური დიაცი, რომელიც ატარებს და ახ- 
ორციელებს მისდამი განკუთვნილ მე-ს -–– „როსკიპობას“ და 
„სქესობრივ კავშირს“, ანუ „ქალის ხელოვნებას" (შიფირ სინ6- 
იშთი), როგორც ნათქვამია აქადურ ტექსტში. სიყვარულის ქალ- 
ღმერთმა მიწიერი დიაცის მეშვეობით, რომლის სახელია შამხ– 
ათ („სიხარული“), შეიყვარა ენქიდუ უახლოესი სიყვარულით, 
რის განცდასაც ახალ ასაკში გადაჰყავს ადამიანი, ხოლო თუ 

227



ზურაბ კიჰნაძე 

  
ადამ და ევას მითოსს გავიხსენებთ, მთელი კაცობრიული ბუნებ- 
ის გარდამქმნელის როლი მიენიჭა. ენქიდუს პიროვნებაშიც, 
რაკი იგი პირველკაცია, კაცთა მოდგმა (ამელუთუ) თავის ფილო- 
გენეზს გადის. დედრთან პირველი სიახლოვის აქტით, რომლის 
მნიშვნელობა ბიოლოგიურ ხასიათს ღრმად სცილდება და რომ- 

ლის უევფემიზმო აღწერაში პირველყოფილი სიცინცხალე გა- 
"მოსჭვივის (როგორც ეპოსის სათანადო ადგილას ვკითხუ- 
ლობთ), ამ აქტით მანამდე კენტი და უთვისტომო ენქიდუ სამ- 
უდამოდ ჩაება ადამიანთა ურთიერთობის ჯაჭვში. ამის შემდეგ 
გაუფართოვდება მას გონება (რაფაშ ხასისა), უკანასკნელად 

გახედავს ველებს, სადაც ზურგშექცეული მისი ჯოგი თვალს 
ეფარება, განეშორება მისგან, თითქოს იმის ნიშნად, რომ მათი 
პატრონი აღარასოდეს დაუბრუნდება ძველ ცხოვრებას. უფრო 
მეტი: ქალი შამხათი წინ უბიძგებს ენქიდუს, რადგან ჰომო საპი- 
ენსი ველად აღარ უნდა დარჩეს, მწყემსური ცხოვრების გავ- 
ლით ქალაქურ ცხოვრებას უნდა ეზიაროს. ამრიგად გაივლის 
ენქიდუ კაცობრიობის განვითარების ფილოგენეზურ გზას. აქა- 
დური ეპოსი მარტივად და ლაკონურად გადმოგვცემს ამ ამბავს: 

„წამოდექ, ენქიდუ, ამ მიწიდან...“ 

ესმა სიტყვა მისი, ყურადილო ნათქვამი, 

დიაცის რჩევა გულში ჩაუვარდა. ·” 

განიპო სამოსელი ქალმა, 

ერთით ენქიდუ შემოსა, 

მეორეთი თავად შეიმოსა. 

ხელი ჩაჰკიდა, ღმერთივით წარუძღვა,. 

მწყემსთა სუფრისაკენ, ფარეხში..." 

აქ, იშთარის ფარეხში, სადაც გაშლილია საღვთო სუფრა, ქალ- 

ღმერთის მხევალი შამხათი მასპინძლობს ენქიდუს: 

«ჭამე საჭმელი, ენქიდუ, სიცოცხლის საზრდო; . 

228



კაცობრიობა 
  

სასმელი შესვი, ქვეყნის ხვედრი“.. 

შეჭამა საჭმელი ენქიდუმ მაძღრისად, 

შვიდი კათხა შესვა სასმელი.“ 

ეს ყოვლადჩვეული აქტი, რაც სხვა შემთხვევაში იქნებოდა 

მხოლოდ მშიერი სტუმრის უბრალო „გაძღომა“, საფუძვლიანად 
გამოცვლის ენქიდუს ბუნებას; ფიზიკური სასმელ-საჭმელის 
მიღებით (რომლის მაგიურობას მოასწავებს საკრალური რიცხ-: 

ვი „შვიდი“ –– დაცლილი კათხების რიცხვი), ენქიდუს არსებაში 

შედის ახალი იმპულსი, რომელიც სულით ხორცამდე, ამ 

გამოთქმის სრული მნიშვნელობით, გარდაქმნის მას; ამიერიდან 
ეზიარება იგი „ქვეყნის ხვედრს“ (შიმთი მათი), ვითარცა ერთი 

კაცთაგანი. მისი ფერისცვალება ეპოსის ძველბაბილონურივერ- 

სიისათვის ჩვეული ლაკონიურობით არის გადმოცემული: 

„.. შვიდი კათხა შესვა სასმელი, 

· გუნება გაეხსნა, გამხიარულდა, 

გული გაუხალისდა, სახე გაუნათდა. · 

ბანჯგვლიანი ტანი ზეთით განიპოხა, 

კაცურად ალაპარაკდა, 

ჩაიცვა სამოსი, სიძეს დაემსგავსა. . 

აქ, ამ ფარეხში, სრულდება ადამიანის გარდაქმნის მისტერია, 
რომლის დროსაც ერთი.ადამიანის ცხოვრებაში იკუმშება ის 
დრო, რაც მთელმა კაცობრიობამ გაიარა მანამდე უხსოვარი 
დროიდან. ამ მისტერიის შემდეგ ახალბედა ჰომო საპიენსმა და 

ჰომო ფაბერმა 

ხელთ იპყრა იარაღი ლომთა შესაპყრობად, 

რომ ღამით მოესვენათ მწყემსებს... 

ეძინათ სარქლებს, ენქიდუ მცველია მათი. 

229 ·



თდურაბ კიკნაძე 

  

მაგრამ ეს ამბავი ჯერ კიდევ ველზე ხდება, გალავნიანი ურუ- 
ქის გარეთ. ურუქისა, სადაც ინანამ კარგა ხანია გადმოტვირთა 
ერიდუდან ნავით წამოღებული „მე“-ნი. ურუქში უკვე მეტალის 

ხანაა, რაზეც მიგვანიშნა გილგამეშის სიზმრებმა, რაც ამავე 
დროს კაცობრიობის ზმანებაც არის –- ჯერ ციდან ჩამოვარდ- 

ნილმა ვარსკვლაემა (თუ მეტეორიტმა) და მერე ამ ვარსკვლავ- 
ისაგან (თუ რკინისაგან) შექმნილმა ცულმა, სასწაულებრივად 
რომ აღმოჩნდა ურუქის მოედანზე. ამ ურუქში უნდა შემოიყ- 
ვანოს შამხათმა ენქიდუ, რათა დაასრულოს საბოლოოდ მისი 
განკაცება, ქაღღმერთ არურუს დაწყებული საქმე. 

ამრიგად, ველიდან ურუქისკენ მომავალი ენქიდუ თანდათან 
ითვისებს განკაცებისთვის აუცილებელ „მე"-ებს, დანარჩენი 

ურუქში ელის. ტაძრის როსკიპმა შამხათმა იგი აზიარა „სქესს“, 
რამაც გაუხსნა მას „გონება", გილგამეშთან შეხვედრისას მის- 
თვის საცნაური გახდა „მტრობა", მერე „მეგობრობა“ და „გუ- 
ლის სიხარული"; განიცადა „გმირობა“ (ნამ-ურ-სანგ) და აღმოხ- 

და „გამარჯვების ყიჟინა“ (როცა ამარცხებდა ხუმბაბას და 
ზეციურხარს),მიეცა „რჩევის უნარი" (ად-გი-გი), ვითარცა სრე- 
ლუფლებიან მოქალაქეს, „დურგლობის ნიჭი“ (ნამ-ნაგარ), – თუ 
სწორად იკითხება ტექსტი, სადაც თითქოს მოიხსენება კედარ- 
ის ხისაგან მის მიერ გაკეთებული კარი –– მალევე განიცადა 
„დაღლილობა", „ტანჯული გული“, „შიში“, განიცადა „სამართა- 
ლი", როცა გაასამართლეს ღმერთებმა და „განაჩენი“, როცა 
სიკვდილი მიუსაჯეს, აღმოხდა „გოდება" საკუთარ თაგზე და, 

ბოლოს, „ქვესკნელში ჩასვლაც“ კაცთა ხვედრისამებრ ერგო 

ენქიდუს, როგორც სავალალო პრივილეგია კაცად ყოფნისა, 
როცა წართმეულია ერთ-ერთი მე მრავალთაგან –'„ქვესკნე- 

ლიდან ამოსვლა“. 

230



კაცობრიობა 
  

შვიდი აფქალი 

„ღმერთთა დედოფალმა, ჩასახების დედოფალმა, 

ჩემი მშობელი დედის საშოში კეთილად მომხედა და 

დარაჯობდა ჩემს ჩასახვას. თვალსხივოსანმა ენქიმ 

მომანიჭა ფართო გონება, აფქალი ადაპას მსგავსი". 

სინახერიბი, მეფე აშურისა (46, 1 17). 

" „.. ადრეულ ხანაში ბაბილონეთის მახლობლად წითელი 
ზღვიდან უცნაური რამ არსება გამოჩენილა, სახელად ოანნესი. 
მთელი სხეული თევზისა ჰქონია, ოღონდ თევზის თავს ქვემოთ, 
სხვა თავი ჰქონია გამოზრდილი, ხოლო კუდთან – ადამიანის 

ფეხები. ხმა ადამიანისა ჰქონია... მთელი დღე გაუტარებია ად- 
ამიანებთან უსმელ-უჭმელს, უსწავლებია მათთვის დამწერლო- 
ბა, მეცნიერებანი და მრავალგვარი ხელოვნება; აგრეთვე 
ქალაქური ცხოვრება და ტაძართა შენება, კანონები და მინისმ- 
ზომლობა (გეომეტრია); აჩვენა, როგორ უნდა თესონ და აიღონ 
მოსავალი. ერთი სიტყვით, ყველაფერი შეათვისებინა ადამი- 
ანებს, რაც კი საჭირო იყო რიგიანი და გონივრული ცხოვრები- 

სათვის. რა აღუსრულებია ესე ყოველი, კვლავ გაუჩინარებუ- 
ლა...“ (56, 253) .. _ 

ასე წერებულა ბაბილონის ქურუმის, ბეროსოსის დაკარგულ 
წიგნში. ეს მონათხრობი ორმხრივ არის საგულისხმო: ჯერ ერთი, 
ცხადია კავშირი აქ ჩამოთვლილ ცოდნის მრავალგვარ დარგებ- 
სა და იმ მე-თა შორის,რომელნიც შუმერული ტრადიციის თანახ- 

მად ენქისთან ინახებოდა ერიდუში, აბზუს წიაღში; მეორეც ის, 
“რომ ეს სწავლანი ზღვიდან ამოაქვს უცნაურ არსებას, რომლის 

გარეგნობა ზუსტად შეესაბამება ენქის იმაგინაციურ ხატს, 
როგორც წარმოდგენილია იგი სახვით ხელოვნებაში (იხ. სურ. 
10); ენქისაც, როგორც ოკეანის სიღრმეთა უფალს, ტანი თევზ- 
ისა აქვს, მისი ქურუმები სწორედ ამგვარ ნიღაბს ატარებდნენ 
მსხვერპლშეწირვისა და სხვა რიტუალების დროს. ბეროსოსი- 

231



ზურაბ ჰიჰნაძუ 
  

სეული ოანნესიც, ვითარცა ენქის არსებას ნაზიარები, ამგვარი 
ნილბით მოვლინებია ადამიანებს. 

შუმერულ-აქადურ ტექსტებში ყრუდ გაისმის ხსენება ენქის- 
თან წილნაყარი მითოსური არსებებისა, რომელთა რიცხვი აღწ- 
ევს შვიდს, საკრალურ რიცხვს; მათი პირველსაცხოვრისიც წყ- 
ალთან არის დაკავშირებული: „შვიდი აფქალი, მდინარეში რომ 
იშვნენ, ცისა და მიწის გეგმათა (გიშ-ხურ) წარმმართველი“ (52, 
2), „აბზუს შვიდი აფქალი, წმინდა ფურადუ-თევზნი, რომელნიც 
მსგავსად ეასი (ანუ ენქის), მათი უფლისა, უზენაესი სიბრძნით 
არიან განსრულებულნი" (24, I, 159). მათი სამშობლო ერიდუა, 

–- „ერიდუს წმინდა აფქალნი“ -–– ენქის სამყოფელი, მაგრამ მათი 
მოღვაწეობა შუმერის სხვადასხვა ქალაქებშიც ხორციელდება; 
ისინი ყოფილან წარღვნამდელ შურუპაქში, იმ ქალაქში, სადაც 
წარღვნის მოვლინებამ შეწყვიტა მეფობა („შურუპაქის წარ- 

ღვნამდელი ძველი აფქალნი"); წარღვნის შემდგომაც ჩანან ისი- 
ნი და ეწევიან კულტურულ და მაგიურ საქმიანობას. ცნობილია 

ურუქში ინანას კულტის დამამკვიდრებელი აფქალი: „ნუნ- 
პირიგ-გალ-დიმ, ენმერქარის აფქალი, რომელმაც „ციდან ეან- 

ნაში ჩამოიყვანა ინანა". ან კიდევ: „პირიგ-გალ-ნუნ-გალ, აფქა- 

ლი, ქიშში შობილი, რომელმან ადადი ცაში გაანაწყენა, -–– სამ 

წელიწადს წვიმა დააკავა და ბალახი მიწიდან არ აღმოცენდებო- 
და“ (52,2). 

აფქალი (აფქალლუ) აქადურ ლექსიკონში შუმერულიდან 
არის შესული და უნდა ნიშნავდეს „დიდ მამას“ –– აპბ-გალ (მამა 

„მოძღვრის“ მნიშვნელობით). მაგრამ ამ არსებათა ბუნებას 
უკეთესად ხსნის იდეოგრამა, რომლითაც იწერება ჩვეულებრივ 

ეს სიტყვა შუმერულ ტექსტებში: ნუნ6-მე-თაგ, რაც ნიშნავს 

„დიდი ვინმე, მე-თი შემკული“. ამავე დროს ნუნ-ქი ქალაქ ერი- 
დუს იდეოგრამული დაწერილობაა. როგორც თავად სახელ- 

წოდება მოწმობს, ეს არსებანი ერიდუდან წამოსული ინანას 
ნავის მსგავსად დატვირთულნი არიან ღვთაებრივი მე-ებით ანუ 
კულტურული განძით. ისინი ამოყვინთავენ აბზუს წიაღიდან და 

232



ჰასობრიობა. 
  

მოედებიან შუმერის ძველ ქალაქებს, რათა მიწიერი არსებანი 
აზიარონ ნამდვილკაცებრივ ცხოვრებას. თავად შიშველნი, 
როგორც მათ არქაულ გლიპტიკაზე ვხედავთ გამოსახულთ (იხ. 

  

  

სურ. 23 

სურ. 23), ასწავლიან მიწიერ არსებებს სხეულის შემოსვას, 
სარცხვინელის დაფარვას, სწორედ ისევე, როგორც შამხათმა 
შემოსა შიშველი ენქიდუ. სწორედ ეს შიშველი, მაგრამ ღვთაე- 
ბრივი მე-ებით შემოსილი შვიდი ბრძენია, რომელთაც გილგამე- 
შის ეპოსის ავტორი მიაწერს ურუქის გალავნისთვის საძირკვ- 

ლის ჩაყრას ანუ ქალაქური ცივილიზაციის დამკვიდრებას („განა 
შვიდმა ბრძენმა არ ჩაუყარა საძირკველი?"). 

სიტყვა „აფქალი" სინონიმია „ბრძენის" (აქად. მუდუ, ითფე- 
შუ, ენკუ და სხვ.) და „ხელოვანისა“ (უმმანუჟ, მარ უმანი) და ვი- 

დრე იგი მითოსურ მოძღვართა სახელს დაუკავშირდებოდა, 
შურუპაქის უძველეს ტექსტებში მისნის პროფესიის აღმნიშ- 

ვნელიც იყო. ამრიგად, აფქალი, წარღვნამდელი ზეადამიანური 

არსება, თავის თავში ორგანულად აერთიანებდა ორ ასპექტს 
მოღვაწეობისას – სოციალურს და რელიგიურს. ერთ-ერთი ასე- 
თი აფქალი ცნობილია აქადურ მწერლობაში ერიდუელი ადაპას 
სახელით, რომელიც ეკუთვნოდა ალბათ ერიდუს იმ შვიდ 
აფქალთა რიცხვს, „ბედისწერის დაფათა“ მცველებად რომ არი- 

ან მოხსენიებულნი ერთ გვიანდელ მაგიურ ტექსტში. 

233



ბრურაბ ჰიკნაძე 
  

ადაპას მითოსი (97, 103) ამგვარად იწყება: 

ბედის გამრიგემ და სიბრძნის უფალმა, 

ვისი ბრძანებაც ანუს ბრძანებაა, 

განჭვრეტად ქვეყნის ბედისწერათა, 

გრცელი გონებით სრულჰყო ადაპა. 

გარნა მარტოოდენ სიბრძნე მიანიჭა, 

მარადი სიცოცხლე არ მიანიჭა. 

ეს ენქია – „ბედის გამრიგე და სიბრძნის უფალი", აფქალების 

ბელადი ან მათი გამჩენი. მის ხელთაა სიბრძნის მინიჭება, ხოლო 

უკვდავება აფქალისთვისაც გამორიცხულია. 

მრავალთა დღეთა და წელთა წინათ 

აფქალი ვინმე, ერიდუელი, 
ეამ კაცთა მოდგმის წინამძღვრად შექმნა. 

აფქალია, მის სიტყვას ვერავინ შერყვენის. 

ბრძენია, ათრა-ხასისია, 

ანუნაქთა შესაგვანია. 

უბიწო, წმიდახელიანი, მცხებელი ქურუმი, 

ღვთაებრივ წესთა გამრიგეა. 

მცხობლებთან ერთად მცხობლობას ეწევა, 

ერიდუს მცხობლებთან ერთად მცხობლობას ეწევა. 

ჭამადს და სასმელს ერიდუსთვის მარადდღე ამზადებს, 

წმიდა ხელებით ტაბლას განაწყობს, 

თვინიერ მისა ტაბლა არ ალაგდება. 

ხომალდი გაჰყავს, ერიდუსთვის თევზაობს. 

ყოველი ეს საქმე, რაც ჩვეულებრივ შემთხვევაში უაღრესად 

ყოფით საქმედ უნდა ჩათვლილიყო, აქ, ამ კონტექსტში, ცივი- 

ლიზაციის გარიჟრაჟზე, როცა ისახებოდა კონტურები (გიშ-ხარ 

„მონახაზი“, „გეგმა”) კაცებრივი მოწესრიგებული ცხოვრები- 

2234



კასობრიობა 
  

სა, –– ყოველივე ეს საქმიანობა მნიშვნელოგნად და საკრალურ 
მოვალეობად არის შერაცხილი, რაც საჭიროებდა უსათუოდ სი- 
ბრძნეს, მე-ებით შემოსილობას, როგორიც უნდა ყოფილიყო 
აფქალი, ნუნ-მე-თაგ.- ადაპა, ვითარცა კაცთა მოდგმის 
წინამძღოლი და'მოძღვარი საკუთარი ხელით, წმინდა ხელით 
(აქად. ინა კათი-შუ ელლითი), ასრულებს „შავ სამუშაოს“, რი–- 
თაც ჰომო ფაბერის „გაჩენიდან" დღემდე დაკავებულია კაცო- 
ბრიობა. 

ადაპას მითოსური ინდივიდუალობა, როგორც კაცებრივი 
ცივილიზაციის თაურმდგენისა, იმ მაღალი და ვრცელი ცნო– 

ბიერების ხატად იქცა, რასაც სიბრძნის ღმერთი აღვიძებს ამ- 
ქვეყნიურ მბრძანებელთა პიროვნებაში. „ღმერთების დედო- 

ფალმა, –– ამბობს ასურეთის მეფე სინახერიბი (VII ს. ძვ.წ.), –– 
ჩასახების დედოფალმა, ჩემი მშობელი დედის საშოში წრფელად 
მომხედა, უდარაჯებდა რა ჩემს ჩასახვას. ხოლო თვალსხი- 
ვოსანმა ღმერთმა მომცა ვრცელი (გონებრივი ) წიაღი, მომანი- 
ჭა ფართო გონება, აფქალ ადაპას მსგავსი“ (46, 117). ამიტომ 
„შავთავიანთა“ ყოველი წინამძღოლი, როგორც მეფე და ქურუ- 
მი, სულიერ-კულტურულ ასპექტში ადაპას საქმეს აგრძელებს, 
ანუ საერთოდ, წარღვნამდელი აფქალებისას. საგულისხმოა, 
რომ ეს მითოსური გენეალოგია სიზმარში –– მითოსის საშოში 

– ემცნობა ასურეთის მეფეს ღმერთ აშურის მიერ: „აშური სიზ- 
მარში ეუბნა მეფის პაპას, ჩემს უფალს, აფქალს: მეფეო, მეფე– 

თა უფალო, ნაშიერო აფქალთა და ადაპასი“,. ნაშიერი არა ფიზ- 
იკური აზრით, არამედ იმ აზრით, რომ მისი პიროვნება ატარებს 

აფქალის მადლს. მასში გაღვიძებულია ძველი აფქალი. 
დავუბრუნდეთ კვლავ ბეროსოსისეულ ოანნესს და დავუკავ- 

შიროთ იგი საკუთრივ ადაპას, ერთ-ერთ აფქალს, რომლის მე- 
ორე ან ნამდვილი სახელია ჟმანნა. ამ სახელით მოიხსენიება იგი 
მოგვიანო ხანაში შედგენილ ერთ-ერთ კატალოგში, სადაც მას 
ორი თხზულების „ავტორობა“ მიეწერება, რომელთაგან ერთია 
უცნობი ტექსტი „ნახევარმთვარე ანისა და ენლილისა“ და ასევე 

235



სურაბ კიკნაძე 
  

უცნობი რაღაც წარღვნამდელი ამბავი (აქად. შა ლამ აბუბუ), 
რომლის მსგავსთ აშურბანიპალი გულისხმობდა, როცა სიამაყ- 
ით ამბობდა: „ჩავწვდი ქვის წარწერებს წარღვნამდელთ, 
რომელნიც გაუგებარია, ბუნდოვანი და ბნელი“. წარღვნამდე- 
ლი ამბები რომელიღაც ღმერთის (შესაძლოა, ენქის) კარნახით 
(ინაფი-შუ) ჩაუწერია უმანნა-ადაპას. ამავე ორმაგი სახელით 
იხსენიება იგი ნაბონიდისადმი მიძღვნილ პოეტურ თხზულება- 
ში (VI ს. ძვ.წ.) და უფრო გვიანაც, სელევკიდების ხანაში (III ს. 
ძვ.წ.). –– აქ ნახსენებია ურუქის ერთ-ერთი ტაძარი, „ძველ დრო- 

ში უმან-ადაპას მიერ აგებული“. 
ბეროსოსისეულ ოანნესსა და უმანნა-ადაპას, გარდა სახელ- 

თა მსგავსებისა, მათი წარმოშობის ადგილიც აკავშირებს ერთ- 
მანეთთან. ოანნესის მსგავსად, რომელიც „ბაბილონეთის” 
პირველი მეფის ხანაში ამოყურყუმალავდა წითელი ზღვიდან და 
კაცთა მოდგმა დამოძღვრა, ადაპაც ზღვის წიაღთან არის დაკავ- 
შირებული. ამას მოწმობს თვით ადაპას მითოსიც, სადაც ერიდ- 
უა მისი სამშობლო – აბზუს ქალაქი, ხოლო ზღვა და ნაოსნობა 
– მისი სტიქია. მაგრამ არის სხვა ცნობაც, რომლის მიხედვი- 
თაც ადაპა „ზღვის ნაშობია“ უ-თჟუ-ა-აბ-ბა, ხოლო თავად სახე- 
ლი ადაპუ ბრძენის აღმნიშვნელ ზოგად სიტყვად არის გან- 
მარტებული“ (6, 102). 

ამრიგად, სამი ტრადიცია – ინანას მიერ ერიდუდან მე-თა 

წამოღების მითოსი, აფქალთა მითოსის რემინისცენციები და 
ბეროსოსის მონათხრობი –- თანხვდება ერთმანეთს და ცივი- 
ლიზაციის საწყისებს ზღვის სიღრმიდან (აპ ზუდან) წარმომავ- 

ლად თვლის. 
აფქალი პირველი ბრძენია, რომელიც მოევლინა ქვეყანას. მა- 

გრამ შუამდინარულ მითოსში ცივილიზატორული არსება სხვა 

სახელსაც ატარებს, ეს არის ათრა-ხასის, რომელიც რამდენიმე 
თქმულებაში ფიგურირებს. ეს სახელი ეწოდება ერიდუელ ადა-. 
პას: ამ სახელით არის ცნობილი, თუმცა არა კაცი, არამედ არსე- 
ბა ცხოველური ბენებისა, თუმცა ასევე სიბრძნით აღვსილი – 

236



კასობრიობა 
  

არწივის მართვე ეტანას ლეგენდაში, არწივის მართვე, რომელ- 
იც წინასწარმეტყველურ რჩევას აძლევს თავის მამა-არწივს; 
დაბოლოს, ათრახასისი ეწოდება წარღვნის გმირს, ვითარცა 
ზედწოდება, გილგამეშის ეპოსისეულ წარღვნის ეპიზოდში, 
უთანაფიშთის, ხოლო საკუთარ სახელად იგი გვხვდება წარღვ- 

ნის მითოსის დამოუკიდებელ ვარიანტში, სადაც ათრახასისად 
წოდებული გმირი ხანგრძლივი დროის მანძილზე პერიოდულად 
მოევლინება ქვეყანას, ვითარცა მისი მოძღვარი და გზის მას- 
წავლებელი; ეს იგივე უთანაფიშთია ან შუმერული მითოსის 
ზიუსუდრა. 

რას ნიშნავს ბრძენის აღმნიშვნელი სახელი ათრა-ბასის? 
ზუსტი თარგმანი ამ სიტყვისა იქნება „ფართო-ყურიანი“ ან 
„ფართო-გრძნობიანი" და მომდინარეობს იგი შუმერული კო- 
მპოზიტური სიტყვიდან გეშთუ-დაგალ. ამგვარად, სიბრძნე შუა- 
მდინარული, კერძოდ, შუმერული წარმოდგენით, ყურთან არის 
დაკავშირებული. ბრძენი იის არის,ვისაც ფართო ყური აქვს,ფარ- 
თო აღმქმელი სასმენელნი გარე სამყაროს და ღმერთის იდუმა- 
ლი სიტყვის შესაწყნარებლად. ამ კონცეფციით სიბრძნე არ არის 
მოცემული ადამიანში, იგი მით უმეტეს არ მუშავდება მის თავ– 
ში, რასაც შუამდინარული თვალსაზრისით არ ეკისრება ინ- 
ტელექტუალური ორგანოს როლი. ბრძენის უპირატესობა იმა- 
ში მდგომარეობს, რომ მას აქვს უნარი, ან იმგვარად აქვს მოწყ- 
ობილი აღქმის ორგანოები – ჯერ ყური და მერე თვალი, რომ 

დაუბრკოლებლივ შეუშვას „შიგანში“ (აქად. ქარ-შუ) თუ გულში 
(ლიბბუ შუმ. შაგ) ღმერთების მიერ გამოსხივებული ცოდნა. მა- 
გრამ ამ თვალსაზრისით ყური უპირატესია თვალზე. ყური, 
როგორც ფიზიკური ორგანო, ღიაა ყოველთვის. განსხვავებით 
თვალისგან, რომელიც იხუჭება ადამიანის ნებისამებრ. ბრძენი- 
სათვის ეს ორი ორგანო სიფართოვით ხასიათდება. ძველი შუმ- 
ერული ქანდაკებები შემოგყურებენ არაბუნებრივად ფართოდ 
გახელილი თვალებით -–– ესენი ბრძენი ქურუმებია, რომელნიც 
„ფართოდ ჭვრეტენ" სამყაროს და ამიტომაც ეწოდებათ მათ იგი- 

237



ზურაბ კიკნაძე 
  

გალ, რაც ნიშნავს „თვალის მქონებელს“, ან, შესაძლოა, სხვა 
თარგმანით „თვალგანხმულს“. როგორც ითქვა, ყური, ვითარცა 

ინტელექტუალური ორგანო, თვალზე მნიშვნელოვანია, ამიტ- 
ომაც სიბრძნის ღმერთის ენქის დახასიათებაში –– თუმცა მისი 
ერთ-ერთი ეპითეტია იგი-ქუნგ „თვალსხივოსანი“ -–– ყურს მეტი 
მნიშვნელობა ენიჭება, იმდენად, რომ იგი იწოდება „აბზუს 
ყურად“ (გეშთუ-აბზუ) და ამ სახელწოდებას ღვთაების დეტერ- 
მინატივი უძღვის წინ, ხოლო თავად გეშთუ „ყური“, აგრეთვე 
გალვთაებრივებული, ენქის მეუღლის დამგალ-ნუნას მაცნეა ანუ 

მისი ყურის პერსონიფიკაციაა. 
შუამდინარელი ბრძენი პასიური მიმღებელია ღვთაებრივი 

"სიბრძნისა; ფართოდ განხმული ყურისა და თვალის წიაღ მისდა 
„უნებურად“ შედის ცოდნა მის სშიგანში“; რაკი მისი ორგანოები 

მუდამ ღიაა, –– თვალიც ღია უნდა ჰქონდეს მარად ფხიზელ 
ბრძენს –– იგი აღიქვამს სამყაროს ისეთად, როგორიც არსებობს 
მისგან დამოუკიდებლივ, ყოველგვარი სუბიექტური დანამატის 
გარეშე. როგორც ვხედავთ, შუამდინარული „შემეცნების თეო- 
რიაში" პირველყოფილი ინტუიტივიზმია გამოვლენილი. მაგრამ 

აქ ნიშანდობლივია ეთიური მხარეც, რაც ამნაირად გაგებულ 
შემეცნებით უნართან არის დაკავშირებული. ყურ-ღია და 
თვალ-ღია იმგვარი დახასიათებაა ბრძენისა, როცა გამორიცხ- 

ულია პიროვნების ნება და იმთავითვე გულისხმობს მორჩილე- 
ბას ღვთის სიტყვისადმი. ადამიანი მხოლოდ იმას იღებს, რასაც 
მას ღვთაება შთააგონებს, ხოლო ღვთიური შთაგონება, გარდა 
იმისა, რომ ყოველთვის ჭეშმარიტია, კეთილიც არის. როდესაც 

ათრახასისზე ნათქვამია, რომ „ყურნი განხმული აქვს ენქის მი- 
მართ", აქ ორი ასპექტი იგულისხმება: ერთი ის, რომ ათრახასი- 
სი მზად არის სიბრძნის მისაღებად, მეორე ის, რომ იგი ენქის 
მორჩილია,ე.ი. ენქის მოსავი, სხვა საგნისადმი მისი ყურები დახ- 
შულია. ამ ეთიური თვისების გარეშე იგი ვერ იქნებოდა ბრძენი, 

რომლის სრული დახასიათებაა – კეშთუ-იგი-გალ-თუქუ 
„განხმული ყურისა და თვალის მქონებელი". 

228



კაცობრიობა 
  

მეფე – ღმერთების ხორცი, 

მზე თვისი ხალხისა (38, 128) 

აფქალების მოღვაწეობას პრეისტორიაში აქვს ფესვი გად- 
გმული. ქვეყანას ისინი მოევლინენ პირველ ქალაქთა 

დაფუძნებამდე, სანამ მეფობა ციდან ჩამოვიდოდა და ეს უპ- 

ირველესი მე სხვა მე-თა შორის რომელიმე, მრავალთაგან 
გამორჩეულ მოკვდავში არ ჩაინერგებოდა. ამ დროიდან მეფო- 
ბის აღმსრულებელს ანუ ლუგალს უნდა შეეცვალა აფქალი. 

გადავიდა აფქალთა საუკუნე და დადგა მეფობის ხანა, 
რომელიც ერიდუს ცივილიზაციიდან იღებს დასაბამს, რადგან 

შუმერელ მეფეთა სიის (26, I, 1) თანახმად მეფობა პირველად 
სწორედ ერიდუში დამკვიდრდა. აფქალნიც უპირატესად ერი- 
დუელნი იყვნენ, ბაჰრეინის ლაგუნიდან გამოსულნი. 

ამ ახალ ეპოქაში მეფეს, „დიდ კაცს“ –– ასე ითარგმნება შუმ- 
ერული ლუ-გალ – შეიძლება ეწოდოს „შავთავიანთა“ აფქალი 

(ისევე, როგორც ქვეყნიერების მთავარი ღმერთი იწოდება ღმ- 
ერთების .აფქალად), რადგან იგიც მომადლებული (თუ „შემკუ- 
ლი", შუმ. თაგ) უნდა იყოს არა მარტოოდენ მეფობის მე-თი, 
არამედ კიდევ სხვა მე-ებით, რაც აუცილებელია კაცობრიობის 

საწინამძღვროდ. ამგვარი კაცი, „მამრი ძლიერი“ (შუმ. ნითა– 
ქალაგ), სათავეში ჩაუდგება „შავთავიანთა“ უშქარ სიმრავლეს 
და არ მისცემს მათ დედამიწის ზურგზე გაფანტვის და ქაოსში 
გადაჩეხვის საშუალებას, რისკენაც, სხვათა შორის, მიდრეკილია 

თავის ნებაზე მინებებული კაცთა მოდგმა. 
მეფობა ხომ პირველად ციდან დაეშვა, ასევე ცაში წყდება თი- 

თოეული მეფის ბედიც. იგი ინიშნება ქვეყნიერთათვის – მათ 
სწორ გზაზე წარსამართავად და მიწისათვის -–– მიწაზე მეორე 
კოსმოსის დასამყარებლად. ამ აზრით, მისი უპირველესი ტიტ- 
ულებია მწყემსი (ხიპა) და მიწათმოქმედი (ენგარ). მოღვაწეო- 
ბის ამ ორ დარგს გულისხმობს მეფობის მე. აქ იგულისხმება, 

239



დურაბ კიკნაძე 
  

მაგალითისთვის და პირველ რიგში, არხების გაყვანა და მათზე 
ზრუნვა. ამიტომაც ურის!”II დინასტიის დამაფუძნებელი მეფის, 
ურ-ნამმუს საკორონაციო ტექსტი პირდაპირ იწყება ამ საქმი- 
ანობის, ვითარცა დემიურგული ღვაწლის, დაბეჯითებული 

მოთხოვნით: 

ვინ გათხრის, ვინ გათხრის, არხს ვინ გათხრის? 

ქეშდა-ქუს არხს ვინ გათხრის, არხს ვინ გათხრის? 

პაბილუხის არხს ვინ გათხრის, არხს ვინ გათხრის? 

ურ-ნამმუ, მდიდარი, გათხრის; 

წაღმართი ქაბუკი, მქონებელი, გათხრის. 

კაცის მეფედ შექმნის პროცესი დაწვრილებით არის აღწერ- 
ილი ისინელი მეფის, ურ-ნინურთას (1923-1896) აგრეთვე საკო- 

რონაციო ჰიმნში (25, 106-12). მოქმედება ცაში ხდება, საგანგე- 
ბო სადგომში, რომლის სახელია ბარაგე-სი-ან-ა „ცის ბრწყინ- 
ვალე საყდარი“. აქ შეკრებილან შუმერის ღმერთები, „რომელ- 
თა გარეშე ცად და მიწად ბედი არ წყდება", და ელიან ინანას, 
რომელმაც უნდა შემოიყვანოს საკრებულოში მოკვდავი კაცი 

და გააცნოს იგი ღმერთებს. ხოლო მანამდე ინანამ 

აღსასრულებლად მეფობის გიშ-ხურისა, 

შავთავიანთა სწორი გზით წარსამართავად 

ურ-ნინურთა გამოარჩია ცოცხალთა მწყემსად 

ურიცხვ ერს შორის. 

მერე ინანა ხელს ჩასჭიდებს სამეფოდ გამზადებულ კაცს და 
შეიყვანს სათათბირო დარბაზში წინაშე ანისა და ენლილისა. აქ, 

ბარაგესიანაში ეთათბირება იგი ანსა და ენლილს თავისი რჩეუ- 

ლის გამო. გლიპტიკაზე და ბარელიეფებზე შევხვდებით ამგვარ 
წარდგინების სცენებს, სადაც უპირატესად ქალღმერთს ხელ- 

ჩაკიდებული მიჰყავს კაცი ტახტზე მჯდომარე ღვთაებასთან (იხ. 

240



კასობრჩობა 
  

სურ. 24). ინანა ეტყვის მათ: 

ჭაბუკმა ურ-ნინურთამ უწყის აღსრულება თქვენთა ზრახვათა, 

მიჰმადლეთ მას მარადიული მწყემსობა შავთავიანი ერისა! 

ცოდნა ქალაქთა გაშენებისა და ხალხის დამკვიდრებისა დედის 

საშოდან გამოჰყოლია. 

(აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ ამ ცოდნაში მეფე ღმერთის მო- 

ზიარეა, სახელდობრ, ნინურთასი, რომლის სახელი შედის ისინე- 

ლი მეფის საკორონაციო სახელში და იწოდება „მცოდნედ 
ქალაქთა გაშენებისა“ და სხვ.). 

მისი საჭურველი ურჩ ქვეყნებს დააჩოქებს, 

· ქვემოთიდან ზემოთამდე შუმერის მხარეს მარწუხებში მოაქცევს. 

შუმერული იდიომატური გამოთქმა რაბ-გიმ შუხე-ემ-რი-რი-ე 

სიტყვასიტყვით ნიშნავს „მარწუხივით შემოაჭდობს ხელებს". 
აქ იგულისხმება ქვეყნისთავის მტკიცე საზღვრების მიჩენა, 
რათა „ცხვრის ფარასავით მრავალნი შავთავიანნი ქვეყნის 
კიდეებს არ გადაცდნენ და უდაბნოში არ გაიფანტონ“. ამავე 
იდიომით არის გამოხატული ღვთაებრივი სიტყვის მოქმედება 

(იხ. გვ. 95). 

ვითარცა ცხვარს, ისე შეუგროვებს საკვებს, 

დასარწყულებელ წყალს მიაწვდის. 

მერე ქალღმერთი თავად ურ-ნინურთას მიუბრუნდება სი- 

ტყვით: 

ურ-ნინურთავ, მრავალი წელი მზესავით ამობრწყინდებოდე! 

აქ იგულისხმება მეფობის ყოველწლიური განახლება, რომ- 

24



«ურაბ კიპნაძე 
  

ლის რიტუალი ახალი წლის დღეებში სრულდებოდა. როგორც 
ვიცით, ამ დროს მარდუქიც განიახლებდა თავის დემიურგულ 
ძალას. 

ინანამ მოამთავრა წარდგინების რიტუალი. ახლა ჯერი პან- 
თეონის მთავარ ღმერთებზეა. ანი დაძრავს სიტყვას და ამგვარს 
რასმე ეტყვის ურ-ნინურთას: 

რჩეულო კედარო, ექურის ეზოს სამკაულო! 

ურ-ნინურთავ, შუმერის ქვეყანა შენს ჩრდილქვეშ ძრწოდეს! 

ქვეყნის ჭეშმარიტი მწყემსი იყავ! 

ამ სიტყვებით ანმა შუმერისა და სამყაროს შუაგულში -– რად- 
გან ექური, ნიპურის ტაძარი, ამგვარი ადგილია, ე.ი. დურ-ან-ქი 
–- დასვა ურ-ნინურთა კოსმიური ღერძის ორანად, რომელსაც 

აქ კედარის ხე განასახიერებს. თუ „მარწუხი“ გარედან შემო- 
საზღვრავს ქვეყანას, ხე ცენტრიდან მოქმედებს, რომლის ან- 

დამატური ძალა საზღვრებიდან გადაცდენის საშუალებას არ 
იძლევა. ყოფით პლანში ეს ის რტომრავალი ხეა, რომლის 
ჩრდილში თავს აფარებს დასიცხული ჯოგი: ამიტომ ხე-ებ-ში- 

თე-ენ-თე-ე6ნ, რომელსაც ამგვარ კონტექსტებში ჩვეულებრივ 
თარგმნიან როგორც „ძრწოდეს“, შეიძლება გავიგოთ როგორც 

„გრილდებოდეს", თე-ენ-თე-ენ „ცეცხლის ჩაქრობასაც“ ნიშ- 
ნავს. 

შენს სწორ განაჩენს, მზის ღმერთის დარად შეჰყურებდნენ! 

მყარსაფუძვლიან სამეფო ტახტზე რა დაჯდები, 

ჰე, ურ-ნინურთავ, თავი ცათა მიმართ აღმართე! 

შემდეგ ნათქვამია, რომ ანი ურ-ნინურთას, მორჩილ მწყემსს 

„მარადუცვლელ ბედს დაუსაზღვრავს". 
ახლა ენლილი, „დიდი-მთა“ (ქურ-გალ), რომელსაც ხელთ უპ- 

ყრია ცისა და მიწის სათხეველი, დალოცავს ურ-ნინურთას: 

242



პჰასობრიობა 
  

მეფეს სახელი მისი ცისკიდურამდე გაუბრწყინა. 

ურ-ნინურთავ, გმირობასა და სიჩაუქეში ქედი გარეული ხარივით 

გაიზრქელე! 
ჩემი შურისმგებელი ძე – ნინურთა – შეგეწიოს ბრძოლაში და 

უვნებელი გამოგიყვანოს. შენგან შემოწირული ძღვენი ჩემს 

ღვთიურ ვახშმად მუდამ ეწყოს წმიდა ტაბლაზე. თავი ასწიე, 

ქედი ცათა მიმართ აღმართე. უცვალებელი სიცოცხლე მოგემადლა! 

ანისა და ენლილის ნათქვამს ანუნაქებმა ჩვეულებისამებრ 
დასტური დასცეს სიტყვით ხე-ამ –- „იყავნ!“ რა მოათავებენ 
დიდი ღმერთები ურ-ნინურთას მეფედ კურთხევას, სცენაზე 
კვლავ ინანა გამოჩნდება: „შავთავიანთა მყარად დასამკვიდრე- 
ბლად, ქვეყნების გასაერთგულებლად, ურჩი ხალხის ერთ ზრახ- 
ვაზე მოსაყვანად, მისთა ფერხთა ქვეშ დასამორჩილებლადიინან- 
ამ, სინის დიდებულმა ასულმა, უპირატესნი მე-ნი შეკრიბა და 

ხელთ ჩააბარა, და ორივენი ენლილისგან სახემხიარულნი გამ- 
ოვიდნენ“. 

ისინიდან გადავინაცვლოთ XXV საუკუნის ლაგაშში, აქ სხვა 
სტილით იწერებოდა მეფედ არჩევის ტექსტი. 

„ოდეს ნინგირსუმ, ენლილის გმირმა (ურ-ხანვ), ურუქაგინას 
ლაგაშის მეფობა მისცა და 3600 კაციდან მისმა ხელმა გამოარ- 
ჩია, მაშინ (ურუქაგინამ) წინადროული წესრიგი აღადგინა და 

მცნებანი იგი, რასაც მეფე მისი, ნინგირსუ, ეტყოდა, ქვეყნად 

დაამკვიდრა” (67, 80). 
ამ ნაწყვეტში ყურადღება უნდა მიექცეს მეფობის გადმოცე- 

მის იერარქიულობას: იგი მოდის ენლილიდან, რომელსაც პო- 

ტენციურად უპყრია ხელთ სრულიად შუმერის მეფობის მე, 
გაივლის ნინგირსუს – ენლილის შემცვლელს ლაგაშის კერძო 
ლოკალში – და მისგან ეძლევა ურუქაგინას, რომელიც აქტუ- 
ალურად განახორციელებს ამ პრინციპს, აღადგენს რა თავის 
მიკროკოსმოსში წინადროულ წესრიგს; ამით ურუქაგინა იმეო- 
რებს სამყაროს მეფის კოსმოგონიურ ღვაწლს. ამასთან დაკავ- 

243



სურაბ ჰიჰნაძე 
  

შირებით უნდა შეინიშნოს, რომ მეფობის უშუალო გადმომცემი 
ნინგირსუ, რომელიც ენლილთან მიმართებაში მის მეომრად თუ 
გმირად იწოდება, ურუქაგინასთვის მეფეა, „მისი მეფე“ (ლუგალ- 
ა-ნ6ი), ხოლო თავის მხრივ ურუქაგინა მეფეა „შავთავიანთა“, 
თუნდაც ეს ხალხი ლაგაშის ვიწრო საზღვრებში იყოს მოქცეუ- 
ლი. ამრიგად, ღმერთი და კაცი ერთ ტიტულს ატარებენ: კაცი 
ზიარებულია მეფობას ღმერთის მეშვეობით და, გარკვეული 
აზრით, მასთან წილნაყარია. ისიც მოხდა, მაგრამ არა ამ ეპოქა- 
ში და არც ლაგაშში, არამედ ორი საუკუნის შემდეგ სემიტების 
ქალაქ აქადში, რომ მეფე არ დაკმაყოფილდა ამ საზიარო ტიტუ- 
ლით და ქვეყნის ღმერთად გამოაცხადა თავი სრულიად შუამ- 
დინარეთზე განუსაზღვრელი ხელმწიფების ნიშნად. ეს იყო 
ნარამსინი –- „ღმერთი აქადისა“ (ილ აქადიმ). მასზე ქვემოთ 
გვექნება საუბარი. ახლა კი ვნახოთ, როგორ გამოიყურება სხვა 
მეფე –– შუმერულ ქალაქ-სახელმწიფოთა გაერთიანების პირვე- 
ლი მოცადე – თავის თანადროულ წარწერაში. ეს ტექსტი სამ- 

სხვერპლო ლაგვინზეა ამოკვეთილი: 
„ოდეს ენლილმა, სამყაროს მეფემ, ლუგალსაგისის, –– ურუ- 

ქის მეფეს, (შუმერის) ქვეყნის მეფეს, ანის ქურუმს, ნისაბას 
„მოგვს“, უქუშის ძეს, ქალაქ უმას ენსის (მთავარს), ანისაგან, 
სამყაროს მეფისგან, კეთილი თვალით მოხედულს, ენლილის 
დიდ ენსის, ენქისაგან სიბრძნემონიჭებულს, უთუსაგან სახელ- 
წოდებულს, ზუენას უზენაეს „ვეზირს", უთუს „კარისკაცს", 
ინანას მნეს, ნისაბას მიერ შობილს, ნინხურსანგას წმინდა 

რძენაწოვარს... ოდეს ენლილმა სამყაროს მეფემ, ლუგალსაგი- 
სის (შუმერის) ქვეყნის მეფობა მისცა, (შუმერის) ქვეყნის წინაშე 
(მეფობა) წარუმართა, (უცხო) ქვეყნები მის ძალას დაუმორჩი- 
ლა, მზის აღმოსავლიდან მზის დასავლამდე დააპყრობინა, მას 
ჟამსა შინა ქვემო ზღვიდან ტიგროსისა და ევფრატის წიაღ ზემო 
ზღვამდე გზა წარუმართა, მზის აღმოსავლეთიდან მზის დასავ- 

ლეთამდე (ყოველი დოვლათი) შეაძენინა, ქვეყნები ყუდროება- 
ში დაავანა, (შუმერის) ქვეყანა საამური წყლით მორწყა... მას 

244



კაცობრიობა 
  

ჟამსა შინა ურუქს ნეტარების დღენი გაუთენა, ურს ხარივით 
თავი მაღლა ააწევინა, ლარსა –– უთუს საყვარელი ქალაქი – 
საამური წყლით მორწყა, უმა|...) -ის საყვარელი ქალაქი, მძლავ– 
რად აღამაღლა, ... ქიანქის თხემი ცად აზიდა. ლუგალსაგისიმ, 

მეფემ ურუქისამ, მეფემ (შუმერის) ქვეყნისამ, ენლილს, სამ- 
ყაროს მეფეს, ნიპურში სამსხვერპლო პური შესწირა და წმინდა 
წყალი დაუღვარა. ნეტარძი ენლილმა, სამყაროს მეფემ, ანს, 
თავის საყვარელ მამას, ეს ჩემი ლოცვა უთხრას; სიცოცხლეს 
ჩემსას სიცოცხლე მოუმატოს; ქვეყანა კვლავაც მყუდროებაში 
დაავანოს; ლაშქარი ბალახივით მიმრავლოს; ციურ ფარეხებზე 
მიზრუნოს; (შუმერის) ქვეყანას მოწყალედ მოჰხედოს; კეთილი 

ბედი რომ დამიწერეს, ნუ შემიცვლიან; მეუფროსე მწყემსი ვიყო 
მუდამ! ენლილს, საყვარელ მეფეს თვისას, მიუძღვნის (ამ 
ლაგვინს)“ (67, 218-20). 

ურუქაგინასგან განსხვავებით აქ ვხედავთ, რომ ლუგალსაგ- 
ისის უშუალო კავშირი აქვს სრულიად შუმერის ღმერთთან, ენ- 
ლილთან. მათ შორის არ ჩანს შუამავლად ლოკალური ღვთაება, 
სახელდობრ, ქალაქ უმას (რადგან თავიდანვე ლუგალსაგისი ამ 
ქალაქის მკვიდრი და მისი მთავარი იყო) მფარველი ღვთაება, 
ლაგაშელი ნინგირსუს ბადალი, რა სახელიც არ უნდა ერქვას, 
თუნდაც შარა. ენლილი ნიპურიდან უშუალოდ გადასცემს მას 
თავისი ღვთიური მეფობის მიწიერ წილს და ისევე როგორც მი- 
თოსური თვალთახედვით ნიპურის დურ-ან-ქი („კავშირი ცისა 

და მიწისა“) სამყაროს ცენტრია, საიდანაც ენლილი წარმართავს 
თავის მეფობას, ასევე შუმერიც ლუგალსაგისის მეფობის ქვეშ 
მთელი დასახლებული ქვეყნიერების ცენტრში მოექცევა. ბუნე- 
ბრივი ორიენტირების –- მზის მოძრაობისა და მდინარეთა 
დინების –– საბოლოო წერტილებს მიღმა რეალური ქვეყანა 
აღარ იგულისხმება. ციური და მიწიერი გზების გადაკვეთის ადგ- 
ილას დგას მეფე და აქედან ოთხივე მიმართულებით წარმარ- 
თავს მეფობას. შემდგომში ეს კონკრეტულ-ხატოვანი თქმა 
(მზის აღმოსავლეთიდან დასავლამდე, ქვემო ზღვიდან მდინა- 

245



სურ.ბ ჰჩკნაძე 
  

რეთა წიაღ ზემო ზღვამდე) აბსტრაქტულ ფორმულაში დაკრი- 
სტალდება, როცა ნარამსინი, „აქადის ღმერთი“, მიინიჭებს 
ტიტულს – „მეფე ოთხივე კუთხისა" (შარ ქიბრათიმ არბაიმ.. 
მეფის ცენტრალური ადგილი, რომელსაც იგი იკავებს არა მს- 
ოლოდ ადამიანთა საზოგადოებაში, ან თავის ქვეყანაში, არამედ 
კოსმოსად წარმოსახულ სივრცეშიც, ფუნქციონალურად შეე- 
საბამება იმ ადგილს, სადაც იზრდება კოსმიური ხე, დგას მთა 
და მათი ეკვიგალენტური კიდევ სხვა საგნები. არათუ ლუგალი 
(დიდი კაცი), არამედ რიგითი ლუ-ც (კაცი) წარმოდგენილია 
როგორც შუაგული, რომლის გარშემო ოთხი ღვთაებრივი მად- 

ლი იყრის თავს. ერთ ასურულ ვედრებაში ნათქვამია: 

ჭეშმარიტება დადგეს ჩემს მარჯვნივ, 

სიმართლე ჩემს მარცხნივ, 

იაროს ჩემს წინ სიმრთელის ძალმა, 

უკან არ მომშორდეს მშვიდობის სული (11,50). · 

სხვაგან სხვა ოთხი განსაზღვრავს ადამიანის ადგილს: 

დადგეს ღმერთი ჩემს მარჯვნივ, 

დადგეს ქალღმერთი ჩემს მარცხნივ, 

კეთილი შედუ და კეთილი ლამასსუ შემეკრან! (11,106). 

ამ უკანასკნელ ვედრება-ნატვრაში ღმერთი (ილუ), ქალღმ- 
ერთი (იშთარუ), შედუ და ლამასსუ (მამრი და დედრი არსნი) -– 
თითოეული რაღაც „დავლათის“" მომტანნი არიან ადამიან- 

თათვის, ამიტომ მათგან ოთხის მხრივ დასაზღვრული კაცი „დავ- 
ლათიანად“ შეიძლება იწოდოს, როგორც ჩვენს მთაში უხმობდ- 
ნენ ღვთისშვილებს, რასაც ბერძნებში ეუდაიმონ შეესატყვისე- 
ბა („კეთილი ღვთაებისგან ზრუნვილი"). ყოველ რიგით კაცს, 
როგორც ეს ჩანს შუამდინარულ ფსალმუნებში, აქვს პოტენცი- 
ური შესაძლებლობა „დავლათიანად“ ყოფნისა, მაგრამ ლუგალ- 

246



კაცობრიობა 
  

ში აქტუალურად არის განხორციელებული „დავლათი“ -– სხვა- 
დასხვა ფუნქციების მქონე ღვთაებათაგან გამოსხივებულ 
მადლთა ერთობლიობა. 

ლუგალსაგისის ზემომოტანილი წარწერებიდან ვგებულობთ, 
რომ ეს მეფე მთელი წყება ღვთაებების გულისხმის საგანი გამხ- 
დარა, მისკენ არის მიმართული პანთეონის გულისყური და თი– 
თოეული ღვთაება თავისი პოტენციის მიხედვით დაუსაზღვრავს 
ბედს. ანი, ქვეყნიერების მეფე, „კეთილი თვალით მოხედავს" 
(იგი- ზი-ბარა), ენქი, სიბრძნის ღმერთი, „სიბრძნეს მიჰმადლებს" 

(გეშ-თუ-სუმა), უთუ, მზე –– სამართლის ღმერთი „სახელს 
ამოურჩევს" (მუ-პადა), ხოლო თავად იგი ქალღმერთ ნისაბას 
მიერ შობილად არის გამოცხადებული, რაც იმას ნიშნავს, რომ 
ნისაბა მისი პირადი ღმერთია (დინგირა-ნი). ეს ფორმულა, სა- 
დაც გამოხატულია ლუგალის ფორმაცია ანუ კაცის ლუგალად 
შობა (მეორედ დაბადება კაცისა), ძველთაძველია და ლაგაშის 
საკრალური წიაღიდან მომდინარეობს. ჩამოყალიბებული სახ- 
ით ამ ფორმულას პირველად ეანათუმის (ძვ.წ. XXV ს. მე-2 ნახ.) 
წარწერაში ვხვდებით: 

„მე, ეანათუმმა, ქალღმერთ ნანშეს ლაგაშის გალავანი ავუგე; 
ეანათუმმა, ლაგაშის ენსიმ, ენლილის მიერ სახელამორჩეულ- 
მა, ნინგირსუს მიერ ძალამონიჭებულმა, ნანშეს მიერ გულით 
ამორჩეულმა, ნინხურსანგას მიერ წმიდა რძით გამოკვებილმა, 
ინანას მიერ კეთილი სახელით წოდებულმა, ენქის მიერ სი- 
ბრძნემონიჭებულმა, დუმუზი-აბზუსგან შეყვარებულმა.... 
აქურგალის ძემ, ლაგაშის ენსისამ, ნინგირსუს გირსუ აღ- 

ვუდგინე, „წმინდა ქალაქის" (ურუ-ქუნგ) ზღუდე ავუგე“... 
(67,42). 

ამგვარ ფორმულაში, რომელსაც პირობითად შეიძლება „ლუ-. 
გალად კურთხევის „ანგარიში“ ვუწოდოთ, რადგან იგი შესაბამ 
რიტუალს უნდა გულისხმობდეს, ხსენებულ ღვთაებათაგან მხ- 
ოლოდ ორი თუ სამი წარმოგვიდგება თავიანთი არსის გამომხ- 
ატველი შეუცვლელი ფენქციით. პირველ რიგში ნინხურსანგა, 

247



ზურაბ ჰიჩკნაძე 
  

როგორც „მრავალთა შვილთა დედა" (ამა-დუმუ-დუმუ-ნე), 
თავის „წმინდა რძით კვებავს" მას (გა-ზი-ქუ-ა): ასევე ენქი, სი- 
ბრძნის ღმერთი, ყველგან, სადაც კი ეს ფორმულა გვხვდება, 
სიბრძნის (გეშთუ) მომნიჭებელია ლუგალისათვის. ხოლო ენ- 
ლილი და ნინგირსუ ერთმანეთს ენაცვლებიან: იმავე ეანათუ- 
მის სხვა წარწერაში ენლილი მიანიჭებს ძალას (ა-ხუმა), ნინგირ- 

სუ –– სახელს ამოურჩევს (მუ-პადა). ეს განურჩევლობა იმის გა- 
' მოა, რომ ნინგირსუ, ვითარცა ენლილის ძე, ლაგაშის მიკროპან- 
თეონში თავისი მამის ადგილს იკავებს და მის ფუნქციებს აღას- 
რულებს; სხვაგვარად რომ ვთქვათ, იგი ლაგაშში აქტუალურად 
იქმს ენლილობას, როგორც ენლილის ნების გამტარებელი და 
ამიტომაც იწოდება ნინგირსუ „ენლილის გმირად“ (ურ-ხანგ-ენ- 
ლილა). 

ამრიგად, ენლილი და ნინგირსუ ერთმანეთის მონაცვლე- 
ობით ანიჭებენ ლუგალად გამზადებულ კაცს „ძალას“ და „სახ- 
ელს", ხოლო ეს სახელი, როგორც ზმნა პად მიგვანიშნებს, 
„ამორჩეულია“ ან „მოძებნილია" ლუგალისთვის. მაგრამ ლუ- 
გალს აქვს კიდევ სხვა სახელი, რომლის მინიჭების აქტი 
გამოხატულია ზმნით სა; მისი ზუსტი შესატყვისი აქადურ ენა- 
შიც არ მოიპოვებოდა და ჩგეულებრივ ითარგმნებოდა, 
როგორც „წოდება“, ან „დარქმევა“, თუმცა იგი გამოხატავდა 
უფრო მეტს, ვიდრე „სახელის წოდებას". ამ აქტის წყალობით, 
რომელსაც ზემომოტანილ ტექსტში ინანა ახორციელებს 
(ინანას მიერ კეთილი სახელით წოდებულმა..."), ხოლო სხვა- 
გან ქალღმერთი ბაბა (ურ-ბაბას წარწერაში) ან მზის ღმერთი 
უთუ (ლუგალსაგისის წარწერაში), იკვეთება ლუგალის 
კონკრეტული პიროვნება; ამავე დროს ლუგალში გადადის 

მისი ნათლიის მადლი და სახელიც შესაბამისად არის შედგე- 
ნილი: ლაგაშელ ეანათუმს ინანამა უწოდა ეს სახელი, რაც ნი- 
შნავს „ეანას ტაძრიდან მოტანილს", ხოლო ე-ან–ნა („სახლი 
ცისა") ურუქელი ქალღმერთის მთავარი საკულტო ადგილია. 
ასევე ლაგაშელი მთავრის ურ-ბაბას სახელში გადადის ქალ- 

248



კასობრიობა 
  

ღმერთ ბაბას სახელი. ხოლო უმაელი ლუგალსაგისის სახელ- 
ში, რაკი იგი უთუს მიერ არის დარქმეული, „ბრწყინავს“ მზის 
ღმერთის მადლი: იგი ითარგმნება როგორც „მეფე, ბრწყინ- 
ვით აღვსილი". 

ლუგალად კურთხევის რიტუალში, რომელიც თავის სიტყვი- 
ერ გამოხატულებას ზემომოტანილ ფორმულაში პოულობს, 
ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი საფეხურია ქალღმერთის მიერ 
ძუძუს წოვება. ამ რეალურ აქტს –– უნდა ვიფიქროთ, რომ იგი 
რეალურად ხორციელდებოდა განსაკუთრებულ ვითარებაში – 
მითოსური სინამდვილისკენ მივყავართ. ლუგალი ღვთაებრივ 
ბოსელში იბადება –- ეს არის მისი მეორე შობა (იხ. გვ. 74-75, 
სადაც დამტკიცებულია „ბოსლისა" და „შობის“ კრიპტოგრამა- 
თა იდენტურობა) –– და აქ ფური ნინხურსანგა აწოვებს მას 
თავის ღვთაებრივ რძეს, რისი წყალობითაც ადამიანის ორგა- 
ნიზმში განსაკუთრებული მადლი ჩაიღვრება. როცა შულგიზე 
ტექსტი ამბობს, რომ მას „წმიდა ბოსელში ბედი დაესაზღვრა“, 
აქ იგულისხმება, რომ მას ღვთაებრივად შერაცხილი ფურის რძე 
აქვს ნაწოვი, „რძე ყვითელი ფურისა" – გა-აბ-სიგა, ისევე 
როგორც ლეგენდარულ ენმერქარს. „ვინც ძლიერმა ფურმა შვა 
წმინდა საწყისთა მთაში, ვინც ურუქის ნიადაგიდან ძალი მოიცა, 
ვინც ჭეშმარიტი ფურის (აბ-ზიდ) ბოსელში რძე სვა“ (33, სტრ. 
529-33). ამგვარი რძის სმა უფლისწულთა პრივილეგიაა, ისინი 
დროგამოშვებით სვამენ ამ რძეს, როგორც ვკითხულობთ ერთ 
მოგვიანო (აშურული) ხანის ტექსტში: „უფლისწულმა, სახლში 
რომ შევიდა, რძე დალია და შამაშისადმი ლოცვისას სახე 
გაუბრწყინდა“ (8, 124). 

როდესაც სამეფო ოჯახში მემკვიდრე იბადება, იგი იმთავ- 
ითვე ეწაფება ქალღმერთთა რძეს, როგორც ვხედავთ კოსმოგ- 
ონიურ ასპექტში მარდუქის მაგალითზე, იმ ღვთაებრივი 
უფლისწულისა, რომელიც სამყაროს მეფედ იშვა: „აწოვეს მას 
ქალღმერთთა ძუძუ“, ხოლო ეს ქალღმერთნი ფურის სახით არი- 
ან წარმოდგენილნი, რომელნიც თუმცა არ შობენ თავად, მაგრამ 

249



სბურაბ კიკნაძუ 
  

მათი ძუძუს წოვა აუცილებელია. უგარიტულ ტექსტში ვკითხე- 
ლობთ: 

ცოლს მოიყვან, ო, ქერეთ 

ცოლს მოიყვან შენს სახლში, 

ქალწულს შემოიყვან შენს დარბაზში, 

შვიდ ვაჟიშვილს დაგიბადებს... 

გიშობს ყრმაწულს, იაცაბს, 

შესვამს რძეს ქალღმერთ აშერათისას, 

მოსწოვს ძუძუს ქალღმერთ ანათისას (23,15). 

ლუგალბანდას ეპოსში ნახსენებია შვიდი გმირი, რომელნიც 
„ქალღმერთმა ურაშმა შვა და ფურის.რძე აქვთ ნასვამი“ (73, 49). 
მითოსური სინამდვილისეულია ფურ-ირემი, რომელსაც ხალხს- 
ური ტრადიცია მეფე ერეკლეს გამოზრდას მიაწერს: „ბატონიშ- 
ვილ ერეკლესა ირმის ძუძუ უწოვია...“ (99, 107, 365-7). 

საკრალურად მიჩნეული ძუძუს წოვების აქტი არ არის დადას- 
ტურებული შუამდინარეთის სახვით ხელოვნებაში, მაგრამ ამის 
თვალსაჩინო მაგალითს ვხედავთ ერთ ძველეგვიპტურ ბარე- 
ლიეფზე, სადაც გამოსახულია ღვთაებრივი ფურის ცურს დაწა- 
ფებული ფარაონი (სურ. 24). 

დავუბრუნდეთ კვლავ ლაგაშს. 
გარკვეული პოლიტიკური სიტუაციის გამო, მხოლოდ ლა- 

გაშის ადგილობრივი პანთეონი დაჰზრუნავს თავზე ამ ქალაქის 
მთავარს (ჟნსის, იგი არ ატარებდა ლუგალის ტიტულს) გუდეას 
(XXII ს. ძვ.წ.); ხელდასხმის ფორმულაც სახეცვლილია, უარყო- 
ფილია თითქოს დოგმად ქცეული ტრადიცია და ახალი გან- 
საზღვრულობანი შემოდის ძალაში. გუდეას. მრავალრიცხოვან 
ქანდაკთაგან ერთ-ერთს ამგვარი წარწერა ახლავს (ნაწყვეტი): 

„--გუდეამ, მწყემსმა, ნინგირსუს მიერ გულით მოხმობილმა 
(შაგე-პა-და), ნანშეს მიერ წრფელი თვალით მოხედულმა (იგი- 

ზი–ბარა), ნინდარას მიერ ძალმონიჭებულმა კაცმა, ბაბას მიერ 

250



კაცობრიობა 
  

სიტყვადამშვენებულმა (ინიმა-სიგა), გათუმდუგის მიერ შობილ- 
მა შვილმა (დუმუ-თუდა), გალადიმის მიერ „ზეპურობითა" (ნამ- 
ნირ-გალ) და უზენაესი კვერთხით (გიდრი-მახ) მომადლებულ- 
მა, შულშაგას მიერ სიცოცხლის სუნთქვით (ზი-შა-გალა) უხვად 

  

  

სურ.24 

აღვსებულმა, თავისი ღმერთის, ნინგიშზიდას მიერ ხალხის კრე- 
ბულში პირველკაცად გამობრწყინებულმა, –– რაღაი ნინგირ- 
სუმ მის ქალაქს წრფელი თვალით გადმოხედა, გუდეა (შუმერ- 
ის) ქვეყნის მწყემსად გამოიხმო, 216000 კაციდან მისმა ხელმა 
გამოარჩია, (მაშინ გუდეამ) ქალაქი წმიდაჰყო, („ვეცხლით გან- 

წმიდა..." (67, 106). · 
აქ არ ჩანან ზოგადშუმერული ღმერთები –– ენლილი, ენქი, 

უთუ, არც ნინხურსანგა, რომელსაც აქ გათუმდუგი ენაცვლე- 
ბა, უფრო ახლობელი და მშობლიური ქალღმერთი, ეს არის მისი 
დედა და მამაც, როგორც მალე დავინახავთ. გუდეას „მთავრო- 
ბის“ (ნამ-ენსი) სულისჩამდგმელ ღმერთთა კრებულინნინგირსუ- 
თი იწყება და ნინგიშზიდათი თავდება, ლაგაშისთვის უცხო ღმ- 

251



ზურაბ კიკნაძე 
  

ერთით, რომელსაც, როგორც ერთი წარწერა გვამცნობს, ნინ- 
გირსუმ გუდეას მთავრობისას „ქალაქში (სატაძრო) საძირკველი 
მიუჩინა“, ხოლო გუდეამ თავის პირად ღმერთად გაიხადა. 

გუდეასთან ეს ღმერთები უფრო ახლოს არიან, ვიდრე სამ- 
ყაროს ღმერთნი; მათ შორის გამოარჩევს გუდეა თავის ღვთაე- 
ბრივ დებსა და ძმებს, მშობელ დედას და უშუალო თანამდგო- 
მებს ყოველ საქმეში. კავშირი მჭიდროა, გულიანი და მშობლი- 
ური, რის გამოც გუდეას წარწერები ჭეშმარიტი პოეზიით 
სუნთქავს, და არა ჰგავს იმ ტრაფარეტულ, თუმცა მაინც ძალ- 
მოსილ ფორმულებს, მასზე ადრინდელ ლაგაშის ტექსტებში 
რომ გვხვდება. აი, როგორ მიმართავს გუდეა ქალღმერთ გა- 

თუმდეუგს: 

დედოფალო ჩემო, ნათელ ცად შობილო ასულო! 

ეჰა, გმირქალო, ცათა მიმართ თავაღმართულო! 

შუმერისად ცხოვრების მომნიჭებელო, 

შენი ქალაქის ჭირთა მეცნაურო, 

დედოფალო, დედავ, ლაგაშის ფუძევ! 
შენს მზერას ერისთვის სიუხვე მოაქვს; 

კაცს, შენგან მადლიანი თვალით მოხედულს, 

დღეებს სიცოცხლისას უგრძელებ. 

დედა არ მივის, –– დედა ხარ ჩემი! 

მამა არ მივის, –– მამა ხარ ჩემი! 

თესლი ჩემი მუცლად მიგიღია, 

წმიდა ბაგინში გიშობივარ. 

გათუმდუგ, ტკბილ არს სახელი შენი! 

სიცოცხლის სუნთქვა მოგინიჭებია. 

ვრცელზე ვრცელი საფარველი ხარ, –– 
ჩრდილსა შენსა რიდით შევუვრდები... (68, # II 28-III 1-15). 

მაგრამ გათუმდუგის „შვილობა“ გუდეას პრივილეგია ვერ 
იქნება, რადგან ეს ქალღმერთი მთელი ლაგაშის დედაა, „დედა 

252



კასობრჩობა 
  

მრავალთა შვილთა“, მისი შვილია ლაგაშის ყოველი მოქალაქე. 

უფრო კონკრეტულად გუდეა დედად ირჩევს ნინსუნას, ურუქელ 
ქალღმერთს, „ურუქის ფურს“, და ამის ძალით იგი გილგამეშთან 
აბამს ნათესაურ კავშირს. გილგამეში ამ შემთხვევაში გამოდის 
როგორც მეფე. უპირატესად, ხოლო ნინსუნა – მეფეთა მითო- 
სური დედა. ეს იდეა განსაკუთრებით აიტაცეს ურის!III დინას– 
ტიის მეფეებმა, იმ დინასტიისა, რომლის დამფუძნებელი ურნამ- 
-მუ ნამდვილად იყო ურუქიდან წარმოშობილი. , 

„დიდი გილგამეშის ძმა ვარ მე; საყვარელი ძე ნინსუნასი,თეს- 
ლი დიდებულებისა (ნუმუ6-ნამ-ენ-ნა)“, –– ამბობს ურნამუ ერთ- 
ერთ ჰიმნში. ან უფრო შთამბეჭდავად: „ჩემი დედის, ნინსუნას, 
წიაღიდან კეთილი ბედი დამებედა“. 

ამრიგად, მეფე, არა როგორც მოკვდავი კაცი, არამედ 
როგორც –– მეფობის“ (ნამ-ლუგალ) მატარებელი თავის თავში 
და მისი აღმასრულებელი (სი-სა) –– ღვთაებრივი წარმოშობისაა, 
იგი „ღვთისშვილია“, როგორც ჩვენს მთაში უწოდებენ „ხატებს“, 
მორიგე ღმერთის შვილებს (კოპალას, იახსარს და სხვ.). ამ 
მხრივ, მეფე განუზომლად მაღლა დგას თავის ქვეშევრდომე- 
ბზე. ამ იდეამ პლასტიკური გამოხატულება ჰპოვა ნარამსინის 
სტელაზე (იხ. სურ. 1), სადაც ეს მეფე, რომელმაც თავის სახელს 
ღმერთის დეტერმინატივი >» წარუმძღვარა, ღვთაებრივი ინ- 

სიგნებით არის წარმოდგენილი და თავისი პიროვნებით არ- 

ღვევს თითქოს შუამდინარულ გავრცელებულ გამოთქმას: 
„რომელი მაღალი ვინმე შეწვდება ზეცას? რომელი ფართო 
ვინმე დაფარავს ხმელეთს?“ ეს კითხვა, სადაც გამოხატულია 
სასოწარკვეთა ადამიანის შეზღუდული ბუნების გამო, საუკუნ- 
ეთა მანძილზე აწვალებდა შუამდინარელი ადამიანის გონებას. 
ახლა კი ამ ბარელიეფზე ვხედავთ, რომ ნარამსინის პიროვნება- 
ში კაცი გასცდა კაცობრივი ბედისგან დასაზღვრულ საზღვარს. 
ეს ძეგლი, ლულუბელთა ტომზე გამარჯვების ნიშნად რომ 
შეიქმნა, ამ ემპირიულ ფაქტზე მეტს გვამცნობს: აქ გამოხატუ- 
ლია მართლაც ღმერთად ქმნილი კაცი, რომელმაც გაბედა და 

253



ზურაბ ჰიჰნაძე 
  

ამგვარად გამოკვეთა თავისი ტიტულატურა, თუმცა ლაკონი- 
ური, მაგრამ ბევრის მთქმელი: „ძლიერი ნარამსინი, ღმერთი 
აქადისა, მეფე სამყაროს ოთხივე კუთხისა". 

რა საშუალებით უნდა გამოხატულიყო თვალსაჩინოდ მეფის 
ღვთაებრიობის იდეა, თუ არ წყვილი რქით, რომელიც მხოლოდ 
ღვთაებრივ არსებათ და ღვთიური წარმოშობის საგნებს, მაგალ- 
ითად, ტაძარს (იხ. სურ. 11) ამკობს? ნარამსინის ორრქიანი მუზა- 

” რადი პლასტიკური გამოხატულებაა ღვთაებრივობის იმ მიუცი- 
ლებელი ატრიბუტისა, რომელსაც ტექსტებში ეწოდება მელამ 
(აქად. მელამმუ) ანუ „ელვარება", „შარავანდი“, შემაძრწუნებე- 
ლი ბრწყინვალების გამომასხივებელი (იხ. გვ. 92-88). 

არსებობს მჭიდრო კავშირი შუმერულ და სემიტურ ენებში 
„რქასა“ და „სხივს“ შორის. „რქა“ (შუმ. სი, აქად, კარნუ, ებრ.კერ- 
ე§) ამავე დროს „სხივიც“ არის, რადგან ეს ენები იმ ეპოქი- 
სეულია, როცა რქებში ხედავდნენ შენივთებულ სხივებს სი- 
ნათლისას,მატერიალიზებულ ნათელს. ამის გამოა, -– და ეს ძვე- 
ლი აღთქმის ტექსტის ორგვარი გაგებიდან მოდის – რომ 
წინასწარმეტყველ მოსეს სახე ორგვარად არის წარმოდგენი- 
ლი ძველ ხელოვნებაში. ბოტიჩელი (ფრესკა სიქსტეს კაპელაში) 
მის თავზე სხივის ორ კონას გამოხატავს, ხოლო მიქელანჯე- 
ლოს ცნობილ ქანდაკებაში მოსეს ვერძის წყვილი რქა ადგას 
თავზე. ეს იმგვარი სახე იყო მოსესი, რომლითაც იგი ეჩვენა 
კრებულს, სინას მთიდან ჩამოსვლისას, სადაც ღმერთს ელაპარ- 
აკებოდა იგი, რის გამოც ღმერთის ატრიბუტი მიიღო. ქართული 
ბიბლიის მიხედვით „არა უწყოდა მოსე, რამეთუ დიდებულ იყო 
ფერი პირისა მისისა" (გამოსვლ. 34,29), ხოლო ერთი ჰიმნი მიქა- 
ელ მოდრეკილის კრებულიდან განსხვავებით გამოთქვამს: „და 
განბრწყინდა პირი მისი ვითარცა მზე..." ამგვარი გაგება მოსეს 
სახის ფერისცვალებისა ბერძნული თარგმანიდან მოდის, ხოლო 
ლათინური ვულგატა მეორე გაგებას იძლევა: „არ იცოდა 
(მოსემ), რომ რქიანი იყო სახე მისი“ (... CL I(ყიი-გხმL ძსიძ Cითსხ 
055CL (8CI05 5სმ). 

254



კაცობრიობა 
  

·„დიდება“, „ბრწყინვალება", „რქა" –– ღვთაებრივი არსების 
გამოვლენანია, რომელნიც ამჯერად ნარამსინს მიჰმადლა მის- 
მა მხატვარმა და ამით აღაზევა ადამიანთა დანარჩენ მასაზე. 
გარდა იმისა, რომ რქიანი მუზარადი შეესატყვისება დამწერ- 
ლობაში ნარამსინის სახელის წინ წამძღვარებულ, ღვთიურ არ- 
სზე მიმანიშნებელ დეტერმინატივს, თვით მისი სახელის – 
"ნარამ-სინ" (სინის, მთვარის ღმერთის, ნანდაური) – ეტიმოლო- 
გიაც გამართლებულია ამ ბარელიეფზე, რადგან იგი წარმოდ- 

გენილია სინის ერთ-ერთი ეპითეტით სი-მუჟ, აქად. კარნუ – „რქა- 
დასხმული“ ანუ „რქაამოზრდილი", ან ამ-სი-მუ, აქად. რიმუკარ- 
-ნუ –– „რქადასხმული ხარი“. 

ნარამსინი, როგორც „გარეული ხარი“ (რიმუ, შუმ. ამ –– ღმ- 
ერთების ეპითეტი) დგას სამყაროს ოთხივე კუთხის ცენტრში, 
კოსმიური მთის ძირას, თავაღმართული მთისა, რომელსაც დაჰ- 
ნათის ვარსკვლავები. არის ღრმა კავშირი იმ ვარსკვლავებსა და 
ნარამსინის რქებს შორის, როგორც ნათქვამია ტაძრის გამო 
ერთ ჰიმნში (გუდეას ტექსტში): „ტაძარი ვარსკვლავივით ცის 
წიაღში ბრწყინავს, ხარივით რქა მაღლა აუწევია“ (ამ ფრაზაში 
პარალელიზმის საშუალებით გამოთქმულია იდეა რქის ბრწყ- 
'ინვალებისა: ვარსკვლავი – რქა, ტაძრის რქა ვარსკვლავივით 
ბრწყინავს ცის შუაგულში). 

·"ამასთან დაკავშირებით უნდა გავიხსენოთ ჩვენს მითოლო- 
გიაში დადასტურებული ეპითეტები გარეული ჯოგების ბე- 
ლადისა „რქა ნათლიანი“ ან „რქამნათი ჯონქაი“ (ვაჟა); აგრეთვე 

ხალხური ლექსი: ' 

ღვთისაგან კურთხეული ხარ, გადგეპბა სვეტი თავზედა. 

შენი ჭირიმე, ნიკორავ, ჭირიმე შენი ძალისა, 

შენდ მაუცემავ უფალსა ძალ-ღონე ამირანისა (1006, 253). 

ასეთი სვეტი ადგას თავზე ხალხის მწყემსს ნარამსინს, 
რომელიც ამ სატრიუმფო ბარელიეფზე მართლაც ძლევამოსილი 

255



სურაბ კიკნაძე 
  

ხარივით მიუძღვება წინ თავის ლაშქარს, თუმცა ტიტული მწ- 
ყემსი (სიპა) ლუგალის მშვიდობიანი ასპექტის გამომხატველია 
(ამაზე ქვემოთ). 

ნარამსინი თითქოს მზესავით ამოდის მთაში (აქ უნდა გავიხ- 
სენოთ, რომ ეს სტელა სიპარში მზის ლმერთის ტაძარში იყო 
შეწირული, ვიდრე მას ელამის მეფე არ გაიტაცებდა სუზაში), 
ისევე როგორც ნათქვამია ერთ გვიანდელ შუმერულ ტექსტში, 
ნარამსინის დიდებასა და დაცემას რომ ეხება: „მეფე იგი, მწყემ- 
სი ნარამსინი, აქადის საყდარში მზესავით გამოვიდა“ (16, სტრ. 
40-1), რომელიც ზუსტად იმეორებს ღმერთ ნინგირსუს დავ- 
ანებას ტაძრად: „მეფე იგი, გმირი ნინგირსუ, გირ-ნუნის („გზა- 
დიდებული“) საყდარში მზესავით შევიდა" (68, 8 XVI 7-8). 
როგორც ვხედავთ, აქ წაშლილია ზღვარი მოკვდავსა და ღმერთს 
შორის. 

ამრიგად, პირველი მეფე, რომელმაც ღმერთის ტიტული მი- 
ინიჭა („ღმერთი აქადისა") ნარამსინი იყო. სარგონის თითქმის 
ორასწლოვანი დინასტიის (2334-2154) მეფეთაგან მხოლოდ იგი 
და შარ-ქალი-შარი („მეფე ყველა მეფეთა"), ისიც მხოლოდ პირვ- 
ელ ნახევარში მეფობისა. ურის!II დინასტიის ხანაში (2112-2004), 
როცა შუმერის მიწა გათავისუფლდა გუთიელთა ბატონობის- 
გან (ამ დროს ყვაოდა ლაგაშში გუდეა, თუმცა იგი არც კი ყოფი- 
ლა ლუგალი), აღდგა ეს ტრადიცია. პირველმა შულგიმ დაიწერა 
თავის სახელის წინ ღმერთის დეტერმინატივი, თუმცა ჯერ დი- 
ნასტიის დამაარსებელი ურნამმუ თავის თავს შუმერისა და აქა- 
დის ლამარს –– მფარველ გენიას –– უწოდებდა. მეფის ღვთაე- 
ბრიობის იდეამ შულგის პიროვნებაში აპოგეას მიაღწია, და მო- 
მდევნო თაობებსაც გადასწვდა, არა მხოლოდ მის მემკვი- 
დრეებში (ამარ-სუენა, შუ-სინი, იბი-სინი), არამედ ისინისა და 

ლარსას დინასტიების ხანაშიც. 
შულგი, ხელოვნებათა მეცენატი და, შესაძლოა, თავადაც პო- 

ეტი, პირველ პირში დაწერილ ჰიმნებში მითოსის გმირი ღმერ- 
თივით გამოჩანს. ლუგალად კურთხევის ის ფორმულა, ზემოთ 

256



კაცობრიობა 
  

რომ განვიხილეთ, შულგის შემთხვევაში პოეზიის სიმაღლემ- 
· დეა აყვანილი; ნეიტრალური ფორმულა წრეგადასული სიამაყის 
საგნად არის ქცეული: 

მეფე ვარ, დედის საშოითვე გმირი ვარ, 

შულგი ვარ, შობითგანვე კაცი მძლავრი ვარ, 

მზერასაშიში ლომი, უშუმგალის დანაბადი ვარ, 

'-· მეფე სამყაროს ოთხივე კიდისა ვარ, 

-- შავთავიანთა მფარველი მწყემსი ვარ, 

მოყმე, სამყაროთა ღმერთისა ვარ, 

ძე, ნინსუნას მიერ შობილი ვარ. 

ბრწყინვალე ანის გულით მოხმობილი ეარ, 

კაცი, ენლილისგან ბედგადაწყვეტილი ვარ, 
შულგი, ნინლილისგან შეყვარებული ვარ, 

დედა ნინთურის ნებიერი ვარ, 

ენქისაგან განბრძნობილი ვარ, 

მეფე ძლიერი ნანნარისა ვარ, 

პირაშკმული ლომი მზის ღმერთისა ვარ, 

შულგი, ნინლილისგან შეყვარებული ვარ, 
ლაღი კანჯარი, გზად გაჭენებული ვარ, 

ფეხმარდი ცხენი, კუდმოფრიალე ვარ, 

შაქანის კვიცი მკვირცხლად მიმხლდიმი ვარ, 

ბრძენი ნიდაბას. დაფათა მპყრობელი ვარ. 

ვინ-მე არს ჩემებრ გმირი, ჩემებრ ძლიერი? (97, 61-2). 

ამოურწყავია ეპითეტების, შედარებათა და სხვა გამომსახ- 
ველობით საშუალებათა მარაგი; შულგი თითქოს ცდის ერთხ- 
ელ კიდევ თავის მშობლიურ შუმერულ ენას, თითქოს უკა- 
ნასკნელად უსინჯავს ძალას (ერთი საუკუნეც და, ეს ენა უკვე 
აღარ იქნება ცოცხალი; შემორჩება მისგან მხოლოდ გაქვავე- 
ბული ნაშთი). შულგი „მუხლმაგარია“, „ფერხმოუქანცავი“, 

„ლომი ძალამოუღლელი”, „ქედანი ფრენად გამზადილი“, მითო– 

257



რურაბ კიკნაძე 
  

სური „იმდუგუდი, მთისკენ მზერააპყრობილი", „მზე – კაცთა 
მოდგმისთვის დღის გამჩენი", „ნიშარა-არწივი“, „ლომის ბოკ- 

ვერი“, „ველური ცხენი", „კვიცი მარტოდ მოარული“... მაგრამ 
მთავარი ის არის, რომ ეს ფიზიკურად და სულიერად სრულყო- 
ფილი კაცი ღმერთების საზოგადოებაში ტრიალებს; ლაგაშელი 
გუდეა მხოლოდ სიზმარში თუ იხილავდა ლაგაშ-ქალაქის პან- 
თეონს, ხოლო შულგი რეალურად განიცდის მათთან სიახლოვეს 
და თავი მათ სწორად მიაჩნია; ქვეშევრდომნიც, „ცხვრებივით 
მრავალნი", როგორც ღმერთს ისე შესცქერიან თავიანთ მეფეს: 

ჩემდა სიხარულად გაჩენილ თვეში 

ვითარცა უთუმ (მზის ღმერთმა), თავის სადგომისაკენ მზერამორეულმა, 

თსუთმეტი ბერუს მანძილი გადავლახე. 

მამაცი ხალხი ჩემი მე შემომცქეროდა. 

ერთ დღეს ვიზეიმე „ეშეში" ნიპურსა და ურში; 

ჩემს ღვიძლ ძმასთან, უთუსთან ერთად, 

ანის დაფუძნებულ ტაძარში ვილხინე. 

მგალობელნი დაფზე და ებანზე მიგალობდნენ. 

ჩემს წაწალთან, ქალწულ ინანასთან ერთად, 

ცისა და მიწის სიამეთა ქალბატონთან, 

სმა-ჭამად დავჯექ (97,63). 

ასეთ კაცს ნების სრული თავისუფლება აქვს მინიჭებული ღმ- 
ერთების მიერ; უფრო სწორად მის პიროვნებაში ღმერთების 
ნება ვლინდება. არ არსებობს ამქვეყნიური რამ ძალა,რასაც მისი 
ნების შეზღუდვა შეეძლება. ამიტომაც სრული უფლებით ამ- 
ბობს ეს „მიწიერი ღმერთი“, როგორც ციური ღმერთი იტყოდა: 

ჩემს სამართალს ვერრა მსაჯული ვერ განსჯის: 

საითკენაც გამწვდება მზერა, იქ მივდივარ, 

საითაც გამიწევს გული, იქ მოვხვდები! (97,63). 

შულგი „უშიშია ვითარცა უხორცო“ სტიქიონების ჯანყის წი- 

258



კასობრიობა 
  

ნაშე. თავისი ზეკაცობის დასტურსაყოფად ამავე ჰიმნში იგი იხ- 
სენებს ერთ კერძო შემთხვევას (რაც იშვიათია ამგვარი ხასია- 
თის თხზულებისათვის): ნიპურიდან ურის გზაზე მიმავალს რო- 
გორ დაატყდა თავს ნამდვილი წარღვნა და წარღვნის გმირივით 
ან მზის ლმერთივით როგორ დააღწია მას თავი უვნებლად და 
იმავე დღეს ურშიც გადაიხადა იმ დღისადმი განკუთვნილი ზეი- 
მი: 

“იმ დღეს გრიგალი ახმაურდა, 

წარღვნის ქარიშხალი დატრიალდა, 

ბორეასი და არავი ერთმანეთს ეკვეთნენ, 

ელვამ და შვიდმა ქარმა ცაში ყველაფერი შთანთქა, 

ქარიშხალმა, ყოვლის გამაყრუებელმა, მიწა შეარყია, 

ცის სივრცეზე აღრიალდა იშქური, 

ცის წვიმა მიწის წყალს შეერწყა, 

სეტყვა მომცრო და სეტყვა დიდრონი 

ბეჭებზე უხვად მეყრებოდა. 
მე, მეფე, არ შევშინდი, არ შევძრწუნდი, 

ლომის ბოკვერივით წინ გავიჭერ, 

ველური ცხენივით წინ გავვარდი... 

ვითარცა უთუმ თვისი სადგომისკენ მზერამიმართულმა 

თხუთმეტი ბერუს მანძილი გადავლახე...“ (97,63). 

როგორც ვხედავთ, შულგის ემპირიული ყოფა მითოსური შა- 
რავანდით იმოსება. ამ ეპიზოდში, რომელიც (უნდა ვიფიქროთ) 
მას ნამდვილად გადახდა თავს, ეს მეფე წარღვნის გმირის, 
ზიუსუდრას ან ათრახასისის როლში წარმოგვიდგება. იგი მარ- 
თლაც წარმომადგენელია თავის აწმყოში იმ წარღვნამდელი 
აფქალებისა, რომელთაც პირველი ცივილიზაცია დააფუძნეს. 
რაც აფქალმა დაიწყო, იმასვე აკეთებს ან აგრძელებს ისტორი- 
ული მეფე. ეს მხოლოდ იმის წყალობით ხდება, რომ იგი არის 
„შორეული ნაშიერი მეფობისა, წარღვნამდელი ხანიდან დაცუ- 

259



სურაბ კიკნაძე 
  

ლი თესლი" (41, 432). 
ამგვარი ლუგალი, „დიდი კაცი", შობითგანვე ატარებს იმ თვი- 

სებებს, რაც საჭიროა მისდამი მინდობილი ქვეყნის ასაშენებლად 
და ხალხის გასაძღოლად. ყოველი ეს თვისება მას თავისი ღვ- 
თაებრივი დედის საშოდან გამოაქვს, სადაც შუშდება იდუმა- 
ლებრივად ჩასახული თესლი, ემბრიონი –– მეფური გენების შემ- 
ცველი. ამრიგად ლუგალი არ არის „ტაბულა რასა“, მისი ყველა 
უნარი თანდაყოლილია, როგორც ნათქვამია ისინის მეფის ურ- 
ნინურთას მიმართ, რომ მან „ცოდნა (გალგა) ქალაქთა შენები- 
სა და ხალხის დამკვიდრებისა წმიდა წიაღიდან (შა-ქუნგ) გამ- 

ოიტანა". 

# 

რა არის ხალხი თვინიერ მეფისა? 

ოდენ ცხვრის ფარა უმწყემსოდ შთენილი. 

ხალხი თვინიერ წინამძღოლისა? 

წყალი უმერწყულოდ შთენილი. 

მუშაკნი თვინიერ მოძღვრისა? 

ყანა უგუთნისდედოდ შთენილი. 

სახლი თვინიერ პატრონისა? 

დედაკაცი უქმროდ შთენილი (838, 232). . 

მრავალმხრივ არის საგულისხმო ეს გამონათქვამი: ოთხი 
კითხვა და ოთხი პასუხი. იშვიათად თუ რომელიმე სხვა 
გამონათქვამი გამოხატავს ასე შთამაგონებლად, რასაც მისი 
ორპლანიანობა იწვევს, მოუწესრიგებელი ქვეყნის სურათს. ამ 
ოთხ ბუნებრივ კითხვაზე თითოეული პასუხი ხატოვანია, მარ- 

თლაც გულის პასუხია შუამდინარელი მოღვაწისა, მეფე იქნება 
იგი თუ სხვა რანგის კაცი, დაწყებული მწყემსით და ოჯახის პა- 
ტრონით დამთავრებული. თითოეული პუნქტი ამ შეგონებისა 
გვიხატავს რეალურად წარმოსადგენ ქაოსს, იმ მდგომარეობას, 
რაშიც შეიძლება ჩავარდეს შექმნილი სამყარო, თუკი ადამიანის 

260



კაცობრიობა 
  

ხელი მოაკლდა მას. კაცობრიული საზოგადოების წესრიგს 
საფუძვლად უდევს განუწყვეტელი წინამძღოლობისა და აქ- 
ტივობის იდეა, რომელიც გვახსენებს სამყაროს შესაქმის მითო- 
სს, სადაც მარდუქმა უწინამძღვრა ქაოსის მოწინააღმდეგე 
ძალებს და შექმნა მოწესრიგებული სამყარო. ამ დროს მარდუ- 
ქი იყო მეფეც, მწყემსიც, მერწყულიც (ანუ ირიგატორი), გუთ- 
ნისდედაც და სამყაროს სახლის, პაბილონად („ღმერთების 

კარი“) წოდებულის უფალიც. 
მეორეს მხრივ, შუამდინარელისათვის რეალურ პლანში ად- 

ვილი წარმოსადგენი იყო (რადგან მას ხშირად უნახავს მსგავსი 

სურათი), თუ რა დაემართებოდა უმწყემსოდ დარჩენილ ცხვრის 
ფარას, უდაბნოში უგზოუკვლოდ მოხეტიალეს, გადაკარგულს, 
გარეული მხეცების კერძად გამხდარს; ან კალაპოტიდან გად- 
მოღვრილ წყალს, დაპურებული ყანებიდან კაცთა „სიცოცხლის 
საზრდოს“ წამლეკავს, კეთილნაგები ქალაქების დამტბორავს, 
მითოსური საყოველთაო წარღვნის გამახსენებელს; ან რა მოუ- 
ვა ყანას, რომელსაც გუთნისდედა მიატოვებს; ან ქალს, რომელ- 
იც (შუამდინარელთა წარმოდგენით) ქმრის გარეშე თავის 
დანიშნულებას კარგავს, როგორც უპატრონოდ დარჩენილი 
სახლი (აქ უნდა გავიხსენოთ, რომ „დედის“, შუმ. ამა, იდეოგრა- 
მა შედგება „სახლისა“ და მასში ჩახატული „ღმერთის“ იდეო- 

გრამისაგან). 
ყოველი ეს მოვლენა, რომელიც ქვეყნის გაპარტახებას მოას– 

წავებს, ხოლო მითოსურ პლანში ქაოსის მოქცევის ბადალია, 
ამავე თანმიმდევრობით ასახულია ურის გოდებაში: 

ქალაქი ჩემი – უბიწო ცხოვარი – აღარ იმწყემსება, 

წასულა მწყემსი მისი. 

ხარს ჩემსას სადგომიდან აღარ დენიან, 

წასულა მეხრე მისი. 

ცხვარს ჩემსას ფარეხიდან აღარ დენიან, , 

წასულა მაძოვარი მისი. 

26!



ზხურაბ ჰიჰპნაძე 
  

არხები ჩემი ქალაქისა ქვიშით ამოივსო, 

იმათ კალაპოტებში წყალი აღარ ჩქეფს, . 

წასულა მეურნე მისი. 

ყანებში ჩემი ქალაქისა ხორბალი განქარდა, 

წასულა მუშაკი მათი. 

ყანები ჩემი, ვითარცა ყამირი, ძეძვს აღმოაცენებს... (97,78). 

სხვა ნაწარმოებში, რომელიც შუმერის ისტორიის იმავე 
ტრაგიკულ მომენტს ეხება, მსგავსი სიტყვებით არის გად- 
მოცემული ქვეყნის გაპარტახება. ჩვენთვის საგულისხმო აქ 

ისაა, რომ ქვეყნის ბედის უკუღმა დატრიალება დაკავშირებუ- 
ლია მეფის წარტყვევნასთან უცხო ტომის მიერ. „მაშინ ანმა და 
ენლილმა ასე გადაწყვიტეს... მეფეს სასახლე და ქვეყანა დაეგ- 
დო, მეფე იბი-სინი ელამის მხარეში წარტყვევნილიყო..., მს- 
გავსად ბუდემოშლილი ფრინველისა, მსგავსად მწირისა თვის- 
და ქალაქად ვერ მოქცეულიყო...“ და ბოლოს: „ეშინის შუმერის 
ქვეყანას, ძრწის ერი; მეფე აღარ არის, გოდებს ხალხი მისი" 
(97,70.. | 

უფრო ძველი ტექსტი, რომელიც გუთიელთა შემოსევას ეხე- 
ბა (XXIII ს.), სხვა ასპექტში გვისურათებს ქვეყანაში დატრიალე- 
ბულ ქაოსს, ძველითგანვე დამყარებული სოციალური წესრიგის 
რღვევას. აქაც ეს მოვლენები მეფობის მოშლასთან არის დაკავ- 
შირებული: „გუთიუმი, მთიანეთის ურჩხული, ღმერთების მო- 
შუღარი, რომელმაც შუმერის მეფობა (ნამ-ლუგალ) მთაში 
(უცხო ქვეყნად) გაიტაცა, შუმერში მტრობა ჩამოაგდო, 

მეუღლეს მეუღლე წაართვა, მშობელს შვილი წაართვა, შუმერ- 
ის ქვეყნად მტრობა და სიბოროტე დაამკვიდრა“ (65, 212). 

როდესაც შუმერელი პოეტი ისტორიულად მომხდარ ფაქტს 
გადმოსცემს, მის განცდაში ეს ფაქტი მითოსურად გარდაისახ- 
ება. „მთაში გატაცება მეფობისა" მეტად გაგრცელებული მი- 
თოლოგემის ერთი კერძო გამოვლენაა. ასევე „მთაში“ (ქურ), 
რაც რეალურ ასპექტში „უცხო ქვეყანას“ ნიშნავს, გაიტაცა კო- 

262



კასობრიობა 
  

სმოსისადმი მტრულად განწყობილმა ფრთოსანმა იმდუგუდმა 
„ბედისწერის დაფები“, რომელნიც ენლილს, სამყაროს მწყემსს, 
ებარა და რისი წყალობითაც სამყაროში და ადამიანთა სამკვი- 
დრებელში წესრიგი სუფევდა. „ბედისწერის დაფები“ კოსმოსი- 
სათვის იგივე პრინციპია, ურომლისოდაც ყველაფერი ქაოსში 
დაინთქმება, რაც კაცობრიული საზოგადოებისათვის „მე- 
ფობაა“. ამიტომაც აუცილებელია როგორც ერთის, ისე მეორის 
უკან დაბრუნება. მითოსში. ამ საქმეს ნინგირსუ სჩადის, ხოლო 
ჟამიერად განფენილ რეალობაში ვინმე კაცი, მომავალი ლუგა- 
ლი. იგი მოიხვეჭს „მეფობას“, ქვეყანაში კვლავ შემოიტანს მის 
პრინციპს და ამის ძალით როგორც მწყემსი, ისე შეკრებს გაფან- 

ტულ ხალხს. 
ყოველი მეფე, რომელიც „მწყემსის" (ხიპა) ტიტულს 

იკუთვნებს, სჩადის ამ საქმეს. უფრო სწორად, „მწყემსობა“ (ნამ- 
სიპა) გულისხმობს იმ მოღვაწეობას.მეფისას, რაც დაქსაქსული 
ხალხისა, „ცხვრებივით მრავალ შავთავიანთა“ და ფარეხად 
(ამაშ) წარმოდგენილი ქვეყნის გაერთიანებაში მდგომარეობს. 
ეს ტიტული ძალზე ძველია და უაღრესად საპატიო, არა მხოლოდ 
ძველი აღმოსავლეთის ხალხთა თვალში, იგი საუკუნეებს გადა- 
სწვდა და დღემდე ქმედითია, როგორც მაცხოვრის ერთ-ერთი 
სახელთაგანი, „იყვნეს იგინი დამაშვრალ და დაცვივნებულ ვი- 
თარცა ცხოვარნი, რომელთა არა აქუნ მწყემს", ამბობს სახარე– 
ბა მათესაგან (9:36) და ამ სიტყვების აზრი სავსებით პასუხობს 
ძველი შუამდინარელის მიერ დასმულ კითხვას: „რა არის ხალხი 
თვინიერ მეფისა? –– ოდენ ცხვრის ფარა უმწყემსოდ შთენილი". 

როგორც მწყემსი კრებს გაფანტულ ფარას, ასევე მეფეც მწ- 
ყემსის როლში გამოდის, როცა მიმოდარბეულ და ერთმანეთი- 
საგან გათიშულ ხალხს ერთ სამკვიდრებელს მიუჩენს და ერთ 
პირად მოიყვანს. მაგრამ მეფე უნდა იყოს არა უბრალოდ მწყემ- 
სი, არამედ სიპა-ზი –– „მწყემსი მართალი“ –– გინა „მარჯული", 
გინა „მტკიცე“ (ეს და კიდევ მისი მსგავსი მნიშვნელობები იგ- 
ულისხმება სიტყვაში ზი) რათა „წარმართვა“ (სი-სა) და „სწორი 

263



დურაბ კიკნაძუ 
  

გაძღოლა" (უს-გინა) შეძლოს. ისევე როგორც ფარა, რომელსაც 
წინამძღოლი არ ჰყავს, უმეფოდ დარჩენილი ხალხი ქაოსში იჩეს- 
ება. თავისთავად ეს არის იმგვარი სიმრავლე, რომელსაც მოწ- 
ესრიგება უნდა, სწორი გეზის მიცემა, ან მტკიცე საზღვრებში 
მოქცევა, –– როგორც გამოთქვამს ურ-ნინურთა ფიგურალუ- 

რად: „ქვევიდან ზევითამდე ქვეყანას მარწუხივით ვკრავ" (17, 
108) –– რათა უდაბნოში არ დაიბნეს და ფარეხისკენ გზა გაი- 
გნოს. მას უნდა ჰყავდეს ან მწყემსი ან ბოტი, ჯოგის ბელადი, 
როგორც ხამურაბი ამბობს თავის თავზე ერთ შუმერულენო- 
ვან ჰიმნში: „ჩემი თვალითა და ქედით ბოტი ვარ მე...“ (61, 51). 

მწყემსებად იწოდებიან ძველ აღთქმაში მეფეები და 
წინასწარმეტყველნი, როგორც ხალხის წინამძღვარნი ან მოძღ- 
ვარნი (აქედან: დამწყემსვას „დამოძღვრის“ მნიშვნელობაც აქვს 

ებრაულ ენაში). წინასწარმეტყველი და კანონმდებელი მოსე,ვი- 
დრე თავის ხალსს ეგვიპტის ტყვეობიდან გამოიყვანდა და მათი 
სამუდამო „ფარეხის“ მისადგომებთან მიიყვანდა, ჯერ მცირე 
ფარას მწყემსავდა თავის სიმამრისას. 

სად მიჰყავს მწყემსად წოდებულ შუამდინარელ მეფეს თავი- 
სი ხალხი? მიჰყავს იმ ადგილას, რომლის სურათი მწყემსური ცხ- 
ოვრებიდან არის გადმოხატული. შუამდინარულ ტექსტებში, 
ძველი ლაგაშის წარწერებიდან მოყოლებული, ხალხის იდე- 
ალური სამკვიდრებელი გაიგივებულია (და არა მხოლოდ შედარ- 
ებული) ყოველის მხრიდან დაცულ, უსაფრთხო და ნოყიერ სა- 

ძოვართან, სადაც ხალხი ცხვრის ფარასავით არის დაბინავებუ- 
ლი. „დაე, ხალხი საძოვარზე იწვეს (უ-სალ-ა ხუ-მუ-და-ნა), მათი 

მწყემსი იყოს იგი“, – ნათქვამია ურ-ნინურთას მიმართ ერთ 
ჰიმნში. როდესაც ლუგალსაგესის სურს გამოთქვას, რომ მის 
მიერ გაერთიანებულ შუმერში მშვიდობა და უსაფრთხოებაა 
დამკვიდრებული, იგი სხვა სიტყვას ვერ პოულობს ამ მდგომარ- 
ეობის გამოსახატავად, თუ არ ისევ ტრადიციულ გამოთქმას უ- 
ხსალ-ლა-მუ-და-ნა, გამოთქმას, რომელიც შუმერელს მწვა- 
ნილოვან საძოვრებზე ნებიერად წამოწოლილი ჯოგის წარმტაც 

264



კასობრჩობა 
  

სანახაობას წარმოუდგენდა. ასევეა გამოხატული ნარამსინის 
„დიდებისა და დაცემის“ ტექსტში მის მიერ დამყარებული იმX 
მC-80IC8. ეს გამოთქმა აქადურ ენაშიც გადავიდა და ხამურაბიც 
სიამაყით აცხადებს თავისი კანონების ეპილოგში: „დაბათა 
მკვიდრნი მწვანილოვან ველზე დავაბინავე". ეს უკანასკნელი 
სიტყვა --– „დავაბინავე“ –– ვერ გამოხატავს იმ ნიუანსს, რაც იგ- 
ულისხმება აქადურ სიტყვაში უშარბიც, რომლის ძირი (რბც) 
ბევრ სემიტურ ენაში იპოვება და ჯოგთან დაკავშირებით იხ- 
მარება პირდაპირი მნიშვნელობით, როგორც მაგ. „ქებათა ქე- 
ბაში": „სადა ჰმწყსი, სადა დააწვინნი შუვა სამხრის?" (1:7), იხ. 
აგრ. ესაია. 13:20. ძველ აღთქმაშივე გვხვდება ეს სიტყვა იმავე 
გადატანითი მნიშვნელობით, როგორც ხამურაბის ზემომოტ- 
ანილ ტექსტში ვნახეთ: „უფალმან მმწყსოს მე და მე არაი მაკ- 
ლდეს; ადგილსა მწვანვილსა მუნ დამამკვიდროს (ჯ«არბიცენი) 
მე...“ (ფს. 22:1-2). ამავე ძირიდან წარმოდგება სიტყვა თარბაც 
(უმ) –– ბაკი, საქონლის სადგომი, რაც კაცთა მოდგმის სამკვი- 
დრებელს აღნიშნავდა მეტაფორულად (ქართულ დარბაზში, 
რომელიც სემიტური სამყაროდან უნდა მოდიოდეს, სწორედ ეს 
უკანასკნელი მნიშვნელობა აისახა). 

ამრიგად, როცა არქაული ხანის საბეჭდავებზე ჯოგის 
გამოკვების გამოსახულებებს ვაკვირდებით, (სურ. 25) და თან 
ვიხსენებთ მეფე-მწყემსის სიტყვებს, მრავლად რომ გვხვდება 

    265



ზურაბ კიკნაძე 
  

მათი განდიდების ტექსტებში, როგორც მაგალითად, „(ხალსს) 
ცხვრებსავით საზრდოს უგროვებს, სასმელ წყალს აწვდის“, ან 
„კეთილი მწყემსი ვარ, თავის ცხვარს რომ აძლობს“, –– ჩვენს 
წინაშე ეს უბრალო სცენა ორგვარი აზრით გაიხსნება: აქ გამო- 
სახული კაცი მწყემსიცაა, რომელიც მავანი ღვთაების ფარას 
კვებავს. და მეფეცაა იგი, მისადმი მინდობილ ხალხს რომ 
აპურებს. მაგრამ უმაღლესი მწყემსი, თავჩობანი, თუ შეიძლება 
ასე ითქვას, აქ თავად ღმერთია, ენლილი ან სხვა რომელიმე, 
ვინც ქვეყნიერთა დასამწყემსად კვერთხს ჩააბარებს თავის 
ნაცვალს. კაცობრიული ფარა მისია და დანიშნული მწყემსიც მის 
წინაშეა პასუხისმგებილი, როგორც ხამურაბი ამბობს კანონებ- 
ის ბოლოს: „შავთავიანთა მიმართ, რომელნიც ენლილმა მიბო- 
ძა, რომელთა მწყემსობა მარდუქმა მომანდო, უზრუნველი არ 
ვყოფილვარ, არა დამზარებია რა. მშვიდობიანი სამკვიდრებე- 
ლი მათთვის მიძებნია, მძიმე შეჭირვებიდან დამიხსნია. დიდმა 
ღმერთებმა მომიწოდეს და, აჰა, მშვიდობისმყოფელი მწყემსი 

ვარ, გაუღუნავი კვერთხის მპყრობელი.." 
იგივე იდეა უფრო მკვეთრად და შთამბეჭდავად არის 

გამოხატული ძველ აღთემაში. აქ მეფე ჯერ მწყემსია და მერეა 
ხელდასხმული მეფედ. დავითი რეალურად, პირდაპირი მნიშ- 
ვნელობით ასრულებდა მწყემსობას გამეფებამდე, ხოლო მისი 
მეფობა –– ხალხის წინამძლოლობა –– პირვანდელი საქმიანო- 
ბის გაგრძელება იყო. ჯერ მწყემსავდა მისი ხორციელი მამის 
ფარას, მერე ხალხს –– ზეციერი მამის ფარას. ასე რომ, მწყემ- 
სობის ტიტული მას არ მინიჭებია, როგორც ხამურაბის შემთხ- 
ვევაში დავინახეთ, იგი მწყემსად დაიბადა, ოღონდ მერე მისი 
მოქმედების ასპარეზი შეიცვალა. 

266



ინანა და დუმუზი 

საპრალური ქორწინება 

შუმერულ მითოსსა და საკრალურ ყოფაში შესამჩნევია ქალ- 
ღმერთის განსაკუთრებული როლი. მაგრამ რაც უფრო შევდი- 
ვართ წარსულში, ქალღმერთის სახე მით უფრო ყოვლისმომცვე- 
ლი და გრანდიოზული ხდება. იმ არქაული დროიდან შემორჩე- 
ნილი მითოსური ფრაგმენტები და ხელოვნების ნიმუშები 
მიგვიყვანს დედამთავრულ ეპოქამდე, როცა ქალი სინამდვილე- 
ში იყო დიასახლისი ანუ დედა სახლისა, რომელმაც არ უწყოდა 
მამასახლისი თავის გვერდით. ჩვენ უკვე ვიცით (იხ. გვ. 96-97), 
რომ „დედის“ უძველესი ნიშანი ხატოვან დამწერლობაში სხვა 
არაფერია, თუ არა „სახლი“ ან შემორაგული სივრცე შიგ ჩახატ- 
ული ვარსკვლავით, რომელიც წარმოადგენს ღმერთის ნიშანს. 
ეს იმას მოასწავებს, რომ ქალი წარმოდგენილი ჰყავდათ სახ- 
ლად, სადაც ხორციელდებოდა უდიდესი საიდუმლოება; ეს იყო 

„ღმერთის სახლი“, ვარსკვლავი კიაფობდა მასში და წმიდაჰყ- 
ოფდა მის გარემომცველ არეს. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, ყოვე- 

ლი შობადის ემბრიონი სხივოსან მოვლენად იყო დასახული და 
ამის გამოც ქალის ბუნებას დიდებულების შარავანდი მოსავდა, 
რაც გამოხატული იყო მხოლოდ ქალღმერთთათვის განკუთვ- 
ნილი ეპითეტით ქუნგ – „წმიდა“, „ბრწყინვალე“. 

ეს ქალღმერთნი დაუწყვილებელნი არიან, უქორწინებელი 

„დიდი დედები“, რომელთა ბუნება უძველესი დადასტურებაა 
უმანკო ჩასახების საიდუმლოსი; თავად დაუბადებელნი, ისინი 
არ საჭიროებენ სხვათა დაბადებისთვის მამრულ საწყისს. მათ 

267



სზარაბ კიკნაძე 
  

შორის უძველესს უკვე გავეცანით; ეს იყო ნაშმუ (იხ. გვ. 66), 
რომლის იდეოგრამა იგივეა, რაც „მტკნარი ოკეანისა“ (ენგურ) 

– «>» ანუ „შემოკავებულ სივრცეში ჩახატული ღმერთის 
ნიშანი", ეს არის „ჩასახების სახლი" და ყოველი დაბადებულის 
ემბრიონი ვარსკვლავის სახით ჰგიეს მასში. ასეთი წარსული აქვს 
ქალღმერთ ნამმუს, რომლის ძველი ბუნება ყრუდ შემორჩა მის 
სახელს, სავსებით ცხადად მის ეპითეტებს. მის სახელში, თუკი 
მას მივიჩნევთ კომპოზიტად, – ნამ-მუდ – შეგვიძლია ამოვი- 
კითხოთ როგორც „შობის პრინციპი", რადგან ნამ ზოგადობის 

აღმნიშვნელი სიტყვაა, ხოლო მუდ ნიშნავს „შობას“. უნდა გავ- 
ითვალისწინოთ ისიც, რომ მუდ-შობა, რომლის იდეოგრამა 
გამოხატავს „კვერცხზე დაბუდებულ ფრინველს” (იხ. გვ. 66), 
ნიშნავს აგრეთვე „სისხლს", და ამრიგად, ეს უძვირფასესი სითხე 
უნდა მივიჩნიოთ ნამმუს სუბსტანციად; ყოველ დაბადებულში 
– ცხოველში, კაცში, ღვთაებაში ჩქეფს ნამმუსეული საერთო 
სისხლი, ამიტომაც იწოდება იგი „მშობელად ცისა და მიწისა", 

ე.ი. ყველაფრისა,რაც არის (აკაში და რაც არის მიწაზე. მას ეწოდე- 
ბა აგრეთვე „წინაპარი დედა, მშობელი უამრავ ღმერთთა“. ასე- 
თი ძველია ნამმუ, იგი იყო ყოვლის გაჩენამდე, „ყოველივე მის 
მიერ შეიქმნა და თვინიერ მისა არცა ერთი რაი იქმნა, რაოდენი- 
რაი იქმნა“. სად იყო მაშინ მამრი, იმ პირველ დროში? მამრი, 
კაცღმერთი არ იყო შობილი და ამიტომაც ქალღმერთი იყო 
ერთპიროვნული მშობელი ყოველი დაბადებულის. ნამმუს ოკეა- 
ნური წიაღიდან გამოვიდა ენქი (იგივე ეა), რომელიც მითოლოგი- 
ის მამამთავრულ ეპოქაში შეიქნა მტკნარი ოკეანის ერთადერ- 
თი პატრონი. ხოლო ამ ენქის ბაბილონურმა კოსმოგონიამ 
გაუჩინა დედრული ცალი, დამქინა, იმ კოსმიური ნამმუს 
დაკნინებული შთამომავალი. დროთა ვითარებაში ღმერთქალს 
ჩამოერთმევა ძველი პრივილეგიები, თვით მისი ბუნებითი 
თვისებაც კი –- შობის უნარი; ისე, რომ ასურულ ხანაში შესა- 
ძლებლად თვლიან ღვთიური არსების უდედოდ შობას. მაგალი- 
თად, ნერგალზე ნათქვამია, რომ იგი „დედრის საშოდან არ გა- 

268



ინანა ღა დუმუზი 
  

მოსულა“ (63-ა, 392). 
· უფლებამიტაცებული დედრის ბედი გაიზიარა ქვესკნელის 

დედოფალმაც. ეს იყო შუმერული დიდი ქალღმერთი ერეშ-ქი- 
გალ „ქალბატონი დიდი მიწისა", რომელსაც კოსმოსის სამად 
განწვალებისას წილად ხვდა „დიდი მიწა" (ქი-გალ, რამაც შეად- 
გინა მისი სახელი) ანუ ქვესკნელი, უქვემოესი და უღრმულესი 
სივრცე, დედრული ბუნების სკნელი. ერეშქიგალი შავეთის ერთ- 
პიროვნული განმგებელია, იგი არავის უზიარებს თავის სადედ- 
ოფლო ტახტს. მხოლოდ ერთგან, ბუნდოვან კონტექსტში, 
გაკვრით არის ნახსენები მისი „ქმარი“, ვინმე გუ-გალ-ან-ნა, 

სრულიად უჩინარი არსება, რომელიც არავითარ როლს არ ას- 
რულებს მითოსში და ხთონურ კულტში. მაგრამ ასურულ- 
ბაბილონური მითოსი მიუჩენს მას ქმრად ძლიერ ღმერთს და 
მეორე, სამეფო ტახტს დადგამს ქვესკნელში სადედოფლო ტახ- 

ტის გვერდით. · 
აქადური პოემა მოგვითხრობს ამგვარ ამბავს: დიდმა ღმ- 

ერთებმა ნადიმი გამართეს ცაში და თავიანთ დას, ერეშქიგალს, 
მაცნის პირით შეუთვალეს, -– ჩვენ კი შეგვიძლია შენთან ჩამოს- 
ვლა, მაგრამ შენ ვერ ამოხვალ ჩვენთან; ამიტომ ვინმე გამოგ- 
ზავნე შენი სანადიმო წილის წასაღებად. მაშინ გაგზავნა ერეშ- 
ქიგალმა ნამთარი, სიკვდილისა და ავი ბედისწერის ღმერთი, 
-თავისი ვეზირი. აღხდა ნამთარი უმაღლეს ცად და სანადიმო 
დარბაზში შესულს ყველა ღმერთი წამოუდგა ქვესკნელის დედ- 
ოფლის პატივისცემის ნიშნად, მხოლოდ ნერგალი არ დაძრულა 
ადგილიდან. რა ემცნო ერეშქიგალს თავხედური საქციელი ამ 
ღმერთისა, უკანვე მიაბრუნა ნამთარი მაღალ ცად, ღმერთების 
საკრებულოში, რათა მოეძებნა ის ღმერთი და მოეკლა. ამ ამ- 
ბავში ჩაერია ეა, სიბრძნის ღმერთი, და ურჩია ნერგალს 
ქვესკნელში ჩასვლა საბოდიშო სიტყვებით. ნერგალიც გაემარ- 
თა და ეამ თან გააყოლა მცველებად დემონიური არსებანი, იმ- 
დენად სახიფათო იყო „მოუსავლეთის გზაზე“ სიარული. საბ- 
ოლოოდ მოხდება ისე (ტექსტში ბევრი ხარვეზია), რომ გულ- 

269



სხურაბ ჰწჰნაძე 
  

მოცემულმა ნერგალმა შელეწა ქვესკნელის კარიბყჭყენი, –- ვე- 
რავინ აიძულა იგი, აესრულებინა ქვესკნელის გარდაუვალი 
წესები, როგორც აიძულეს იშთარი, რომელსაც ყოველ კარიბქე- 
ში აართვეს თითო სამკაული და შესამოსელი და სრულიად შიშ- 

ველი შეუშვეს სულეთში –– მოულოდნელად თავს დაადგა ერ- 
ეშქიგალს და ტახტიდან თმებით დაითრია. „თავს ნუ მომკვეთ, 
ძმაო,-–– ეტყვის ქალი, -–– იყავ ქმარი ჩემი,მე ვიქნები ცოლი შენი; 
დაგაპყრობინებ ქვესკნელის მეფობას, სიბრძნის დაფებს ხელთ 
ჩაგაბარებ. შენ მეფე იქნები, მე –– დედოფალი". ეამა ნერგალს 

ეს სიტყვები, ყელზე მოეხვია ერეშქიგალს, გადაკოცნა და ცრეზ- 
ლები მოსწმინდა. ასე უცნაურად ჩაიგდო ხელში ნერგალმა მზ- 
ეგადასულთა ქვეყნის მეფობა. ასე შეცვალა სემიტურ-აქადურმა 
მითოსურმა მსოფლმხედველობამ ქვესკნელის შუმერული 
დედამთავრული წყობილება, დააოჯახა დაუწყვილებელი 
დედრი და „ქვემოურთა ქვეყანაში“ შექმნა ოჯახი მამამთავრუ- 
ლი საზოგადოების წახედვით, სადაც მთავარი განმგებელი 
ქმარი უნდა ყოფილიყო. 

აღსანიშნავია, რომ მამრის უპირატესობა ფორმალურადაც 
არის ასახული სემიტური ენის მორფოლოგიაში, კერძოდ იმ სა- 
შუალებით, რითაც იწარმოება სახელთა გრამატიკული სქესის 
კატეგორია. აქ პირველადი მამრობითი სქესია, მეორადი – 
დედრობითი. თუ მამრობითი სქესის სახელი წარმოადგენს წმინ- 
და ფუძეს, დედრობითი სქესის სახელის საწარმოებლად ამ ფუძ- 
ეს ერთვის საგანგებო ბოლოსართი, დედრობითი სქესის ნიშანი 
ათ/თ. თუ მამრი არის შარრუ („მეფე“), დედრი იქნება შარრათუ, 
თუ კაცი არის ბელუ („ბატონი"), ქალი იქნება ბელთჟუ. ამ გრამა- 

ტიკულ მოვლენასაც ეფუძნება, გარკვეული აზრით, პირველი 
ქალის წარმოშობის ბიბლიური თქმულება: „შექმნა უფალმა ღმ- 
ერთმა ადამისგან გამოღებული ნეკნი დედაკაცად და მიუყვანა 
ადამს; თქვა ადამმა: ძვალი ჩემი ძვალთაგანი და ხორცი ჩემი 
ხორცთაგანია ახლა იგი, ამისათვის ეწოდოს მას დედაკაცი (იშ- 
შაჰ), რადგან, კაცისაგან (იშ) არის გამოღებული“ (დაბ. 2: 22-23). 

270



ინანა დღა დუმუზი 
  

როგორც ვხედავთ, დედრი იბადება მამრის სხეულიდან და მისი 

სახელიც მამრის სახელისგან არის ნაწარმოები. 
ამგვარი მითოსი სრულიად წარმოუდგენელია შუმერელთა 

ცნობიერებისათვის; ალბათ იმიტომაც, რომ მათი ენა გამორ- 
იცხავს გრამატიკული სქესის კატეგორიას. შუმერულ ენაში რე- 
ალური სქესი გამოიხატება ან განსხვავებული ლექსიკური ერ- 

თეულებით – ნითა „მამრი“, მუნუს „დედრი", ენ „ბატონი“, ნინ 

„ქალბატონი“ და სხვ. – ან სრულიად არ განირჩევა: დუმუ „ვა- 
ჟიშვილი“, „ქალიშვილი“, დამ „ქმარი“, „ცოლი“ და სხვ. 

თავისი საკუთარი ენის მორფოლოგიური თვისების საფუძ- 
ველზე შეუქმნა აქადელმა შუმერული პანთეონიდან ნასესხებ 
ღვთაებას ან-ს („ცა“, „ცის ღმერთი") – ადამისგან გამოღებული 
ფერცხალის არ იყოს – დედრული ცალი ანთჟ, წმინდა „გრამა- 
ტიკული“ წარმომავლობის ქალღმერთი, რომელიც თავისი „წარ- 
მომშობი“ მამრისაგან დამოუკიდებლად არც კი იხსენიება. 
როგორც ცის ღმერთის მეუღლე, იგი დედა-მიწის პერსონიფიკა- 
ცია უნდა იყოს, მაგრამ მას ცაში „ხედავს“ აქადელი თეოლოგი 
თუ მითოლოგოსი, ანუს გვერდით, რაც სრულიად წარმოუდ- 
გენელია შუმერელისთვის. აქადურ პანთეონში შევხვდებით 
ამგვარ დამოკიდებულ ქალღმერთებს, რომელნიც გამოხატა- 
ვენ კაცღვთაების ერთ რომელიმე ასპექტს ან „იშვნენ“ მისი სახ- 
ელწოდებიდან. ასეთია ბაბილონური სიბრძნისა და დამწერლო- 
ბის ღმერთის, ნაბუ-ს მეუღლე თაშმეთუ, რომლის სახელი 
დედრობითი სქესის სიტყვაა და ნიშნავს „შესმენას". ამ სახელ- 
წოდების ქალღმერთი წარმოშვა თავად ნაბუს სახელმა შინაარ- 
სობრივი ასოციაციის ძალით: ნაბძუ (ნაბიუ) გაგებულია როგორც 
„„მოწოდება", „ძახილი“, –– მამრული ბუნების აქტიური ქმედება, 
რამაც გამოძახილი უნდა ჰპოვოს დედრის ბუნებაში პასიური 
მიმღებლობის სახით: ნაბუ მოუწოდებს ვითარცა ქმარი, ქალ- 
ღმერთი თაშმეთუ („შესმენა“), მისი ცოლი, შეისმენს მის მო- 
წოდებას; თაშმეთუს არსებობა დამოკიდებულია ნაბუზე – თუ 
„ძახილი“ არ იქნა, არც „შესმენა“ არ იქნება. 

271



დურაბ ჰიჰნაძე 
  

აქადურ ანუ ასურულ-ბაბილონურ ხანაში, როგორც დავინას- 
ეთ, ქალღმერთნი კარგავენ იმ ძველ პრივილეგიებს, რითაც 
სარგებლობდნენ ისინი შუმერულ ეპოქაში. სადღა შევხვდებით 
ძველშუმერული ტიპის დედრულ ღვთაებას, რომელიც იწოდე- 
ბოდა „ღმერთების დედად" (ამა-დინგირ-ენე), კერძოდ ნინთურ- 
ისა და ნინხურსანგას მოდგმის დიდ დედებს, რომ აღარაფერი 

ვთქვათ ზემოთნახსენები ნამმუს გამო, რომელიც სრულ დავი- 
წყებას მიეცა გვიანდელ დროში. როგორც სრულიადშუმერის 
ღვთაებანი, ისინი არ იყვნენ დაკავშირებულნი რომელიმე 
გარკვეულ ქალაქთან, ისინი ბადებდნენ მთელი შუმერის ღმ- 
ერთებს, გადაწყვეტდნენ შუმერული მიკროკოსმოსის სახით 
წარმოდგენილი სამყაროს ბედისწერას, ბადებდნენ კაცთა 
მოდგმას და განაგებდნენ ქვეყნის ბედ-იღბალს. მაგრამ ამავე 
დროს შუმერის ყოველ ქალაქს ჰყავდა თავისი დიდი დედა, დი- 
ასახლისი, რომელიც მამრი ღვთაების გარეშე განასახიერებდა 
ქალაქ-სახელმწიფოს ერთიანობას, როგორც დედა-ქალაქი – 
„დედა მრავალთა შვილთა"; იგი ანიჭებდა სასიცოცხლო სუნთქ- 
ვას ქალაქის მკვიდრთ, რომელთაც გაფანტვა ელოდათ, უკეთუ 
ქალღმერთი მიატოვებდა თავის ტაძარს. ასეთი იყო ლაგაშელი 
დიდი დედა გათუმდუგი, რომელზეც ამგვარი სიტყვებია ნათქ- 
ვამი „ურის დაქცევის" ტექსტში: 

ლაგაშის დედამ სადგომი თვისი დაუტევა, განქარდა ფარეხი მისი, 

გათუმდუგმა სახლი მათი, ლაგაში, დაუტევა, განქარდა ფარეხი მისი (97,72). 

გათუმდუგის უდიდესი ავტორიტეტისა და ყოვლისმომცველი 

ბუნების გამო ლაგაშის მთავარს, გუდეას, სრული საფუძველი 
ჰქონდა მიემართა მისთვის: 

დედა არ მივის, დედა ხარ ჩემი, 

მამა არ მივის, მამა ხარ ჩემი (58,/"III, 6-7) 

272



ინანა და დუმუზი 
  

ურუქში იყო ნინსუნა, ლეგენდარული გილგამეშის დედა, 
რომელსაც თავიანთ საერთო წინაპრად თვლიდნენ ურისIII დი– 
ნასტიის მეფენი. მისი სახელი ნიშნავს – „ქალბატონი-ფური", 

ხოლო ზედწოდება „საჩიხის ფური“ მოწმობს მის სისხლხორ– 
ცეულ კავშირს თავის ქალაქთან, რომელიც წარმოდგენილია 
ერთ საერთო ბოსლად, სადაც ადამიანებთან ერთად განუწ- 
ყვეტლივ იბადება პირუტყვი. ნინსუნას ნომინალური ქმარი, ნახ- 
ევარღვთაების რანგში -–– ალბათ ისევ ქალღმერთის ნებით – 

ამაღლებული ლუგალბანდა ვერ ზღუდავს მის უფლებებს ურუ- 
ქში, პირიქით, „საჩიხის ფური“ ჩრდილავს მას თავისი ღვთაე- 
ბრივობით. 

ასევე თავისუფალ ქალღმერთთა რიცხვს უნდა მი- 
ვაკუთვნოთ ნისაბა, ათავთავებული ყანების განსახიერება, –– 
შუმერელ ნათელმხედველს ევლინებოდა იგი ხოდაბუნებში 
მოარულ, ხშირთმიან ქალწულად და მისგან მიწის ნაყოფიერებ- 
ის მომლოდინე ამკობდა მეტისმეტად „მსუყე" ეპითეტით – 

„მრავალსაშოიანი და მრავალძუძუებიანი"“; მაგრამ ვინ არის მის 
მეუღლედ დასახელებული ვინმე ხანი, სრულიად უჩინო ღვთაე- 
ბა, რომელიც ვერ ეცილება ქალღმერთს ქალაქის დიასახლისო- 
ბაში; ნისაბა ერთპიროვნულად განაგებს ქალაქ უმას ბედ-იღ- 
ბალს და მისი გამარჯვება-დამარცხების პასუხისმგებელია. 

მაგრამ არცერთს აქ ნახსენებ ქალღმერთთა შორის არ ჰქო- 
ნია ისეთი ბრწყინვალე ბედი და ისე დიდებულად არ გამორჩეუ- 
ლა თავის „დობილთა“ შორის შუამდინარული ცივილიზაციის არ- 
სებობის მთელ მანძილზე, როგორც ურუქელი ინანა, რომლის 
სიმბოლო დასტურდება ჯერ კიდევ დამწერლობამდელი ხანის 
სახვით ხელოვნებაში. თუმცა, შესაძლებელია, იგი არ იყოს ისე- 
თი ძველი წარსულის მქონე, როგორიც არის ნამმუ ან ნინთური, 
და არც მათსავით იწოდებოდეს ღმერთებისა და კაცთა მოდგ- 
მის დედად, მაგრამ იგი ჩრდილავს ყველას, იმდენად სავსეა მისი 

ბუნება და იმდენად ფართო მისი მოქმედების დიაპაზონი. ცის 

273



ზურაბ კიკნაძე 
  

ბრწყინვალე დედოფალი და ტყვე ქვესკნელისა, სამკაულთაგან 
განძარცული და გაშიშვლებული; ბრძოლისა და შეტაკებათა 
ქალღმერთი, ამორძალი და უმწეო ქალწული, რომელსაც ყოვ- 
ელ წამს შეურაცხყოფა ემუქრება მოკვდავთაგან; მწუხრის ვარ- 
სკვლავი და ცისკრის ვარსკვლავი; სასიყვარულო ვნებათა დედა- 
უფალი და საკუთარ ვნებათა ვერშემკავებელი, როცა მთვარი- 
ან ღამით სატრფოს შეეყრება; ყველას მშველელი და გამმარ- 
ჯვებელი, ხოლო თავად სხვისი შემწეობის მოიმედე; დუმუზის 

ქვესკნელად გამსტუმრებელი და მისივე დამტირებელი. 
მეტისმეტად რთული და ბუნდოვანია ინანას მითოსურ-ზღა-“ 

პრული ბიოგრაფია. ძნელია გარკვევა იმისა, თუ რომელი ეპი- 
ზოდი მისი ცხოვრებისა. უსწრებს მეორეს ანუ სხვაგვარად: 
რომელი ამბავი შეითხზა უწინარეს. სად დაიბადა და ვინ იყვნენ 
მისი ღვთაებრივი მშობლები? წარმოშობით იგი თითქოს ურეუ- 
ქელია, მაგრამ რად ითვლება მის მამად სინი, მთვარის ღმერთი, 
რომელსაც ურუქთან ნაკლები კავშირი აქვს? ერთი ტრადიცი- 
ით იგი ცის ღმერთის, ანის ასულია; მეორე ტრადიციით მისი 

მეუღლეა და ცის დედოფლად იწოდება. 
ინანას განუშორებელი ეპითეტია „ქალწული" (ქი-სიქიუ,, მა- 

გრამ ერთი შუმერული მითოსი მოგვითხრობს, როგორ დაკარ- 
გა მან ქალწულობა: ერთ დროს, სრულიად გაურკვეველ დროში, 
იყო და არა იყო რა, იყო მოკვდავი კაცი, მებაღე ვინმე შუქალე- 
თუდა, რომელსაც ერთადერთი საზრუნავი ჰქონდა -–- მი- 
წისპირის აყვავება და ბაღის გაშენება უდაბნოში. რა ღონეს არ 
ხმარობდა, მაგრამ ვერა და ვერ მოიმკო შრომის ნაყოფი. გამ- 
წარებულმა კაცმა დაძაბა მთელი თავისი არსება, შეისწავლა 
ციური ნიშნები, ეზიარა ღვთაებრივ სიბრძნეს და ამის წყალო- 
ბით გაახარა თავის მიწაზე ერთი ხე –– ცარბათუ, რომლის 
ჩრდილმა მზის აღმოსავლიდან მზის დასავლამდე უწია. ცად და 
ქვეყნად მოარული ინანა მოადგება ამ ხეს და დალლილ-დაქან- 
ცულს მის ჩრდილქვეშ ჩაეძინება. ჩასაფრებული მებაღე იდუ- 
მალ მიეპარება მძინარეს და წაართმევს ქალწულობას. გამ- 

274



ინანა და დუმუზი 
  

ოიღვიძებს ქალღმერთი და სხვადასხვა სასწაულებით შეეცდე- 
ბა მიაგნოს შეურაცხმყოფელის ასავალ-დასავალს; მაგრამ 
მოკვდავი სულ მუდამ უსხლტება ხელიდან. ამბის დასასრული 
შემონახული არ არის და ჩვენთვის უცნობია, რა ბედი ეწია შუ- 
ქალეთუდას (79-ბ, 86-90). მაგრამ ამ მითოსში სხვა რამ არის 
საგულისხმო, სახელდობრ სამი მომენტი, რომელიც ნიშან- 
დობლივია ინანას ბუნებისთვის: ქალღმერთის კავშირი ხესთან 
გინა ბაღთან, კავშირი მოკვდავთან და ის გარემოება, რომ ეს 
მოკვდავი მებაღეა. 

იმაზე ბუნებრივი რა უნდა ყოფილიყო, რომ მგზავრობისა- 
გან ქანცმილეულს ხისთვის მიეშურებინა და მის ჩრდილში ეპო- 
ვა განსვენება. მაგრამ აქ სხვა მოტივიც იჩენს თავს: ინანას გან- 
საკუთრებული ლტოლვა აქვს ყოველი ნაყოფიერისადმი და, 
კერძოდ, ხისადმი, რაც ატარებს ნაყოფს, მით უმეტეს, თუ ხე 
იგი –– ცარბათუ -- არაჩვეულებრივი ხეა, შესაძლოა, პირველ- 
გახარებული მცენარე ადამიანთა მიწაზე. თავის ადგილას, 
როგორც უკვე ზემოთ იყო აღნიშნული, ცარბათუ კოსმიური ხე 

იყო, ვერტიკალზე განლაგებულ სკნელთა შემაერთებელი, უხ- 
ილავი ღერძის ანუ დურ-ან-ქის –– „ცისა და მიწის კავშირის" -– 
განსახიერება. ვნახეთ, რომ მის ფესვებში გველს დაებუდა წი- 
წილებითურთ, ხოლო წვეროკინზე არწივი იჯდა თავის მარ- 
თვესთან ერთად. ეს ხე, რომელსაც მაშინ „დიდი ღერძის" ხილ- 
ვადი გამოვლენა ვუწოდეთ, ახლა „სიცოცხლის ხედ“ უნდა მივ- 
იჩნიოთ, სადაც საფუძველი ჩაეყარა ცოცხალ არსებათა პირვ- 
ელ საზოგადოებას. სხვა რამეც ხდება ხის ქვე, როგორც გვარწ- 
მუნებს არქაული ხანის საბეჭდავები, სადაც ვხედავთ გამო- 
სახულს რტოებს ხისას, რტოთა შორის შიშველ კაცს და ღრი- 
ანკალს, სქესობრივი კავშირის სიმბოლოს მასთან ერთად. ამი- 
ტომაც – ასეთი მნიშვნელობა რომ ენიჭება ხეს –– მასთან 
შემთხვევით არ მოსულა სიყვარულისა და ნაყოფიერების ნორ- 
ჩი ქალღმერთი; იგი მოიყვანა მისმა ბედმა, –- შესაძლოა, შუ- 
ქალეთუდაც ელოდა მას –– ოღონდ თავად ქალღმერთს ჯერ 

2175



სურაბ ჰიჰნაძე 
  

კიდევ არ ჰქონდა გაცნობიერებული საკუთარი ბუნების საიდ- 
უმლო; მას ეძინა ხის ქვეშ, მასში ჯერ კიდევ თვლემდა სასიყ- 
ვარულო ვნება. მებაღე დაეცა თავს და გამოაღვიძა. ბუნებრივ- 
ია, ქალი შეურაცხყოფილად იგრძნობდა თავს, შესძაგდებოდა 

კაცი, უარყოფდა, დაედევნებოდა მას ქვეყნის კიდემდე, ვიდრე 
კვლავ არ შეეყრებოდა, ოღონდ არა შეურაცხმყოფელ შუქალე- 
თუდას, მებაღეს, არამედ თავის „გულის რჩეულს“, მიწის მუშაკს, 
იმ მებაღის გარდასხეულებას; მათ ხომ ერთი სამუშაკო ნიადა- 

გი ჰქონდათ. 
ქალღმერთი ინანა კიდევ შეხვდება ორ სხვა მებაღეს, ოღონდ 

სრულიად განსხვავებულ დროულ განზომილებაში. ერთი მათ- 
განის ამბავი შემონახულია გილგამეშის ეპოსში, სადაც ინანას 
„დიდებული იშთარი" ეწოდება. იმ ნორჩი ქალწულისაგან განსხ- 
ვავებით, შუქალეთუდას მსხვერპლი რომ გახდა, ამდროინდე- 
ლი ინანა-იშთარი თავად ეძალება ვინმე იშულანუს, მამამისის 
მებაღეს, რომელიც მარადდღე უმასპინძლდებოდა ქალღმერთს 
უკეთესი ფინიკით და სხვა ძღვენით თავისი ბაღიდან. ეს არ იკ- 
მარა ქალღმერთმა და სიყვარული მოსთხოვა მებაღეს. „ვიგე- 
მოთ ძალი შენი, იშულანუ!“ – ნართაულად ეუბნებოდა, რაზეც 
მებაღემ, თითქოს არ ეკადრებოდა ქალღმერთის სიყვარულის 
გაზიარება, უცნაური პასუხი გასცა: „დედა თუ არ მიცხობს, სხვა 
პურს ვერ შევჭამ, პური ვით ვიგემო ავი და ბინძური?" ქალღმ- 
ერთმა დაჰკრა იშულანუს და ობობად აქცია. გაუგებარია, რამ 
გააბოროტა იშულანუ, რატომ შეიძულა ასე სასტიკად ქალღმ- 
ერთი; მაგრამ ის კი ცხადია, რომ ქალღმერთს შემთხვევით არ 
დაუდგამს თვალი იშულანუსთვის, რადგან მას შემდეგ, რაც იმ 
პირველმა მებაღემ შეაცდინა, ამ საქმიანობის კაცზე უნდა შე- 
ჩერებულიყო მისი არჩევანი, როგორც შეჩერდა ერთხელ, ლეგ- 
ენდის მიხედვით, სარგონ აქადელზე, რომელიც აგრეთვე მე- 
ბალე იყო, ვიდრე სამეფო ტახტზე ავიდოდა. თავად სარგონი 
ამბობს ლეგენდაში: 

276



ინანა და დუმუზი 
  

აქიმ, მერწყულმა, თავის მებაღედ დამადგინა, 

ოდეს მებაღე ვიყავ, იშთარმა შემიყვარა. 

„შეყვარებას“ ის მოჰყვა, რომ სარგონი გამეფდა მთელს შუამ- 
დინარეთზე და, როგორც ვიცით, „ორმოცდათხუთმეტი წელი 
მეფობას იქმოდა". 

მებაღეობის მოტივი ამ ლეგენდაში უნდა მივიჩნიოთ იმ მი- 
თოსის ანარეკლად, რომლის მიხედვითაც პირველმა მეფემ 
თავისი მეფური მოღვაწეობა მებაღეობით დაიწყო. ამის კვალი 
ჩანს ერთი აქადური თხზულების მითოსურ პროლოგში: „დიდი 
ხნის წინათ... ხელმწიფება არ იყო ქვეყნად და მეუფება კაცთა 
ზედა ღმერთებს ეპყრათ... მერე მეფობა ციდან ჩამოვიდა და 
მოკვდავ კაცს დაეკისრა მისი აღსრულება". ამ მეფემ პირველად 
ის მოიმოქმედა, რომ თავის ბაღში თამარისკი და დანაკის კუდი 
დარგო (38,.155). ეს მითოსურ დროში მოხდა, ხოლო ისტორიულ 
ხანაში შუამდინარელი მეფენი გამუდმებით აშენებდნენ ბაღებს, 
შორი ქვეყნებიდან შემოჰქონდათ ხეთა ნერგები და დიდის რუ- 
დუნებით ნერგავდნენ იმ ქვეყნის მიწაზე, სადაც ხე ბუნებრივ 
პირობებში არ იზრდებოდა. ცხადია, ამგვარად გაშენებული 
ბაღი იქნებოდა არა ხეთა უბრალო ერთობლიობა, არამედ წმინ- 
და ჭალა, ნაკრძალი, სადაც მეფე, უზენაესი მებაღე, კულტის 
საქმეს ასრულებდა. ამიტომაც მებაღეობა მეფის საკრალურ 
ფუნქციებში შედიოდა და ბაღსაც ჰქონდა არა იმდენად სამეურ- 
ნეო გინა ესთეტური დანიშნულება, არამედ პირველ რიგში 

საკულტო მნიშვნელობა. 
დავუბრუნდეთ ისევ ინანას –– ერთ ეპიზოდს მისი „ადრეული 

ცხოვრებიდან", სადაც კვლავ შევხვდებით ხეს და მოკედავ კაც- 
საც, რომელთანაც ქალღმერთს უმჭიდროესი კავშირი აქვს, 
თუმცა ეროტიული მოტივი აქ შენიღბულია, მაგრამ სხვაგან 
სრული სიცხადით გამოვლინდება. ეს ხეც, ამ ამბავში რომ ფიგ- 
ურირებს, ზემოთხსენებული ცარბათუს ანალოგიურია, ოღონდ 
ეწოდება ხალუპ, რომლის ზუსტი მნიშვნელობა ასევე უცნობია, 

277



ზურაბ კიკნაძე 
  

პირობითად კი, ჩვენში გავრცელებული წმინდა ხის ანალოგი- 
ით, შეიძლება დაერქვას ალვა. ამ ეპიზოდში, რომელიც ვრცელი 
მითოსის ნაწყვეტია, კვლავ ვხვდებით ნორჩ ქალწულს, ინანას, 
ეულად მოარულს ამქვეყნად. შესაძლებელია, ამჯერადაც 
მაჩრდილებელ ხეს ეძებდა, მაგრამ მის ნაცვლად ქარიშხლის- 
გან ამოძირკვულ ალვას წააწყდა, რომელიც ევფრატის ნიალღ- 
ვარს გამოერიყა. ჩვენ ვიცით ინანას ლტოლვა ხისადმი და მანაც 

' მოისურვა ურუქის ბაღში გადაერგო ხის მორჩი, ერწყა, ეზარდა 
იმ ნატვრით, რომ მისი ზროსაგან ტახტი და სარეცელი გამო- 
ერანდა. 

„როდის მექნება წმინდა ტახტი დასაჯდომად?“ –– იტყოდა; 

„როდის მექნება წმინდა საწოლი დასაწოლად?" –- იტყოდა (97,16). 

ამგვარი ნატვრა გავრცელებული ზღაპრული მოტივია; ოღონდ 
ზღაპრებში მას სხვაგვარი გააზრება აქვს: ცრუ-დედოფალი ხე- 
ლმწიფის საყვარელი ალვის ხის ფიცრებისგან შეკრულ ტახტს 
მოისურვებს, რაკი იცის, რომ ამ ხეში მის მიერ დაღუპული ნამ- 
დვილი დედოფალია განსხეულებული (111, 123). იგივე მოტივი 

ყველაზე ადრე წერილობით ძველ ეგვიპტეში დასტურდება (76- 
ა). ნაკლებ სავარაუდებელია, რომ ინანას ნატვრასაც ამგვარი 
სარჩული ედოს; შუმერულ მითოსში ხალუბი წმინდა ხეა, წმინ- 
და მტილში დარგული და მისგან გამოთლილი ტახტი და საწოლი 
საკრალური დანიშნულებისაა. ასეთივე წმინდა ხე უნდა იყოს 

ერთი ქართული ლექსის ალვის ხე: 

ჩემო ქმარო, ლომო და გმირო, 

ალვის ხეს ქვეშა უდგისარ, 
შეჰკარ ხელი, შტონი მოტეხე, 

შენ მაგისი სახლი დამიდგი, 

ნაფოტისა – წისქვილ-ბეღელი (99,54). 

278



ინანა და დუმუზი 
  

შესაძლებელია, ამ ლექსში „სახლი“ და „წისქვილ–ბეღელი“ 
(ვარიანტში: „ბოსელი") საკრალური და არა ყოფითი დანიშ- 
ნულების იყოს, მაგრამ ასეთი ვარაუდი შორს წაგვიყვანდა. 

თუ კვლავ შუმერულ ტექსტს დავუბრუნდებით, უნდა ითქ- 
ვას, რომ ინანასაც გამოუჩნდება თავისი „ლომი და გმირი" (ფრ- 

სანგ „გმირი“ შუმერელ მამრთა უპირველესი ეპითეტია) გილ- 
გამეშის სახით, რომელსაც მოუხმობს გასაჭირის ჟამს. ხოლო 
გასაჭირი ის იყო, რომ ქალღმერთი ვერ მიეკარა ხალუბის ხეს, 
რადგან ძირიდან მწვერვალამდე საშიშ არსებებს დაეპყროთ 
იგი: 

მის ძირში მოუნუსხავმა გველმა დაიბუდა, 

მის რტოებში ფრთოსანმა ანზუდმა ბარტყები დასხა, 

მის შუაგულში ქალწულმა ლილამ სახლი გაიკეთა. 

ურუქში დარგული ხალუბი სამყაროს მოდელი აღმოჩნდა, მს- 
გავსად იმ ცარბათუ-ხისა, სადაც გველი და არწივი ბუდობდნენ 
თავთავიანთი ბუნების შესაბამ ადგილებზე. ოღონდ აქ მითო- 
სური რეგისტრი უფრო მაღალია: არწივს ენაცვლება ანზუდი 
(ძველი წაკითხვით: იმდუგუდი), ლომისთავიანი ფრთოსანი, ჩვე- 

ნი ფასკუნჯი; ჩვეულებრივ გველს -–– მოუნუსხავი გველი, 
რომელზეც შელოცვა არ მოქმედებს, იხსენიება მითოლოგიურ 
ფრაგმენტებში. რაც შეეხება ქალწულ ლილას (ქი-სიქილ-ლი– 

ლა), ინანას სახელმოდგამს ზედწოდებაში, მაგრამ მის ანტაგო- 
ნისტს -–– იგი უკაცრიელ ადგილებში მოხეტიალე დემონია; ად- 
ამიანთა საცხოვრისსაც ეწვევა ხოლმე იდუმალ, მამაკაცებს 
იტყუებს სახლებიდან და, ვაი მას, ვისაც შეაცდენს. მისგან მო- 
დის (ბაბილონის გზით) ებრაულ დემონოლოგიაში ცნობილი 
ლილით, რომელთანაც ლეგენდის თანახმად ადამს შეუცოდავს, 
ვიდრე ევა გაუჩნდებოდა საკუთარი ფერცხალისგან. 

საიდან მოხვდნენ ეს არსებანი ურუქის ბაღში –– ამაზე დუმს 
ეს ტექსტი და არც სხვაგან სადმე იხსენიება მათი თანაცხოვრე- 

279



შურაბ კიკნაძე 
  

ბა ხალუბზე ან სხვა რომელიმე ხეზე. ისიც გაუგებარია, თუ რას 
აპირებენ მომავალში, როდემდე იქნებიან ხეს შეკედლებულნი; 
ეს უძრავი სურათი – თავისი პირვანდელი შინაარსისგან და- 
ცლილი მითოლოგემა – შემონახულია ამ ამბავში დედაბოძზე 
ამოკვეთილი სახეებივით. მათ ფუნქცია დაუკარგავთ და საშიშ- 
ნი გამხდარან უმწეო ქალღმერთისთვის, რომელიც ვერ მიკარე- 

ბია ხეს. | 

გარიურაჟისას, ცისკიდურის გაბრწყინებისას, 

დილის ფრინველთა ჟრიამულის ჟამს, 

ქალი იგი მოტირალი გილგამეშს უხმობდა, 

წმინდა ინანა თავის ძმას, გილგამეშს, უხმობდა. 

გილგამეშის წოდება ინანას ძმად შეიძლება მოასწავებდეს ქალ- 
ღმერთის ჩამომიწებას ქვეყნიერთა დონემდე ან მოკვდავი გილ- 
გამეშის აღზევებას ღვთაების რანგში, რადგან დაძმური ურთ- 
იერთობა არსებათა შორის თანასწორობას გულისხმობს. მა- 
გრამ უნდა ითქვას, რომ გილგამეშის შერაცხვა ინანას ძმად 
მოულოდნელია და უნიკალური: სხვაგან არსად დასტურდება 
მათი ამგვარი ნათესაობა; გილგამეში, ვითარცა ურუქის ბატო- 
ნი (ან ქურუმი -– ე§) და მეფე საკრალური'ქორწინების ძალით – 
რაზეც საგანგებოდ იქნება ლაპარაკი –– არ უნდა ყოფილიყო 
ინანას „საყვარელი ქმარი“ (დამ-ქი-აგ-ინანნა), მსგავსად მის 
წინამორბედი, ლეგენდარული ენმერქარისა ან ლაგაშელი ეან- 
ნათუმისა და სხვათა. მაგრამ გილგამეშსა და ინანას შორის იმ- 
თავითვე დამკვიდრებულია უცნაური ურთიერთობა: აქ თუ ისი- 
ნი და-ძმანი არიან და გასაჭირში ძმა შეეწევა დას, სხვაგან სას- 
ტიკად უპირისპირდებიან ერთმანეთს -–- ინანა განუწყვეტლივ 

ეძიებს მის სიყვარულს, ხოლო გილგამეში მძულვარებით უარვ- 
ოფს მას, რითაც ხელს იღებს არა მხოლოდ საკრალური ქორ- 
წინების უფლებაზე, არამედ ქალთა სქესზე საზოგადოდ და 
ამჟღავნებს აშკარად გამოხატულ ქალთმოძულეობას. გილგამე- 

280



ინანა ღა დუმუზი 
  

ში – თუმცა ძნელია ითქვას, რატომ გამოირჩა იგი ასეთნაირად 
სხვა გმირთა შორის – არის პირველი, ლიტერატურულად, ჯერ 
კიდევ შუმერულ პოემაში, დადასტურებული მიზოგინი -–– ქალთ- 
მოძულე და უარისმყოფელი, და ეს თვისება გადაჰყვა მის 
პიროვნებას აქადურ ეპოსში, სადაც კიდევ უფრო გამძაფრდა 
და გამოკვეთილი სახე მიიღო (იხ. კარი VI). 

მაგრამ ამ პოემაში, რომლის შინაარსსაც მივყვებით ახლა, 
გილგამეში მზრუნველი ძმაა ქალღმერთისა,ვისი გულისთვისაც 
იგი მოიხმარს თავის გმირობას. 

ხის ფესვებში მოუნუსხავი გველი მოკლა, 

ხის რტოებში ფრთოსანი ანზუდი ბარტყებითურთ შეიპყრო, 

ხის შუაგულში ქალწულ ლილას სახლი დაურღვია, 

ქალწული ლილა უდაბნოსაკენ გააქცია; 

ხე იგი ფესვებითურთ აღმოფხვრა, 

რტონი მისნი განკაფა, 

წმინდა ინანას ტახტისათვის უბოძა, 

საწოლისათვის უბოძა. 

გმირმა განდევნა ხალუბისეული სამი სკნელის მოსახლეობა, 
დაარღვია მათი კოსმოსი, ამოძირკვა ხე -–– „დიდი ღერძი" მხ- 
ოლოდ იმისთვის, რომ აღსრულებულიყო ინანას სურვილი: ქალ- 
ღმერთს თავისი ბუნების გამო ძალზე ესაჭიროებოდა ტახტი და 

განსაკუთრებით სარეცელი. 
მითოსში ზედმეტად არაფერი ხდება: უნდა ვიფიქროთ, რომ 

ინანას მანამდე არ ჰქონია არც ტახტი, არც საწოლი; რომ ჰქონ- 
ოდა, მეტს აღარ მოისურვებდა. ეს უნდა ყოფილიყო არა უბრა- 
ლო, საყოფაცხოვრებო ავეჯი, არამედ საკრალური დანიშ- 
ნულების დგამი, რომელიც მხოლოდ ერთხელ უნდა მოსურვე- 
ბოდა ადამიანს, რადგან მის სიცოცხლეში მხოლოდ ერთხელ 
დგება ასაკი, როცა დასჭირდება ეს ნივთები –– სადედოფლო 
ტახტი და საქორწინო სარეცელი; მას დასჭირდება აგრეთვე 

281



ხურაბ კიკნაძუ 
  

შესამოსელი – იგი უნდა შეიმოსოს ძველთაგანვე დადგენილი 
წესისა და რიგის მიხედვით და მორთულ-მოკაზმულმა მსხვერ- 
პლად უნდა მიიტანოს თავისი სიქალწულე სარეცელზე და 
როგორც დედოფალი დაბრძანდეს ტახტზე. უნდა დასრულდეს 
ხეტიალის წლები, ხიფათით სავსე და შეეყაროს სიძეს, „თავის 
გულის რჩეულს", რათა უპატიო არ ჰყოს იგი ყოველმან მისმან 
მპოვნელმან, როგორც ერთხელ, იმ პირველგაშენებულ ბაღში. 

„თვალი მოვავლე მთელი ქვეყნის ხალხს და ჩემმა გულმა დუ- 
მუზი ქვეყნის მეფედ და მწყემსად გამოარჩია“, –- ამას ამბობს 
უკვე „გათხოვილი" ინანა თავისი ცხოვრების კლასიკურ ხანაში; 
შუამდინარული ცივილიზაციის მთელს მანძილზე ინანასთან 
განუყრელად არის დაკავშირებული მწყემსი დუმუზი. იგი ყველ- 
გან – როგორც კანონიკურ მითოსში, ასევე კულტში –– არის 
მისი აღიარებული სასიძო და შემდეგ ქმარი, თუმცა ეს კავშირი 
არ მოუტანს ხანგრძლივ და უღრუბლო ბედნიერებას -–- არც 
ერთს, არც მეორეს. მაგრამ ინანა არ არის მართალი, როცა ამ- 
ბობს, რომ მისმა გულმა დუმუზი აირჩია; თუ გადავხედავთ მის 
ცხოვრებას საერთო მითოსურ პერსპექტივაში, დავინახავთ, 
რომ მის გულს ამოურჩევია არა დუმუზი, არამედ სხვა კაცი, 
ვინმე ენქიმდუ (არ უნდა აგვერიოს გილგამეშის ეპოსის „ენქი- 
დუში"), „კაცი არხებისა და გუთნისა“, რომლის საქმიანობა არ- 
სებითად განსხვავდებოდა მწყემსობისაგან. ეს იყო ინანას 
პირველი სიყვარული, რომელსაც განხორციელება არ ეწერა. 

ერთ შუმერულ ტექსტს, რომელსაც პირობითად ვარქმევთ 
„ინანას ნიშნობას“ (97, 30), გადავყავართ ურუქის შემოგარენ- 
ში, სადაც ერთმანეთს ერაყიფებიან ინანას გულისთვის მწყემ- 
სი დუმუზი და მიწის მუშაკი ენქიმდუ – აბელ-კაენი. მწყემსი 
აძოვებდა თავის ფარას ურუქის გაღმა უდაბნოში, მიწათმოქმე- 
დი ხნავდა და თესავდა ურუქის ყანებს. თითოეული ჰპირდებო- 
და ქალღმერთს საკუთარი შრომის ნაყოფს, ყოველნაირად აქებ- 
და თავის ძღვენს. ურუქის ცაზე მოარული მზის ღმერთი უთუ 
დაჰყურებდა მათ ორთავეს, მაგრამ დუმუზის მხარი ეჭირა, რად- 

282



ინანა და დუმუზი 
  

გან მწყემსი უნდოდა თავისი დის საქმროდ. მზის ღმერთს მწ- 
ყემსები უყვარდა და მფარველობდა: „სახლს მოშორებული, 
თემიდან შორს წასული მწყემსი საშიშ უდაბნოში შენ შეგეყრე- 
ბა: მტერმორეული მეცხვარეები, მწყემსის ბიჭები შენ გესავ- 
ენ" (38, 135). რაც მთავარია, ინანას მამა -–– მთვარის ღმერთი 
სინი, მესაქონლეთა პირველი პატრონი იყო; ძველი მწყემსის 
თვალში იგი ჩანდა ღამეულ ცაზე, როგორც რქამოელვარე ხარი, 
რომელიც წინ მიუძღვებოდა ვარსკვლავთა ნახირს. მესაქონ- 
ლე ხალხს იგი მიაჩნდა პირუტყვის უზენაეს მწყემსად; მის ტაძ- 
არს „ბოსელს“ უწოდებდა, „ფურმრავალ, ფართო ბოსელს", 
რომელიც „ხარივით ბუბუნებდა მის სადიდებლად“. მის მიერ 
დაფუძნებული ქალაქი ური ერთი დიდი ბოსელი იყო, სადაც მან 
ნახირივით შეყარა თავისი ხალხი. როცა ეკითხებიან – „წმინდა 
ბოსლის მეფევ, სად მიდენე შენი ფური, ჭაბუკო, დიდებულო მწ- 
ყემსო?" –– ის პასუხობს: „მინდვრად, იქ, სადაც კვარცხლბეკი 
ავაგე ჩემი ურისათვის, წმინდა ლელიანში მივდენე ჩემი ფური“ 
(59-ა, 37). სინს მოწონდა თავისი ასულისთვის მწყემსი, უპირატე- 
სობას ანიჭებდა მის შესაწირავს, როგორც უფალი აბელისას და 
უარყოფდა კაენს, მიწის მუშაკს. ხოლო ინანა, ძველი ოჯახური 
ტრადიციის გადამხვევი და არადჩამგდები, სხვაგვარად გან- 
სჯიდა: მისი გული კაენისკენ იყო მიქცეული და დუმუზი-აბე- 
ლის გაგონებაც არ უნდოდა. ინანამ შეიყვარა მიწის მუშაკი იმ 
ძღვენის გამო, რომელსაც მისგან მოელოდა; ქალღმერთს ხი- 

ბლავდა მიწის ნაყოფი, ხორბალი, ხილი და მათგან დამზადებუ- 
ლი ყოველი ნაწარმი –– სელის შესამოსელი და სხვა სიკეთენი, 
რაც კი მოჰყვება მკვიდრ ცხოვრებას. ქალღმერთი მწყემსობით 
იწუნებდა დუმუზს, მსგავსად იმ ქალისა, ერთ ქართულ ხალხურ 

ლექსში რომ ამბობს: 

ნუ მიმცემ მეცხვარე კაცსა, 

თორო მაიზრობს ფეხსაო... 

თუ მიმცემ, ისეთ კაცს მიმეც,



ფურაბ ჰიწკნაძე 

  

რო იყოს გუთნისდედაო, 

მოვიდეს გუთანზეითა, 

დამიჯდეს ლოგინზედაო. 

ინანაც ამ სიტყვებს შეაგებებს უთუს არჩევანს: 

რაღა ქნას კაცმა, გულისა ჩემის სანებელმა, 

კაცმა, გულითა ჩემით არჩეულმა, 

რომელიც ბეღლებს ხორბლით აღავსებს, 

მიწის მოქმედმა, ხორბლის მეხვავემ? 

მწყემსმა რა იცის თვინიერ ფარეხისა? 

და კვლავ ეტყვის მას შემდეგ, რაც უთუ ჩამოუთველის მწყემ- 

სის ღირსებებს: 

მე მწყემსი იგი ვერ წამიყვანს, 

თავისი ახალი სამოსელით ვერ შემმოსავს. 

მე, ქალწულს, მიწის მოქმედი წამიყვანს, 

მიწის მოქმედი, ხილის მომყვანი, 

მიწის მოქმედი, ხორბლის მეხვავე. 

მაგრამ თავის უპირატესობაში დარწმუნებული მწყემსი, 
რომელიც სრულიად არ ჰგავს იმ თვინიერ და მორჩილ აბელს, 
სულის მოთქმის საშუალებას არ აძლევს ინანას – „მიწის მოქმე- 
დი ნუთუ მე მჯობს? მიწის მოქმედი მე რითი მჯობს?“ – და სხა- 
პასხუპით ჩამოუთვლის თავის ნამუშაკევს მიწათმოქმედის ნა- 
მუშაკევის საპირისპიროდ. მწყემსმა „შავ ხორბალს“ დაუპირ- 
ისპირა შავი ცხვარი, „თეთრ ხორბალს” – თეთრი ცხვარი, სხვა- 
დასხვაგვარ ლუდს – ყვითელი რძე, ერბო, ნაღები, თაფლუჭს – 
მაწონი (?), ხილს – კარაქი, პურს – ყველი. ამავე დაჟინებით, 
თუმცა არ ახსენებს, მწყემსს შეეძლო სელის სამოსელისთვის 
დაეპირისპირებინა მატყლის სამოსელი. ამ ორი სახის ელემენ- 

284



ინანა და დუმუზი 
  

ტარული საზრდელისა და სამოსის დაპირისპირებით გამოხატ- 
ულია ფუნდამენტური განსხვავება ორ სხვადასხვა საფუძველზე 
დამყარებულ მეურნეობას შორის ერთი ცივილიზაციის წიაღში. 
ორი კულტურა ედავება ერთმანეთს და ამ დავის ასპარეზია 
ინანას.გული. ქვეყნის მეურნეობის ბედი უნდა გადაწყდეს იმის 
მიხედვით, თუ იმ ორ მოკვდავთაგან რომელს წაყვება.ცოლად 
ინანა, ქალღმერთი. ამ აქტზე იქნება დამოკიდებული, თუ 
რომელს მიენიჭება უპირატესობა – მწყემსს თუ მიწის მუშაკს. 

მწყემსს წაყვება ძმის რჩევით საძოვრებზე ხიფათით სავსე უდ- 
აბნოში და მადლს მიაფენს მის გაწვალებულ ყოფას, თუ გაიტანს 
თავისას და მიწის მუშაკის უხიფათო საცხოვრებელში 
დამკვიდრდება? ხომ არ გადაეკიდებიან ერთმანეთს ინანას 
მიზეზით სამკვდრო-სასიცოცხლოდ მწყემსი და მიწათმოქმე- 
დი? ხომ არ აღივსება შურით უარყოფილი ენქიმდუ-კაენი და არ 
მოკლავს დუმუზი-აბელს, როცა ქალღმერთის გული საბოლოოდ 
ამ უკანასკნელისკენ გადაიხრება და უკუაგდებს ძველ სიყ- 
ვარულს? 

ვიდრე დავასრულებდეთ ამ ამბავს, უნდა ითქვას, რომ ინან–- 
ას „ნიშნობის“ მითოსური შინაარსის გადმოსაცემად გამოყენებ- 
ულია შუმერულ მწერლობაში გავრცელებული ჟანრი, ე.წ. ადა– 
მან-დუგა, გაბაასება ანუ ცილობა ორ დაპირისპირებულ მხარეს 
შორის; ამ ხასიათის თხზულების პერსონაჟებად შეიძლება 
მოგვევლინონ ნებისმიერი არსნი, საგნები ან მოვლენები; ჩვე- 
ნამდე შემორჩენილ „ცილობის" ტექსტებში ერთმანეთს 
ეცილებიან პირველობაში – თევზი და ფრინველი, ვერცხლი და 

ბრინჯაო, ზაფხული და ზამთარი (ჟმეშ და ენთენ, წელინადის 
დროთა განპიროვნებანი), თოხი და გუთანი, და-ძმანი აშნან და 
ლახარ (ხორბლისა და ჯოგის სული). თითოეული მხარე ცდი- 
ლობს დაამტკიცოს თავისი საქმის უპირატესობა და დამსახურე- 
ბა ქვეყნის წინაშე, მაგრამ რაკი ვერ შეთანხმდებიან დავაში, 
საბოლოო სიტყვისთვის მიმართავენ თავიანთ გამჩენ ღვთაე- 
ბას, უმეტეს შემთხვევაში, ენლილს დაისიც გამოიტანს განაჩენს 

285



ზურაბ ჰპიჰნაძუ 
  

რომელიმე მხარის სასარგებლოდ, რის შემდეგაც გამტყუნებ- 
ულ მოდავეს ძღვენი მიაქვს გამარჯვებულთან ან მორჩილების 
ნიშნად იხრის ქედს. გაბაასების ტექსტი ჩვეულებრივად ამგ- 
ვარად ბოლოვდება: „ზამთარ-ზაფხულის დავაში ღმერთების 
წრფელმა მიწათმოქმედმა (I) ზაფხულმა დაამარცხა ზამთარი, 
დიდება ენლილს!“ ან: „თოხისა და გუთნის დავაში იმარჯვებს 

თოხი“. 
ამავე ჟანრს ეკუთვნის ერთი თხზულება, სადაც დავის სა- 

განი ქალღმერთი ინანაა. მაგრამ ედავებიან ერთმანეთს არა მნ- 
ყემსი და მიწის მუშაკი, არამედ ურუქის ქურუმი ენმერქარი და 

შორეული არათას ქვეყნის ბატონი ენ-სუქუშ-სირანა. ასე რომ, 
დავა საერთაშორისო ასპარეზზე ინაცვლებს: ვისაც ეყოლება 
ქალღმერთი, ის იქნება მთელი ქვეყნიერების ჰეგემონი; მაგრამ 
ქალღმერთი ჯერ ურუქშია, ენმერქართან, რომელმაც – შუმ- 
ერელ მეფეთა სიაში შემონახული ყრუ ანდრეზის თანახმად – 
„ციდან ეანაში ჩამოიყვანა ინანა“ და ახლა საკრალური ქორ- 
წინებით ეუღლება მას, ვითარცა „გულით არჩეული ქმარი". არა- 
თას ბატონი მოითხოვს, რომ ენმერქარმა ცნოს მისი უფროსო- 
ბა და ამის ნიშნად არათაში გაუგზავნოს ინანა: „ქედი მომიხ- 
აროს, გოდრები მიზიდოს! ოდეს ქედს მომიხრის -–– ჭეშმარი- 

ტად მომიხრის! – მაშინ მე დავწვები ინანასთან არათას ლაჟ- 
ვარდოვან სახლში ტკბილი ძილით საძინებელ სარეცელზე; მან 
კი ინანა სიზმრად იხილოს“ (35-ა, 57). მისგან გამოგზავნილი 
მაცნე, ჯადოქარი ქურუმი, გაჩხიბავს ურუქის ცხვარ-ძროხას 
და ჯიქნებს დაუშრობს, რომ შიმშილისგან სული ამოხდეს 
ქალაქს და მისმა ქურუმმა უარი თქვას ინანაზე. მაგრამ ენმერ- 
ქარი, როგორც ყოველთვის, –- იგი სხვა დროსაც შეტაკებია 
არათას ბატონს –– ახლაც გამარჯვებული გამოდის: ჯადოქრე- 
ლი ორთაბრძოლის შემდეგ ქალღმერთ ნიდაბას მწყემსები ამა- 
რცხებენ არათელ გრძნეულს და ინანა ენმერქართან რჩება, 
ეანას ტაძარში. განბილებული არათას ბატონი სხვა მაცნის პირ- 
ით შემოუთვლის ენმერქარს: „შენ ინანას შეყვარებული ხარ, ერ- 

286



ინანა და დუმუზი 
  

თადერთს შენ გეკუთვნის დიდება! ინანას ჭეშმარიტად აურჩე- · 
ვიხარ თავისი წმინდა უბისათვის. ქვემო ქვეყნებიდან ზემო 
ქვეყნებამდე მათი დიდი ბატონი შენა ხარ, ხოლო მე მეორე ვარ 
შენს შემდეგ. ჩემი ჩასახვიდანვე შენი სწორი არ ვყოფილვარ, 
ვერ შეგედრები ვერასოდეს!“ ამ სიტყვებს მოსდევს ამ ჟანრის 
კანონიკური დასასრული: „ენმერქარისა და ენ-სუქუშ-სირანას 
დავაში, რაკი ენმერქარმა გაიმარჯვა ენ-სუქუშ-სირანაზე – 
დიდება ნიდაბას!“ (79-ბ, 236-8). 

როგორც ვხედავთ, ამ ჟანრის თხზულებებში მშვიდობიანად 
ეთვისებიან ერთმანეთს მოდავე თუ გადამტერებული მხარეე- 
ბი, თუმცა ზოგიერთი მათგანის დასასრული არ შემორჩენილა. 
უცნობია, მაგალითისთვის, –– საინტერესო კი იყო გვცოდნოდა 
– რით დასრულდა დავა ლახარსა და აშნანს შორის, რომელიც 
აშკარად დუმუზი-ენქიმდუს მეტოქეობის ანალოგიურია, უფრო 
სწორად, „ნიშნობის“ ტექსტში მოთხრობილი ამბავი კერძო, 
ანთროპომორფული გამოხატულებაა „ცხოველურ" და 
„მცენარეულ“ კულტურათა ზოგადი დაპირისპირებისა. ლახარ 
და აშნან ის არსებანია, –– ერთი „ნახირი“, მეორე „ხორბალი“ – 

რომელთაც თავ-თავისი მოწოდებით ზრდიან და ამრავლებენ 
მწყემსი დუმუზი და მიწათმოქმედი ენქიმდუ. როგორც ზემოთ 
დავინახეთ, ენქიმდუ „ხორბლის მეხვავედ“ იწოდება, ხოლო 
დუმუზის სისხლხორცეულ კავშირს პირუტყვის ჯოგთან, გარ- 
და მისი განუყრელი ზედწოდებისა – „მწყემსი“, მოწმობს 

დედამისის სახელი, რომელიც იდეოგრამულად ისევე იწერება, 

როგორც ·ლახარ. ... 

· ·შესაძლებელია, ნახირისა და ხორბლის დავაში ნახირს გაე- 
მარჯვა, როგორც დუმუზი იმარჯვებს ენქიმდუზე, მაგრამ ეს 
იმას როდი ნიშნავს, თითქოს შუმერელი კაცი თავის ყოველდ- 
ღიურ ცხოვრებაში მწყემსობას მიწის მუშაკობაზე უპირატესად 
„მიიჩნევდა. იგი ოფლს ღვრიდა თავის მიწაზე, -–– თუმცა ტიგროს- 
ევფრატისგან მოტანილი მიწა მწირი არ იყო, მაგრამ რა ნაყოფს 
გამოიღებდა უწვიმარ ცის ქვეშ, რომ მისთა მკვიდრთა წყალო- 

287



იურაბ ჰიკნაძუ 
  

ბით მთელი ქვეყნის სივრცეზე არ ედინა არხებში ამ ორი მდი- 
ნარიდან გამოყვანილ წყალს და არ ერწყა მიწა. იმდროინდელი 
ტექნიკის კვალობაზე გრანდიოზული სარწყავი ქსელი, საირიგა- 
ციო სისტემა –– მათი გამუდმებული შრომის ნაყოფი -– შუა- 
მდინარეთის ერთ-ერთი საოცრებაა. ცადაფრენილი ეტანას 
გადმოსახედიდან კაცის თვალს წარმოუდგებოდა სურათი, 
რომლის გეომეტრიული ნახაზები მოაგონებდა მისივე ხალხის 
გენიით შექმნილ უძველეს პიქტოგრამებს. არაერთი ჰიმნი შე- 
ქმნილა მიწის მუშაკობის სადიდებლად; იგი მეფეთა ღირსების 
საქმედაც კი შეირაცხებოდა, არ იყო ლიტონი განცხადება, უბრა- 
ლო მეტაფორა, როცა მეფე თავის თავს ქვეყნის ენგარს ანუ მი- 
წათმოქმედს უწოდებდა. „მე მათი ენქიმდუ ვარ, –– იტყოდა, – 
ხალხს საუცხოო საკვებით ვკვებავ!" ამ შრომის დიდებას 
ეძღვნება ზემოხსენებული გაბაასება გუთანსა და თოხს შორის. 
გუთანი ამბობს: „მე ვარ ერთგული მიწათმოქმედი კაცთა მოდგ- 
მისა; ოდეს შუნუმუნის თვეში ჩემი დღესასწაული იმართება, 
თავად ხელმწიფე მიკლავს საკლავს, ლუდს არ იშურებს... ჩემს 
სახელურს ხელით ეჭიდება, ჩემს ხარებს უღელში აბამს; დიდე- 
ბულები გვერდში მომყვებიან. მთელი ქვეყანა მე მაღმერთებს, 
ხალხი სასოებით შემომცქერის; ხნულში ვდგავარ –- ყანის მშ- 
ვენება ვარ; თავთავთა წინაშე, ყანებში რომ გავზარდე, სუმე- 
კანის ჯოგი სიხარულით ქედს ხრის...“ მაგრამ იმარჯვებს არა 
მეფური გუთანი, არამედ თოხი, „თოხი –– შვილი ღატაკისა, 
საყრდენი ჩამოძონძილი კაცისა", რომლის პირი ყველგან 
სწვდება, სადაც კი მიწაა, არანაირ „შავ სამუშაოს“ არ ერიდება: 
„მე რუები გამყავს, მე არხები გამყავს, ყანებს წყლით ვარწ- 
ყულებ; მე ვაშრობ ჭაობებს, ზღუდეებს ვაშენებ, რომ ქარებმა 
არ ითარეშონ; დატბორილი ყანებიდან წყალი გადამყავს, მიწას 
გავაშრობ და მერე შენზე ადრე მივდივარ ყამირ მიწაზე, რათა 
ნიადაგი გაგიფხვიერო, სამუშაკოდ გაგიმზადო ყანა. მე ერთი 
გარ, შენ ექვსი ხარი გახლავს და ოთხი კაცი გემსახურება; მე 
წელიწადი და თორმეტი თვე ვმუშაობ, შენ ოთხ თვეს -– რვა თვე 

288



ინანა და დუმუზი 
  

გამქრალი ხარ..." (79-ბ, 96-8). 
ხოლო, თუ პირველსავე სიტყვას მოვალთ, უნდა ვთქვათ, რომ 

ინანას გულის არჩევანი, როცა მან მიწათმოქმედს დაადგა თვა- 
ლი, სრულებითაც არ იყო შემთხვევითი. აქ უნდა გავიხსენოთ 
მისი პირველი თავგადასავალი მებაღე შუქალეთუდასთან, მისი 
ზრუნვა ურუქის ბაღზე, სადაც ხალუბის ხეს სასოებით ზრდი- 
და; კვლავ მებაღე იშულანუს ამბავი, როცა ქალღმერთი მიეძა- 
ლა და კაცმა არ ინება; აქადელი შარუქინის შეყვარება და მის- 
თვის მეფობის მინიჭება მხოლოდ იმის გამო, როგორც ლეგენ- 
და გვამცნობს, რომ იგი მებაღეობას ეწეოდა. ინანას ბაღი უყ- 
ვარს, იქ უნდა გაცხადდეს მისი სქესის საიდუმლოება. და პარა– 
დოქსულია თითქოს, რომ ქალღმერთი ბაღში მწყემს დუმუზის 
შეჰყავს: 

შემიყვანა იქ, შემიყვანა, 

ჩემმა ძმამ ბაღში შემიყვანა, 

დუმუზიმ ბაღში შემიყვანა. 

მდგარ ხეთა შორის მასთან ერთად ვვიდოდი, 

წაქცეულ ხეთა შორის მასთან ერთად ვვიდოდი, 

ვაშლის ხესთან, ვით ჯერ არს, ვიჩოქებდი. 

ჩემი ძმის წინაშე, სიმღერით რომ მოდიოდა, 

დუმუზის წინაშე, ჩემსკენ რომ მოდიოდა, 

თამარისკის ბუჩქებიდან ჩემსკენ რომ მოდიოდა, 

ფინიკის მტევნებიდან (?) ჩემსკენ რომ მოდიოდა, – 

ნორჩ ნერგებს საშოდან აღმოვუცენებდი, 

ნორჩ ნერგებს მის წინაშე ვაწყობდი, 

ხორბალს მის წინაშე ვაწყობდი... (34-ა, 101). 

რამდენადაც ბუნდოვანი არ უნდა იყოს ამ ტექსტის ცალკეუ- 
ლი ადგილები, ის კი 'ცხადად ჩანს, რომ ინანა სისხლხორცეუ- 
ლად არის დაკავშირებული სამიწათმოქმედო კულტურასთან და 
ინარჩუნებს ამ კავშირს მას შემდეგაც, რაც მწყემსს წაჰყვება. 

289



ზურაბ ჰიკნაძუ 
  

ინანა, ვითარცა ქალღმერთი, თავისი დედრული ბუნების გამო 
უნდა ყოფილიყო მიწის მუშაკობის შთამაგონებელი და მიწის 
მადლის აღმომჩენი, როგორც დემეტრე ან კორე, მისი ასული – 
ელევსინის სამიწათმოქმედო მისტერიების დამფუძნებელნი. 
ინანა კორეც არის –– მასავით ქვესკნელში ვხედავთ, თუმცა არა 
მოტაცებულს, არამედ ნებით ჩასულს, მაგრამ ეს არ არის არსე- 
ბითი განსხვავება მათ შორის; იგი დემეტრეც არის, რომელსაც 
სამგზის მოხნულ ყანაში ეუღლება იასონი, მიწათმოქმედების 
ძველი ღვთაება, შუმერული ენქიმდუს ბადალი, მაგრამ მწყემსი 
დუმუზის ბედის მოზიარე როგორც ქალღმერთთან კავშირში, 
ისე ტრაგიკულ აღსასრულში –– ორივენი უდროოდ სტოვებენ 
სამზეოს და ქვესკნელის დროებითი ბინადარნი ხდებიან. ინანა- 

საც დემეტრეს მსგავსად გული უთქვამს ყანისაკენ, –– შემდეგ 
გნახავთ, რომ ინანა თავად განასახიერებს ყანას –– საითკენაც 
ეზიდება მას მწყემსი, სამიწათმოქმედო საქმის მიმტაცებელი. 
საკრალური ქორწინების სარიტუალო ტექსტში დუმუზის რო- 
ლის აღმსრულებელი მეფე შულგი ასე მიმართავს ინანას: 

დაო ჩემო, შენთან ერთად წავიდოდი ჩემს ყანაში, 

დაო ჩემო მშვენიერო, შენთან ერთად წავიდოდი ჩემს ყანაში, 

შენთან ერთად წავიდოდი ჩემს ფართო ყანაში, 

შენთან ერთად წავიდოდი ჩემს მცირე ყანაში, 

ადრეული წყლებით მორწყულ ჩემს ადრეულ ხორბალთან, 

გვიანი წყლებით მორწყულ ჩემს საგვიანო ხორბალთან (834-ა, 100). 

დუმუზის პირიდან გამოსული ეს სიტყვები სრულიად მოუ- 
ლოდნელია,არ შეეფერება მის ბუნებას. სადა აქვს მწყემსს ყანა 

ან ბაღი? მისი სამკვიდრებელი ხომ უდაბნოა, სადაც თავის ჯოგ- 
თან ერთად კომბლით ხელში, და არა თოხით ან გუთნით, ახალ- 
ახალ საძოვრებს ეძებს? ეს სიტყვები ინანასთვის ენქიმდუს უნდა 
ეთქვა, მიწათმოქმედს, რომელსაც ოფლი ჩაულვრია ბაღში თუ 

ყანაში და მოწეული ნაყოფიც საქორწინო ძღვნად ჰქონდა 

290



ინანა და დუმუზი 
  

გამზადებული, მიწის ნაყოფი, რომლისთვისაც შეიყვარა იგი 
ქალღმერთმა, და რომელსაც ხელმოცარული სასიძო, აწ „მაყ– 
რის“ როლში, სთავაზობს ქალღმერთს, –– ასე თავდება „ნიშნო- 
ბის“ ამბავი: 

მე პურებს მოგიტან, ცერცვს მოგიტან, 

ხორბალს მოგიტან, ლუდს მოგიტან, 

ქალწულო ინანა, ყოველივე უკეთესს მოგიტან! 

ეს „ყოველივე უკეთესი" ამიერიდან დუმუზის, ვითარცა ბაღ- 
ისა და ყანის ახალი პატრონის, ხელში გადადის. მწყემსმა წაართ- 

წი     

ვა მიწის მუშაკს არა მხოლოდ ინანა, არამედ ინანასთან ერთად 

(და მისი წყალობით) მთელი დოვლათი, ალბათ თოხიც და გუ- 
თანიც, რადგან ამიერიდან მან უნდა დაამუშაოს მიწა, მოხნას 
ქალღმერთის „ყანა“, რომლის მითოსურ-რიტუალური სემანტი- 
კა სხვა კონტექსტში იქნება გახსნილი. ინანასთან შეუღლებით 
დუმუზიმ მწყემსობა დააწყვილა მიწის მუშაკობასთან, მისია 
ახლა საქონელიც და ხორბალიც. „ჯოგების მეუფე“ გახდა „ხორ- 
ბლის ღმერთი“, როგორც არაერთხელ იხსენიება იგი დიდებისა 
თუ გლოვის სიმღერებში. დუმუზის მითოსურ პიროვნებაში 
ერთმანეთს შეეზავა ცხოველური და მცენარეული ნაყოფიერე- 

291



დურაბ ჰიკნაძე 
  

ბის ბიძგის მიმცემი ძალები, განხორციელდა ორი სამეურნეო 
კულტურის სინკრეტიზმი, რაც, სხვათა შორის შეიძლება ჩან- 

დეს „შობის“ (თუდ) აღმნიშვნელ პიქტოგრამაშიც %4« 4 და უფრო 

ცხადად გლიპტიკურ საბეჭდავზე, სადაც ერთად არის გამო- 
სახული ხარები და თავთავები (იხ. სურ. 26); ხოლო ეს სურათი, 
თავის მხრივ, გაგვახსენებს ენქიმდუს სიტყვებს, დავის დასას- 
რულს რომ ითქვა დუმუზისთვის: „შენმა სამწყსომ ჩემს ხნულებ- 

ში იბალახოს, ურუქის ბრწყინვალე ყანებში თავთავი ჭამოს!“ 
მწყემსს წაყოლილი ქალღმერთი თუმცა ერთგული დარჩა 

თავისი ძველი სიყვარულისა – იგი ხაზგასმით და დიაცის ბაგეე- 
ბისთვის უჩვეულო სიტყვებით გამოხატავს ლტოლვას ყანები- 
სკენ, თვითონვე ამბობს მიწის მუშაკის სათქმელს და თავის თავს 
მიაწერს მის საქმიანობას: 

გუთხეულ ხარებს მე ვასვენებ, 

დასვენებულ ხარებს გზად წავიყვან, 

სახნისი, მხვნელი მიწის მკერდისა, 

მახვილი სახნისი, წინმავალი ვარ, 

გუთანი ვარ, ხარებში შებმული (97, 24). 

მაგრამ ამ ქორწინებით ისიც განიცდის ფერისცვალებას: თუ 
აქამდე მწყემსისკენ გახედვა არ უნდოდა, ახლა უნდა ეწვიოს 

მის სამფლობელოს, უნდა 
და შეიქნას მისი ჯოგის თანა- 

2? პატრონი და მის ბოსელ- 
ფარეხთა დიასახლისი, 

ვისზეც დამოკიდებული 
იქნება პირუტყვის ნაყ- 
ოფიერება. იგი ხანგამოშ- 
ვებით დატოვებს თავის 

ყანებს, ხორბლით გამოტენილ ბეღლებს და წავა უდაბნოში 
ჯოგებისა და მათი მწყემსის – ვინ იცის, რა გასაჭირი ადგას! – 

292 

  

სურ.27



ინანა და დუმუზი 
  

დასახედად, სადაც მარტოსული დუმუზი სიმღერით შეეგებება 
და თვითონაც, სატრფოს პირისხილვას დანატრებულიდასიამე- 
თა მომლოდინე, გაახალისებს მის ერთფეროვან ყოფას. ინანას 
შესვლას თავის ახალ სადიასახლისოში უმღერის ჰიმნი: „ტკ- 
ბილხმიანი ფურივით, ხბოს შორიდანვე რომ უბღავის, წადი, ცის 
დედოფალო, სადგომებს მიაშურე! ქალწულო, იქ რომ შეხვალ, 
სადღვებელს შეეხმიანე; ინანა, სადღვებელს შეეხმიანე; დუ- 
მუზის სადღვებელს შეეხმიანე, –– „სადღვებელში კარაქს 
გაგიუხვებ-თქო“. ერთგული მწყემსი, კაცი ტკბილხმიანი, 
საამებელ სიმღერებს გიმღერებს. ცის დედოფალო, თავად 
სიამეთა მომფენელო ინანა, გულს გაგიხარებს. ღვთიურო მხ- 
ევალო, ბოსელში შეხვალ, -–– ინანა, ბოსელი შენთან ერთად გაიხ- 
არებს; ღვთიურო მხევალო, ფარეხში შეხვალ, –– მადლიანი ცხ- 
ვრის მატყლს გაგიმზადებ. წმინდა ფარეხი ერბოს გადმო- 
გიღვრის, ბოსელ-ფარეხი ერბოსა და რძეს მოგართმევს. ფარ- 
ეხში სიუხვე გაკვლადდება... ცხვარი თავის ბატკანს ეფერება, 
– მეც ჩემმა ცოლმა ტკბილად მომხედოს“ (54, 21-22). 

მე უბრალო კაცი არა ვარ, 

ქალღმერთის ქმარი ვარ! 

(დუმუზის სიტყვები) 

დუმუზი. ვინ იყო დუმუზი, რომელმაც ყველაზე დიდხანს გა- 
ძლო შუამდინარულ ღვთაებათა შორის, რომლის სახელითაც – 
ასურულ-ბაბილონური კულტურის გზით – დღესაც ინოდება 
ივლისის თვე (თამმუზ) ახლო აღმოსავლეთის ზოგიერთ ქვეყა- 
ნაში? პარადოქსული არსება -–– ცის დედოფალს შეუღლებული 
მოკვდავი, მისგან გაყიდული საშავეთოდ და მისგანვე ცხარე 

ცრემლით დატირებული; ღვთაება უკვდავების გარეშე, თუმცა 
ღმერთების წრეში მიღებული, მაგრამ მავნეთაგან დევნილი და 

293



ზურაბ კიკნაძე 
  

  

  

  

    

    

  

  
  

  

     



ინანა ღა დღუმუზი 
  

ქვესკნელში გატაცებული; „საყვარელი სიძე მთვარის ძლევა- 
მოსილი ღმერთისა“, ცოლის ძმა გმირი უთუსი, მზის ღმერთის, 
ენლილის მეგობარი (ქუ-ლი-ენლილ), რომელთაც ვერაფერი 
უშველეს, როცა უჭირდა, ან არ სურდათ შველა, თუმცა თავად 
ჩაისიძეს თავიანთ ბრწყინვალე ოჯახში უკაცრიელ ველებზე 
მოხეტიალე მწყემსი, აღაზევეს, რათა მერე თავისი ჯოგითურთ 
დასაღუპად გაეწირათ. 

მიუხედავად მისი ვნებული ცხოვრებისა, დამცირებისა და 
ღალატისა, რაც მან განიცადა ურუქში მოსელის შემდეგ ბად- 
თიბირადან – ეს იყო მისი მშობლიური ქალაქი – იგი შეიქნა ჯერ 
ურუქის და მერე მთელი შუმერის გაღვთაებრივებულ მეფეთა 
წინასახედ, როგორც ინანას პირველი მითოსური ქმარი. როდე- 
საც შუმერელი მეფე „ინანას საყვარელ ქმრად“ თვლიდა თავს 
და საკრალური ქორწინებით ეუღლებოდა ქალღმერთს, იგ- 
ულისხმებოდა, რომ ამ აქტის დროს დუმუზი იყო მასში განსხ- 
ეულებული. მაგრამ დუმუზი თავად იყო მეფე წარღვნამდელი 
ხანის შუმერში, რისი ხსოვნაც ბუნდოვნად შემორჩა ისტორიას 
შუმერულ მეფეთასიის სახით, სადაც იმ უხსოვარი დროისმეფე- 
თა შორის დასახელებულია დუმუზიც და მხოლოდ მის სახელს, 
“სხვებისგან განსხვავებით, წინ უძღვის ღვთაებრიობის მაჩვენე- 
ბელი ვარსკვლავი. „დუმუზი, მწყემსი, 36000 წელს იმეფა“, – 
·ლაკონიურად გვამცნობს მეფეთა სია იმ კაცზე, რომლის 
ტრაგიკულმა აღსასრულმა შეძრა მთელი შუამდინარეთი, რომ- 
ლის ვნებათა ამბავი შორს გასცდა მისი ქვეყნის ფარგლებს და 
თვით პალესტინაში გლოვობდნენ მას თამუზის სახელით 
რჯულს გადაცდენილი ებრაელები, როგორც ვკითხულობთ 
ეზეკიელის წინასწარმეტყველებაში – „ეჰა ესერა მუნ დედანი 
სხდეს და ჰგოდებდეს თამუზსა" (8,14). ის იყო მეხუთე მეფე მი- 
წიერი მეფობის დასაბამიდან, როცა „მეფობა ციდან ჩამოვიდა 
და ერიდუში დამკვიდრდა“, -–– და მესამე მეფე ქალაქ ბად-თიბი– 
რასი, სადაც მეფობამ ერიდუდან გადაინაცვლა -–- მესამე და 

უკანასკნელი: ბად-თიბირაში დუმუზიზე შეწყდა მეფობა, გადა- 

295



ზურაბ კიკნაძუ 
  

ვიდა ლარაქში, შემდეგ სიპარში და ბოლოს შურუპაქში; ამ დროს 
ქვეყანას მოევლინა წყლის წარღვნა და დასრულდა შუმერის (თუ 
მთელი ქვეყნიერების) ერთი დიდი პერიოდი, რომლის ხანგრ- 
ძლივობას მეფეთა სია 241000 წელიწადით განსაზღვრავს. 

თუმცა მეფეთა სიაში დუმუზის სახელი ღვთაების ნიშნით იწ- 
ერება, მაგრამ სხვა მხრივ იგი არ გამოირჩევა დანარჩენ მეფე- 
თაგან; თავად ის გარემოება, რომ მისი მეფობა განსაზღვრულია 
–- თუნდაც ფანტასტიური რიცხვით, გვაფიქრებინებს, რომ სიის 

შემდგენელთ ეს დუმუზი ისტორიულ პიროვნებად მიაჩნდათ, 
რომლის მოღვაწეობის ხანა შუმერული ცივილიზაციის გარ- 
იჟრაჟზე ეგულებოდათ. ისიც შეიძლება ვიფიქროთ, რომ 36000 
წელი – ზღვრული, გინა ციკლური რიცხვი შუმერული.სათვალა- 
გის ათეულ-სამოცეულ სისტემაში – გულისხმობს ბად-თიბირა- 
ში მისი მეფობის წლებს, რის შემდეგაც დუმუზი სტოვებს ამ 
ქალაქს და გადადის ურუქში ინანას „მოწვევით“, სადაც ქალღმ- 
ერთი „ირჩევს მას ქვეყნის ღმერთად“. ურუქიდან იწყება მისი, 
ვითარცა ნაყოფიერების ღვთაების, „მოღვაწეობა“. 

თუმცა დუმუზი წარმოშობით მეფე იყო და გაღვთიურების 
შემდეგაც შერჩა ეს ტიტული, მაგრამ მითოსში არ ჩანს, რომ იგი 
ასრულებდეს ამ ფუნქციას, –– იცავდეს ქვეყანას მომხდურისა- 
გან ან მტრული ქალაქის დასალაშქრავად მიჰყავდეს ჯარი, 

როგორც ურუქის ლეგენდარულ მეფეებს ენმერქარს, ლუგალ- 
ბანდას ან გილგამეშს. საქმენი საგმირონი სრულიად უცხოა დუ- 
მუზისთვის, რომლის ძირითადი საქმიანობა არის მწყემსობა;იგი 
მწყემსია პირველ რიგში, მშვიდობიანი მწყემსი, რომელიც თავი- 
სი ცხოვრების უმეტეს ნაწილს უდაბნოს (ედენ) საძოვრებზე 
ატარებს; მის მწყემსობას გზადაგზა კიდევ მივუბრუნდებით, 

ახლა კი ორიოდე სიტყვა უნდა ითქვას მის უცნაურ სახელზე – 
დუმუ- ზი. შეიძლება ეს არც იყოს მისი ნამდვილი სახელი და იყოს 
ზედწოდება. წმინდა შუმერული სიტყვა დუმუ ნიშნავს „შვილს“. 
მაშასადამე, ეს პრივილეგირებული მწყემსი, ინანას რჩეული, 

არის უპირველეს ყოვლისა შვილი, –– ჯერ ნუ ვიტყვით ვისი, 

296



ინანა ღა დუმუზი 
  

არამედ ვიკითხოთ როგორი შვილი; ამ სიტყვას ახლავს ზედსარ- 
თავი -ზიდ, რომლის ზუსტად თარგმნა თანამედროვე ენებზე 
მეტისმეტად გაძნელებულია, რაც იმით არის გამოწვეული, რომ 
შუმერული საგანმხედველობითი გონი რაღაც საერთო თვისე- 
ბებს ეძებს და აღმოაჩენს ჩვენი თვალსაზრისით განსხვაგებუ- 
ლი ბუნების საგნებსა და-მოვლენებში. ზედსართავი ზიდერთად 

აჯგუფებს უსულოს და სულიერს, ცხოველურს და მცენარეულს, 
ბუნებრივად შექმნილს თუ კაცის ხელით გაკეთებულს, თავად 
კაცსა და მის გარეგნულ თუ სულიერ თვისებებს, –– ნებისმიერ 
მოვლენას და საგანს –– ერთი ნიშნით, რომელიც შეიძლება 
ზოგადად გამოიხატოს ქართული სიტყვით „მადლი“, მაგრამ ეს 
არ იქნება ზუსტი შესატყვისი. . 

ნიშანდობლივია და სავსებით ბუნებრივი, რომ თუმცა სემი- 
ტი აქადელები ზიარებულნი იყვნენ შუმერულ სულიერ და ენო- 
ბრივ სამყაროს, –– თუ გავითვალისწინებთ მრავალრიცხოვან 
თარგმანებსა და შუმ.-აქად. სიტყვარებს -–– მათ უჭირდათ მთე- 
ლი წყება შუმერული საგანმხედველობითი ტერმინების ზუსტი 
გადმოცემა თავიანთ ენაზე. თითოეული ამ ტერმინისთვის მათ 
დაამკვიდრეს ისეთი შესატყვისები, რომელნიც დედნის მს- 
ოლოდ ერთ რომელიმე მნიშვნელობას გამოხატავენ, ამ კერძო 
შემთხვევაშიც ცნებისთგის ზიდ გამოყენებული აქვთ „მართლ“ 
(აქად. ქი6) ძირიდან ნაწარმოები სიტყვები, რომელნიც იურიდ- 
იულ ძეგლებშია შესული სპეციალურ ტერმინებად. ასე რომ, ამ 
ენობრივი სამყაროდან შუმერული სახელი დუმჟ-ზი(დ) შეიძლე- 
ბა გაგებული ყოფილიყო, თუმცა წერილობით ვერ დავადას- 
ტურებ, როგორც „კანონიერი შვილი“, აქად. შარუ ქენუ (შდრ. 
აქადის დინასტიის დამფუძნებლის სარგონის სახელი, როგორც 
იგი დედანში იკითხება შარრუ ქენუ „მეფე კანონიერი“ – უზურ- 

, პატორის საპირისპიროდ). 
მეორე მნიშვნელობა, რაც აქადელებმა ამ სიტყვაში.( ზიდ) ამ- 

ოიკითხეს, ეს არის „მარჯვენა“, –– როცა ლაპარაკია ხელზე, მხ- 
არზე და სხვ. –– რომლის სემანტიკური შინაარსიდან ბევრ ენაში 

297



რურაბ კპჩკნაძუ 
  

„მართლისა“ და „კანონიერების“ („სჯულიერების") ცნებები გა- 
მომდინარეობს. მაგრამ ამ მნიშვნელობებით არ შემოიფარგლე- 
ბა ჩვენთვის საინტერესო სიტყვის სემანტიკური სივრცე, უფრო 
სწორად, სიღრმე; რადგან თუ ჩავალთ ღრმად ნიადაგში, იქ ალ- 
მოვაჩენთ მის თესლს, –– ეს იქნება „სიცოცხლე“, შუმ. ზი. ამ 
ფესვიდან აღმოცენდება ორი ღერო გინა მარცვალი –– შზიდ და 
ზიგ; სამივენი –– ფესვი და აღმოცენებულნი ერთი და იმავე ნიშ- 
ნით გამოიხატება დამწერლობაში. სიცოცხლის ძირი ზი შე- 
იმატებს დ-ბგერას და გამოავლენს თავის ფარულ პოტენციას 
„ჭეშმარიტების“, „სინამდვილის“, „სიმტკიცის“, „სიმრთელის", 

„სიწრფელის", „სიმართლის", „კანონიერების“ (და სხვა მსგავსი 
თვისებების) სახით; სიცოცხლის ძირი შეიმატებს გ-ბგერას, 
რითაც ვიტალური საწყისი თავის გარეგან გამოხატულებას ალ- 
მასწრაფვაში პოულობს: ზიკ ნიშნავს „აღმართვას“, „ვერ- 
ტიკალურად დადგინებას“ და სხვ. ამავე დროს აღსანიშნავია, 
რომ სიცოცხლის ძირი შედის „ცეცხლის“ აღმნიშვნელ შუმერ- 
ულ სიტყვაში – იზი (რასაც ქართულ ენობრივ სამყაროში ცხადი 

ანალოგია ეპოვება). : 
ამგვარი მრავალმნიშვნელოვანი ფიზიკურ-მორალური ღირე- 

ბულებების მომცველი სიტყვა შედის დუმუზის სახელში. ერთი 
სიტყვით რომ გამოვხატოთ, დუმუ-ზი(დ) არის „შვილი ჭეშმარ- 

იტი“, მაგრამ ამავე დროს იგი არის მწყემსი, როგორც ვიცით, 
არა უბრალო, არამედ ასევე „ჭეშმარიტი მწყემსი“ –– სიპა- ზი(დ), 
რომელიც მწყემსავს „ჭეშმარიტ ფარას" –– უდუ–ზი(დ). შემდეგ 
დავინახავთ, რომ სწორედ ასეთი მადლით სავსე არსება და ჯოგი 
აღმოჩნდებიან ადვილად დასაჩაგრნი და დასაღუპნი. 

ვინ არის „ჭეშმარიტი შვილის“ მშობლები? მისი მამაა დიდე- 

ბული ღმერთი ენქი, მტკნარი წყლების პატრონი, რომელსაც, 

როგორც ვიცით, მიწისქვეშა ოკეანეში, აბზუში, უდევს ბინა; 
აქედან მოდის ჩვენი მწყემსის სრული სახელი –– დუმუზი-აბზუ. 
მისი დედის სახელია ფონეტიკური დაწერილობით დურდურ ანუ 
ზერთურ ე.წ. „ქალთა" დიალექტში, ხოლო იდეოგრამულად 

298



ინანა და დუმუზი 
  

„დედა-ცხვარი“, რომელსაც წინ უძღვის ღვთაებრიობის 
მაჩვენებელი ნიშანი. მას ჰყავს და, სახელად გეშთინ-ანა „ციური 
ვაზი", ერთადერთი არსება, რომელიც ბოლომდე ერთგულობს 
მწყემსს; იგი ორჯერ გამოჩნდება დუმუზის ცხოვრებაში, ჩვე- 
ნამდე შემორჩენილი ტექსტების მიხედვით თუ ვიმსჯელებთ: 
ერთხელ –– იდილიურ ყოფაში, მეორედ – ტრაგიკული აღსას- 
რულისას. 

_ ეს სამი არსება –– „სველი ღმერთი", როგორც უწოდებენ ენ- 
ქის, დედა-ცხვარი და „ციური ვაზი“ –– ესოდენ განსხვავებული 
ბუნებისანი, მაგრამ მითოსურ წარმოდგენებში რაღაც ნიშნით 
შეკავშირებულნი, შეადგენს მწყემსი დუმუზის „ოჯახს“, 
რომელსაც უკადრისობს პირველ ხანებში თავისი ბრწყინვალე 
მოდგმით მოამაყე ქალღმერთი ინანა. „ნიშნობის“ ტექსტიდან 
ვიცით, რომ ჭირვეული ქალღმერთი მწყემსობით იწუნებდა 
დუმუზის -–- „მწყემსმა რა უწყის თვინიერ ფარეხისა?" –– ხოლო 
სხვა მითოსში იგი, უკვე დანიშნული, ყვედრებით უხსენებს-–- 
ჰქონდა კიდეც საფუძველი – თავისი ოჯახის უპირატესობას: 

დედაჩემი რომ არა, უდაბურ გზებზე იწანწალებდი, 

დედაჩემი ნინგალი რომ არა, უდაბურ გზებზე იწანწალებდი, 

„წმინდა ლერწმის ქალბატონი“ რომ არა, უდაბურ გზებზე... 

მამაჩემი სინი რომ არა, უდაბურ გზებზე... 

ჩემი ძმა უთუ რომ არა, უდაბურ გზებზე... (32-ა, 493-4). 

რაზეც გულმოკლული დუმუზი ამგვარად პასუხობს: ინანა, 
რა გვაქვს ჩვენ სადაო, მშვიდობიანად მოვრიგდეთ ერთმანეთ- 
ში: მამაჩემი ისეთივე კარგია, როგორც მამაშენი; დედაჩემი ისე- 
თივე კარგია, როგორც დედაშენი; ჩემი და გეშთინანა ისეთივე 
კარგია, როგორც შენი „წმინდა ლერწმის ქალბატონი"; მე ისე– 
თივე კარგი ვარ, როგორც შენი ძმა უთუ; ენქი ისეთივე კარგია, 

როგორც სინი; ზერთური ისეთივე კარგია, როგორც ნინგალი. 
ამ დიალოგში ერთმანეთს დაუპირისპირდა ორი, სრულიად 

299



სურაბ კიკნაძე 
  

განსხვავებული წარმოშობის „ოჯახი“, ორი სამყარო, ცა და მიწა 
მის ქვეშეთითურთ: – მთვარე და მზე, ერთის მხრივ, და მი- 
წისქვეშა ოკეანის ღმერთი, მდინარეთა მადინებელი და დედა- 
ცხვარი, მეორეს მხრივ. პირველი წყვილის ნაშიერია დუმუზი, 

„ჭეშმარიტი შვილი“, ხოლო მეორის -–– ინანა, „ცის დედოფალი", 
მწუხრისა და ცისკრის ვარსკვლავი. ამ ორის შეერთებით უნდა 
შეიკრას კავშირი ზენა და ქვენა „სოფელს“ შორის, რომელთა- 
გან, როგორც დუმუზი ამბობს, არცერთი არ არის უპირატესი. 
თითოეულს თავისი ბუნებრივი ადგილი აქვს მიჩენილი მთელი 
სამყაროს ორგანულ მთლიანობაში. ოღონდ ცისქვეშეთი – მიწა- 
წყალი და ყველაფერი, რაც მასშია, მითოსური წარმოდგენით 
ქაოსისკენ არის მიდრეკილი; ამიტომაც ამბობს ინანა, რომ დუ- 
მუზის უგზოუკვლოდ ხეტიალი შეხვდებოდა წილად, ციური მნა- 
თობების ოჯახში რომ არ „ჩასიძებულიყო". 

დუმუზი მართლაც არის ჩასიძებული; მას არ წაუყვანია ინანა 
თავის ბად-თიბირაში, არამედ თავად წამოვიდა ურუქში ქალღმ- 
ერთის დაძახილზე, როცა მან „ქვეყნის მწყემსად“ ამოარჩია. 
თუმცა სად არის მისი სახლი? ჭერი საერთოდ აარა აქვს დუმუზის; 
მისი სამკვიდრებელი, როგორც ვიცით, უდაბნოა და ამ უდაბ- 
ნოში გაშენებული ფარეხი, დროებითი სადგომი, საითკენაც 
გამუდმებით მიისწრაფვის „ჭეშმარიტი მწყემსი" თავისი „ჭეშ- 
მარიტი ფარის“ დასახედად, იქნება რა უჭირს, ხომ არ დაუდგა 

მაკინტლობის ჟამი. _ 

„დოვლათიანი დღეები იდგა, ბარაქიანი ღამეები, –– მოგვითხ- 
რობს ტექსტი დუმუზის ცხოვრების ბედნიერ ხანაზე შუმერუ- 
ლი პოეზიისთვის ჩვეული გრადაციით, –– ნეტარების თვე იდგა, 
სიხარულის წელი. იმხანად მწყემსს გულის გასახარებლად, 
სადგომში წასასვლელად, მის გასახალისებლად, წმინდა ფარ- 
ეხის დღესავით გასაკაშკაშებლად, მწყემსს დუმუზის მისმა წმინ- 
და გულმა გაუწია“. მაგრამ იგი, ქალღმერთის მორჩილი, ისე არ 
მიდის, თუ არ გამოსთხოვა წასვლის ნება: „ჩემო ცოლო, უდაბ- 
ნოში წავიდოდი, ჩემს წმინდა სადგომს მივხედავდი, ჩემი ფარ- 

300



ინანა ღა დუმუზი 
  

ეხის ამბავს გავიგებდი; 
ჩემს ცხვარს საკვებს 
მოვუმარაგებდი, ანკა- 

=4 რა წყაროს მოვუძებნი- 
დი“. ინანას ბუნდოვანი 

პასუხის შემდეგ (ტექს- 
ტი ამ ადგილას და- 
ზიანებულია) დუმუზის 
თავის დასთან, გეშთი- 
ნანასთან ერთად ვხე- 
დავთ უდაბნოს ბინაში, 

· სადაც თავისი ჯოგის 
სიმრთელითა და დოვ- 
ლათის სიუხვით გახ- 

არებული მწყემსი უზრუნველად ატარებს დროს: „სადგომი 
სავსეა დოვლათით, ბარაქა იღვრება ფარეხში; ჭამენ, წმინდა 
ჭამადს ჭამენ, თაფლსა და ერბოს ღვრიან, სვამენ ლუდსა და 
ღვინოს“ (35-ა, 102). უდაბნოს ბინაში დუმუზის კიდევ ელოდა 
სხვა სიხარული: დამდგარიყო პირუტკვის ხურაობის პერიოდი 
და ახლა მწყემსზე იყო დამოკიდებული, როგორი დოლი დაიძრე- 
ბოდა მომავალში. ატეხილი საქონელი 
განურჩევლად აწყდებოდა ერთმა- ხრ ყ ა 
ნეთს, საჭირო იყო მისი პატრონის ! I 2 1 

მ , რომ წესრ 22” გამოცდილი თვალი, რომ წესრიგი (7 4 გ 
შეეტანა ამ ქაოსში და უკეთესი ნამა- 
ტის უზრუნველსაყოფად ხელით სურ. 30 
დაეწყვილებინა დედალ-მამალი პირუტყვი. მაკინტლობის 
სცენები პირველყოფილი უშუალობით არის გადმოცემული. 
როგორც მითოსურ დროში, როცა საგნებსა და მოვლენებს 
პირველად მიეცათ თავთავისი ბუნება და დაესაზღვრათ ბედის- 
წერა, აქაც ეს ამბავი თითქოს პირველად ხდება განცვიფრებუ- 
ლი და-ძმის თვალნინ. ისინი მოწმენი არიან მისტერიისა,რომელ- 

  

     

301



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

იც უნდა აღიწეროს ადამიანურ ენაზე, რათა გააზრებულ იქნას. 
სადგომში შესვლისას ხედავენ, რომ „ერკემალი ზურგზე ახტე- 
ბა დედა-ცხვარს და ნერბავს მას". თვალით დანახული სიტყვა- 
შიც უნდა გაცხადდეს და ყურმაც მოისმინოს, ამიტომ ეკითხება 
მწყემსი თავის დას: „შეხედე, გეშთინანა, რას უშვრება ერკემა- 
ლი დედა-ცხვარს?“ ხოლო გეშთინანა: „ზურგზე ახტება დედა- 
ცხვარს და'დედა-ცხვარიც სიხარულით ბღავის“, რისი მოსმენი- 
სას მწყემსს წამიერად უნათდება გონება და წვდება ახალ ჭეშ- 
მარიტებას: „უკეთუ ერკემალი ზურგზე ახტება დედა-ცხვარს 
და იგიც სიხარულით ბღავის, –- ეს იმის გამოა, რომ ერკემალი 
ავსებს მას თავისი სპერმით" (35-ა, 103). ასევე ცინცხლად უნდა 
აღიქვას მწყემსმა ეს ამბავი – თითქოს არც ენახოს – მომავალ 
წელსაც, როცა კვლავ დაეთხოვება თავის დედოფალს უდაბნო- 
ში წამოსასვლელად. რა თქმა უნდა, სხვა წამოსვლისას იგი 
შესწრებია დოლის დაძვრას და კიდევ უფრო შთამბეყგდავი საი- 
დუმლოს მოწმე გამხდარა, როცა მის „ჭეშმარიტ ფარაში“ ცხ- 
ვრები მარჩბივებს, ხოლო თხები სამ-სამს იგებენ. 

ეს ერთი ეპიზოდია დუმუზის მითოსურ ბიოგრაფიაში, როდე- 
საც იგი ახლოს მიდის თავის ფარასთან და მონაწილეობს მის 
მოშენებაში, მაგრამ არა მოქმედებით, როგორც იქცევა გარეუ- 
ლი ჯოგის მწყემსი, „ნადირთ პატრონი" სუმუკანი ანუ შაქანი; 
არამედ სიტყვით, რადგან იგი პირმეტყველი მწყემსია და თავი- 
სი ბუნებით არსებითად განსხვავდება სამწყსოსაგან. სხვანაირ- 
ია სუმუკანი, რომელსაც გარეული ჯოგი ებარა და თავადაც 
არაფრით განირჩეოდა მათგან, მათი მსგავსი იყო სახით და 
ბუნებით, ჩლიქოსანი და რქადასხმული, მათსავით ბალანი ემო- 
სა ტანზე, ოღონდ სალამურს. ახმიანებდა უდაბნოში და 
შემოიკრებდა გაფანტულ პირუტყვს, ხოლო როცა ჟამი მოაწ- 
ევდა, თავისი პოტენციით ანაყოფიერებდა, იგი იყო დედალთა 
მნერბავი და უშუალო მომშენებელი. იყო კიდევ სხვა „ნადირთ 
პატრონი”, გილგამეშის ეპოსის ენქიდუ, რომელიც ქალღმერთ- 
მა არურუმ უდაბნოში გააჩინა მხეცკაცად და მხეცების ჯოგი 

302



ინანა და დუმუზი 
  

შემოუკრიბა გარს; ტანი მასაც ბანჯგვლიანი ჰქონდა, ჯოგთან 
ერთად ძოვდა ბალახს, უდაბნოში ახალ-ახალ საძოვრებზე გადა- 
ჰყავდა, იცავდა მის სიმრთელეს მონადირეთაგან და კაცთა ენის 
უმეცარი პირუტყვის ხმაზე ბღაოდა, ვიდრე ცნობილი შემთხ- 
ვევის შემდეგ მასში კაცურმა ბუნებამ არ გაიღვიძა და ამის 
მგრძნობელმა ჯოგმა ზურგი არ შეაქცია: კაცებრივი არსება 
ვეღარ დარჩებოდა უდაბნოში მხეცების მწყემსად. 

ეს ორი მწყემსი მჭიდროდ არის დაკავშირებული თავიანთ 
სამწყსოსთან, როგორც ხორცი ხორცთაგანი და სისხლი სისხ- 
ლთაგანი; მათი ჯოგი ველურია და თავადაც ველურ ცხოვრე- 
ბას ეწევიან, რადგან მათი შიში აქვთ, როგორც ეს დამტკიცდა 
ენქიდუს მაგალითზე: უდაბნოა მათი მუდმივი სამკვიდრებელი. 

ამათგან განსხვავებით დუმუზის ორჭოფული მდგომარეობა 
უჭირავს: იგი ხან უდაბნოშია ცხვართან, ხან -– ქალაქში ინანას- 
თან; გახიდულია ცივილიზაციასა და ველურ ყოფას შორის. უდ- 
აბნოში მას და მის ცხვარს მტრები ჰყავს, მაგრამ არა მონადირე- 
ნი, არამედ ყაჩაღები, რომელნიც ესხმიან თავს, თავდაყირა 
უტრიალებენ ფარეხ-სადგომს, თავად მას კლავენ და 
გაირეკავენ მის ფარას. ოღონდ ამ ყაჩაღებს მითოსში ქვესკნე- 
ლიდან ამოსული მავნეები ეწოდებათ, რომელთაგან თავს ვერ 
იცავს ერთგული თუ ჭეშმარიტი მწყემსი (სიპა- ზიდ), თუმცა 
თვალი მუდამ ფხიზლად ეჭირა, როგორც ინანა მოთქვამს მის 

საგოდებელ სიმღერაში: 
„მზესთან ერთად ამდგარი ჩემს ცხვარს დარაჯად ედექი, 

ღამესთან ერთად დაწოლილიჩემს ცხვარს დარაჯად ედექი“ (27- 
ა, 174). მაგრამ იმ ქვესკნელელ მავნე ყაჩაღებს ცხვარი, შეი– 
ძლება, არც კი აინტერესებდათ, –– ისინი.არ ჩანან, როცა დუ- 
მუზი ქალაქშია და მისი ფარა უპატრონოდ არის მიტოვებული 
უდაბნოში, –- არამედ, ალბათ, მხოლოდ მწყემსი ან, შესაძლე- 
ბელია, მწყემსი თავის ფარიანად. ყოველ შემთხვევაში, მავნენი 
მაშინ ამოდიან ქვესკნელიდან, როცა დუმუზის სუნს იყნოსავენ. 

ჩვენამდე არ შემორჩენილა სუმუკანის მითოსი, მაგრამ ჩვენ 

303



ზურაბ კიკნაძე 
  

ვიცით, რომ იგი კვდება და განსაზღვრულ დროს ქვესკნელში 
იმყოფება სხვა ხთონურ არსებებთან ერთად, რომელთა შორის 
ურევია მწყემსი ეტანა; ამ ორ მწყემსს ემატება ყოფილი მწყემ- 

სი გარეული ჯოგებისა -– ენ- 
ქიდუ, რომელიც სიზმრად 
საკუთარ თავს ქვესკნელში 

ჩასულს ხედავს და შემდეგ, 
ცხადში, მართლაც კვდება, 
თუმცა პირველად; მითოსში 
იგი მაშინ მოკვდა, როცა 
მონადირის (იგულისხმე: 

სურ.31 ქალაქის) მიერ მიგზავნილმა 

ქალმა შეაცდინა და ჯოგის მწყემსობის ძალა დააკარგვინა; 
%ოგი განეშორა მას, უმწყემსოდ დარჩენილი უდაბნოში გაიფან- 
ტა და ალბათ მონადირის მსხვერპლი გახდა. თუმცა გილგამე- 
შის ეპოსში იგი კვდება არა როგორც მწყემსი, არამედ როგორც 

ცივილიზებული კაცი, ურუქის მოქალაქე, მაგრამ მის დასატირე- 
ბლად შეთხზულ გოდებაში აშკარად ჩანს მისი მითოსური სახე, 
ვითარცა „ნადირთ პატრონისა", რომლის სიკვდილი ურუქის სა- 
ზოგადოებასთან ერთად მისმა ძველმა სამწყსომ –– ნადირებ- 
მაც უნდა შეიცხადონ (კარი VIII). 

შუამდინარულ მითოსში მწყემსი გარდუვალად იღუპება, არა 
შემთხვევით და არც ხანდაზმული ასაკის გამო; იგი არ შეაბერ- 

დება თავის ცხვარს: მისი სიცოცხლე ხანმოკლეა, რადგან 
ხანმოკლეა თავად პირუტყვის ნაყოფიერების პერიოდი. როცა 
ჯოგი წყვეტს გამრავლებას, ეს იმას ნიშნავს, რომ სუმუკანის 
პოტენცია დაშრეტილია; ამიტომაც იგი „მკვდრად“ შეირაცხება 
და ქვესკნელში უნდა ჩავიდეს. თუ მხედველობაში შინაური 
საქონელია, რომელსაც მწყემსად დუმუზი ჰყავს, გამრავლების 
შეწყვეტას ემატება რძის გაშრობა და დუმუზი –- „რძის ცხ- 
ოველმყოფელი ძალა", როგორც ერთი მკვლევარი ფიქრობს (27- 
ა, 165) –– იღუპება, რის მითოსურ ნიშნადაც იგი ან უდაბნოში   304



ინანა და დუმუზი 
  

გდია თავგატეხილი, ან „შეკრულ-შებორკილი“ ქვესკნელის 
მავნეებს მიჰყავთ. უდროოდ დაღუპული მწყემსები ცნობილია 
ახლო აღმოსავლეთსა და ელადაში სხვადასხვა სახელით; ნიშან- 
დობლივია, რომ ისინი შუმერელი დუმუზის მსგავსად ქალღმ- 
ერთის შეყვარებულნი არიან; ასეთი იყო ატისი სირიაში, დედა- 
კიბელეს სატრფო, რომელიც გარეულმა ტახმა თავისი ეშვით 
დაასაჭურისა (რაც რიტუალური აზრით სიკვდილს ნიშნავს); 
ელადაში ადონისი, ფინიკური წარმოშობის მწყემსი (ადონ 
„უფალს“ ნიშნავს ფინიკურად), აფროდიტეს სატრფო, ტახის 
მიერ განგმირული; იღუპება აგრეთვე დაფნისი, ღვთაებრივი 
წარმოშობის მწყემსი, ჰერმესისა და ნიმფას ნაშიერი და სხვ., 
რომელთა დაღუპვის გამო შეთხზული დატირებანი თავისი 
სტილითა და პათოსით – გლოვაში ჩართულია მთელი ბუნება, 
მცენარეული და ცხოველური -– არაფრით განსხვავდება დუ- 
მუზისა და ენქიდუს შუმერულ-აქადური გოდებებისგან (89-ა, 
13, 157-161, 171-4). ამავე მითოსური ტრადიციის გამოძახილია 
ქართული ხალხური ლექსი თუშ მეცხვარეზე („შირაქში ერთმა 
მეცხვარემ“), რომლის მოულოდნელი, წინათგრძნობით მოს- 
წავებული აღსასრული ზოგიერთი ჩანაწერის მიხედვით (1 13,85- 
7) მითოსური გმირის სიკვდილთან არის გაიგივებული („მზე 
წითლდებოდა, ცხრებოდა" და სხვ.). ხალხის ცნობიერებას ყრუდ 
შემორჩა ხსოვნა უცნაურად დაღუპულ მწყემსზე, რომლის ამ- 
ბავი, როგორც მითოლოგემა, მისთვის ჩვეული ტრაგიკული 
სულისკვეთებით აღბეჭდა ნიკო სამადაშვილმა ორ სტრიქონში: 

აქ თავის თათით ითბრიდა საფლავს 

მწყემსდაღუპული სოფლის ნახირი, 

305



სურაბ კიკნაძუ 
  

დუმუზის სიკვდილი 

შუმერულ მითოსში მწყემსი უსათუოდ უნდა დაღუპულიყო. 
ეს არის ერთ-ერთი ფუნდამენტური მითოლოგემა მესაქონლე 
ხალხის სულიერ კულტურაში. მაგრამ ჩვენ ამაოდ დავუწყებთ 
ძებნას მწყემსის სიკვდილის მითოსს თავისი წმინდა სახით. შესა- 
ძლებელია, იგი არც არასოდეს ყოფილიყო ფიქსირებული მწერ- 
ლობაში. ძნელი მისახვედრია, რა სახით არსებობდა იგი იმათ 
ცნობიერებაში, ვისაც ევალებოდა მისი შეუმღვრევლად შენახ- 
ვა, რა კონკრეტული გამოხატულება ჰქონდა ამ მითოლოგემას, 
საიდანაც აღმოცენდა და საზრდოობდა დუმუზის დატირების 
წეს-ჩვეულება, რიტუალი, რომელიც ყველგან, მთელს შუმერში 
სრულდებოდა წელიწადის გარკვეულ დროს. როგორ დაიღუპა 
მწყემსი, რა ვითარებაში ან ვინ იყო მკვლელი -– თუკი მოკლეს, 
და სად იყო ამ დროს მისი სატრფო ინანა, რა ნილი ედო მის 
ტრაგიკულ ამბავში, შველოდა მას თუ არ შველოდა, ან იქნებ 
თავად მიუსევდა მკვლელებს? –– ამგვარი წმინდა ლიტერატუ- 
რული ხასიათის კითხვები შეიძლება აღძვროდა რიტუალის 
მონაწილეს, რომლის სხვაგვარად ამუშავებულ გონებას არ აკ- 
მაყოფილებდა მითოლოგემის ბუნდოვანება. ამ შუმერელი პო- 
ეტის წინაშე შეიძლება დამდგარიყო იგივე ამოცანა, რაც, მა- 
გალითისთვის, XX ს-ის მწერლის წინაშე დადგა, როცა მან ბიბ- 
ლიის მეტისმეტად შეკუმშული და ხშირად ბუნდოვანი „ანდრე- 
ზებიდან" გაშალა ხანგრძლივსათხრობელი ამბავი, თითქოს 
გააცხადა -– აი, როგორ მოხდა თურმე ეს ყველაფერი! მწერა- 
ლი იტოვებს ვარაუდს – შეიძლება, ასეც არ მომხდარიყო, 
არამედ სრულიად საპირისპიროდ. ასევე, სხვადასხვა შუმერულ 
ტრადიციებში სხვადასხვაგვარად, ერთმანეთის საწინააღმდე- 
გოდ არის რეალიზებული დუმუზის მითოლოგემა, რომელიც 
თავად შეიცავდა, ალბათ, ერთმანეთის გამომრიცხველ თარგ- 
მანთა შესაძლებლობას. 

მთავარი ლოდი შებრკოლებისა ინანას როლი იყო ამ ამბავში: 

306



ინანა და დუმუზი 
  

ხალხი ისმენდა ინანას გოდებას დუმუზიზე და თავადაც გოდებ- 
და; ამავე დროს ხალხი ბუნდოვნად გრძნობდა, რომ იყო რაღაც 
ორჭოფული ქალღმერთის პიროვნებაში, რაც ბოლომდე ვერ გა- 
იაზრებოდა, ვერ თაგსდებოდა ყოფითი ლოგიკის საზღვრებში: 
იყო ყრუ მინიშნება, თითქოს ინანა ღუპავდა თავის სატრფოს, 
რომელსაც მერე ცხარე ცრემლით დასტიროდა. არა მხოლოდ 
თვითონ, არამედ მთელი ქვეყნის ხალხსაც ცრემლს აღვრე- 
ვინებდა. შინაგანად მონოლითური, მაგრამ გარეშე თვალი- 
სათვის წინააღმდეგობრივი მითოლოგემა, საიდუმლოებრივი 
პირველანდრეზი, რომელსაც „ჭკვიანნი ვერ მიხვდებიან", იხ- 
ლიჩება და საერთო ზეპირსიტყვიერებაში ძირითადად ორი გან- 
სხვავებული ტრადიციის სახით პოულობს გამოხატულებას. 
ერთგან ინანა დუმუზის შურისმგებელია, მეორეგან – მისი დამ- 
ღუპველი. ჩვენამდე შემორჩენილია კიდევ მესამე ეპიური 
ტრადიცია,ე.წ. „დუმუზის სიზმარი“ (2), სადაც სრულიად გამორ- 
იცხულია ქალღმერთის რაიმე როლი დუმუზის ტრაგიკულ ამ- 
ბავში. 

შურისმგებელი. შუმერული ტექსტი (27-ა), სადაც ინანა ამ 
როლში გვევლინება, წარმოადგენს უნიკალური ჟანრის თხზე- 
ლებას შუამდინარულ მწერლობაში: აქ ერთმანეთს ერთვის 
გლოვა დუმუზის დაღუპვის გამო და შურისგების სასიხარულო 

სიმღერა; ამათ შორის იშლება თხრობა. დუმუზი უდაბნოშია 
თავის ცხვართან; პოემა მასზე გლოვით იწყება – ეს არის ტრად- 
იციული გოდების ტექსტი დუმუზისეული ადგილების ჩამოთვ- 
ლით: 

უდაბნოში, ჩემო დუმუზი, შენს გამო მოვთქვამ, 

არალის ტაძარში შენს გამო მოვთქვამ, 

ბად-თიბირაში შენს გამო მოვთქეამ, 

დუ-შუბაში შენს გამო მოვთქვამ, 

მწყემსობის მხარეში შენს გამო მოვთქვამ, 

დუმუზის ფარეხში... 

307



ბურაბ კიჰნაძუ 
  

უბედურება მომხდარია, მაგრამ ინანამ არაფერი იცის (ეს იმ 
გოდების ტექსტია, ინანამ რომ უნდა თქვას თავის დროზე გეშ- 
თინანასთან ერთად), თუმცა, შესაძლოა, გული უგრძნობდა ავ 
ამბავს, როცა ანაზდეულად მოინატრა თავისი დუმუზი, რომლის 
ხატებას, თითქოს ეთერში მოლანდებულს, მიმართავს ურუქში 
მყოფი: 

„ჰოი, დუმუზი, ბაგეწმინდავ, თვალმადლიანო!" 

– ცრემლად იღვრება; ! 
„ჰოი, ბაგეწმინდავ, თვალმადლიანო! 

ჭაბუკო ქმარო, მოწეულო ფინიკო (?), 

ჰოი, დუმუზი!" – ცრემლად იღვრება. 

თუ ადრე ინანას, ვითარცა პატარძალს, იწვევდნენ დუმუზის 
ფარეხში – „ტკბილხმიანი ფურივით, ხბოს შორიდანვე რომ 
უბღავის, წადი, ცის დედოფალო, სადგომებს მიაშურე!“ – ახლა 
იგი თავისი ნებით გადაწყვეტს უდაბნოში წასვლას (ცუდი წინათ- 
გრძნობით აღვსილი თუ ჭეშმარიტი მწყემსის პირისხილვას დან- 
ატრებული); და როგორც თავის დროზე დუმუზი დაეთხოვა მას, 
როცა ფარეხ-სადგომების დასახედად მიდიოდა, ახლა თავად 
ინანა დაეთხოვება თავის დედას, ნინგალს, წესისამებრ, რად- 
გან შორია უდაბნოს გზა და ხიფათით სავსე: 

დედაჩემო, ფარეხში გამიშვი, 

დედაჩემო ნინგალ, ფარეხში გამიშვი; 

მამაჩემი გზას გამინათებს, 

მამაჩემი სინი (მთვარე) გზას გამინათებს. 

მნიშვნელოვანი ხარვეზის შემდეგ (დაახ. 18 სტრ., თხრობა ლა- 
კონიურია და ბევრ ინფორმაციას იტევს), სადაც აღწერილი 
უნდა ყოფილიყო ინანას სამზადისი უდაბნოში გასამგზავრე- 
ბლად; შესაძლებელია, უდაბნოს გზა მთვარის შუქზე; იქ მისვ- 

308



ინანა და ღუმუზი 
  

ლა და დუმუზის ძებნა, რადგან იგი არ აღმოჩნდებოდა თავის 
ფარეხში; შეხვედრა დუმუზის ამბის მცნობელთან, –– თხრობა 
გრძელდება: ინანა ისმენს დუმუზის ამბავს: „...იქ მწყემსი თავ- 
გატეხილი აგდია, დუმუზი თავგატეხილი აგდია; ჩემი ბატონის, 
დუმუზის, ცხვარი უდაბნოში დავინახე: ჰოი, ინანა, კაცი არა მწ- 

ყემსი ჩემი ბატონის ცხვარს მიჰყვებოდა!“ ამის გამგონე ქალ- 
ღმერთს არა გლოვის, არამედ ქების სიტყვები დაებადება გულ- 
ში დაღუპული მწყემსის მიმართ. „დედოფალმა თავის ქმარს სიმ- 
ღერა ფშვა", –– ამბობს ტექსტი. დედოფალი ერთბაშად, ზუსტი 
სიტყვებით აღადგენს გონებაში თავისი ჭეშმარიტი მწყემსის 
სახეს. 

ჰოი, რომ წევხარ, მწყემსო, რომ წევხარ, 

მას დარაჯად ედექი! . 

დუმუზი, რომ წევხარ, მას დარაჯად ედექი! 

ამა-უშუმგალ-ანა, რომ წევხარ, მას დარაჯად ედექი! 

მზესთან ერთად ამდგარი, ჩემს ფარას დარაჯად ედექი! 

ღამესთან ერთად დაწოლილი, ჩემს ფარას დარაჯად ედექი! 

ახლა მკვლელს უნდა მიგნება. სამწუხაროდ, ტექსტს აკლია 
ის ადგილი, სადაც მოთხრობილი იქნებოდა კონკრეტული სიტუ- 
აცია და მოტივი, თუ როგორ და რისთვის მოკლეს მწყემსი. ისი- 
ნი სამნი აღმოჩნდებიან, რასაც (სამ რიცხვს), როგორც ეტყო- 
ბა, გარკვეული აზრი უნდა ჰქონდეს; ესენია – დედრი არსება 
ბილულუ, როგორც ნავარაუდევია, საწვიმარი ღრუბლის პერ- 
სონიფიკაცია (27-ა, 167-8), გირ-გირე – „ელვა“, მისი ბუნებრივი 
შვილი, საავდრო ღრუბელში შობილი, „რომლის კვერთხით 
ნაცემნი მიწაზე ყრიან", და მესამე (რომლის სახელი ძნელად 
იკითხება) – „არვის შვილი, არვის მეგობარი“ (ამგვარივე ბუნებ- 
ისანი არიან „დუმუზის სიზმარში“ ქვესკნელის დემონები, მწ- 
ყემსს რომ იტაცებენ). სამივენი „ქარის უდაბნოში" (ედენ- 
ლილა) მკვიდრობენ; საითკენაც გაემართება ინანა შურის სა- 

309



დურაბ კიკნაძე 
  

ძიებლად. 
ტექსტში ნათქვამია, რომ „წმინდა ინანას გულმა ბილულუს 

მოკვლა განიზრახა, რათა დუმუზისთვის განსასვენებელ ადგი- 
ლას შვება მოეტანა“. ახლა ინანა დუმუზის სულისთვის ზრუნავს, 
რომ ქვესკნელში ჩასული უპატრონოდ არ დარჩეს. ინანა ისევე 
იქცევა, როგორც შურისმაძიებელი ხევსურნი, ძმისა თუ მოყვა- 
სის მკვლელს შავეთში რომ ისტუმრებენ სიტყვებით – 
„იენებიმც უშიშაისად, მზიდავიმც ხარი წყლისაო!“ ან „იქმნები 

წიქასაიდა, ზიდვნას დაუწყებს წყლისასა!“ ქალღმერთი ბილე- 
ლუს უდაბნოში სატარებელ წყლის ტიკად გადააქცევს, საწვი- 
მარი ღრუბლის დამცრობილ სახედ; იგი და ძე მისი გირ-გირე 
უდაბნოს დემონებად გადიქცევიან, ხოლო „არვის შვილი, არვის 
მეგობარი“ უდაბნოში ფქვილის მტვირთველი შეივნება. ამ კონ- 
ტექსტში „უდაბნო“ (ედენ) „ქვესკნელის“ სინონიმია, ცივი წყა- 
ლი და ფქვილი – მკვდრის სულის აუცილებელი შესაწირი. უდაბ- 
ნო-ქვესკნელში მყოფ დუმუზის ამ არსებათა წყალობით, 
რომელნიც მსხვერპლად შესწირა მას ინანამ, არ მოაკლდება 
წყალი და ფქვილი, და უპატრონო სულებივით მშიერ-მწყურვა- 
ლი არიწანწალებს კარდაკარ (შუამდინარელთა რწმენით, ზრუნ- 
ვის გარეშე დარჩენილი სულები ბოროტ დემონებად იქცევიან, 
ქვესკნელიდან ამოდიან დროდადრო და შიშის ზარს სცემენ 
ცოცხალთ). 

,, ბუნდოვანი და ხარვეზიანი პასაჟის შემდეგ, სადაც ნახ- 
სენებია დუმუზის და გეშთინანა, ამბავი წყდება და ახლა ინანას 
პირით ვისმენთ იმ გლოვის სიტყვებს, რითაც იწყება ეს თხზუ- 
ლება: „უდაბნოში, ჩემო დუმუზი, შენს გამო მოვთქვამ" და ა.შ. 

დუმუზის ვნებანი. ახლა გავეცნობით თხზულებას, რომელ- 
საც „დუმუზის სიზმრად" ნათლავს მისი გამომცემელი და მკვ- 
ლევარი (2), ხოლო დედანში, ტექსტის ბოლოს (შუმერელ გადა- 
მწერთა ჩვეულებისამებრ) იწოდება როგორც „სიმღერა დუ- 
მუზის სიკვდილზე". პირველი სათაური სიმღერის დასაწყისს 

310



ინანა ღა დუმუზი 
  

ასახავს, მეორე – მის დასასრულს; სიზმარსა და სიკვდილს 
შორის ხორციელდება დრამა – სასოწარკვეთილი მწყემსის დევ– 
ნილება, მისი ვნებანი. ამ ნაწარმოებში ქალღმერთი ინანა 
სრულებით არ ჩანს და, ჩვენდა გასაოცრად, არც კი იხსენიება. 
აქ წინა პლანზეა ჭეშმარიტი მწყემსი, გარკვევით ვხედავთ მას, 
გვესმის მისი ვედრება და ხმა მისი აჩქარებული ნაბიჯებისა, 
როცა გაურბის ქვესკნელის მავნეებს; თან ახლავს მისი დაი გეშ- 
თინანა, „ზეციური ვაზი“, რომელიც ადრე მასთან ერთად ფარ- 
ეხის სიუხვით ხარობდა იმ „ბარაქიან დღეებში და ღამეებში“, 
როცა მწყემსი თავის უდაბნოში მოვიდა. 

ეს ამბავიც უდაბნოში მოსვლით იწყება; მაგრამ ახლანდელი 
მისი მოსვლა არ ჰგავს იმ წინანდელს, როცა „გულის გასახარე- 
ბლად“ და „წმინდა ფარეხის დღესავით გასაკაშკაშებლად“ 
მოდიოდა; ახლა ბნელა მის გულში, მისი არსება სა- 
სოწარკვეთილების ბურუსს მოუცავს. 

გული ცრემლით ავსებია, უდაბნოში მიდის, 

მოყმეს გული ცრემლით ავსებია, უდაბნოში მიდის, 

დუმუზის გული ცრემლით ავსებია, უდაბნოში მიდის, 

კომბალი მხარზე გაუდევს, მოთქვამს და მოთქვამს: 

„მოთქვამდე, მოთქვამდე, უდაბნოვ, მოთქვამდე...“ 

მოახლოებული: ფათერაკის წინათგრძნობა მწყემსს გულში 
ჩაყვება და იხილავს სიზმარს, სადაც სიმბოლური სახეებით ემ- 
ცნობა თავისი, აღსასრული. შუმერულ-აქადურ მწერლობაში 
სიზმარს განსაკუთრებული ფენქცია აკისრია: მნიშვნელოვანი 
მოვლენა გმირის ცხოვრებაში იქ ორჯერ ხდება -–– ერთხელ სიზ- 
მარში, მეორეჯერ –– ცხადში; სიზმრებს ხედავს გილგამეში ენ- 
ქიდუს გამოჩენამდე და მაშინაც, როცა ხუმბაბასთან 
სალაშქროდ გამზადებული კედარის ტყეს მიადგება; ენქიდუ 
წინასწარ ხედავს საკუთარ თავს ქვესკნელში ჩამავალს... 

„შირაქში ერთმა მეცხვარემ სიზმარი ნახა ზიანი", –– ამბობს 

311



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

ხალხური ლექსი; ასევე ჩვენი მეცხვარე დუმუზიც ნახავს ზიან 
სიზმარს: 

ლერწმოვანი ჩემს წინაშე აღმართულიყო, 

ლერწმოვანი ჩემს წინაშე ამოზრდილიყო; 

მარტოხელა ლერზამი თავს მიქნევდა, 

წყვილი ლერწმიდან ერთი განმეშორა. 

ტყეში ხე მაღალი აღმოფხვრილიყო, 

ჩემს წმინდა ნაკვერცხალზე წყალი დაღვრილიყო, 

ჩემს წმინდა სადღვებელს თავი ახდოდა, 

წმინდა სასმისი ჩემი, კაუჭზე ჩამოკიდებული, 

კაუჭიდან ჩამოვარდნილიყო, 

კომბალი ჩემი სადღაც გამქრალიყო, 

არწივს ფარეხიდან ბატკანი მოეტაცებინა; 

ჩემი ვაცები „ლაჟვარდის“ წვერს მტვერში მიათრევდჩენ, 

ჩემი ერკემლები მსხვილი ჩლიქებით მიწას მითხრიდნენ; 

სადღვებლები მიწაზე ეყარა, –– რძე აღარ დიოდა, 

სასმისები მიწაზე ეყარა, – დუმუზი ცოცხალი აღარ იყო (2,56) 

თითქოს ყველაფერი ცხადია ამ სიზმარში, რომელსაც გამოღ- 
ვიძებული დუმუზი თავის დას გეშთინანას უყვება, თავადვე მიხ- 
ვდა, რომ „დუმუზი ცოცხალი აღარ იყო". მაგრამ სიზმარს მაინც 

სჭირდება ახსნა, რომ დამშვიდდეს კაცის გული, – შესაძლებე- 
ლია, ყველაფერი პირუკუ ახდეს, როგორც ეს მიღებული იყო 

სიზმართა ახსნის პრაქტიკაში. 
ვისაც გაიხსენებს პირველად ძილში ნანახით გულშეძრული 

მწყემსი, ეს გეშთინანა იქნება; ეს ბუნებრივია, რადგან როგორც 
შუმერული (და ნაწილობრივ აქადური) ლიტერატურიდან ჩანს, 
სიზმრების ახსნა ქალების საქმე იყო. სიზმრის პატრონი დედას 
მიაკითხავს, როგორც გილგამეში ნინსუნას, თავის ღვთაებრივ 
დედას (შდრ. ქართ. „წუხელი სიზმარი ვნახე, ნეტავ დედავ, 
რაო?) ან ქალღმერთს, როგორც ლაგაშის მთავარი გუდეა – 

312



ინანა და დუმუზი 
  

ნანშეს, რომელიც მისთვის დაც არის და დედაც („აზრი სიზმ- 
რისა ვერ შევიცან, დედაჩემს მივუტან სიზმარს ჩემსას; ღვთაე- 
ბრივი მისანი ჩემი, დაი ჩემი სირარანელი აზრს ამა სიზმრისას 

გამომიცხადებს“). 
რას გამოუცხადებს გეშთინანა დუმუზის, რომელიც 

უწოდებს მას –- „თავის ბედისწერის დაფის მცოდნეს“, „ბრძენ- 
ქალს“, „სიზმართ მიმხვდურს", „გულთამხილავს“? გეშთინანა 
ამგვარად უხსნის სიზმარს: „შენს წინ აღმართული ლერწმები 
ყაჩაღები არიან, საფარიდან თავს დაგესხმიან; მარტოხელა 
ლერწამი თავს რომ გიქნევდა, –– დედაშენია (მწუხარების ნიშ- 
ნად) თავს დაგიქნევს; წყვილი ლერწამი მე და შენა ვართ, ერთ- 
მანეთს განვშორდებით; ტყეში აღმოფხვრილი მაღალი ხე შენა 
ხარ, –– შენს შემორაგულში შეგიპყრობენ; შენს ნაკვერცხალზე · 
წყალი რომ ეღვარა, –– ფარეხი მდუმარების სახლად გექცევა". 
– ამასთან დაკავშირებით უნდა შეინიშნოს, რომ „ნაკვერცხა- 
ლი“ ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი მომენტია მწყემსურ ცხოვრე- 
ბაში, იგი იხსენიება ცივილიზაციის საწყისთა (შუმ. მე) შორის, 
რომელნიც ინანამ ერიდუდან ურუქში შემოიტანა. სხვებთან 
ერთად დასახელებულია –– „მწყემსის ბინა", „ნაკვერცხლის შე- 
გროვება“, „ცხვრის ბინა" (2,93); „მდუმარების სახლი“ მეტაფო- 
რული სახელწოდებაა ქვესკნელისა, სადაც მწყემსს ჩასვლა 
მოელის. -– სადღვებელს რომ თავი ახდოდა, – განაგრძობს 
გეშთინანა, –– ეს იმას ნიშნავს, რომ მავნე კაცი მას ხელში 
ჩაიგდებს; სასმისი რომ კაუჭიდან გადმოვარდა, ეს იმას ნიშნავს, 
რომ დუმუზი მშობელი დედის მუხლებიდან გადმოვარდება -–– 
დედის მუხლებზე ჯდომა უსაფრთხოებისა და დიდების ნიშანია. 
გილგამეში ამბობს ხუმბაბასთან ბრძოლის წინ: „ჩემი მშობელი 
დედის, ნინსუნას, მუხლებზე საკვირველად მჯდომი შევიქნე- 
ბი". –– მწყემსის კვერთხი სადღაც რომ გაქრა, –– მავნე სული 
ცეცხლს წაუკიდებს მას, ე.ი. დუმუზის წაართმევენ მწყემსობის 
ძალას. –– ბატკნის მომტაცებელი არწივი მავნე კაცია, რომელ- 
იც სახეში გაარტყამს დუმუზის; ვაცები რომ წვერებს მტვერში 

313



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

მიათრეედნენ, ეს ნიშნავს –– გეშთინანას თმები ცაში იფრი- 
ალებს დუმუზის გამო: ერკემლები მიწას რომ თხრიდნენ, ეს ნი- 
შნავს –– გეშთინანა ღაწვებს დაიხოკავს დუმუზის გამო. 

გეშთინანა არა მხოლოდ აუხსნის სიზმარს, არამედ ბორცვზე 
შემდგარი გააფრთხილებს კიდეც დუმუზის, -–– აჰა, მოდიან შენი 
დემონები! რადგან ისინი უკვე გამოჩნდნენ, ბედისწერის მაც- 
ნენი, ვინც მოდის მეფის –– ასე იწოდება აქ დუმუზი -–– წინააღმ- 
დეგ, არაკაცური ბუნება აქვთ, ამბობს ტექსტი: 

საჭმელი არ იციან, სასმელი არ იციან, 

დაფრქვეულ ფქვილს არ ჭამენ, 
დაღვრილ წყალს არ სვამენ, 

სასურველ საჩუქარს არ იღებენ, 

ცოლს სიხარულით გულში არ იკრავენ, 

საყვარელ შვილებს არ კოცნიან... 

დუმუზიმ სიზმრიდანვე იცის, რომ განწირულია მისი საქმე, მა- 
გრამ მაინც გარბის; გაქცევამდე იმასღა მოასწრებს, რომ გეშ- 
თინანას გაუმხელს თავის დასამალავ ადგილებს და შეევედრე- 
ბა, არ გასცეს მისი ადგილსამყოფელი, რაზეც გეშთინანა უპა- 
სუხებს: „თუ შენი ადგილსამყოფელი გავუმხილო, შენმა ძაღლ- 
მა შემჭამოს; შავმა ძაღლმა, შენი სამწყსოს ძაღლმა, შენმა ჯი- 
შიანმა ძაღლმა შემჭამოს!“ მერე თავის მეგობარსაც გააფრთხ- 
ილებს და მეგობარი იმავე სიტყვებით დაიფიცავს. დემონები 
მიადგებიან გეშთინანას და სთავაზობენ „მდინარეს თავის წყლი- 

ანად, ყანას თავის ხორბლიანად“, მაგრამ გეშთინანა არ გასცემს 
დუმუზის ადგილსამყოფელს. ამ ერთგულების მოწმე ერთი დე- 
მონი გაახსენებს მეორეს: „დასაბამიდან ვის უნახავს, რომ დას 
გაემხილოს ძმის ადგილსამყოფელი? წამო, მის მეგობართან 
მივიდეთ". მეგობარი სათითაოდ ჩამოუთვლის მათ დუმუზის 
სამალავ ადგილებს,თან ნამუსს იწმენდს: „არ ვიცი, რომელ ადგ- 
ილზეა დამალული". მეგობარმა გაყიდა დუმუზი მდინარისა და 

314



ინანა ღა დუმუზი 
  

ყანის ფასად და დემონებმა მიაგნეს მას მეოთხე სამალავში, 
რომელსაც ეწოდება „არალის არხი“, რაც ნიშნავს „ქვესკნელის 
არხს“. აქ მოიმწყვდიეს დემონებმა მწყემსი, სათხეველს ქს- 
ოვენ, თოკს გრეხენ; ხოლო დუმუზი ცხარე ცრემლით დასტი- 
რის თავის ბედს: „ქალაქში (I!) ჩემმა დამ მიხსნა, მეგობარმა 
სასიკვდილოდ გამწირა!" მერე უცნაურად ლოცავს დას და წყევ- 
ლის მეგობარს: „ქუჩაში მიტოვებულ ბავშვს ჩემი დისას მიეფ- 
ერონ, ქუჩაში მიტოვებულ ბავშვს ჩემი მეგობრისას არ მიეფ- 
ერონ!“ დუმუზის დემონები შეიპყრობენ, ხელებს ხუნდებში 
გააყრევინებენ, მკლავებს შეუბორკავენ. 

მეგობარი აღარ ჰყავს მწყემსს, ვერც გეშთინანა დაიხსნის 
ბორკილებიდან; მაშინ გაახსენდა მას მზის ღმერთი უთუ და მის- 
კენ გაიწვდის ხუნდებიან ხელებს: 

ო, უთუ, შენ ცოლისძმა ხარ ჩემი, მე სიძე შენი! 

ეს მე ვარ, ეანაში საზრდო რომ მომაქვს, 

ეს მე ვარ, ურუქში საქორწინო ძღვენი რომ მოვიტანე, 

ეს მე ვარ, წმინდა ბაგეებს რომ ვკოცნი, 

ეს მე ვარ, ინანას წმინდა მუხლებზე რომ ვროკაე! 

ხელებს ქურციკის ხელებად რომ მიქცევდე, 
ფეხებს ქურციკის ფეხებად რომ მიქცევდე, 
ჩემს მავნეთაგან თავს დავიხსნიდი. 

უთუმ შეიწყნარა მისი ცრემლი, 

შემბრალებელ კაცივით შეიბრალა. 

ქურციკად ქცეული დუმუზი სადღაც, ქუ-ბირეშ-დილდარეშში 
შეაფარებს თავს, დემონებიც ფეხდაფეხ მიჰყვებიან და კვლავ 
შებორკავენ; კვლავ უთუს შეახსენებს თავს დუმუზი და ისევ 

ქურციკად ქცეული დედაბერ ბელილის სახლს შეეხიზნება; დე- 
მონებიც იქ გაჩნდებიან და კვლავ შეიპყრობენ. იგი მესამედ 
შეევედრება უთუს და ისიც კვლავ შეაბამს ქურციკის ფეხებს; 

315



საურაა კიკნაძე 
  

და დუმუზი მიაშურებს უკანასკნელ თავშესაფარს, თავის ფარ- 
ეხს, სადაც გეშთინანა ეგულება. ქალი მიხვდა, რომ ცხადდებო- 
და სიზმარი, რომ დადგა დუმუზის აღსასრული. მაშინ 

გეშთინანამ ცას შეჰკივლა, მიწას ჩაჰკივლა, 

მისი კივილი ხის კიდურებს მისწვდა, 

სელის სამოსივით გადაეფინა. 

გეშთინანამ უკვე გამოიგლოვა დუმუზი, რადგან დემონები 

მოადგნენ ფარეხის კარს: 

პირველმა მავნემ ფარეხში შემოსვლისას 

ურდულს (?) ცეცხლი წაუკიდა; 
მეორემ ფარესში შემოსვლისას 

მწყემსის კომბალს ცეცხლი წაუკიდა; 

მესამემ ფარეხში შემოსვლისას 

წმინდა სადღვებელს თავი მოხადა; 

მეოთხემ ფარეხში შემოსვლისას 

კაუჭიდან სასმისი გადმოაგდო; 

მებუთე მავნის შემოსვლისას 

სადღვებლები ძირს ეყარა, რძე არ იღვრებოდა, 

სასმისები ძირს ეყარა, დუმუზი ცოცხალი აღარ იყო, 

ფარეხ-სადგომი განქარებულიყო. (2,82). 

დუმუზიზე გლოვის ერთ ტექსტში მწყემსის აღსასრულის ნიშ- 
ნებს ემატება კიდევ ერთი ნიშანი, რომელიც სიზმარში იყო ნაწი- 
ნასწარმეტყველები: „ნაკვერცხალი დახვავებულია, მაგრამ 
ცეცხლი აღარ ანთია; მწყემსის ბიჭები ძირს ყრიან, მეცხვარე 

ცოცხალი აღარ არის“ (2,97). 
ჩვენ გავეცანით ტიპურ შემთხვევას მწყემსური ცხოვრე- 

ბიდან; არაფერი იყო აქ ფანტასტიკური და არც მითოსური, გარ- 
და უთუს ჩარევისა, თუმცა, შესაძლებელია, „ქურციკად ქცევა“ 

316



ინანა და დუმუზი 
  

არც იყოს მითოსურ-ზღაპრული მოტივი და არ გულისხმობდეს 
დუმუზის მაქციერობას, არამედ მხოლოდ მეტაფორული 
გამოხატულება იმ უკიდურესი ძალისხმევისა, რაც მან, თუნდაც 
მზის ღმერთის შთაგონებით, გამოიჩინა „სასაზღვრო ვითარე- 
ბის“ ჟამს. თითოეული თავისი შესაძლებლობის ფარგლებში შეე- 
წევა გასაჭირში ჩავარდნილ მახლობელს: ცოლისძმა -– დავივი- 
წყოთ, რომ იგი მზის ღმერთია და ცაშია -–– ამხნევებს სიძეს. 
ხოლო უსახელო მეგობარი თავისი მოქმედებით თითქოს ამტ- 
კიცებს შუამდინარეთში მოარულ ანდაზას, რომ „მეგობრობა 
უხანოა, ნათესაობა მარადიული". 

მითოსური მოტივი მხოლოდ მწყემსის აღსასრულში ჩანს. 
უნდა შევნიშნოთ, რომ მდევარნი არ კლავენ, რადგან იგი 
თავისთავად მოკვდება, „ცოცხალი აღარ იქნება“ (ნჟ-თი), მას 
შემდეგ, რაც მისი მწყემსური ყოფის რეალიებს (კომბალი, 
სადღვებელი, რძე, ნაკვერცხალი) გაანადგურებენ. მწყემსი მათ 
გარეშე კარგავს მწყემსობის ფუნქციას, რასაც მითოსურ პლან- 
ში -- რაკი დუმუზი ღვთაებრივი მწყემსია –– ღმერთის 
სიკვდილი შეესაბამება. ისიც უნდა შეინიშნოს, რომ ამ თხზუ- 
ლებაში არსად არ არის ნახსენები დუმუზის ფარა, მდევრები არ 
იტაცებენ მის ცხვარს, მხოლოდ დუმუზის სიკვდილით კმაყ- 
ოფილდებიან. ეს გარემოება იმაზე მიგვანიშნებს, რომ მდევრები 
უბრალო ყაჩაღები არ უნდა იყვნენ; თუ ვინ არიან ისინი, რატომ 
დევნიან ასე დაჟინებით დუმუზის -– ამ კითხვაზე სხვა ტექსტი 
გაგვცემს პასუხს, რომელსაც ქვემოთ გავეცნობით. 

· ინანას ჩასვლა ქვესკნელში და ამოსელა. სანამ დუმუზის 
წაიყვანდნენ „მოუსავლეთის ქვეყნისაკენ" (ქურ-ნუჟ-გი-ა), მან- 
ამდე ამ გზას ქალღმერთი ინანა დაადგება. ცივილიზაციის 
თაურმდგენი იდეებისა და ნივთების არქეტიპებს შორის, 
რომელნიც ინანამ ერიდუდან ურუქში მოიტანა კაცობრიული 
ცხოვრების დასაფუძნებლად, იხსენიება ერთი მოვლენა თუ 
აქტი – „ქვესკნელად ჩასვლა და ამოსვლა“. მაგრამ ეს მადლი 

317



ზურაბ კწკნაძე 
  

მოკვდავთათვის არ იყო განკუთვნილი: ადამიანი ჩადის ქვეს- 
კნელში ბუნების გარდაუვალი კანონის ძალით და ველარ ამო- 
დის; ადამიანისთვის ქვესკნელის გზა ცალმხრივია, იგი ასუკან- 
მოუქცეველი გზაა", რომელსაც მიჰყავს განწირული ხორციე- 
ლი „მოუსავლეთის ქვეყნისაკენ“. ხოლო ღმერთისათვის 
ორივე გზა ხსნილია; თუ იგი ჩავა ქვესკნელში, კიდეც მობრუნ- 
დება უკან, საიდანაც დაიძრა გარდაუვალი კანონის ძალით. 
შუამდინარულ პანთეონში არ მოიძებნება ღვთაება, რომელ- 
იც „წყვდიადის სახლში“ არ ჩადიოდეს. ამის მინიშნებას სა- 
განგებო მითოსში თუ არა, მითოსურ ფრაგმენტებში, მითოლ- 
ოგემებში ან სარიტუალო ტექსტებში მაინც წავაწყდებით. 
შავეთში ჩადის მარდუქი და კვლავ ამოდის; ქვესკნელში „დაბ- 
მულ“ ღმერთთა შორის შეიძლება შეგვხვდეს ცის უზენაესი 
ღმერთი ანუ, მაგრამ ბუნდოვანი კონტექსტიდან ვერ ვგებუ- 
ლობთ, თუ როგორ და რატომ მოხდა, რომ ცამ თავის ანტიპო- 
დური ადგილისკენ გადაინაცვლა. შესაძლებელია, ცის ღმერ- 
თის ჩასვლა და ამოსვლა გამოხატავდეს კოსმიური წრიული 
მოძრაობის იდეას. ბევრ სხგადასხვა რანგის ღმერთს ვნახავთ 
ქვესკნელში ჩამავალს –– ნადირთ პატრონს სუმუკანს, ნინგ- 
იშზიდას, „ჭეშმარიტი ხის" განსახიერებას, გეშთინანას, დას 
დუმუზისას, თავად დუმუზის და გულას, „განკურნების დედო- 
ფალს", მთვარის ღმერთს, სინს, რომელიც იწოდება „შუქად ზე- 
მოთისა და ქვეშეთისა“", მზის ღმერთს, უთუს, – „ქვესკნელის 
დიდ ჩირაღდანს". უფრო მეტიც: ერთი მითოსური ანდრეზის 
მიხედვით, ქვესკნელი (არალის სახელწოდებით) დიდი ღმ- 
ერთების –– ეას, სინის, შამაშის, ნაბუს ადადის, ნინურთას და 

მათ მეუღლეთა დაბადების ადგილია: „... რომელნიც სამ- 
ყაროული მთის სახლში, არალის ქვეყანაში ჭეშმარიტად იშ- 
ვნენ“ (63-ა, 18). და ამიტომაც პერიოდულად ბრუნდებიან 

ქვესკნელში, თავიანთი დაბადების ადგილას. ·. 
მაგრამ ეს მითოლოგემური იდეა –- „ქვესკნელში ჩასვლა და 

ამოსვლა“, რომელიც ინანამ ურუქში შემოიტანა და ამცნო თავი- 

318



ინანა და დუმუზი 
  

სი ქალაქის კაცობრიობას, მერე მთელს შუმერსაც, რომ ღმ- 
ერთებს ხელეწიფებათ მისი განხორციელება –– ყველაზე მკაფ- 
იოდ და სრულად თავად ქალღმერთის მითოსურ ბიოგრაფიაში 
ხორციელდება. ამ ამბავს მოგვითხრობს ერთი შუმერული ტე- 
ქსტი, რომელიც საკმაოდ დაუზიანებლად არის ჩვენამდე შე-– 
მონახული (34, 1-17;79-ა, 183- 193; 97, 36-45). თუმცა სწორედ ის 
ადგილია ხარვეზიანი, სადაც დუმუზის ბედი წყდება; არსებობს 
ამ თხზულების აქადური, საკმაოდ თავისუფალი თარგმანი, 
რომელშიც ინანა-დუმუზის, უფრო სწორად, იშთარ-თამუზის 
ურთიერთობას სრულიად საწინააღმდეგო გააზრება აქვს (97, 
99- 102). შუმერული ტექსტი მოწყვეტით იწყება, ყოველგვარი 
შესავლის გარეშე – გამოცხადებულია ქალღმერთის ნება, 
რასაც მოყვება გრანდიოზული სურათი მისი დაძვგრისა ერთ- 
დროულად შუმერის ტაძრებიდან. 

დიდი ციდან დიდი მიწისკენ მიმართა ზრახვა, 

ქალღმერთმა დიდი ციდან დიდი მიწისკენ მიმართა ზრახვა, 

ინანამ დიდი ციდან დიდი მიწისკენ მიმართა ზრახვა. 

ჩემმა დედოფალმა ცა მიატოვა, მიწა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ინანამ ცა მიატოვა, მიწა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა; 

მამფლობა მიატოვა, დედოფლობა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ურუქში ეანა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ბად-თიბირაში ე-მუშ-ქალამა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ზაბალამში გიგუნა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ურში ე-დილმუნა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ადაბში ე-შარა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

· ნიპურში ბარა-თუშ-გარა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

ქიშში ხურსან-ქალამა მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა, 

აქადში ე-ულ-მაში მიატოვა, ქვესკნელში ჩავიდა. 

ჩამავალი ქალღმერთი არაფერს არ ტოვებს სამზეოში, იგი მთე– 
ლი თავისი დიდებულებით, ძვირფასი სამკაულებით შემკული 

319



ზარაბ პიკნაძე 
  

ჩადის ქვესკნელში; თავზე იხურავს „ველის გვირგვინს" -– ნაყ- 
ოფიერი ყანების ნიშანს, მკერდზე სამკერდულს მიირქვამს, 

რომელსაც ეწოდება ლუ განუ განუ („კაცო, მოვედ, მოვედ!'!), 
ნელსაცხებელს იცხებს, რომელსაც ეწოდება ხემდუ, ხემდუ 
(„მოვა, მოვა!") –– ეს მისი დიაცური მიმზიდველობის ნიშნებია, 
ინანას თან მიაქვს ყველაფერი,რაც კი მისი კულტის საგანს შეად- 
გენს; ყველაფერი იმ შვიდ „მე"-შია დაუნჯებული, რომელთაც 
გულზე მიიკრავს ქვესკნელში ჩასატანად. მაგრამ ქვესკნელის 
სასახლეში მისვლამდე არც სამკაულები შერჩება, არც შესა- 
მოსელი და არც რამე ნიშანი. ცის დედოფალს გაატარებენ ცხრა 
კარიბჭის წიაღ და თითოეულის წინ ქვესკნელის მეკარე დააყრე- 
გინებს თითო სამკაულს და სამოსელს, რათა ამ სამეფოს (უფრო 
სადედოფლოს) წესისამებრ დედიშობილა წარუდგინოს მის 
მრისხანე დას, ერეშქიგალს, ხოლო ერეშქიგალი საკარცხულზე 
ზის „ლაჟვარდის“ სასახლეში და შვიდ მსაჯულთან ერთად მზე- 
გადასულთა სამართალს სჯის. შემოსულ ქალღმერთს, დამცირ- 
ებულს და ღირსებაშელახულს, მან 

თვალი ჰკიდა, თვალი სიკვდილისა, 

სიტყვა უთხრა, სიტყვა რისხვისა, 

ხმა აღუმაღლა, ხმა ბრალდებისა. 

ამ მზერამ, სიტყვამ, ხმამ (ტექსტი არ ამბობს, რა იყო ეს 
ბრალდება) ერეშქიგალისამ სასიკვდილო სნება შეჰყარა ინანას 

და ისიც უსულო გვამივით კაუჭზე ჩამოკიდეს. 
ქალღმერთს დაედო მსჯავრი და მოკვდა, როგორც ყოველი 

ხორციელი კვდება. მაგრამ ინანას არა აქვს სიკვდილის უფლე- 
ბა, რადგან მის ბუნებაშია დაუნჯებული ის ძალა – სიცოცხლის 
ხალისი და ვნება, რომლის წყალობითაც მრავლდება ამქვეყნად 
ყოველი ცოცხალი არსი. ამ ვითარებას ასე გამოხატავს მითო- 

სის აქადური ვერსია: 

320



ინანა და დღუმუზი 
  

რა ჩახდა მოუსავლეთს დედოფალი იშთარი, – 

ხარ-ფურნი აღარ ხურაობენ, 

ქალწულს ვაჟი-კაცი აღარ ეუღლება. 
სძინავს ვაჟი-კაცს საწოლში თვისად, 

' სძინავს ქალწულს საქალებოში (97,101). 

ამ დამღუპველი პერსპექტივის თავიდან ასაცილებლად ინანამ 
ქვესკნელში ჩასვლის წინ ქვეყანაზე დატოვა თავისი სიტყვა, 
მაცნე ნინ-შუბურში განხორციელებული, რომელმაც უნდა 
მოიაროს შუმერის დიდი ტაძრები და სათითაოდ შეატყობინოს 
დიდ ღმერთებს ინანას ამბავი. სიტყვა უნდა მივიდეს ნიპურში 
ენლილთან, ურში სინთან, ერიდუში ენქისთან. სიტყვა ამცნობს 
თითოეულ მათგანს: 

მამა ენლილ (სინ, ენქი) ასული შენი ქვესკნელში არ მოკლან, 

შენი წმინდა განძი ქვესკნელის მტვერში არ დაიმარხოს, 

შენი ძვირფასი ლაჟვარდი ქვისმთლელის გრდემლზე არ დაიმსხვრას, 

შენი ბზა დურგლის დაზგაზე არ დაიჩეხოს, 

ქალწული ინანა ქვესკნელში არავინ მოკლას (97,37). 

არც ენლილი, შუმერის მთავარი ღმერთი, არც სინი -– თუმცა 
იგი, როგორც ვიცით, მამად ეკუთვნის ქალღმერთს -– არ შეეწ- 
ევა „კაუჭზე ჩამოკიდებულ უსულო გვამს“ იმ მოტივით, რომ 
ინანამ დაიმსახურა ეს სასჯელი, რადგან მთელი კოსმოსის დედ- 
ოფლობა მოინდომა. ისინი პასუხობენ ნინ-შუბურს: 

ჩემმა ასულმა დიდი ცა მოითხოვა, 

დიდი მიწა მოითხოვა; 

ინანამ დიდი ცა მოითხოვა, 

დიდი მიწა მოითხოვა (97,40). 

(მომდევნო ორ სტრიქონში უფრო დაკონკრეტებულია ბრალდე- 

321



ზურაბ კიკნაძე 
  

ბა, მაგრამ, სამწუხაროდ, ტექსტის ენა ძალზე ბუნდოვანია და 
რაიმე აზრის გამოტანა ძნელდება). 

მხოლოდ ენქი გამოესარჩლება ინანას, სიბრძნის ღმერთი, 
რომელიც ცნობილია შუმერულ მითოსში თავისი გულმოწყ- 
ალებით; ამავე დროს იგი, როგორც ვიცით, დუმუზის მამაა და 

ჩვენს ქალღმერთს მამამთილად მოხვდება. ენქი შეიცხადებს: 

ეს რა შეემთხვა ჩემს ასულს! გული მინუხს; 

ეს რა შეემთხვა ინანას! გული მიწუხს; 

ეს რა შეემთხვა ქვეყანათა დედოფალს! გული მიწუხს; 

ეს რა შეემთხვა ზესკნელის მხევალს! გული მიწუხს (97,41). 

ენქი შექმნის ორ არსებას ქვესკნელში გასაგზავნად, მისცემს 

მათ „ცხოველმყოფელ საზრდელს“ და „ცხოველმყოფელ წყ- 
ალს“, ეტყვის: 

შემოგთავაზებენ მდინარეს თავის წყლიანად, – არ მიიღოთ; 

შემოგთავაზებენ ყანას თავის ხორბლიანად, -– არ მიიღოთ. 

მოგვეცით გვამი, კაუჭზე ჩამოკიდებული! –– უთხარით. 

ერთმა მიაყაროს ცხოველმყოფელი საზრდელი, 

მეორემ მიასხუროს ცხოველმყოფელი წყალი, – 

ჭეშმარიტად აღდგება ინანა. 

დარიგებისამებრ მოიქცა ის ორი არსება –– ქურგარა და გალა- 
თურა – და მართლაც გააცოცხლა უსულო გვამი, აღდგა (ბა- 
გუბ) ინანა. ის იყო ამოსვლას აპირებდა ქვესკნელიდან, რომ 
ანუნაქებმა, ქვესკნელის მსაჯულებმა, დააკავეს, –– ასე ად- 
ვილად ვერ დატოვებს იგი მკვდართა სამეფოს. „ქვესკნელიდან 
მრთელი ვინ ამოსულა, –– ეუბნებიან ანუნაქები, –– თუკი ოდეს- 
მე ქვესკნელიდან ვინმე ამოსულა. როცა ინანა ქვესკნელიდან 

ამოვა, გამოგვიგზავნოს ვინმე თავის ნაცვლად". 
ამ პირობით ამოუშვეს ინანა და თან დემონები გამოაყოლეს, 

322



ჩნანა და დუვმვუზი 
  

რომ არ გადაეთქვა პირობა და მათთვის ეჩვენებინა თავისი 
ნაცვალი ქვესკნელში გასასტუმრებლად. ჩვენ უკვე ვიცნობთ 
ამ დემონებს; ესენი იყვნენ, დუმუზი რომ მიიმწყვდიეს თავის 
ფარეხში, დაურბიეს იქაურობა და თავად მას სასიცოცხლო ძალი 
დაუშრიტეს. ახლა ინანას მოჰყვებიან გვერდში მოუსყიდველნი, 
არკაცური სახით –– საზრდელი არ იციან, სასმელი არ იციან, 
კაცის უბიდან ცოლს იტაცებენ, კაცის მუხლებიდან შვილს იტა- 
ცებენ, ძიძის მკერდიდან ბავშვს იტაცებენ, მეუღლის უბე არ 
აამებთ, საყვარელ ბავშვებს არ .ეფერებიან, პატარძალი 

მამამთილის სახლიდან მიჰყავთ. 
ქულაბასკენ მიმავალ გზაზე, საითკენაც ეშურება ინანა, სა- 

დაც დუმუზი ეგულება, სამი ღვთაება შეეგებება მას ფლასით 
მოსილი, პირქვედამხობით; გშენ წადი შენს ქალაქში, ჩვენ ამას 
წავიყვანთ", –– ეუბნებიან დემონები, მაგრამ თითოეულ მათ- 
განს რაღაც დამსახურება აქვს ინანას წინაშე და არ დაანებებს 

· მათ წაყვანას. ქულაბაში სხვა სურათი დახვდებათ; თუ ის სამნი 
ვნებული ქალღმერთის პატივსაცემად „მტვერში ისხდნენ ფლ- 
ასით შემოსილნი": 

დუმუზის შეემოსა დიდებული სამოსი, 

დიდებულ ტახტზე დამჯდარიყო. 

ცხადი გახდა დემონებისთვის და, მითუმეტეს, ინანასთვის, 
თუ ვინ იყო ქვესკნელში წასაყვანი. აქ ინანამ ერეშქიგალისგან 
ნასწავლი.ჟესტი გამოსცადა დუმეზიზე: 

თვალი ჰკიდა, თვალი სიკვდილისა, 

” სიტყვა უთხრა, სიტყვა რისხვისა, 

ხმა აღუმაღლა, ხმა ბრალდებისა: 

„აჰა, ესერა! ეს წაიყვანეთ!" 

წმინდა ინანამ მწყემსი დუმუზი ხელთ ჩაუგდო. შემდეგ რაც 

323



ზურაბ კჩკნაძე 
  

ხდება, ჩვენთვის უკვე ცნობილია წინა ტექსტიდან: დემონები 
დუმუზის შეპყრობას ცდილობენ და იგი ევედრება უთუს: 

უთუ, შენ ჩემი ცოლისდა ხარ, მე შენი სიძე ვარ, 

ეს მე ვარ, ვისაც დედაშენის სახლში ერბო”მიმაქვს, 

ეს მე ვარ, ვისაც ნინგალის სახლში რძე მიმაქვს. 

· მიქციე ხელები გველის ხელებად, · 
მიქციე ფეხები გველის ფეხებად, 
მავნეებს გავექცე, არ შემიპყრან. 

თუმცა ტექსტი აქ წყდება, მაგრამ დარწმუნებული უნდა ვიყ- 
ოთ, რომ ამ პოემაში, ისევე როგორც „დუმუზის „სიზმარში“, ეს 
ეპიზოდი სამჯერ განმეორდება, -–– მეოთხეჯერ უთუ ვეღარ უშ- 
ველის დუმუზის, დემონები საბოლოოდ შეიპყრობენ მას, სულს 
ამოხდიან და ქვესკნელისკენ წაიყვანენ ინანას სანაცვლოდ. 

თუ დუმუზის ციკლის ზემოთმოტანილ ტექსტებში მწყემსის 
დევნისა და დაღუპვის (ან მოტაცების) მოტივი სრულებით არ 
ჩანს, – ჩვენ ვგრძნობთ მხოლოდ, რომ ასეთია მისი ბედისწერა 
– ამ პოემაში ჩნდება მოტივი: დუმუზი უნდა ჩავიდეს 
ქვესკნელში, თორემ ინანას დემონები უკან წაიყვანენ; დუმუ- 
ზიმ უნდა დაიკავოს მისი ადგილი, რადგან ქალღმერთის მყო- 
ფობა სამზეოში აუცილებელია. ასევე, მითოსის მიხედვით დუ- 
მუზის ჩასვლაა აუცილებელი ქვესკნელში, მაგრამ პოემაში ეს 
აუცილებლობა მოტივირებულია არამითოსური ვითარებით – 
ქალღმერთის რისხვით იმის გამო, რომ მან არ იგლოვა 
ქვესკნელში ჩასული და არასაკადრისად შეეგება ამოსულს, 
თუმცა არც კი შეგებებია: საზეიმოდ გამოწყობილი ნებიერად 
იჯდა ტახტზე –- სადაც ინანამ დასვა იგი თავის დროზე -– და 
არა მტვერში,ფლასით მოსილი,იმ სამი ღვთაების მსგავსად. ამგ- 
ვარად, დუმუზი სასიკვდილოდ იწირება არა მისი ბედისწერული 
აუცილებლობის გამო, არამედ ადამიანური უმადურებისა თუ 
წინდაუხედავი საქციელისთვის. 

324



ინანა დღა დუმუზი 
  

თუმცა ჩვენამდე შემონახული არცერთი ტექსტი ცხადად და 
გარკვევით არ გვეუბნება დუმუზის განწირულობის ნამდვილ 
მიზეზს; მიზეზი საიდუმლოდ არის დაცული არქეტიპულ მითო- 
სში და თითქოს არ ექვემდებარება გარეგან ცხად გამოხატულე- 
ბას. მითოსური დედააზრი რომ გაცხადდეს, ამისათვის ერთად- 
ერთი საშუალება, როგორც ჩანს, არის მისი „თარგმნა" ადამია- 
ნურ ურთიერთობათა ენაზე, რის შედეგადაც იკარგება მითო- 
სური საფანელი. მაგალითისთვის, როგორ გამოიხატება ის მი- 
თოსური. იდეა, რომ სამყაროს შესაქმნელად უნდა გაიწიროს 
კოსმიური მშობელი, რომ დამბადებელი დედა მსხვერპლად შეე- 
წიროს დაბადებულს, იქმნას მისთვის სხეულად, ანუ მოკვდეს 
ახალი სიცოცხლის ასაღორძინებლად; ან რომ ამ მშობელმა 
აუცილებლობის ძალით თუ იძულებით უკანვე უნდა შთანთქას 
თავისი ნაშიერი (გავრცელებული მოტივი ყველა ხალხის მითო- 
ლოგიაში)? ამისათვის მან უნდა იცვალოს სახე, გამოცხადდეს 
ურჩხულად, კოსმოსის მტერ გველეშაპად, რომელიც ერჩის 
თავის გაუცხოებულ ნაშიერს, და მერე მოიკლას, რათა მისი 
გვამი სამყაროს მატერიას დაედოს საფუძვლად. 

მივუბრუნდეთ ინანა-დუმუზის სამკვდრო-სასიცოცხლო 
ურთიერთობას, რომელიც თავად ცოცხალ ბუნებაში არსებუ- 
ლი ტრაგიზმის გამოხატულებაა. ბუნება ივსება, აღწევს თავის 
უმაღლეს გამოვლინებას და მერე იშრიტება; ყველაფერს თავი- 
სი დრო აქვს, ამბობს ეკლესიასტე, „არის ჟამი სიყვარულისა და 
არის ჟამი სიძულვილისა"; ინანა-დუმუზის სიყვარულიც ივსება, 
მაგრამ როცა აღწევს თავის კულმინაციას, შეუძლებელი ხდება 
სიმაღლის შენარჩუნება და იგი ეცემა, კვდება ან გადაიზრდება 
საწინააღმდეგო გრძნობაში. ისინი გაუუცხოვდებიან ერთმა- 
ნეთს, რადგან დაშრეტილია ვნება, რომელიც მათ დენიდა ერთ- 
მანეთთან: ბუნების ენაზე, ეს ვითარება სიკვდილს ნიშნავს, ამ- 
იტომაც ინანა მიდის ქვესკნელში, რათა ცხოველი წყლით ნასხ- 
ურებმა განიახლოს ჯანი და კვლავ მოევლინოს ქვეყანას. მერე 
დუმუზის ჯერი დადგება. აქ უკვე სიძულვილმა უნდა შეასრუ- 

325



სურაბ კიკნაძე 
  

ლოს ის საქმე, რასაც სიყვარული ვერ შეძლებს: დემონები უნდა 
მიუსიოს დუმუაზის ისევ მის სასიკეთოდ, რადგან ძალადაშ- 
რეტილი მწყემსი სამზეოში ვერ აღიდგენს ძალას; იგი უნდა ჩავ- 
იდეს ქვესკნელში, რათა მასაც მიესხუროს ცხოველი წყალი. 

მაგრამ როგორც კი აღსრულდება ეს სასტიკი, თუმცა აუცი- 
ლებელი საქმე, რისთვისაც საერო ტრადიციებში ქალღმერთი 
შერაცხილია დაუნდობელ არსებად (იხ. გილგამეშის ეპოსი, კარი 
VI, სადაც გილგამეში კიცხავს იშთარს: „თამუზს, საყვარელს 
შენი სიყრმისას, წლიდან წლამდე გლოვა გადუწყვიტე"), – და 
დუმუზი მიეფარება მის თვალს, მტრობის წილ მასში კვლავ ახა- 
ლი ძალით აღდგება სიყვარულის გრძნობა. მრავალრიცხოვან 
გოდებებში დადასტურებულია მისი ღრმა წუხილი და სინანული 
მწყემსთან განშორების (შესაძლებელია, თავისი სასტიკი 
საქციელის) გამო; იგი იხსენებს დუმუზის სასიყვარულო და სა- 
დიდებელი სიტყვებით, „შვილსაც" კი უწოდებს გადამეტებული 
სიყვარულის ნიშნად; იგი ყოფილა „ტკბილხმიანი“", „თვალსხი- 
ვოსანი", გარეული ხარი, რომელიც ახლა დაცემულია, „ბოსელ- 
თა მეფე", „ხორბლის ღმერთი"; იბრალებს მას, როგორც 
„ფინიკს, მტილში წყალუსვამს", „რტოს, კვირტების ვერგამომ- 

ღებელს", „ტირიფს, მოურწყველს და ფესვებდაგლეჯილს“, 
„ნაგვემ ლერწამს“; გლოვობს უპატრონოდ დარჩენილ თუ მომ- 
სპარ ან მოტაცებულ მის ცხვარს, გაპარტახებულ ფარეხხს მის- 
ას, სადაც ტურებსა და ყვავებს დაუდევთ ბინა, ობლად დარჩე- 
ნილ სტვირს მისას, რომელშიც ახლა ქარიშხლები სტვენენ. 

დასასრულ, უნდა მოვიტანოთ კიდევ ერთი ტექსტი, რომელ- 
იც ახალი დეტალებით ავსებს დუმუზის უკანასკნელ ტრაგიკულ 
თავგადასავალს. როგორც ჩანს, იგი უნდა ყოფილიყო „სცენარი" 
დრამის აღსრულებისათვის წელიწადის გარკვეულ დროს, სახ- 

ელდობრ ადუმუზის თვეში" (ივლისი), როცა ქვეყნად იკარგე- 
ბოდა მწყემსი. ეს ნაწარმოები განსაკუთრებით იმით არის 
საყურადღებო, რომ აქ ინანა ორმაგ როლს ასრულებს: იგი გლო- 
ვობს დუმუზის, მაგრამ ამავე დროს არც ის არის დავიწყებული, 

326



ინანა და დუმუზი 
  

რომ სწორედ მისი ხელშეწყობით დაიღუპა „ბოსელთა მეფე“ თუ 

„ხორბლის ღმერთი“. ტექსტი იწყება საგოდებელი სიმღერით, 
სადაც ინანა გოდებს არა მხოლოდ თავის პირად დანაკარგზე, 
არამედ ქვეყნის საერთო ბედზეც. 

დედოფალი ქმარს ცხარედ დასტირის, 

ინანა ქმარს ცხარედ დასტირის, 

ეანას დედოფალი ქმარს ცხარედ დასტირის, 

ურუქის დედოფალი ქმარს ცხარედ დასტირის, 

ზაბალამის დედოფალი ქმარს ცხარედ დასტირის, 

ვაი მის ქმარს, ვაი მის შვილს! 

ვაი მის სახლს, ვაი მის ქალაქს! 

მის ქმარს დატყვევებულს, მის შვილს დატყვევებულს! 
მის ქმარს მოკვდინებულს, მის შვილს მოკვდინებულს! 

მის ქმარს ურუქში დატყვევებულს, 
ურუქში, ქულაბაში მოკვდინებულს! 

ვაი მას, ვინც ერიდუში ვეღარ იბანება, 

ვინც ინანას დედას თავის დედად ვეღარ ჩათვლის... 

ინანა გოდებს თავის ჭაბუკ ქმარზე: 

წამივიდა ქმარი, ჩემი ტკბილი ქმარი, 

წამივიდა შვილი, ჩემი ტკბილი შვილი, 

ჩემი ქმარი, საზრდოსათვის წასული, წყალს მიეცა (35-ა, 128). 

წყდება გოდება და იწყება (შესაძლებელი, საგოდებელი ჰანგის 
თანხლებით) იმ ტრაგიკული ამბის გახსენება. მას ჟამსა შინა, –– 
იგონებს პოეტი, –– შვიდი მდევარი დემონი შემოადგა დუმუზის 
ფარეხს, ექვსმა დაურბია და გაუცამტვერა კარმიდამო; ხოლო 
მეშვიდე თავს წაადგა მძინარე (!) მწყემსს. 

ჩემო მეფევ, შენთვის მოვსულვარ! ადე, წამომყევი! 

დუმუზი, სირთურის ძექ, ადე, წამომყევი! 

'ინანას ქმარო, სირთურის ძექ, ადე, წამომყევი! 

327



სურაბ ჰიკნაძე 
  

შენი ცხვარი შეპყრობილია, შენი კრავები –– მოტაცებული. 

ადე, წამომყევი! 

მოიხადე წმინდა გვირგვინი, თავშიშველი წამომყევი! 

ტანზე გაიხადე შესამოსელი, ტანშიშველი წამომყევი! 

წმინდა კვერთხი ხელიდან გააგდე, ხელშიშველი წამომყევი! 

ფეხზე ხამლები გაიძვრე, ფეხშიშველი წამომყევი!" (35-ა, 129). 

დემონი ისევე ექცევა დუმუზის, როგორც ინანას ქვესკნელის 
მეკარე, როდესაც ქვესკნელის შვიდ კარიბჭეში სათითაოდ 
დააყრევინებს სამკაულებს, ღვთაებრივ ნიშნებს და შესა- 
„მოსელს ქვესკნელის გარდაუვალი წესის თანახმად (97, 39-40, 
100). მწყემსი განწირულია, მისთვის ცხადია, სად მიჰყავთ შიმ- 
ველნი და ღირსებააყრილნი. ამას მოსდევს ჩვენთვის ცნობილი 
ვედრება მზის ღმერთისადმი („უთუ, შენ ჩემი ცოლისძმა ხარ, 
მე შენი სიძე ვარ..."); მზის ღმერთი ქურციკის ფეხებს გამოა- 
ბამს და დუმუზიც გარბის. დემონები ბჭობენ ერთმანეთში – სად 
მოძებნონ მწყემსი, თუ მოძებნეს, ვინ გასცემს მას. 

ხელი ვტაცოთ დედა სირთურის კალთას შეფარებულს, – 

სირთური, მოწყალე დედა, შეიწყალებს; 

.· ხელი ვტაცოთ დის კალთას შეფარებულს, – 

მისი მოწყალე დაი შეიწყალებს; 

ხელი ვტაცოთ მისი ცოლის, ინანას, კალთას შეფარებულს, – 

ინანა, მრისხანე ქარიშხალი, განურისხდება (35-ა, 130). 

ასე ვარაუდობენ დემონები და არც ტყუვდებიან. ოღონდ ტექს- 
ტი არ გვამცნობს ქალღმერთის რისხვის საბაბს; ამ ვერსიაში 

არც ის ჩანს, რომ ინანა ქვესკნელიდან იყოს ამოსული და დე- 

მონებს მის სანაცვლოდ მიჰყავდეთ მწყემსი ქვესკნელისკენ. 
ბედი მდევარი მწყემსს ურუქში მოდენის, სადაც მას ყველაზე 

საიმედო თავშესაფარი ეგულებოდა, მაგრამ სწორედ აქ ჰპოვებს 

იგი თავის აღსასრულს. მისი დაღუპვა ანუ ძალის დაშრეტა გად- 

328



ინანა და დუმუზი 
  

მოცემულია ტრადიციული ალეგორიით: 

ნაღები, რომელიც (მსხვერპლად) იღვრებოდა, აღარ არის, 

რძე, რომელიც ისმებოდა, აღარ არის, 

ფარეხი, რომელიც აშენდა, ალარ არის, 

· გარეკილია ცხვარი, აღარ არის (35-ა, 130). 

ამ დოვლათს თან გაჰყვა მწყემსის მთავარი სული, ახლა ადვილი 
იყო მისი მორევა და „მავნეც ჩააფრინდა მხარში დუმუზის, 
რომელსაც ლერწამიც კი არ შერჩა, რომ ჩაბღაუჭებოდა". 
„“ როგორია მწყემსის შემდგომი ბედი? ისიც ხომ ინანასავით 
საჭიროა ქვეყნისათვის და ნუთუ სამუდამოდ უნდა დარჩეს 
ქვესკნელში? მრავალრიცხოვან გლოვის სიმღერებში დასტირ- 
იან მის სავალალო ბედს, მწუხარება უზომოა და მკვდრეთით 
დაბრუნების იმედიც არ ჩანს. არსად არ არის მოთხრობილი მისი 
დაბრუნების ამბავი. მხოლოდ ერთ ბუნდოვან მითოსურ ფრაგ- 
მენტში ამოვიკითხავთ, რომ მისთვის თავი გაუწირავს მის დას, 

გეშთინანას, თუმცა ეს თავად ინანას ნებით მომხდარა: დუმუზი 
ქვესკნელში რჩება მხოლოდ ნახევარ წელიწადს, დანარჩენ 
დროს გეშთინანა იკავებს მის ადგილს (32-ბ, 31). 

მაგრამ დუმუზის სხვაგვარი უკვდავებაც ხვდა წილად შუმ- 
ერის საკრალურ ყოფაში. იგი ცოცხლობს შუმერის მეფედ განხ- 
ორციელებული, როცა მეფე წელიწადის გარკვეულ დროს მის 

"ფუნქციას ასრულებს ინანასთან ღვთაებრივი ქორწინებით 

შეუღლებისას. 

საკრალური ქორწინება 

რამდენიმე საზეიმო დღე აქვს დუმუზის თავის ხანმოკლე ცხ- 
ოვრებაში. ერთი, როცა თავისი „ჭეშმარიტი ფარის“ დასახედად 

329



ზურაბ ჰიჰნაძე 
  

უდაბნოში მიდის; მეორე კი, როცა თავად დედოფალი ინანა ეს- 
ტუმრება მას ბოსელ-ფარეხში, რათა თავისი მადლით გაზარ- 
დოს პირუტყვის ნაყოფიერება, წველადობა და ერბო-კარაქით 
აუვსოს დერგები. არის კიდევ განსაკუთრებული დღე, ხსენებ- 
ულ სასიხარულო დღეთა და ერთი საბედისწერო დღის დასაბამი, 
როცა მტკიცე ნაბიჯით მოდის ინანასთან თავისი უფლების გან- 
სახორციელებლად. იყო დრო, როცა იგი იწვევდა ქალღმერთს 
„თავის" ბაღში თუ ყანაში, ახლა კი იმ სახლის მასპინძელი ინან- 
აა, რომლის კარსაც მიადგება ძღვენით ხელში. ამ დღის ამბავი 
ურუქში ხდება, იწყება საგანგებო შენობის წინ და სრულდება 
შენობის შიგნით. მათი ქორწინების დამაგვირგვინებელი აქტი 

აქ ხორციელდება და არა სხვაგან სადმე. 
თავის დროზე იმის მოწმე გავხდით, რომ ბოსელში იბადებო- 

· და როგორც მითოსური, ისე ყოფითი არსება; ბოსელი დავსას- 
ეთ საშოდ, რომლის წიაღიდან გამოდიოდა ჯოგი, იბადებოდა 
კაცთა მოდგმა, „ცხვარივით უთვალავი შავთავიანნი", მათ 
შორის მეფენიც, რომელნიც იქვე წოვდნენ ღვთაებრივი ფურის 

ჯიქნებს, საიდანაც იღვრებოდა მათ არსებაში „ჭეშმარიტი რძის“ 
(გა- ზიდ) მადლი; ბოსლიდან გამოდიოდნენ ღმერთები, ვინც კი 
შობადი იყო – ისინიც იკვებებოდნენ „ჭეშმარიტი რძით" – და 
საბოლოოდ ბოსელი, პირუტყვის სადგომი, კოსმიური საშოს სიმ- 
ბოლურსხატადიქცა. მაგრამ სად არის ის ადგილი, სადაც ჩაისახა 
ბოსელში შობილი არსება? რომელი ნაგებობა შეესაბამება მი- 
თოსური ჩასახების ადგილს ყოფაში? თუ მესაქონლე საზოგა- 
დოებისთვის აუცილებელ ნაგებობას ბოსელი წარმოადგენს, 

ასევე აუცილებელია მიწის მუშაკისათვის ბეღელი, სადაც იგი 
აღებული მოსავლიდან მარცვალს აუნჯებს. ეს მარცვალი კე- 
ლავ დასათესად გამზადებული თესლია; მიწის მუშაკი გადაინ- 
ახავს, დასდებს თესლს ბეღელში, ასევე იქცევა დედრთან შე- 
საუღლებლად გამზადებული მამრი; მას ბეღელში მიაქვს თავი- 
სი პოტენცია, იქ უნდა დაცალოს თავისი ძალა. ბეღელში უნდა 
შეეუღლონ ერთმანეთს დედაკაცი და მამაკაცი. 

330



ინანა და დუმუზი 
  

ჩასახებისა და შობის ადგილი განაწილებულია იმ ცივილი- 
ზაციის წიაღში, სადაც ერთმანეთს შეურიგდა დუმუზი და ენ- 
ქიმდუ, სადაც თანაბარი ძალით და უფლებით განვითარდა ორი 
კულტურა –– მესაქონლური და სამიწათმოქმედო. მშობიარე 
ქალი თუ წევს ბოსელში, ეს იმის ძალით ხდება, რომ ადრე იგი 
ბეღელში იწვა საქორწინო სარეცელზე. 

ურუქში, სადაც მოდის დუმუზი, იდგა ინანას ბეღელი, აქ ინ- 
ახებოდა მისი ყანებიდან აღებული მოსავალი; მასშივე სრულ- 
დებოდა საკრალური ქორწინების რიტუალი ურუქის მეფე-ქუ- 
რუმსა და საღვთო როსკიპს შორის; ამ რიტუალში ისინი დუმუზ- 
ისა და ინანას როლებს ასრულებდნენ. ასეთი ბეღელი იდგა ყვე- 
ლა ქალაქ-სახელმწიფოს ცენტრში, სადაც არსებობდა ინანას 
თაყვანისცემა და წესად იყო საკრალური ქორწინების რიტუა- 
ლი. „მე იგი ვარ, –– ამბობს ლაგაშელი მეფე-ქურუმი ეანათუმი 
(დაახლ. 2400 წ.), –– ვისაც ქურუმობის აღსასრულებლად წმიდა 
ადგილზე აგებული ბეღელი დიდად შეეფერება“. ოთხნახევარი 

საუკუნის შემდეგ უფრო ვრცელი ტექსტი გარკვევით გვამც- 
ნობს ბეღელის დანიშნულებას. „ინანამ, დედოფალმა, ცისა და 
მიწის მანათობელმა, –– აცხადებს ისინის დინასტიის მეფე იშმე- 
დაგანი (1953-1935), –– თავის საყვარელ ქმრად ამირჩია... ცხ- 
ოველმყოფელი თვალით შემომხედა, თავისი ბრწყინვალე შუბ- 
ლი ჩემსკენ დამართა, ლაჟვარდის საწოლზე ამიყვანა, რათა ბე– 
ღელში მრავალჟამიერ დავმკვიდრებულიყავ, ქურუმობა მე- 
ფობასთან დამეწყვილებინა“ (54, 45). ურის III დინასტიის დამ– 
ფუძნებელი ურ-ნამუ (XXII-XXI სს. ძვ.წ.) ამბობს: 

ბეღელში სელის სამოსელით ვიმოსები, 

ნაყოფიერ საწოლზე, საამურ საწოლზე ვწვები. 

ხალხს საუცხოო საკვებით ვკვებავ, – მათი ენქიმდუ ვარ! 

ჭეშმარიტი მწყემსი ვარ, ცხვარს რომ აძოვებს, 

ფართო ბოსელ-ფარესთა კარის გამღები ვარ (9, 120). 

321



ზურაბ ჰპიკნაძე 
  

ადვილი მისახვედრია, რომ ეს მეფე დუმუზის სახელით ლაპარ- 
აკობს; ჩვენ ვიცით, რომ ჭეშმარიტმა მწყემსმა დუმუზიმ იტვირ- 
თა მიწის მუშაკის, ენქიმდუს, ფუნქციები, რაც მითოსური 
მემკვიდრეობით ისტორიულ მეფეზეც გადავიდა; მეფე ამბობს, 
რომ იგი მწყემსიც არის და მიწის მუშაკიც-. 

5“ ხოლო თუ გადავინაცვლებთ მითოსურ დროში, დავინახავთ, 
რომ პირველი კაცი, ვინც ინანასთან შევიდა ბეღელში, სწორედ 

დუმუზი იყო: | 

ეანაში ენლილს მწყემსი დუმუზი შეეყრება, 

ბეღლის ლაჟვარდოვან კართან მდგარს ბატონი შეეყრება, 

ეანას ბეღლის ვიწრო კართან მდგარს დუმუზი შეეყრება (32-ა, 295-–6). 

საგულისხმოა იმ შუმერული სიტყვის ეტიმოლოგია, რომელ- 
საც მოტანილ ტექსტებში ვთარგმნი „ბეღლად": გი-პარ, თუ არ 
ვცდები, უნდა ნიშნავდეს „ბნელ ადგილს“ ან შეიძლება ნიშ- 
ნავდეს ადგილს, რომელსაც სიბნელის ბადე აფარია, რამდენა- 
დაც ეს კომპოზიტი ორი სიტყვისაგან შედგება – გი „ბნელი 
ღამე" და პარ „ბადე“. თუ ეტიმოლოგია სწორია, მაშინ ეს სიტყვა 
სავსებით გამოხატავს იმ შენობის დანიშნულებას, რომელსაც 
იგი აღნიშნავს: სწორედ ასეთ ადგილზე უნდა ინახებოდეს თეს- 
ლის მარცვალი, სწორედ აქ უნდა ხდებოდეს ჩასახების საიდუმ- 
ლო. 

სამყაროს შესაქმის ეპოსში („-ენუმა ელიშ") ამოვიკითხავთ 
პირველი გიპარის დაფუძნების მითოსს: როცა ეამ ქაოსის 

მამამთავარი აბზუ დაამარცხა, მის სამფლობელოში დააფუძნა 
თავისი სამკვიდრებელი და უწოდა სახელად – „აპსუ“ – ეს იყო 
მისი საწმიდარი. შემდეგ: 

მის ადგილას თავისი გიპარი დააფუძნა, 

მაშინ ეა და დამქინა, მისი მეუღლე, დიდებით დასხდნენ, 

ბედისწერათა ქოხში, დასაზღვრებათა სამკვიდრებელში, 

332



ინანა და დუმუზი 
  

ბრძენთა ბრძენი, ღმერთების ბელადი, ღმერთი ჩაისახა, 

' აპსუს წიაღში მარდუქი იშვა. 

აქ საგულისხმო ის არის, რომ გიპარს, ჩასახების ადგილს, 
ეწოდება „ბედისწერათა ქოხი“ და „დასაზღვრებათა სამკვი- 
დრებელი“,. უნდა ვიფიქროთ, რომ მარდუქი, ეასა და დამქინას 

· ნაშიერი, ჩაისახება გიპარში და დაიბადება აბზუში, კოსმიურ 
ბოსელში. 

გიპარი შედიოდა ქალაქის სატაძრო კომპლექსში, როგორც 
მისი აუცილებელი ნაწილი და ამის გამო შეუვალ, წმიდა ადგი– 
ლად ითვლებოდა; იგი იყო ნაკრძალი, ტაბუირებული, „კვრივი“ 

ადგილი, როგორც ხევსურები იტყვიან. აქედან გამომდინარე 
„გიპარმა" მიიღო ტაბუს, ვაშინერსის მნიშვნელობა. ამრიგად, 
გიპარ-ბეღელი იმგვარი შენობაა, რომლის ზღურბლს ყველა ვერ 
გადააბიჯებს; იქ შესვლისთვის განსაკუთრებული უფლებამ- 
ოსილებაა საჭირო. შუმერის გიპარში ეს შეეძლო მხოლოდ ქუ- 
რუმთა „კასტის" წარმომადგენელთ და, ალბათ არა ყველას, 
არამედ მათ შორის გამორჩეულთ, რომელნიც ამზადებდნენ 
გიპარის შიგადს საიდუმლო რიტუალისთვის. 

ცნობილია, რომ ჩვენს მთაში, კერძოდ ფშავ-ხევსურეთში, 
ასევე წმიდა ადგილად შეირაცხებოდა და დღემდე შეირაცხება 
ბეღელი, უფრო ზუსტად, ხატის 'თუ ჯვარის ბეღელი, სადაც ინ- 
ახავენ ხატის მინდვრებიდან აღებულ მოსავალს და სხვა დოვ- 
ლათს; ხოლო მთათუშეთში ამ ტიპის არქიტექტურული ნაგე- 
ბობა, ბეღელ-ტაძარი, გამოყენებული იყო წმ. მარიამის სახელო- 
ბის საყდრად (93-ა, 17). ხევსურეთში გუდანის ჯვარის ბეღელი 
წმიდა ადგილად ითვლებოდა, სადაც ხუცესისა და მედროშის 
გარდა ვერავინ შევიდოდა, თვით ჯვარის მსახურნიც კი: „ბეღ- 
ელში შესვლა შეეძლოთ მარტო გამძღოლთ, ე.ი. ხუცესებს. ძილი 
კი.არც მათ შეეძლოთ", „ბეღელში იმ კელოსანს შეეძლო შესე- 
ლა, რომელიც საკელოს იზამდა. მერე უკვე ვეღარ შევიდოდა 
ბეღელში, სანამ მედროშეობა არ ერგებოდა“ (95-ბ, 143). ამათ 

333



დურაბ კიკნაძე 
  

გარდა იქ შესვლა შეძლებია ქადაგს, უკეთუ იგი ადგილობრივი 

მკვიდრი იქნებოდა. ბეღელი ხევსურთა საკულტო ტერმი- 
ნოლოგიით განმარტებულია, როგორც „კვრივი", ტაბუირებუ- 
ლი ადგილი. „ქადაგ შაიყვანენ საცა კვრივი; ბეღელში დასმენ. 
ადგილობრივ თუ ის ხატის ქადაგ არ ას, ვერც კი შავ კვრიეში, 
ბეღელში“ (102-ა,66). ქადაგს ბეღელში ეცხადებოდა ღვთის ნება 
და გარეთ გამოსული ამცნობდა ხალხს; ბეღელთან ხდებოდა 
ღვთისშვილთა ეპიფანია, როგორც ამბობს ქადაგი ვაჟას „ბახ- 
ტრიონში": 

წინ მომეგება სიცილით, 

ბეღლის კარს მოდგა მზებურა.., 

რაც შეეხება ბეღლის ფუნქციას საქორწინო რიტუალში, ეს 
არ დასტურდება საქართველოს მთაში. სამაგიეროდ, მისი ცხა- 
დი კვალი შემორჩა საქართველოს ბარს, რაც ამ უძველესი ინ- 
სტიტუტის გასაოცარ გამძლეობაზე მეტყველებს საუკუნეთა 
მანძილზე. ბარის საქართველოში ბეღელი არ ითვლება 
საკრალურ ნაგებობად, იგი არ არის წმიდა, შეუვალი, „კვრივი" 
ადგილი, მაგრამ თითქოს ამის საკომპენსაციოდ მასში ხორ- 
ციელდებოდა ქორწინების რიტუალის დამაგვირგვინებელი 

აქტი. ასე იყო უკანასკნელ დრომდე. 
„ბეღლის საკულტო დანიშნულებასთან დაკავშირებით, – 

ვკითხულობთ სპეციალურ ლიტერატურაში, –– განსაკუთრე- 

ბულ ყურადღებას იქცევს ბეღელში ან ბეღლის გვერდზე ოთახ- 
ში (ტყიბულის რაიონი, რაჭა) ახლადდაქორწინებულთა პირვე- 
ლი ღამის თევის წეს-ჩვეულება. რაჭული ეთნოგრაფიული მო- 
ნაცემებით,„ნეფე-პატარძალს ბეღლის თავზე ან ბეღლის თვალ- 
ში დააწვენდნენ" (102-ბ, 181). როგორც ჩანს, ეს წეს-ჩვეულება 
მთელს საქართველოში უნდა ყოფილიყო გაგრცელებული: 
შავშებში იგი ცნობილი ყოფილა „ამბარობის“ სახელწოდებით 
(ამბარი-ბეღელი); დანიშნულები ან დაქორწინებული წყვილი 

334



ინანა და დუმუზი 
  

პირველ ღამეს ამბარში შეჰყავდათ (99-ა, 44). ხოლო იმ კუთხე- 
ში, სადაც ეს ჩვეულება ყოფაში არ შემორჩენილა, მისი კვალი 
მითოსურ გადმოცემებს თუ ლეგენდებს შემოუნახავს. მეგრელ- 
თა რწმენით ულამაზესი ტყაში-მაფა, ტყის დედოფალი, თავის 
რჩეულ მოკვდავს ბეღლის თავზე ან სასიმინდეში ეუღლება (102- 
გ, 11; 110-ა, 15-16). ამგვარი თქმულებებიდან ცხადად მოისმის 
საკრალური ქორწინების გამოძახილი. ტყაში-მაფასა და მისი 
რჩეული მოკვდავის სატრფიალო ამბავი აგებულია ძველთაძ- 

ველი რიტუალის ყაიდაზე – ტყის დედოფლის სიყვარული, უკეთუ 
მას გაიზიარებს მოკვდავი, იმის გარანტიას იძლევა, რომ მისი 
ოჯახი ამ ურთიერთობის მანძილზე კეთილდღეობაში იცხ- 
ოვრებს და ბარაქა არ.მოაკლდება. მაგრამ ვაი მოკვდავს, 
რომელიც დაარღვევს აღთემას, გასტეხს ვაშინერსს -–– მიეკარე- 
ბა მოკვდავ ქალს ან გასცემს საიდუმლოს ტყაში-მაფასთან 
საკრალური კავშირისას! კაცი იღუპება ან ჭკუაზე იშლება და 
მისი ოჯახის საქმეც უკუღმა მიდის. სვანეთის მითოსურ სინამდ- 
ვილეში მეგრელთა ტყაში-მაფას ცვლის დალი, რომელიც მონა- 
დირეთა შორის ირჩევს საყვარელს. რჩეულ მონადირეს ხელი 
ემართება ნადირობაში, მაგრამ დგება ჟამი, რომ იგი არღვევს 
აღთქმას და იღუპება. ქალღმერთის რჩეული და დროებით პრივ- 
ილეგირებული მოკვდავის აუცილებელი დაღუპვა ნიშან- 
დობლივია ამ ხასიათის მითოსური გადმოცემებისთვის. ეს 
გვაგონებს ინანა-დუმუზის საბედისწერო ურთიეროთობას, რის 
შედეგადაც უდროოდ იღუპება რჩეული მწყემსი, თუმცა მისი 
დაღუპვის მოტივები, როგორც ადრე ვნახეთ, სხვადასხვაგ- 

ვარია. · 
ძნელი არ არის იმის დანახვა, რომ მეგრელთა ტყაში-მაფა ან 

სვანთა დალი ინანას ყაიდის ღვთაებებია; უფრო სწორი იქნება, 
თუ ვიტყვით, რომ ისინი -–- ინანა, ტყაში-მაფაც და დალიც – 
ერთი უნივერსალური ქალღვთაების კერძო გამოვლინებანი 
არიან; ტყიანი და მთაგორიანი ქვეყნის ხალხის ცნობიერებაში 
ეს ქალღმერთი ან ტყის დედოფალია ან დალის ტიპის ღვთაება, 

335



დურაბ კიკნაძე 
  

რომელსაც მიუვალ კლდეებში აქვს ბინა, ხოლო შუამდინარე- 
თის ველების მცხოვრებნი სხვა სახელებთან ერთად მას უწოდე- 
ბენ „ველის დედოფალს", რომელსაც თავზე ახურავს „ველის 
გვირგვინი" (შუმ. მენ-ედინა). ასევე ტყაში-მაფას იმ რჩეულ 
მოკვდავში – მიწის მუშაკი იქნება იგი, მწყემსი თუ მონადირე – 
შეიძლება ამოვიცნოთ დუმუზი თავისი რჩეულობით და 
ტრაგიკული ბედით. 

დუმუზი გმირია საკრალური ქორწინების რიტუალისა. ერთა- 
დერთი შემთხვევა, როცა იგი აქტიურია ინანასთან ურთიერთო- 
ბაში, მაშინაა, როცა იგი მოდის, ხოლო ინანა კი იცდის. დუმუზი 
იქაც მოქმედებს, სადაც სახელდებით არ არის ნახსენები. ამ 
შემთხვევაში იგი ქვეყნის მეფეშია განხორციელებული. როდე- 
საც ქვეყნის მეფე მონაწილეობს საკრალური ქორწინების რიტ- 

„ უალში, ამ დროს იგი დუმუზია; სხვა შემთხვევაც არის ისეთი, 
როცა დუმუზი ნახსენებია ტექსტში, მაგრამ იგულისხმება ქვეყ- 
ნის მეფე, რადგან მათ შორის სრული იგივეობაა. ქვეყნის მეფე 
მწყემსი, დუმუზის ამქვეყნიური ინკარნაციაა. ამიტომაც იგი 
იმკობა დუმუზის ეპითეტებით: მწყემსი, მიწის მუშაკი, უშუმგა- 
ლი, „ინანას საყვარელი ქმარი". 

თუ ბარის საქართველოს რომელიმე მხარეში ბეღლის რიტუ- 
ალს ასრულებდნენ უბრალო მოკვდავნი, შუმერულ ქალაქ-სახ- 
ელმწიფოებში ქვეყნის მეფე იყო ის კაცი, რომელიც გიპარში ათ- 
ევდა ღამეს თავის დედოფალთან. ეს დედოფალი, როგორც ვიც- 
ით, ქალღმერთი ინანაა. მაგრამ გიპარში საქორწინო. სარე- 
ცელზე წევს არა თავად ქალღმერთი, არამედ მისი ამქვეყნიური 
შემცვლელი, რომელსაც მონიჭებული აქვს ინანას მადლი. იგი 
ინანას, „ცის დედოფალს“ განასახიერებს და ამიტომაც ისიც 
დედოფლდ:დ იწოდება. სინამდვილეში ეს ქალი არის ღვთისმხ- 

ევალი, ინანას კულტის მსახური, ანუ, როგორც იწოდება 
„საღვთო როსკიპი" – ამ სახელწოდებას (შუმ. ნუ-გიგ) იგი ინან- 
ასგან იღებს. ამ ქალთან, რომლის „ინანობა“ და დედოფლობა 
მოქმედებს მხოლოდ საკრალური რიტუალის განმავლობაში და 

336



ინანა და დუმუდი 
  

მერე უქმდება, მოდის ქვეყნის მეფე, ისიც დროებითი შემცვ– 
ლელი მითოსური დუმუზისა. 

ასე რომ, რიტუალური მაქციერობის ძალით ეს ორი მოკვდავი 
ღვთაებათა რანგში არიან აღზევებულნი, მაგრამ მხოლოდ ამ 
რიტუალის დროს, რასაც ისინი ასრულებენ თავიანთი ხორციე- 
ლი ძალებით. ისინი ბაძავენ ინანა-დუმუზის მითოსურ ურთიერ- 
თობას, მათაც იმედი აქვთ, როგორც იმ მითოსურ წყვილს, რომ 
მათი შეუღლება ქვეყანას სიუხვესა და კეთილდღეობას მოუ- 
ტანს, რომ გიპარში დაფრქვეული თესლი მომავალი უხვი მო- 
სავლის საწინდარი იქნება: ყანაში იმრავლებს თაგთავი! ბოსელ- 
ფარეხში – პირუტყვი, წყალში -–– თევზი, ცაში – ფრინველი. „ხე- 
ლისმომკიდე", რომელსაც დუმუზი ქალღმერთთან შეჰყავს გი- 

პარში, ამგვარი სიტყვებით მიმართავს დედოფალს, რითაც აცხ- 
ადებს ამ შეუღლების მაგიურ დანიშნულებას: 

„შენი გულის რჩეულმა მეფემ, შენმა საყვარელმა ქმარმა, 
შენს წმინდა და საამურ უბეში მრავალი ჟამი გაატაროს! კეთილი 
ხანი მეფობისა ამოუბრწცინე; სამეფო ტახტი მყარ საძირკველზე 
დაუდგინე; კვერთხი -–- ხალხის საწინამძღვრო, არგანი და კო- 
მბალი მიეცი; მტკიცე გვირგვინი, შარავანდი, თავის გამაბრწყ- 
ინებელი, მიეცი; მზის აღმოსავლიდან მზის დასავლამდე, 
სამხრეთიდან ჩრდილოეთამდე, ზემოურ ზღვიდან ქვემოურ 

ზღვამდე, „ხალუბის“ ტყიდან კედარის ტყემდე, შუმერ-აქადზე 
საგანმგებლოდ არგანი და კომბალი მიეცი. შავთავიანებს, სა- 
დაც კი მკვიდრობენ, მწყემსობა გაუწიოს; მიწისმუშაკივით ყანე- 
ბი მოხნას, ჭეშმარიტი მწყემსივით ფარეხ-სადგომები გაამრავ- 
ლოს;მისი მეფობისას ბალახი გაჩნდეს, ხორბალი გაჩნდეს; ტბო- 
რებში თევზი მრავლდებოდეს, ცაში ფრინველი ჟრიამულობდეს; 
ლერწმოვანში ძველი ლერწამი და ნორჩი ლერწამი იზრდე- 
ბოდეს; უდაბნოში „მაშგურის" ხეები იზრდებოდეს; ბაღები ტკ- 
ბილი ყურძნით იხუნძლებოდეს... სასახლეში მრავალჟამიერი 
სიცოცხლე დამკვიდრდეს; იდიგინა და ბურანუნა წყალუხვად 
დიოდეს, მათ ნაპირებზე ჯეჯილი აბიბინდეს, მინდვრებს და- 

  

337



დურაბ ჰიკნაძე 

  

ფარაგდეს... ჩემო დედოფალო, ცისა და მიწის დედოფალო, ცასა 
და მიწას რომ მოიცავ, შენს უბეში (დუმუზიმ) მრავალი ჟამი გაა- 
ტაროს" (32-ა, 501). 

პარადოქსია, მაგრამ გარკვეული მითოსური აზრი მარხია იმ 
ფაქტში, რომ საკრალური ქორწინების შედეგად არ ჩაისახება 
ნაყოფი;ისევე როგორც დუმუზისთვის ინანას არ უშვია ნაშიერი, 

ასევე მოკვდავთა შორის აღსრულებული ჰიეროგამიის შემდეგ 
არავინ იბადება. სარეცელი რჩება „ბერწად", მაგრამ ეს „სიბერ- 
წე" მრავალ დედას გაუხსნის საშოს. შეუღლებულთა მთელი პო- 
ტენცია მაგიური ზემოქმედების წყალობით უკლებლივ გადა- 
დის ბეღლის გარეთ ხალხში და თითქოსდა ნაწილდება ყოველ 
ხორციელს შორის. რიტუალის დედოფალი არ შობს, მაგრამ მისი 
დედრული ძალი ეწირება მსხვერპლად მთელი ქვეყნის ნაყოფი- 
ერებას. სწორედ ამ აზრით, სარიტუალო ტექსტებში ეს „ბერწი" 
სარეცელი იწოდება „ნაყოფიერად" (გირინ). ინანა ერთგან ამ- 
ბობს, „ჩემი ნაყოფიერი სარეცელი“, მაგრამ ამავე დროს იგი 

„საამურიც“ არის. 
თავის დროზე ვნახეთ, როგორ ზრუნავდა ინანა იმ ხეზე, რის- 

განაც სარეცელი და ტახტი უნდოდა გამოეთალა. „როდის მექნე- 
ბა წმინდა საწოლი დასაწოლად?" – ასე ძუნწად და თავშეკავე- 
ბულად ამბობდა იგი, მეტს არაფერს იტყოდა, თუმცა ჩვენ ვხ- 
გდებით, რა დანიშნულება უნდა ჰქონოდა ქალწულისთვის სარე-:' 
ცელს და რას მოასწავებდა ეს „დაწოლა", მაგრამ სარიტუალო 
ტექსტებში სავსებით გაცხადებულია ინანას გულისთემა. თუმ- 
ცა ქალღმერთი აქაც მდუმარეა, მაგრამ იმ პირს, რომელიც ქალ- 
ღმერთის სახელით ლაპარაკობს, სიტყვები არ ყოფნის მისი 
გრძნობების გამოსახატავად. იგი ექსტაზშია და დაუსრულე- 

ბლივ შეუძლია იძახოს ერთი და იგივე სიტყვა: 

მას სწყურია, სწყურია, სარეცელი სწყურია, 

გულის სიხარულის სარეცელი სწყურია, სარეცელი სწყურია, 

სარეცელი –- საამური უბე სწყურია, სარეცელი სწყურია,: 

2338,



ინანა და დუმუზი 
  

სამეფო სარეცელი სწყურია, სარეცელი სწყურია, 

სადედოფლო სარეცელი სწყურია, 'სარეცელი სწყურია, 

მის საამურ სარეცელს, მის საამურს, მის საამურ სარეცელს, 

გულის სიხარულის სარეცელს, მის საამურ, მის საამურ სარეცელს, 

გულის სიხარულის სარეცელს, მის საამურს, მის საამურ სარეცელს, 

სარეცელს – საამურ უბეს, მის საამურს, მის საამურ სარეცელს, 

სამეფო სარეცელს, მის საამურს, მის საამურ სარეცელს, 

სადედოფლო სარეცელს, მის საამურს, მის საამურ სარეცელს, 

საამურ სარეცელს გაუშლიან, სარეცელს გაუშლიან... (32-501). 

მაგრამ ყველგან ასეთი დაუფარავი ეროტიზმით არ არის გად- 
მოცემული საქორწინო რიტუალი. არის ტექსტი, რომელიც მკაც- 
რად და კდემამოსილებით აღწერს ინანა-დუმუზის მობაძავთა 
ხორციელ ურთიერთობას. დუმუზის როლში გამოდის გვიანშუმ- 
ერული ხანის ისინელი მეფე იდინდაგანი (1974-1954 წწ. ძვ.წ.), 
ხოლოინანა მწუხრის ვარსკვლავია, სინის ასული, რომელიც მთ- 
ვარის ჩასვლის შემდეგ გამოჩნდება ცაზე. ამ ვარსკვლავად დან- 
ახული ინანა სიყვარულის ქალღმერთია, ქორწინების დედოფა- 
ლი, ისევე როგორც აფროდიტე, რომელსაც საფო ჩვენამდე 
შემორჩენილ ორსიტყვიან ფრაგმენტში უხმობს 'წთი6ი სVთV0"” 

„საქორწინო მწუხრის ვარსკვლავო!“ (102-გ, 103). ტექსტის 
პირველსავე სტრიქონებში იგი იწოდება „ღვთისმხევლად“, გინა 
„ღვთაებრივ როსკიპად“, რომელიც გამოხატულია შუმერული 
სიტყვით 6ნუ-გიგ – „არასნეული". ამ ტიტულს ატარებდნენ ინან- 
ას კულტის მსახურნი, რიტუალისთვის ჯანმრთელნი, რომელთ- 

აც თავიანთი ქალბატონი უნდა შეეცვალათ ხორციელად 
საკრალურ ქორწინებაში. 

ეს ნუ-გიგ, რომელიც ცაში იგულვება, დიდის პატივით ჩამო- 

ჰყავთ მიწაზე, „ჩაასახლებენ“ ხორციელ ქალში და აქორწინებენ 
შუმერის მეფეზე, რათა მეფეც, თავის მხრივ, ღვთაების რანგში 
ამაღლდეს. ხოლო მანამდე სადიდებელი ჰიმნით მიმართავენ 

ცაში მყოფ ქალღმერთს: 

339



ბშურაბ ჰიჰნაძე 
  

ცად აღმომხდარს მშვიდობას ვეტყვი, 

ნუ-გიგს, ცად აღმომხდარს, მშვიდობას ვეტყვი, 

ცის დიდ დედოფალს, ინანას, მშვიდობას ვეტყვი, 

წმიდა ჩირაღდანს, ცის აღმავსებელს, 

ალმასს ინანას, მზეებრ მანათობელს, 

ცის დიდ დედოფალს, ინანას, მშვიდობას ვეტყვი! 

· ნუ-გიგს, დედოფალს, ანუნაქთა ზარდამცემს, 

ზესკნელის გმირ-ქალს დიდ-რქა-მოელვარეს, 

სინის დიდ ასულს, ინანას, მშვიდობას ვეტყვი! 

ოდეს მიმწუხრისას ცად ამობრწყინდება, 

წმიდა ჩირაღდნით ზესკნელს რა აღავსებს, 

მთვარე-მზის დარად ცად რა დაადგრების, 

ქვემო და ზემო ქვეყნები ცნობენ. 

ცის ნუ-გიგს, ცის სიქადულს, 

ინანას გალობას ვეტყვი!" (30-ა, 51-2, 97,27). 

დედოფალს ამზადებენ სიძისათვის: „თმას პატიოსანი თვ- 
ლებით შეუმკობენ“, „ტანს ღვთაებრივად შეუმოსავენ" და სხვ. 
ამავე ხანში ხდება, როგორც ჩანს, მეფის „ღმერთად“ ქცევის 
რიტუალი, რომელსაც აგვირგვინებს შეძახილი: „მეფე ღმერთია" 

(ლუგალ დინგირ-ამ). 
აქ შევიტყობთ, რომ ქორწინება ხდება განსაზღვრულ დღეს, 

რომელსაც ეწოდება „პირველი ჭეშმარიტი (ზიდ) დლე“ ან „წლის 
დასაწყისი", კიდევ „სარეცლის დღე". ამ დღეს, –– გვამცნობს სარი- 
ტუალო ჰიმნის ავტორი, –– „ჩემს დედოფალს სარეცელი დაუდგ- 
ეს, ბალახითა და კედარის რტოებით წმინდა ჰყვეს, ჩემს დედო- 
ფალს საწოლად განუმზადეს'... მაგრამ ვიდრე სადედოფლოსარე- 
ცლის ოთახში შემოვიდოდეს, ერთი აუცილებელი რიტუალი უნდა 

შეასრულოს; მგოსანი თუ „მდადე“ მღერის საკრავის ხმაზე: 

ჩემი დედოფალი უბეს განიბანს, 

მეფის უბისათვის განიბანს,



ინანა და დუმუზი 
  

იდინ-დაგანის უბისათვის განიბანება, 

კედარის სურნელ ზეთს მიისხურებს (30-ა, 56-7). 

ყველაფერი მზად არის ქორწინების საბოლოო აქტისათვის და 
მეფეც, რომელიც ღმერთია. უკვე, არ დააყოვნებს; ვითარცა 
ინანას ჭეშმარიტი სწორფერი, იგი მზის ღმერთივით გამოჩნდე- 
ბა: | 

მეფე წმინდა უბისაკენ თავაღმართული მივალს, 

ინანას უბისაკენ თავაღმართული მივალს... 

ამავე სიტყვებით აღიწერება შუმერულში მზის ხილული მოძ- 
რაობა ცარგვალზე, კერძოდ, ის მომენტი, როცა იგი პირს მი- 

აქცევს თავის ღამეულ სადგომისკენ. 

უთუ დედამისის, ნინგალის, უბისკენ 

თავაღმართული მივალს. 

დაღლილი მზე-უთუ მიდის დედასთან, რომელიც ჩაიხუტებს მას, 
ბავშვადქცეულს თავის უბეში, რათა შემდეგ შვას ძლევამოსილ 
გმირად ახალი დღისთვის; ქორწილის მეფეც მიდის თავის დედ- 
ოფალთან, რომ მის უბეში ჩახუტებულმა შეასრულოს მამრული 
საქმე –– ბნელ გიპარ-ბეღელში, ჩასახების სახლში, საიდანაც 
უნდა იშვას ახალი დლე ქვეყნისათვის. 

მზიური ნიშნები ქორწინების დასრულებამდე გასდევს 
მეფეს: საბოლოო აქტის შემდეგ იგი მზესავით ჯდება ტახტზე, 
ამიტომაც მეფის ჰიმნურ ტიტულატურაში დამკვიდრებულია 
ეპითეტი – „მეფე, კაცთა მოდგმისათვის დღის გამჩენი“. მზისა 
და სიძის მითოსური იგივეობის კვალი ყრუდ არის შემორჩენი- 
ლი ძველი აღთქმის ერთ ფსალმუნში: „თავადი იგი (მზე –– 
„შემეშ“) ვითარცა სიძე რა გამოვალნ ეზოით თვისით, იხარებ– 
დეს იგი სრბად გზასა" (18,6), რომლის დედანში უფრო ცხადად 

241



ზურაბ კიჰნაძე 
  

სჭვივის ჰიეროგამიის რემინისცენცია: ქართული თარგმანის 
„ეზო“ არაზუსტად გადმოსცემს ებრაულ სიტყვას –- ხუფაჰ, რაც 
ნიშნავს „საქორწინო ოთახს" ან „საქორწინო სარეცელს“ (ბერძნ. 

MთC0+00ძ0). – 
მოკვდავნი ბაძავენ დუმუზი-ინანას ქორწინების მითოსს, 

ხოლო თავის მხრივ ეს მითოსი ანთროპომორფულად იმეორებს 
კოსმიურ ჰიეროგამიას, სადაც სიძე ცა არის, სამყაროს მეფე, 
ხოლო დედამიწა -–– რძალი, სამყაროს დედოფალი, რომელთა 
შეუღლების შედეგად წარმოიშვა პირველდაბადებული და მუდამ 
იშვის ამ სამყაროში. „მე ცა ვარ, – უცხადებს ქმარი ცოლს ერთ. 
უპანიშადაში, – ხოლო შენ –- მიწა“ (13-ბ, 124). ინანაც ამბობს 
ერთგან, რომ იგი „ყამირი მიწაა", „გასატეხი კორდი“, რომელიც 
უნდა მოხნას ხარმა დუმუზიმ (ამ-დუმუზი), ხოლო ხარი კოსმი- 
ური ჰიეროგამიის ტექსტებში ცის სახელია. ერთი შუმერული 
მითოსი ამგვარად აღწერს ცისა და დედამიწის ქორწინებას: 
„დიდმა ქი-ურმა (ანუ „საძირკველმა“, დედამიწის ზედწოდებაა) 
თავი გაიბრწყინა, კიდენი მისნი სიხარულით ამწვანდნენ; ფარ- 
თო დედამიწამ უბიწო ადგილას წმინდა ცისათვის თავი გაიმწ- 
ვანა. ანი,მაღალი ცა, ფართო დედამიწას შეეუღლა; ძლიერიხისა 
და ლერწმის თესლი წიაღში მიუღვარა., მშვენიერმა დედამიწამ, 
ჭეშმარიტმა ფურმა, ცის მშვენიერი თესლი მიიღო, დედამიწა 
სიცოცხლის ბალახის შობად გულმხიარული განემზადა..." (69- 
ბ, 45). 

»# 

გიპარი, სადაც სრულდება ჰიეროგამიის საიდუმლო რიტუა- 

ლი, „კვრივი“ ადგილი, სადაც მსგავსად ფშავ-ხევსურული სას- 
ატე ბეღლებისა, გარეშეთაგან ვერავინ შედის, მითოსური იმაგ- 
ინაციით დასახულია ღვთაებრივ შენობად, რომლის ყოველი 
ნაწილი საკრალურობის ნიშნით არის აღბეჭდილი, თუმცა მისი 
კედლები არა ძვირფასი ქვებით, არამედ უბრალო თიხისაგან 
მოზელილი აგურებით ამოიყვანა კაცის ხელმა. მართლაც, გი- 

342



ინანა და დუმუზი 
  

პარის აღწერისას გამოყენებულია ეპითეტები, რომლებიც მიეწ- 
ერება ღვთაებრივ არსებებს, მოვლენებს თუ საგნებს. 

უპირველეს ყოვლისა, გიპარი, მსგავსად ყოველი ტაძრისა, 
„წმინდა ადგილზეა“ აშენებული. მაგრამ გამოთემა „წმინდა ად- 
გილი" ზუსტად ვერ გამოხატავს იმ მნიშვნელობას, რომელიც 
შეძენილი აქვს შუმერულ სიტყვას – ქი-სიქილ საკულტო ენაში. 
კომპოზიტი – ქი (მიწა, ადგილი) + სიქილ (წმინდა) აღნიშნავს 
„ქალწულს“, ხოლო ჩვენ ვიცით, რომ იგი ინანას განუშორებელი 
ეპითეტია და მნიშვნელოვან მითოსურ სემანტიკას შეიცავს, 
რაზეც საგანგებოდ იქნება ყურადღება გამახვილებული. ამ- 
რიგად,ის ადგილი, სადაც დგას გიპარი, „ქალწულებრივი“, „შეუ- 
ბღალავი" ადგილია. ასეთ ადგილას შეეუღლა ხარი-ცა ფურ- 
დედამიწას. 

თავად შენობა დახასიათებულია როგორც ქუნგ, ინანასთან 
საზიარო ეპითეტით. თავისი სემანტიკით ეს ზედსართავი 
კეთილშობილი მეტალის სიელვარე-სიკაშკაშეს გულისხმობს, 
რადგან ქუნგ ნიშნავს „ძვირფას მეტალს“ და მისი ნიშანი შედის 
„ოქროსა“ (ქუნგ-გი) და „ვერცხლის" (ქუნგ-პაბპარ) აღმნიშვნელ 
იდეოგრამებში. ამ ეპითეტით დახასიათებული არსი არა მხ- 
ოლოდ გარეთ აფრქვევს ბრწყინვალებას, არამედ შინაგანად 
შეიცავს კეთილშობილებას და სიწმინდეს -–– უჟანგველობის 
უნარს, როცა მხედველობაშია ძვირფასი მეტალები – და უხრ- 
წნელებას, როცა ლაპარაკია ღვთაებათა და, კერძოდ, ინანას 

სხეულზე. 
ვიდრე გიპარში შევიდოდეს უდაბნოდან წამოსული „ჭეშმარ- 

იტი მწყემსი" დუმუზი, –– რომელსაც თან მოაქვს საქორწინო 
ძღვენი, საკუთარი შრომის ნაყოფი, ერბო და კარაქი, საქონლის 
ცხიმი, აგრეთვე ლუდი, ქორწილისთვის აუცილებელი სასმელი, 
ფინიკის მტევნები, ძვირფასი თვლები და ოქრო-ვერცხლი ქალ- 
ღმერთის უხრწნელი სხეულის შესამკობად, და ლაჟვარდი, – 
მას დახვდება კარი, რომლის ზღურბლთან ელოდება მისი დედ- 

ოფალი. · 

343



ზურაბ კიკნაძუ 
  

მას, ვისთვისაც დაგროვილია ლაჟვარდი ხვავი, 

მეფე შეეყრება; 
ინანას, ვისთვისაც დაგროვილია ლაჟვარდის ხვავი,. 

| დუმუზი შეეყრება; 
ეანაში ენლილის მწყემსი შეეყრება; 

ბეღლის ლაჟვარდოვან კართან მდგარს ბატონი შეეყრება; 

ეანას ბეღლის ფართო კართან მდგარს დუმუზი შეეყრება (32-ა, 495) 

სანამ თავად კარის ამბავს ვიტყოდეთ, ყურადღება უნდა მივაქ- 
ციოთ დუმეზის საჩუქართა შორის ნახსენებ „ლაჟვარდის ხვავს" 
და იმ გარემოებას, რომ ლაჟვარდისაა გიპარის კარი. ალბათ, ეს 
არ არის შემთხვევითი. ლაჟვარდისაა აგრეთვე ზღურბლი, ე.წ. 
„სადიაცო სახლისა", –– რომლის შესახებ ქვემოთ იქნება ლაპარ- 
აკი -–-– საიდანაც გამოდის „ინანას ასული", როსკიპი, სტუმრის 
შესახვედრად. კარსა და ზღურბლს შევყავართ ჰიეროგამიის 
რიტუალში, რომლისთვისაც, როგორც ტექსტებიდან ჩანს, გან- 
საკუთრებული მნიშვნელობა ჰქონდა ლაჟვარდის ქვას და მის 
ფერს. შეიძლება ითქვას, რომ ლაჟვარდი ინანას ბუნების და, 
კერძოდ, მისი სექსუალობის ერთადერთი მნიშვნელოვანი 
ატრიბუტია დაწყებული მისი „სადედოფლო ტახტით" და სარცხ- 
ვინელით გათავებული, –– „ლაჟვარდის ასო“ „ოქროს ვარსკვ- 
ლავთან" ერთად ნახსენებია როგორც მაგიური საშუალება 
სნეულის შელოცვის ერთ აქადურ ტექსტში (12,49). ლაჟვარდში 
სიმბოლიზებულია მისი, ვითარცა ნაყოფიერების ქალღმერთის 

არსი. „შენი მშვენიერი ლაჟვარდი არ'დაიმსხვრეს ქვისმთლელ- 
ის გრდემლზე", –– ასე მიმართავს ინანას მაცნე ნინ-შუბური დიდ 
ღმერთებს, როცა მისი ქალბატონი ქვესკნელშია ჩასული; ამ 
ალეგორიული მიმართვით მაცნე გამოთქვამს შიშს, ვაითუ ინან- 
ას მადლი სამუდამოდ დარჩეს ქვესკნელში; მიმართავს იმ იმედ- 
ით, ვინძლო ღმერთმა მრთელად ამოიყვანოს „მშვენიერი ლაჟ- 
ვარდი“ სამზეოზე. ერთ-ერთი სამკაული, რომლითაც იგი იმშ- 
ვენებს თავს ქვესკნელში ჩასვლის წინ, ლაჟვარდის ყელსაბამ- 

344



ჩნანა და დუმუზი 
  

ია; ასევე ძალაუფლების ერთ-ერთი ინსინია. 
ლაჟვარდი არ არის მხოლოდ ქალღმერთის ნიშანი. ჰიეროგა- 

მიული რიტუალის ერთ ტექსტში ინანა მიმართავს მეფე შულგის, 

დუმუზის ამქვეყნიურ შემცვლელს, ევფემისტური ნართაულო- 
ბით, რაც მაინც ვერ ფარავს ეროტიულ აღგზნებას: „ლაჟვარდ- 
ის ხბოსავით იროკებ ჩემს მკერდზე" (2, 118). ლაჟვარდისაა დუ– 
მუზის სალამური, მწყემსობის ნიშანი; შეიძლება ამ სალამურით 
უხმობდეს თავისთან, უდაბნოში, მონატრებულ საყვარელს. 
ლაჟვარდისაა მამაკაცის წვერი, მოწიფულობის ნიშანი, გან- 
საკუთრებით ღმერთებისა (ეს დადასტურებულია მათ ქანდაკე- 
ბებზე), რომელნიც იუნჯებენ და ასხივებენ ნაყოფიერების უხვ 
ენერგიას. ამიტომ არის, რომ დედოფალი ინანა ბეღლის კარს 
მომდგარი, წვეროსანი დუმუზის დანახვაზე თავშეუკავებელი 
აღგზნებით გაიძახის: 

ჩემთვის რომ გაჩნდა, ჩემთვის რომ გაჩნდა, – 

ლაჟვარდია წვერი მისი! 

ცის წყალობით, ჩემთვის რომ გაჩნდა, – 

ლაჟვარდია წვერი მისი! (32-ა, 494). 

დაბოლოს, ეს ფერი ახლავს ჰიეროგამიული რიტუალის მთა- 
ვარ აქსესუარს –– სარეცელს; ინანა ამბობს: 

ჩემი ნაყოფიერი სარეცელი ხალხმა დამიდგას, 

ჩემი ლაჟვარდის ბალახი ზედ დამიფინოს! (32-ა, 495-6). 

მსგავსადვე ნათქვამია ლეგენდარული არათთას ბატონის 
პირით: „მე ინანას ნაყოფიერ სარეცელზე ვწევარ, ლაჟვარდის 
ბალახით რომ არის დაფენილი“; ასე იყო ყველგან, მთელს შუმ- 
ერში, სადაც კი ღვთაებრივი ქორწინებისთვის სარიტუალო 
სარეცელი იშლებოდა; მაგალითად, ლაგაშში, სადაც ადგილო– 
ბრივი ღვთაებანი –– ბაბა და ნინგირსუ -–– განასახიერებდნენ 

345



ზურაბ ჰიკნაძუ 
  

იდეალურ წყვილს ამ რიტუალში: „ლაჟვარდის ბალახით დაფე- 
ნილ ნმინდა ტახტრევანზე დედა ბაბამ უფალ ნინგირსუსთან 
ერთად ტკბილად მოისვენოს“ (67, 8 XVIII 1––ვ).. 

უნდა ვიფიქროთ, რომ ლაჟვარდი ამ შემთხვევაში ასახავს 
საკულტო ბალახის არა ბუნებრივ, ფიზიკური თვალისათვის 
დასანახ ფერს, არამედ რიტუალურად ღირებულ, თუ შეიძლება 
ასე ითქვას, მის საკრალურ ფერს, რომლის სიმბოლური დანიშ- 
ნულება ნაყოფიერების კულტში უდავოა. სამწუხაროდ, ტექსტე- 
ბიდან ჩვენ ვერ ვგებულობთ, რა თვისებების გამო დაიმკვიდრა 
ლაჟვარდის ქვამ და მისმა ფერმა ასეთი ადგილი საკრალურ ყო- 
ფაში. „ამ მშვენიერ ლურჯ ქვას, – წერს ერთი სწავლული, – არ 

შეიძლება ადამიანის ყურადღება არ მიექცია უხსოვარი 
დროიდანვე. ეს ერთ-ერთი ყველაზე საინტერესო ბუნებრივად 
ფერადი ქვაა აღმოსავლეთის არქეოლოგიასა და ისტორიაში 
ცნობილ სხვა ქვებს შორის. ბევრი რამ მისი წარსულიდან 
გამოუცნობია ჩვენთვის, ბევრი რამ ახსნას მოითხოვს, მაგრამ 
ის კი უდაოა, რომ ძველთაგანვე მასთან დაკაგშირებული იყო 
წარმოდგენები ცაზე, რომ მასში ღვთაებრივ ძალთა განხ- 
ორციელებას ხედავდნენ და ამიტომაც ეთაყვანებოდნენ“ (89- 
ბ, 118). ლაჟვარდისგან როგორც შუამდინარეთში, ისე ძველი 
აღმოსავლეთის სხვა ქვეყნებში, განსაკუთრებით ეგვიპტეში, 
სადაც მას წმინდა ქვად მიიჩნევდნენ, მზადდებოდა თილისმები 
და საკულტო ნივთები ან იღებებოდა ისინი ამავე ქვის ფხვნილ- 
ისაგან დამზადებული საღებავით. 

ბეღლის კარი. საკრალური ქორწინების სიმბოლოებს შორის 
უნდა ვახსენოთ კარი, რომელიც ამავე დროს ინანას ერთ-ერთი 
ნიშანიც არის; მას ხშირად შევხვდებით არქაული ხანის საბეჭ- 
დავებზე გამოსახულს. აქ ქალღმერთი წარმოდგენილია კარის, 
უფრო ხშირად მისი სვეტის სახით, რომელიც შემდგომ ქალღმ- 
ერთის იდეოგრამად იქნა გამოყენებული. არის შემთხვევა, 
როცა სცენაზე ინანას მყოფობას სამი ნიშანი გვაგულისხმე- 
ბინებს –– კარის ორმაგი სვეტი, ღრიანკალი, რომელნიც შტან- 

346



ინანა და დუმუზი 
  

დარტებივით მიაქვთ 
· შიშველ ადამიანებს და 

თავად კარი, საითკენაც 
მიდიან ისინი (იხ. სურ. 
32). უნდა ვიფიქროთ, 

= რომ მათი სიშიშვლე 
რიტუალურია, რო- 
გორც შეესაბამება საკ- 
რალური ქორწინების 
კულტს და რომ სწორედ 

გიპარისკენ მიემართებიან, თუმცა სიტყვიერი ტექსტების 

მიხედვით ერთადერთი მსვლელი ბეღლის კარისკენ – დუმუზია. 
არც ზღურბლი,არც კარი არ არის უბრალო გამმიჯნავი სივრ- 

ცის ერთი მონაკვეთისა მეორისგან; კარს, ისევე როგორც „კი- 
ბის აღსავალს“, გინა „ხიდს წიაღმყვანებელს“ მითოსური აზრით 
გადავყავართ სხვაგან, თვისობრივად განსხვავებულ არეში; 
კარი, ფარდა, კრეტსაბმელი მოასწავებს, რომ აქ თავდება საერო 
ადგილი და იწყება საკრალური სივრცე, ტაძრის წმიდათა წმიდა 
შიგადი. „უკუნ-იყვნედ კრეტსაბმელნი, რათა გამოჩნდეს უხ- 
ილავი იგი", –– ამბობს ბასილი კესარიელი „ექუსთა დღეთა“-ში 
(თ. 4). კარი არის დაბრკოლებაც და იმედიც, რომ ოდესმე გაიღე- 
ბა იგი,კაცი შევა შენობაში და ეწევა სანატრელს. ჯერ დახშულია 
სხვისი კარი და კაცი, რომელიც მიადგება მას, აუცილებელი 
ძღვენით ხელში, დარეკავს ან შეუძახებს სახლის პატრონს, 
როგორც შესძახებს მწყემსი დუმუზი ბეღლის დიასახლისს: 

  

სურ. 32 

სახლი გამიღე, დედოფალო, გამიღე სახლი! (32, 497). 

აქ ისახება სახლისა და კარის სემანტიკა ჰიეროგამიის სიმ- 
ბოლურ ენაში. შემიშვი სახლში, –– სთხოვს დუმუზი რიტუალის 
წესის თანახმად, –– შენს სახლში. „შევიდა აბრაამი სარასთან" 
ანუ მავანი მამრი თავის დედრთან, –– მრავალგზის ამოვიკითხ- 

347



სურაბ ჰიჰნაძე 
  

ავთ ძველი აღთქმის დედანში; ცხადია, რას გულისხმობს ეს „შეს- 
ვლა", იგი ევფემისტური სხვაგვართქმაა ორ სქესს შორის უკი- 
დურესი სიახლოვის გამოსახატავად. 

თავის ადგილას გარკვეული იყო, რომ ყოველი დახურული 
სივრცე დიაცის მეტაფორული სახეა; ამას გვიდასტურებდა დე- 
დის ან საშოს იდუოგრამული ნიშნები, რომელთაც მივყავდით 
„სახლის“ არქაულ პიქტოგრამებთან (გვ. 70). სახლი „საშოა", 
ხოლო კარი „ვულვა“, საშოს კარი. ეს მეტაფორულობა კიდევ 
უფრო ცხადი ხდება, როცა ქალის თანხმობა მამრის სურვილზე 
ამგვარი სიტყვებით არის გამოხატული: 

ყმაწვილი ქალი თავის ღია კარს არ მოგიხურავს, 

ატირებული ბავშვივით უკან არ გაგაგდებს" (20-ა, 116). 

ამავე მეტაფორული ნართაულობით არის გადმოცემული 
ეროტიული განცდები ბიბლიურ „ქებათა ქებაში"; „...ხმა ჩემი 
საყვარლისა რეკავს: გამიღე, დაო ჩემო, მეგობარო ჩემო..." (5,2) 
– ჩაესმის ძილბურანში შეყვარებულ ყმაწვილქალს. იქვეა 
ნიუანსი, რომელიც კიდევ უფრო ცხადყოფს „კარის“ მითოსურ 
სემანტიკას: „ჩემმა საყვარელმა შემოჰყო ხელი ჭუჭრუტანაში 

და აფორიაქდა ჩემი გულ-ღვიძლი" (5,4). 
ანალოგიურ მეტაფორას, უფრო ალეგორიას, მაგრამ, რა 

თქმა უნდა, დაცლილს და განწმედილს ეროტიზმისაგან, შევხ- 
ვდებით სრულიად განსხვავებული კულტურის წიაღში; კერძოდ, 
ღვთისმშობლისადმი მიძღვნილ ძლისპირებში ვკითხულობთ: 
„აღმოსავალით ბჭედ დახშულად გიწოდა წინასწარმეტყველმან, 
რომელსა შევიდა ღმერთი განუღებლად და გამოვიდა, და ბჭე 
იგი ეგო დახშული...“ (110-ბ, 98). ტექსტი გულისხმობს უმანკო 
ჩასახების საიდუმლოს, ქრისტიანობის უმნიშვნელოვანეს დოგ- 
მატს: „ბჭე დახშული“ მარადის ქალწული მარიამის ალეგორიაა, 
რომელიც ძველი აღთქმიდან არის მოხმობილი. 

ხოლო ქალღმერთი ინანა უნდა იყოს „ბჭე განხმული", რათა 

348



ინანა და დუმუჭი 
  

შევიდეს მასში სიძე დუმუზი, როგორც აბრაამი შედის სარასთ- 
ან, თუმცა ინანა „ქალწული“ რჩება (ქი-სიქილ), რის თაობაზეც 
ცალკეა საუბარი. 

როგორც დავინახეთ, გიპარ-ბეღელს და ყველაფერს, რაც კი 
მის შიგნითაა; არაჩვეულებრივი ბრწყინვალება ახლავს. სა- 
ზოგადოდ, ბრწყინვალება მოუცილებელი თვისებაა შუამდი- 
ნარული მითოსური სამყაროსი, მატერიალური საგნებისა, 
რომელნიც მეტნაკლებად ზიარებულნი არიან ღვთაებრიობას 
და ამის ძალით ღვთაებრივ ბრწყინვალებას. ისევე, როგორც 
ჰომეროსის მიერ დახატულ სამყაროში ყველა საგანი ღვთიური 
წარმოშობისაა -- მიწა, მთები, ქალაქები, ზღვა, საოჯახო ნივთე– 
ბი –- და მათში კიაფობს ღვთაებრივი შუქი, ყველაფერი ზევ- 
სურია, რადგან ზევსისგან იღებს დასაბამს და ამიტომაც ადამი- 
ანები თუ მატერიალური საგნები შემკულია ეპითეტით 8L0§ ან 
სხვ., რაც ნიშნავს „ზევსურს“, „ღვთაებრივს“, „ნათელს“, „ბრწყ– 
ინვალეს", –– ასევე ბრწყინავს შუამდინარული მითოსით წარ- 
მოდგენილი სამყარო, ღმერთებისა და ადამიანების სამკვი- 
დრებელი, „მაღალი ციდან ფართო მიწამდე“, თვით ქვესკნელის 
უღრმეს ჯურღმულებამდე,: რადგან როგორც ვნახეთ, 
შავეთშიც დგას „ლაჟვარდის მთა“. ბნელი სამყარო, ისევე 
როგორც ბნელი ღმერთი, წარმოუდგენელია შუამდინარული 
მსოფლგანცდისთვის. ბრწყინვალება ამ სამყაროს არსებობის 
ფორმაა. | 
"შუმერულ ტექსტებში უხვად ვხვდებით „ნათლის" სემანტიკის 

შემცველ სიტყვებს; ეს იმის გამოა, რომ შუმერელის თვალში 
სამყარო მრავალფერი, ერთმანეთისგან განსხვავებული 
ნათელით არის გასხივოსნებული. შუმერული ენა იკრებს ძალ- 
ისხმევას, რათა გადმოსცეს ის მრავალსხივოსნება შუქისა, რი- 
თაც მის წარმოსახვაში ბრწყინავს მითოსური ყოფიერება. თუმ– 

ცა ჩვენთვის ბევრ შემთხვევაში გაუგებარია ნიუანსური განსხ- 
ვავებები ამ სიტყვებს შორის. 

349



ოუურაბ კიკნაძე 
  

არ არის აუცილებელი, რომ ქვეყნად მოფენილი ეს ნათელი 
მაინცდამაინც ასტრალური წარმოშობისა იყოს. რადგან აქ ბრწყ- 
ინავს არა მხოლოდ ცა, როგორც ვნახეთ, არამედ მიწაც და 
ყოველივეც, რაც მის გულშია. ბრწყინვა ნაყოფიერების ნიშა- 
ნია; ეს არის თესლის ბრწყინვა, რომელიც მიწაში ან დედრის სა- 
შოში კიაფობს, საიდანაც ამობრწყინდება სიცოცხლე, შორს თუ 
წავალთ,ყოველი არსებული, ხილვადი სამყარო, თავის ადგილზე 
ვნახეთ, რომ შობა ნათლის გამოტევებად არის გააზრებული 
შუმერულ მითოსში. თუმცა ინანა წარმოშობით ასტრალური 
ლვთაებაა, მაგრამ მისი ბრწყინვალება იმდენადვე წარმოაჩენს 
მის ვარსკვლავურ ბუნებას, რამდენადაც მის არსს, ვითარცა 
ნაყოფიერების ქალღმერთისას. მასში დაუნჯებულა ნაყოფი- 

ერების დვრიტა და ამიტომაც ბრწყინავს იგი. 
ინანას მოუცილებელი ეპითეტია, როგორც ითქვა, ქუნგ, რაც 

ეტიმოლოგიურად ნიშნავს ძვირფას მეტალს; უფრო სწორად, იგი 
გამოხატავს ოქროსა და ვერცხლის შინაგან თვისებას: მისი 
ნიშანი შედის ამ ძვირფასი მეტალების აღმნიშვნელ იდეო- 
გრამებში. ინანას მიეწერება კეთილშობილი მეტალების ბრწყ- 
ინვალება. ისიც ვნახეთ, რომ ინანასთან დაკავშირებულია „ლაჟ- 
ვარდი" ნაყოფიერების სპეციფიკური ასპექტით; ლაჟვარდი, 
ძვირფასი ქვები საზოგადოდ და კეთილშობილი მეტალები წმინ- 
და ბუნებისა არიან, ვითარცა შეურეველნი გარეშე დანაშრევე- 
ბისგან. ისინი შეუმღვრევლად ატარებენ ნივთიერი სამყაროს 
ესენციას. ამიტომაც, როცა ინანა დახასიათებულია, როგორც 
ქუ6გ,ხოლომისი კულტის ატრიბუტები, როგორც ზა-გინ, ეს იმას 
უნდა ნიშნავდეს, რომ ქალღმერთი წარმოდგენილია ისეთ არ- 
სად, რომელშიც მისი წმინდა სახით დაუნჯებულია ნივთიერებ- 
ის გამჩენი ძალა. ყველაფერი,რაც კი აძვირფასებს ნივთიერ სამ- 
ყაროს, ინანაშია თავმოყრილი, იგი ამ სიძვირფასის ექსტრაქ- 
ტია. ამიტომაც ეწოდება მას 6ი6-ქალ-ქალ „უძვირფასესი დედ- 
ოფალი" (გაორკეცებული კალ ინტენსივობის გამოსახატავად), 
მის დახასიათებებს თან სდევს „ერთადერთობა“: იგია „ერთად- 

330



ინანა და დუმუზი 
  

ერთი ვარსკვლავი" (მფლ-დილი), თუმცა ცაში ბევრი ვარსკვლა- 
ვია;იგია „ერთადერთი ქალი“ (მუნუს-დილი); ყველაფერი, რასაც 
ფლობს იგი, უნიკალურია, სხვებისთვის მიუწვდომელი, –- მისი 
მე-ნი უძვირფასესია (ქალ-ქალ), რომელთაც ვერავინ შეეხება. 
ამ მე-ებში იგულისხმება არა მხოლოდ ის უამრავი კულტურუ- 
ლი ფასეულობანი, რომელნიც ქალღმერთმა თავის ურუქში 
მოიტანა, არამედ მისი საკუთარი თვისებანი, რომლებიც 
განივთებულია ქალღმერთის სამკაულებში, შვიდ სამკაულში 
მისი სხეულისა. ამათგან განძარცული ინანა მკვდარია „კაუჭზე 
ჩამოკიდებული გვამივით"; ასევე სიკვდილისა და გადაშენების 
პირზეა მისული ამქვეყნიური სიცოცხლეც, რომელსაც მოაკლ- 
და მისი ცხოველმყოფელი მადლის იმპულსები. 

ინანას ზემოხსენებულ ეპითეტს (ქუნგ), რომელიც გვიხატა- 
ვს მის შინაგან თვისებას და გარეგნობას ძვირფასი მეტალისე- 
ბრ მოელვარედ, ენაცვლება სხვა ეპითეტი, რომელიც სხვა ას- 
პექტით წარმოგვიდგენს ქალღმერთის ბუნებას. ქი-სიქილ 
ეწოდება მას, სიტყვასიტყვით „წმინდა; უბიწო ადგილი", მაგრამ 
იგი ნიშნავს „ქალწულს“. ამგვარი ეპითეტი პარადოქსულია ინან- 
ას მიმართ, რადგან ჩვენ ვიცით, რომ იგი დაქორწინებულია, 
შეუღლებულია დუმუზისთან ინტიმური კავშირით ლაჟვარდო- 
ვან გიპარში. პარადოქსია თითქოს ის გარემოებაც, როგორც 
ადრე იყო ნათქვამი, რომ.ამ შეუღლების შედეგად ჩვენ ვერ ვხე- 
დავთ დაბადებულ ბავშვს. ვერსად შევხვდებით იმის ხსენებას, 
რომ დუმუზი იყოს ვისიმე მამა ან ინანა ვისიმე დედა, რომ მათ 
ჰყავდეთ საერთო შვილი, „ნაყოფიერ სარეცელზე" განცდილი 
სიყვარულის ნაყოფი. 

მაშ, რად ერქვა გიპარის სახლში მდგარ სარეცელს „ნაყოფი- 
ერი“, თუ იქიდან ამდგარი დიაცი არ მიუდგებოდა და სამუდა- 
მოდ ბერწი დარჩებოდა? ამ მხრივ ინანა არ ყოფილა გამონაკ- 
ლისი; ასეთივე ბუნებისანი ყოფილან ფინიკიელთა ქალღმერთე- 
ბი აშთორეთი (ბაბილონელთა იშთარი, იგივე ინანა) და ანათი, 
რომელნიც ძველეგვიპტელთა. აღიარებით, მხოლოდ მუცლა- 

2351 ·



ხურაბ ჰჩკნაძუ 
  

დიღებენ, გარნა არ შობენ არასოდეს (1-ა, 233). მართალია, 
ამაოდ დავუწყებთ ძებნას შუამდინარულ მითოსში ინანას მე- 
ცლის ნაშიერს (არც მისი მუცლადღებაა ცნობილი), მაგრამ უშო- 
ბელი ქალღმერთი მრავალთა შობის ბიძგის მიმცემია. მისი, 
თითქოს „ბერწად“ დარჩენილი „ნაყოფიერი სარეცელი" ნაყოფი-: 
ერს ხდის მთელი'ქვეყნის საქორწინო სარეცლებს. ინანა ყოვ- 
ელ არსებაში აღვიძებს სურვილს დაწყვილებისას, შემდეგ უნ- 
არს შობისას. ჰიმნი ამბობს ინანას პირით: 

დედაკაცთან მამაკაცი მიმყავს, 

მამაკაცთან დედაკაცი მიმყავს; 

დედრისათვის მამრს დავამშვენებ, 

მამრისათვის დედრს დავამშვენებ (97, 23). 

რითი ამშვენებს ქალღმერთი შესაუღლებელ წყვილს, დასა- 

ქორწინებელ მეფე-დედოფალს, ან თუნდაც დედალ-მამალს ცხ- 
ოველთა სამყაროდან? იგი ამშვენებს –– როცა საამისო ჟამი 
დაუდგება თითოეულ მათგანს -– იმავე მადლით, რომლითაც 
თავად სიყვარულის ქალღმერთია შემკული. ამ შემკობა-დამშ- 
ვენებაში არ იგულისხმება მხოლოდ გარეგნული გამშვენიერე- 
ბა შესაუღლებლად გამზადებული წყვილისა. ინანას მადლი – 
როცა დრო მოაწევს -–– ამწიფებს ადამიანში სქესს, ნაყოფიერე- 
ბის ძალას, ადამიანი შეჰყავს მოწიფულობის ასაკში. 

ამ მადლს შუმერულ ენაზე ეწოდება ხი–ლი, აქადურად ქუზ- 
ბუ (საგულისხმოა, რომ ქოზბი ჰქვია სახელად ებრაელთა 
შემაცთენელ დიაცს რიცხვთა წ.-ში, 25, 15). ამ სიტყვით გამოიხ- 
ატება ყველა ცნება, რაც კი დაკავშირებულია ნაყოფიერე- 
ბასთან, ვნებასთან, სექსუალურ ჯანთან, სიყვარულთან, მოწი- 
ფულობასთან დასხვ. ინანა და მისი მიმყოლი ქალღვთაებანი და- 
მუხტულნი არიან ამ ხი-ლით; „დედოფალი, –– ნათქვამია ერთ- 
გან ინანაზე, –– ნინგალის მიერ სატრფიალო ვნებისათვის (ხი- 
ლი-შე) შობილი“ ან: „ვნებით აღვსილი" (ხი–-ლი-დუ-დუ) -– ქალ- 

352



ინანა და დუმუზი 
  

ღმერთ ბაბას მიმართ ნათქვამი. აქვე უნდა შეინიშნოს, რომ 
აქად. ქუზბუ-ს ვარიაცია ქუ8ზ-ზუბუ შეიცავს „ბრწყინვის", „ფე- 
რადოვნების“ ნიუანსს. : 

ეს მადლი განივთებულია 
იმ სამკაულებში, რომლები- 
თაც იმკობა ქვესკნელში 
ჩასასვლელად გამზადებული სურ. 33 
ინანა. სამკაულები მისი შინაგანი ბუნების გარეგანი გამოვ– 
ლინებაა, მათ შორის პირველ რიგში ნახსენებია ხი-ლი, როგორც 
შუბლის სამშვენისი, რომელსაც იბნევს იგი თავისი სხეულის 
ყველაზე გამოსაჩენ ნაკვთზე; ქალღმერთი იდგამს გვირგვინს 
–- ეს არის ველის გვირგვინი" (მენ-ედინა), რომელიც როგორც 
სურათზე ჩანს, ერთდროულად შეიცავს ორ ნიშანს, ნიშანს ნაყ- 
ოფიერებისას „მცენარეული მორჩის“ სახით და ნიშანს ბრწყინ- 
ვალებისას „რქის“ სახით (იხ. სურ. 33). მომხიბვლელი ქალი, 
ღვთაებრივი როსკიპი ინანა, მკერდზე აიფარებს სამკერდულს, 
რომელიც -–-– მამრის მიმტყუებელი – გაიძახის: „კაცო, მოდი, 
მოდი!“ ხოლო თვალებს შეიღებავს სურმით, რომელიც პასუხ- 
ობს სამკერდულის ძახილს სიტყვებით: „ის მოვა, მოვა!" ასეთია 

სიყვარულის ქალღმერთის ტუალეტი, რომელიც კიდევ უფრო 
ივსება და მშვენდება სხვა ატრიბუტებით საკრალური ქორ- 
წინებისას: 

ეს შემკულობანი ინანასგან გაცემული „მზითევია“ ყოველი 
ქალისადმი, რომელიც კი მოწიფულობის ასაკში შედის. სხვაგ- 
ვარად რომ ვთქვათ, მოწიფულობა „მითოსური ფიზიოლოგიის“ 
თვალსაზრისით იმას ნიშნავს, რომ ქალის ორგანიზმში თავისი 
სექსუალური ჯანით დასადგურებულია ქალღმერთი ინანა. ამის 
წყალობით ახორციელებს ქალი თავის „სადიაცო საქმეს” (აქად. 
შიფირ სინნიშთი), მსგავსად იმ ურუქელი როსკიპისა, ინანა-იშ- 
თარის კულტის მსახურის, რომელმაც შეაცდინა ველური ენ- 
ქიდუ (იხ. გილგამეშიანი, კარი I). ამ ქალის სახით, რომელსაც 
ერქვა შამხათ („მხიარული“, ასევე ეწოდებოდათ ქალღმერთის 

  353



ზურაბ ჰიჩკნაძე 
  

ტაძრისადმი შეწირულ ასულებს), თავად იშთარი მოქმედებდა 
თავისი „ქუზბუ“-ს პოტენციით. 

ინანამ უნდა გამოუძებნოს მამაკაცს ცოლი, თავისი ამქვეყ- 
ნიური, კერძო განსხეულება, ისეთივე ჯანით აღვსილი, 
როგორიც თავად მასშია დაბუდებული. „დაე, ინანამ ცხელმუხ- 
ლებიანი (ვოლი მოგიწვინოს, მხარგრძელი შვილები გაყოლიოს“, 
– ნათქვამია ერთ შუმერულ ტექსტში (22-ა, 117). სიყვარულის 
ქალღმერთი მყოფობს ყველგან, სადაც კი გაშლილია საქორწი- 
ნო სარეცელი და შეეწევა წყვილის შეუღლებას. ერთ აქადურ 
ეპოსში დედა-ქალღმერთი ნინთური ასე ამბობს დაწყვილების 
რიტუალის დაწესებისას: „როცა გაიშლება სარეცელი, დაწვნენ 
ცოლ-ქმარნი; ცოლქმრობის აღსრულებისას უნდა ადიდონ იშ- 
თარი, იხარონ ცხრა დღე. ამ დროს იშთარი იშხარად იწოდე- 
ბოდეს“ (37,I!, სტრ. 299-304). აქ ნახსენები იშხარა იშთარის ერთ- 
ერთი გამოვლენაა, ვითარცა ხორციელი კავშირის ქალღმერ- 
თისა, რომლის ემბლემად მიჩნეული იყო ღრიანკალი (მორიელი), 
რადგან ეს ცხოველი ძველთაგანვე ყურადღებას იპყრობდა 
თავისი ქცევით ტოლაობის პერიოდში: ამ დროს ღრიანკლები 
აწყობენ ე.წ. „საქორწინო გასეირნებას“: რამდენიმე საათის და 
ზოგჯერ რამდენიმე დღის მანძილზე დედალ-მამალი ღრიანკა- 
ლი მარწუხებით არიან ერთმანეთთან მოჭიდებულნი და 
კუდაწეულნი მიემართებიან თავიანთი „საქორწინო ბუნაგ- 
ისკენ“. მათი ამგვარი „რიტუალი“ აღწერილია ახალი დროის 
სამეცნიერო ლიტერატურაში (78-ა, 36) და აღბეჭდილია არქაუ- 
ლი ხანის შუამდინარულ საბეჭდავებზე (2-ა, #XM# 969, 1068, 
1393). ღრიანკალს შევხვდებით საბეჭდავებზე გამოსახულს „სი- 
ცოცხლის ხის" ორივე მხარეს ქალღმერთის სხვა სიმბოლოსთან, 
ვარსკვლავთან და ლომებთან ერთად (69-ა, 193); ახურებული 
დედალ-მამალი თხის ზემოთ, სადაც ღრიანკალები „საქორწი- 
ნო გასეირნების“ რიტუალს ასრულებენ (69-ა, 191); ურცხვ პო- 
ზაში მჯდარი შიშველი ქალის ორივე მხარეს (43-ა, #M 268-270); 
შიშველ ქალ-ვაჟს შორის, რომელთაგან ერთერთი, შესაძლებე- 

354



ინანა და დუმუზი 
  

ლია ინანას განასახიერებდეს (69-ა, 196); ან მოკალათებულს 

სარეცლის ქვეშ, რომელზეც შეუღლებული წყვილი წევს, რაც 
აშკარად ჰიეროგამიული რიტუალის ილუსტრაციაა (იხ. სურ. 34). 

რაკი მოწიფული დიაცი 
–2 ინანას ბუნების თანაზიარია 

და მის კერძო, მიწიერ გამ- 
ოვლინებადაც არის მიჩნეუ- 

ჩ. 8':255>2) ლი, ამიტომაც შუმერულ- 
L == 6ა) ბქადურ ტექსტებში იგი 

– იმავე ატრიბუტებით არის 
წარმოდგენილი, რომლებიც 

თავად მას ახასიათებს. ხშირად ძნელდება იმის გარკვევა, თუ 

ვის აღწერს ტექსტი – მოკვდავ ქალს თუ უკვდავ ქალღმერთს. 
განსაკუთრებით საგულისხმოა ამ მხრივ ერთი შუმერული თხ- 
ზულება, რომელიც წარმოადგენს დედის სადიდებელ ჰიმნს (97, 
56-7): ვინმე ლუ-დინგირა შიკრიკს გზავნის ნიპურში შათ- 
იშთართან, რომელსაც იხსენიებს თავის დედად და თან აღწერს 
ადრესატის გარეგნულ ნიშნებს, რომ შიკრიკმა პირველდანახ- 
ვისთანავე იცნოს ქალი. თავად სახელი ამ ქალისა აქადურია – 
შათ-იშთარნიშნავს: „იშთარისა", ე.ი. იშთარის მადლით მოსილს, 
რაც შეიძლება იყოს ინანას კულტის მსახურთა ანუ, სხვანაირ- 
ად, მის „ასულთა“ სახელიც. თუმცა ლუ-დინგირა (ეს სახელი 
თავის მხრივ ნიშნავს: „კაცი ღვთისა“) ამ ქალს „დედას“ უწო- 

დებს, მაგრამ მისი პორტრეტის დასახატავად ისეთ ლექსიკას 
იყენებს, რომელიც საკრალური ქორწინების ტექსტებში, ჩვეუ- 
ლებრივ, ქალღმერთის ან „საღვთო როსკიპის" (რაც ერთი და 
იგივეა რიტუალური აზრით) გარეგნობის აღსაწერად იხმარება. 
დედის პორტრეტი შეძერწილია ასტრალური ნიშნებით, რომ- 
ლებიც ამავე ღროს წარმოგვიდგენს ქალღმერთის სახეს. 

    0ლC 
  

სურ. 34 

დედაჩემი –– ცისკიდეზე მოკაშკაშე სხივი, 

დილის მთიები, შუადღემდე მანათობელი...



ზურაბ კჰიჰნაძვ 
  

ლუ-დინგირა ამკობს შათ-იშთარს ნაყოფიერების ქალღმერ- 
თის ატრიბუტებით, რაც დედის სახეს ეროტიულ იერს აძლევს: 

დედაჩემი – ციური წვიმა, 

წყალი ურჩეულეს თესლისა, 

უხვი მოსავალი, ორჯერ მოწეული, 

სიამის ბაღი, ნეტარებით აღმვსები, 

მორწყული ნაძვი, გირჩებიანი, 

ახალწლის ხილი, პირველმოწეული, 

სარწყავი არხი, უხვი წყლის მომტანი... 

ლუ-დინგირა შათ-იშთარში ხედავს „ცხვარს, რომელიც წთო- 
ლავს ტკბილი ნაღებითა და ერბოთი“, „მთიანეთის ფურირემს", 
„ძვირფას სარდიონს, იაგუნდს მარხაშის ქვეყნისას", „საგან- 
ძურს, ვნებით (ხი-ლი) აღსავსეს"; იგი არის „რჩეული ოქრო და 
განწმენდილი ვერცხლი", „ქანდაკება, ლაჟვარდის (!) კვარცხ- 
ლბეკზე შემდგარი", „ცოცხალი კერპი, ვნებიანი (ხი-ლი) ნაკვთე- 
ბით“, „ნელსაცხებელით სავსე ჭურჭელი“. | 

ასეთია ქალის იდეალური სახე, როგორიც შეეძლო წარმოედ- 
გინა შუამდინარელს მითოსური იმაგინაციით. სწორედ ამგვარი 
დიაცი, რომელსაც, როგორც ვამჩნევთ, აფარებული აქვს ინან- 
ას „ნიღაბი“, მონაწილეობს საკრალურ ქორწინებაში. თავისი 
ბუნებრივი თვისებებისა და ამასთანავე რიტუალური გარდაქმ- 
ნის წყალობით მას ენიჭება უფლება, იტვირთოს სიყვარულის 
ქალღმერთის ფუნქცია და გახდეს მითოსური დუმუზის სწორ- 
ფერი. ამრიგად, ლუ-დინგირას მიერ თავის დედად მიჩნეული 
ნიპურელი ქალი, რომლის აღწერისთვის მან საკულტო ტერმი- 
ნოლოგია მოიხმო, სხვა ვერავინ იქნება, თუ არა ერთ-ერთი იმ 
საღვთო როსკიპთაგანი, ინანას „ასულებად" რომ იწოდებიან.აი, 
როგორ გამოიყურება ერთი ისეთი ასული, რომელიც თავისი 
მითოსურ-რიტუალური დედის კვალზე „ქალწულის“ ტიტულს 

ატარებს. „სასიყვარულო შელოცვის“ შუმერული ტექსტი (20-ა, 

356



ინანა და დუმუზი 
  

114-5) გვიხატავს, თუმცა ძუნწად, მაგრამ არსებითი ნიშნებით, 
მის პორტრეტს, რომელშიც ძნელი არ არის თავად ქალღმერ- 
თის ამოცნობა: 

ტურფა ქალწული ქუჩაში დგას, 
ქალწული, როსკიპი, – ინანას ასული, 

ქალწული, ინანას ასული, ქშდამის სახლთან დგას.: 

მსუყე ერბოა,მსუყე ნაღები, 

„.ფერია, ინანას დიდი დიაცია, 

ენქისეული დიდი ბეღელია, 
როცა ზის იგი, –– ვაშლით დახუნძლული ბაღია, 

როცა წევს იგი... 

ჩვენთვის ცნობილია ბაღის ეროტიკული სიმბოლიკა, – გვახს- 
„ოვს ინანას ლტოლვა ბაღებისა და მებაღეთადმი: ცთუნების ეპი- 
ზოდი შუქალეთუდასთან, მებაღე შარუქინის შეყვარება, ურუ- 
ქის ბაღი, სადაც მან დარგო სასარეცლე ხე ხალუბისა, დუ- 
მუზისთან ერთად ბაღში დროსტარება; აქვე უნდა მოვიხმოთ 
ლაგაშელი ქალღმერთის, ბაბას, ანალოგიური დახასიათება -– 
„წარმტაცი ბაღი, უხვი ნაყოფით დახუნძლული“, როგორც ნაყ- 
ოფიერებისა და სიყვარულის ქალღმერთთა და მათი კულტის 
მიწიერ აღმსრულებელთა სამაგალითო ატრიბუტი. 

ასეთივე ატრიბუტებია, ოღონდ ცხოველური სამყაროდან 
აღებული –– რომ არაფერი ვთქვათ „ფურზე“, ინანას საკრალურ 
ცხოველზე –- „მსუყე ერბო“ და „მსუყე ნაღები“, რაც შესაძლე- 
ბელია დღეს არ მოგვეჩვენოს „ტურფა ასულისთვის“ შესაფერის 
დახასიათებად; მაგრამ უნდა გავიხსენოთ, რომ მითოსური 
თვალთახედვით, მით უმეტეს, როცა საქმე ეხება ეროტიზმით 
აღბეჭდილ ნაყოფიერების კულტს, ნებისმიერი ცოცხალი არსე- 
ბა, ნივთი თუ მოვლენა მშვენიერი ვერ იქნება, თუ იგი მოკლე- 
ბულია სიუხვისა და პოხიერების ნიშანს. ეს არის გამამშვენიერ- 

ებელი მადლი, რომელიც უნდა ახლდეს ყველაფერს, რაც კი 

357



ზურაბ ჰიკნაძუ 
  

ბუნებაშია –– მდინარეს, წვიმას, ნიადაგს, ცხოველს, მცენარეუ- 
ლობას, ადამიანს... ამიტომაც, მითოსური ესთეტიკის თვალ- 
საზრისით სავსებით ბუნებრივია, რომ იმ ნიპურელ დიაცს, შათ- 
იშთარს, ტექსტი აიგივებს „ცხვართან, რომელიც წთოლავს ტკ- 
ბილი ნაღებითა და ერბოთი". 

ალბათ, ასევე უცნაურად მოგვეჩვენება „ინანას ასულის“ ანუ 
„ინანას დიდი დიაცის", როგორც ტექსტშია ნათქვამი, გაიგივე- 
ბა „ენქისეულ დიდ ბეღელთან", მაგრამ ამასაც, ისევ მითოსურ 
სფეროში, თავისი გამართლება აქვს. რას წარმოადგენს ან რა 
ასოციაციას უნდა იწვევდეს „ენქისეული დიდი ბეღელი?“ ენქი, 
ვიცით, სამყაროული მტკნარი ოკეანის ღმერთია, იმ ამოურწ- 

ყავი რეზერვუარისა, საიდანაც დასაბამს იღებს, როგორც სა- 

შოდან, მიწის პირზე მედინი ყოველი წყალი. მისი ბეღელიც, რა 

თქმა უნდა, მისსავე სამკვიდრებელში იქნება. „ბეღლისათვის” 
დედანში ზის სიტყვა განუნ (არა გიპარ), რომლის გამო თავის 
დროზე ითქვა,რომ იგი წყვდიადის სახელია, საიდანაც ამობრწყ- 
ინდება ვარსკვლავი (გავიხსენოთ „დედის“ იდეოგრამა: „სახლ- 
ში ჩახატული ვარსკვლავი") ან ყოველ დილით იბადება მზის ღმ- 
ერთი უთუ; ისიც ითქვა, რომ დედამთავრული მითოსის ხანის 
დიდი ქალღმერთი ნამმუ, რომელიც შემდგომ, მამამთავრულ 
ხანაში, ენქიმ გამოდევნა, „მშობელი ცისა და მიწისა", ვითარცა 
კოსმიური საშო, შეიძლება ყოფილიყო „განუნის სახლის“ პერ- 
სონიფიკაცია; ბოლოს, განუნი წარმოვიდგინეთ იმ ადგილად, 
სადაც განხორციელდა პირველჩასახების საიდუმლო. ამ კოს- 
მიურ ბეღელთან, რომელიც ჩვენთვის ცნობილი გიპარის სინონ- 
იმად უნდა ვცნოთ, „ინანას დიდი (I!) ასულია“ გაიგივებული; მას- 

'ში, როგორც დოვლათის სახლში, ინახება მომავალი ნაყოფიერე- 

ბის თესლი. ; 
ახლა ვნახოთ, რას წარმოადგენს ის ახალი ეშ-დამ, რომლის 

კართან დგას „ენქისეულ დიდ ბეღლად" წოდებული ქალწული. 
თავად სახელწოდება მოწმობს, რომ იგი სადიაცო სახლია: დამ 
მოგვიანო ენაში „ცოლს“ ნიშნავს, მაგრამ რა ხასიათის ურთიერ- 

358



ინანა და დუმუზი 
  

თობას ასახავდა ეს ტერმინი იმ უძველეს დროს, როცა პირველი 
ეშდამი დამკვიდრდა? რადგანაც ტექსტები ამ სახლის თავდა– 
პირველ დანიშნულებაზე გარკგეულს არაფერს გვეუბნება, ამ- 
იტომ ძნელდება ამის მიხვედრა. ყოველ შემთხვევაში ის კი ცნო- 
ბილია, რომ აქ ცხოვრობდნენ მუდმივად თუ დროებით სალვთო 
როსკიპები, რომელნიც საკულტო წესჩვეულების თანახმად 
გამოდიოდნენ გარეთ და იცდიდნენ მის კართან. ხოლო რა სიმ- 
ბოლური მნიშვნელობა აქვს კარს ჰიეროგამიულ რიტუალში, ეს 
ზემოთ დავინახეთ. 

ამ სახლს აქვს თავისი ღვთაებრივი არქეტიპი -– „წმინდა ეშ- 
დამის სახლი" (ე-ეშდამ-ქუნგ), სადაც ჰგიეს ინანა, ვითარცა 
ზეციერი როსკიპი; იგი ამბობს: „როცა ეშდამის კართან ვზი, 
როსკიპი ვარ, რომელმან მამაკაცი ვუწყი" (5-ა, 101). ინანას ერთ- 
ერთი ტიტულია „სანატრელი ეშდამის დედოფალი“, ხოლო ზო- 
გიერთი მისი ტაძრის ეპითეტი – „ეშდამ". ეს სახლი იხსენიება 
„სიყვარულის სახლად“ (ე-ქი-აგა) და შესაბამისად მის დიასახ- 
ლისს ანუ დედოფალს მიმართავენ ჰიმნში სრულიად ცხადი 
ევფემისტური ნართაულობით – „წმინდა ეშდამის სახლი 
შენთვის შექმნილია, დაგიცხრეს (სიტყვ. დაგიგრილდეს!) გული" 
(25-ა, 32). მაგრამ ეშდამის ეს სიწმინდე მაშინვე გადაიქცევა 
ბილწებად, როგორც კი დავტოვებთ საკულტო-რიტუალურ სფ- 
ეროს და გადავალთ საერო ყოფაში. დესაკრალიზებული ეშდა- 
მის სახლი არის ჩვეულებრივი საროსკიპო სახლი, სადაც დი- 
ასახლისობენ ჩვეულებრივი მეძავნი, რომელნიც სტუმრად 
იწვევენ მამაკაცებს და უმასპინძლდებიან მათ თავიანთი „ხილ– 

ით". ამრიგად, ერთი კულტურის წიაღში „ეშდამის" სახელწოდებ- 
ით ორი სახლი არსებობს -–– ერთში.ინანას ასულნი ემსახურები- 

ან საღვთო კულტს, მეორეში, რომელიც გარეგნულად ბაძავს 
იმ „წმინდა ეშდამს“, იმავე სახელწოდების მატარებელი დიაცნი 
ეწევიან ხორციელი სიყვარულის საქმეს. თუ საღვთო როსკიპნი 
სარიტუალო ტექსტებში მთელი ბრწყინვალებითა და დიდის პა- 

ტივით არიან წარმოდგენილნი, მათი საერო ორეულები ზნეო- 

359



ხურაბ კიკნაძე 
  

ბრივ შეგონებებში სასტიკად იკიცხებიან: „ნუ ითხოვ ხარიმთუს, 
რომელსაც უშქარი ქმარი ჰყავს, და იშთარითუს, რომელიც ღმ- 
ერთისადმია შეწირული“ (38, 102); „იშთარითუ“ ანუ ქართულად 
„იშთარის დიაცი“ და „ხარიმთუ“ სხვადასხვა რანგის როსკიპთა 
სახელწოდებებია. მათ დედოფალსაც შელახული აქვს რეპუტა- 
ცია: „იშთარის ნებით ირყვნება კეთილშობილი კაცის ცოლი“ (38, 
218). 

ასევე მოხდა ძველი აღთქმის ხალხში, როდესაც დაგმობილი 
იქნა საკრალური ქორწინების წეს-ჩვეულება, –– ფინიკიელთა 
ქალღმერთების აშთორეთისა (იგივე ბაბილონელთა იშთარი) და 
აშერას კულტი, რომლის მსახურთა სახელწოდებამ „წმინდა“ 
(ებრ. კადეშაჰ, შდრ. აქად. კადიშთუ) ამის გამო შეიძინა „გარყვ- 
ნილის“, ხოლო უკეთეს შემთხვევაში, უბრალოდ მეძავის მნიშ- 
ვნელობა. ეს მოვლენა რომლის ანალოგად შეიძლება გავიხსე- 
ნოთ ის ფაქტი, რომ საშუალო ხანის ასურულ კანონებში გაუპა- 
ტიურების ერთ-ერთ ადგილად მოხსენიებულია თემის ბეღელი, 
ან თუნდაც, თუ შორს წავედით, ირანული ნათელი ღვთაების, 
დევას, ფერისცვალება ბოროტ დემონად –- გამოწვეული იყო 
რელიგიური თუ სოციალურ-იდეოლოგიური ძვრებით, რისი 
განხილვაც არ შეადგენს ამჟამად ჩვენი ინტერესის საგანს. 

ინანა, ყანაა მკერდი შენი! 

ინანას მუდმივი ეპითეტი „ქალწული“, შუმ. ქი-სიქილ მეტად 
მნიშვნელოვანია თავისი სემანტიკით; იგი შეიქმნა სამიწათმო- 
ქმედო კულტურის წიაღში. როგორც ადრე ვიცოდით, ეს სიტყვა 
ორი წევრისგან შედგება: ქი „მიწა“, „ადგილი“, ხოლო რაც მას 
მოსდევს, მიგვანიშნებს, რომ ამ მიწას ჯერ არ შეხებია ადამი- 
ანის ხელი, არც ბარი, არც გუთანი; იგი ყამირი მიწაა, რადგან 

სიქილ ნიშნავს „სუფთას“, „წმინდას“, „შეუბღალავს“. მაშასა- 

360



ინანა დღა დუმუზი 
  

დამე, იმ ხალხის შეგნებაში, რომელმაც შექმნა ეს სიტყვა, ქალ- 
წული ქალი წარმოდგენილი იყო ყამირ მიწად, რომელიც უნდა 
გატეხილიყო, რადგან სწორედ ეს არის მიწის მუშაკის საქმე. ეს 
გარემოება ქმნის საკრალური ქორწინების ალეგორიულ ენას. 
ამგვარი ენის თვალსაჩინო მაგალითად შეიძლება მოვიტანოთ 
ერთი ადგილი ესაიას წიგნიდან. წინასწარმეტყველი მიმართავს 
თავის ხალხს: „აღარ გერქმევა შენ მიტოვებული და შენს მიწას 
აღარ ერქმევა უკაცრიელი, არამედ დაგერ/ქმევა შენ „ჩემი სა- 
სურველი“, ხოლო შენს მიწას დაერქმევა დაპატრონებული, 
რადგან უფალი მოგისურვებს შენ და შენს მიწას პატრონი 
ეყოლება" (62, 4). ხაზგასმული სიტყვები –- „დაპატრონებული" 
(ებრ. პას ლაჰ), „პატრონი ეყოლება" (თიბს ალ), მოხმობილია 
ამ ტექსტში საქორწინო ტერმინოლოგიიდან, რაც თავის პირდა- 
პირ გამოყენებას მომდევნო მუხლში პოულობს: „როგორც 
ყმაწვილკაცი ქორწინდება (იბხ ალ) ქალწულზე, ასევე შენზე 
(იგულისხმება „მიწა“, 8.კ.), დაქორწინდებიან ძენი შენნი...“ 

როგორც ვხედავთ, მიწის პატრონის კავშირი მიწასთან შეი- 
ძლება გადმოიცეს ცოლ-ქმრული ურთიერთობის ენით (მიწა, 
როგორც დედამიწა, ებრაულ და სხვა სემიტურ ენებში დედრო- 
ბითი სქესისაა). საერთო სემიტური ძირის ებრ. სიტყვა ბაცსცალ 
ისევე, როგორც მონათესავე ენებში „პატრონსაც“ ნიშნავს და 
„ქმარსაც“; იგი ფონეტიკურად და სემანტიკურად ახლოს დგას 
სხვა სიტყვასთან –– ფაც ალ „კეთება“, „ქმნა“; ამ ორი სიტყვის 
სემანტიკის საფუძველზე შეიძლება დავასკვნათ, რომ ამ ენის 
მატარებელი ხალხის შეგნებით მიწის პატრონი ის იქნება, ვინც 
მიწას დაამუშავებს, ვინც იმუშაკებს იმისათვის, რომ უკაცრიე- 
ლი ადგილი გააკაცრიელოს; ვინც ყამირს გატეხს, ის იქნება მი- 
წის პატრონიც. ამრიგად, შეიძლება ითქვას, და ასეც გამოთქვა 
წინასწარმეტყველმა ზემოთმოტანილ ტექსტში თავის ენაზე, 
რომ მიწის პატრონი არის მიწის ქმარი. 

გავყვეთ ბა ს ალის სემანტიკას მითოსურ სფეროში და გავიხ– 
სენოთ ფინიკიელთა, ქანაანელთა და სხვა სემიტური მოდგმის 

361



ხურაბ ჰიჰნაძე 
  

ხალხთა ღვთაება, ამავე სახელის მქონე –– ბაალი. ეს ღვთაება 
არის ქვეყნის პატრონი. მისი სახელი („პატრონი") გამოხატავს 
მის ურთიერთობას იმ მიწასთან, რომელსაც იგი ეპატრონება 
თავისი ღვაწლის წყალობით. რაში მდგომარეობს ეს ღვაწლი? 
– „მიწას აწვიმებს ბაალი და ყანას აწვიმებს ელიონი („უზენაე- 
სი“, ბაალის სხვა სახელი);-საამურია მიწისათვის ბაალის წვიმა, 
ყანისათვის – წვიმა ელიონის” (50-ა, 76). ბაალი, ხარად წარმოდ- 
გენილი, რწყავს უხვი სპერმით თავის სასძლოს, აშერას (მიწას) 
და ანაყოფიერებს მას; ამ ღვაწლის წყალობით აშერა-მიწა ხდე- 
ბა მისი ცოლი და ეპატრონება მას. როდესაც უკაცრიელ მიწას 
მოხნავს, დათესავს, მორწყავს კაცი, იგი ქმარია, რომელიც ტეხს 
დიაცის ყამირს და ღვრის მასში თავის სპერმას, რადგან ცოლი 
მისი სამუშაკო ყანაა. დედამიწაში, რომელიც ერთხანს უკაცრი- 
ელია, კაცს შეაქვს თავისი ბუნების ნაწილი და ამის გამო მიწა 
ხდება გა-კაც-რიელებული. ასევე შეიძლება ითქვას ცოლ-ქმ- 
რულ ურთიერთობაზეც. 

ამავე მეტაფორულობის წყალობით მანუს კანონებში ერთ- 
დროულად გადმოიცემა სამეურნეო და საოჯახო ურთიერთო- 
ბანი, ტექსტის ორმაგი წაკითხვის გასაღებს წინასწარვე იძლე- 
ვა ძველი ინდოელი კანონმდებელი: „ქალი ითვლება ყანის გან- 
სახიერებად, კაცი ითვლება თესლის განსახიერებად; შობა ყოვე- 
ლი ხორციელისა ხდება ყანისა და თესლის შეერთებით“ (78-ბ, 
IX 33). ამ კანონებში, და ეს ეხმაურება ახლო აღმოსავლეთის 
ხალხების მითოსურ აზროვნებას, ქმარი ფიგურირებს ვითარცა 
„ყანის პატრონი", რის გამოც ერთი ტექსტის ფარგლებში მოქ- 
ცეულია საოჯახო და სამეურნეო (სამიწათმოქმედო) კაზუსე- 
ბი, მაგალითად: „იგი ვინც არ არის ყანის პატრონი", მაგრამ აქვს 
თესლი და თესავს ამ ყანაში, ვერასოდეს მიიღებს ნაყოფს 
მოწეული მოსავლიდან" (78-ბ, IX, 49), რაც საოჯახო კანონმდე- 
ბლობით ნიშნავს: სხვის ცოლთან ბავშვის გამჩენი ვერ ჩაითე- 
ლება ბავშვის მამად. აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ ბერძნ. ძი0Iმი 
„მიწათმოქმედი“, „მხვნელი" მეტაფორულად ნიშნავს „მამას“, 

362



ინანა და დუმური 
  

„გამჩენს“. ამასთან დაკავშირებით საგულისხმოა ქალწული 
ქალღმერთის, არტემისის, პლატონისეული ეტიმოლოგია, 
რომელიც მოცემული აქვს „კრატილეში“ (406, ხ): თითქოს ამ 
სახელის შემრქმევს უნდოდა ეჩვენებინა, რომ ქალღმერთმა 
უარი თქვა, ყოფილიცო „ქმრის ყანა“. 

· ინდონეზიაში მაჭანკალი ასე მიმართავს საპატარძლოს მა- 
მას საქმროს მამის სახელით: „ჩვენ.მოვედით მიწის სანახავად.. 
ვნახეთ, რომ კიდევ დარჩენილა ყამირი. თუ თქვენ თანახმა 
იქნებით, მას სურვილი აქვს მისი მოხვნისა" (83-ა, 102). ამასთან 
დაკავშირებით საგულისხმოა, რომ სომხური „მაჭაკალ", საიდ- 
ანაც შეიძლება მოდიოდეს ქართული '„მაჭანკალი", ნიშნავს 
„გუთნისდედას“, „მიწისმოქმედს" (99-ბ, 149). 

ერთ ქართულ ხალხურ ლექსში ქალი ამბობს: 

ყანა ვარ, ყანა ყამირი, 

კორდი ვარ გაუტეხავი, 

ქალი ვარ, ძუძუკოკობი, 

ბიჭისგან მოუდრეკავი. 

აქ უნდა გავიხსენოთ ჯადოსნურ ზღაპრებში გავრცელებული: 
მოტივი: დევნილი ქალ-ვაჟი მეტამორფოზების სერიებში თავ- 
თავისი ბუნების მიხედვით იცვლის სახეს: ქალი ყანად იქცევა, 
ვაჟი -–- მიწის მუშაკად. ეს შემთხვევითი არ არის, შემდგომი სახ- 
ეცვლილებანი ამავე მითოსურ მეტაფორულობაზეა აგებული 
(111, 114). მიწის მუშაკობის კავშირი სიყვარულთან კარგად ჩანს 
სლავი ხალხის გამოთქმებში: ხვნა ნიშნავს სიყვარულს, დაქორ- 
წინებას; მოხნულ მიწაზე სიარული ქალწულობის დაკარგვას 
ნიშნავს, და სხვ. მრ. (85-ა, 120). 

დავუბრუნდეთ ქალწულ ინანას. მისი ნიშნობის ტექსტიდან 
ვიცით, რომ მას თავიდანვე მიწისმუშაკისკენ უწევდა გული; ეს 
იყო ენქიმდუ, „კაცი არხებისა და და ხნულებისა“, „ხილის მომყ- 

ვანი“. ქალღმერთი ინანა, ბერძენთა არტემისისგან განსხვავე- 

363



ფდურაბ ჰიჰნაძუ 
  

ბით, მიწისმუშაკისკენ ილტვოდა, რაკი თავად იყო ყანა და სურ- 
ვილი არ ჰქონდა უარეყო საკუთარი ბუნება. ხოლო ყანის პატრო- 
ნი, მისი ქმარი, უნდა გამხდარიყო ის კაცი, რომელიც ამუშავებ- 
და მიწას, გაჰყავდა არხები, თესავდა, რწყავდა, მოჰყავდა მო- 
სავალი. მისი ხორბალი ინახებოდა ბეღელში და აქვე უნდა შეყ- 
როდა იგი თავის დედოფალს. მაგრამ, როგორც ვნახეთ, მზის 
ღმერთის შემპარავი სიტყვებით და შემდეგ მწყემსი დუმუზის 
სიმარჯვის წყალობით ინანა უარს იტყვის მიწის მუშაკზე, მა- 
გრამ არ უარყოფს ყანას თავის თავში, ამიტომ დუმუზიმ უნდა 
იცვალოს სახე, უფრო სწორად, „აითვისოს მიწისმუშაკობის 
პროფესია, თუ უნდა, რომ ინანას ქმარი გახდეს. მან უნდა იგ- 
რძნოს მიწის მადლი და იგრძნობს კიდეც. ჰიეროგამიულ სიმღ- 
ერაში იგი აღტაცებით მიმართავს ქალღმერთს: 

დიდო დედოფალო, ყანაა მკერდი შენი, 

ინანა, ყანაა მკერდი შენი! 

შენი ფართო ყანა, ბალახს რომ აღმოაცენებს, 

შენი ფართო ყანა, ხორბალს რომ აღმოაცენებს! (32-ა, 503). 

მაგრამ ვიდრე ყანა გამოიღებდეს ნაყოფს, კაცმა უნდა მოხნას 
მიწა. ჰიეროგამიულ დიალოგში ინანა იწვევს დუმუზის: 

ჩემი ასო ყამირი მიწაა, 

ჩემი ასო გასატეხი კორდია! 

ქალწული ვარ, ვინ იქნება მისი მომხვნელი? 

ჩემი ასო მორწყული მიწაა! 

ცის დედოფალი ვარ, ხარს ვინ ჩამიყენებს? 

პასუხი: 

დედოფალო, მეფე მოგიხნავს, 
მეფე დუმუზი მოგიხნავს.



ინანა და დუმუზი 
  

თანხმობა: 

მოხანი ჩემი ყანა, გულის სასურველო... (32-ა, 505). 

დუმუზიც დროებით ივიწყებს მწყემსობას, სტოვებს თავის 
ფარეხებს და მიდის ინანასთან გიპარში ვითარცა მიწათმოქმე- 
დი. 

365



წარლვნა 

საყოველთაო წარღვნა როგორც მსოფლიოს ბევრი ხალხის, 
ისე შუამდინარეთის მითოსის მიხედვით არ ყოფილა მხოლოდ 
სტიქიური მოვლენა. იგი მოხდა ღმერთების ნებით ერთხელ კა- 
ცობრიობის ისტორიაში და მეტად აღარ განმეორებულა. ერთი 
რომელიმე მითოლოგიის წიაღში არსებობს წარღვნის მხოლოდ 
ერთი მითოსი და მასში ასახული მოვლენა მიჩნეულია მიჯნად, 
რომელიც მთელს კაცობრიულ ცხოვრებას ორ ეპოქად ჰყოფს. 

შუმერის ისტორიის ძირითადად სარწმუნო დოკუმენტის, ე.წ. 
„მეფეთა სიის", თანახმად, წარღვნა (ა-მა-რუ) სავსებით ისტო- 
რიული ფაქტია; მას წინ უსწრებს კაცობრიული ცხოვრების 
„დასაწყისში“ მეფობის (ნამ-ლუგალ) ციდან ჩამოსვლა და ხუთი 
ქალაქის – ერიდუს, ბადთიბირას, ლარაქის, სიპარისა და შურუ- 
პაქის მონაცვლეობითი ჰეგემონია ქვეყანაში. აქ ქალაქთა რვა 
მეფეს,.რომელთა სახელებია: ა-ლუ-ლიმ, ა-ლალ-გარ, ენ-მე- 
ენ-ლუ-ან-ნა, ენ-მე-ენ-გალ-ან-ნა, დუმუზი, ენ-სიპა-ზი-ან-ნა, 
ე6-მე-ენ-დურ-ან-ნა, უბურ-თუ-თუ, საერთო ჯამში 241000 წელი 
უმეფია. შემდეგ მოსულა წარღვნა, –– ამბობს ტექსტი, -–– და 
წაულეკავს ქვეყანა, წარღვნის შემდეგ მეფობა კვლავ ციდან 
ჩამოსულა და ამჯერად ქალაქ ქიშში დამკვიდრებულა (26, I 1- 
41). მაშასადამე, „მითოსურ-ისტორიული“ ქრონოლოგიის 
მიხედვით წარღვნა მომხდარა ერიდუს ცივილიზაციის 
დაფუძნებიდან 241000 წლის შემდეგ. გაურკვეველია, რას 
გულისხმობდნენ ამ ეგზომ ფანტასტიკურ ციფრში „მეფეთა 
სიის“ ავტორნი. შესაძლებელია, ამ ციფრით მათ სურდათ 
ეჩვენებინათ თავიანთი მშობლიური ცივილიზაციის სიძველე. 

266



წარუვნა 
  

როდესაც ღმერთების ერთობლივი ღვაწლის წყალობით 
შეიქმნა კოსმოსი, ამ ღვაწლის დაგვირგვინება იყო კაცთა მოდგ- 
მის გაჩენა; კაცთა შორის გამოჩენილ იქნა მწყემსი, მეფობის 
აღმასრულებელი კაცი, რომელსაც დაევალა ტაძართა 
დაფუძნება, ხოლო ხალხს –– მარადიული მსხვერპლშეწირვა, 
უხეშად რომ ვთქვათ, თუმცა თავად მითოსიც ამ ენაზე 
მეტყველებს, ღმერთების „გამოკვება", რაკი თავად ღმერთებ- 
მა არ ისურვეს ან არ შეეძლოთ „საკვების“ მოპოვება. მაგრამ 
ღმერთებმა ვერ გაითვალისწინეს, რომ კაცთა შესაქმის ამ აქტს, 
რასაც დიდის ენთუზიაზმით ახორციელებდნენ, აღმოაჩნდებო- 
და არასასურველი შედეგი. სახელდობრ, მათი გაჩენის დღიდან 
ხანგრძლივი დროის მანძილზე ადამიანები გამრავლდებოდნენ, 
კაცთა მოდგმის რიცხვი იმ ზომამდე გაიზრდებოდა და იმგვარ 
სიმრავლეს მიაღწევდა, რომ საბოლოოდ შეუძლებელი გახდე- 
ბოდა მისი მართვა. 

როგორც ზემოთ დავინახეთ, კაცთა მოდგმის ანუ „შავთავი- 
ანთა" ერთ-ერთი ყველაზე გავრცელებული დახასიათება, 
რომელიც ფორმულასავით მეორდება ჰიმნიდან ჰიმნში, – ეს 
მისი სიმრავლეა. ამავე დროს მწყემსი, იქნება იგი ცხვრის ფარის 
მწყემსი თუ ჯოგად წარმოსახული ხალხისა, სიამაყით აცხადებს, 
რომ სწორედ მას მიენდო „ცხვარივით მრავალრიცხოვანი" კაც- 
თა მოდგმის დამწყესვა; სიამაყე გამონვეულია, ერთის მხრივ 
იმით, რომ იგი კიდევ უფრო ამრავლებს მინდობილ ფარას, უქმ- 
ნის რა მას იდეალურ პირობებს, –- უსაფრთხო და პოხიერ საძო– 
გარს, ხოლო მეორე მხრივ იმით, რომ იგი ასრულებს ღვთაე- 
ბრივ საქმეს, სიმრავლიდან ქმნის გარკვეულ წესრიგს, კოსმი- 
ური წესრიგის ანალოგიურს და, ამრიგად, მიკროკოსმიურ 
მასშტაბში შესაქმის ლვაწლს ახორციელებს. მწყემსი ამაყობს 
იმით, რომ არა მხოლოდ მწყემსავს, არამედ იმითაც, რომ წეს- 
რიგიანად მართავს მრავალს და მისი სურვილია, განუწყვეტლივ 
იზრდებოდეს ეს სიმრავლე. 

მაგრამ ამ სიმრავლეში, ეს თანაბრად ეხება როგორც ცხვრის 

367



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

ფარას, ისე კაცთა მოდგმას, ჩამარხულია სტიქიურობის ანუ 
ქაოსის დვრიტა; და დადგება მომენტი, როცა სიმრავლე იმ ზღ- 
ვარს მიაღწევს, რომლის შემდეგაც რაღაც ძალისხმევით დამყა- 
რებულ ერთობას ვერავითარი ძალა ვერ შეინარჩუნებს. ჭარბი 
სიმრავლის გამო ქაოტურ მასად ქცეული ჯოგი გადაჯეგავს 
მწყემსს თვისას, კაცთა ამბოხი –– თავის მბრძანებელს. და რაკი 
წარღვნის მითოსს მხედველობაში აქვს მთელი კაცობრიობა, მისი 
ამბოხი მიმართულია უზენაესი მწყემსის წინააღმდეგ; ეს მწყემ- 
სი ენლილია, შუმერისა და მთელი ქვეყნიერების პატრონი. 

„ათრახასისის ეპოსში", რომელშიც ყველაზე უფრო ცხადად 
არის გააზრებული წარღვნის მოვლენის არსი, ამგვარად გად- 
მოიცემა კაცობრიული ისტორიის ეს საბედისწერო ვითარება: 

ექვსასი და ექვსასი წელი არც იყო გასული, 

და განივრცო ქვეყანა, გამრავლდა ხალხი. 

ქვეყანამ ხარის ხმაზე იწყო ბუბუნი; 

მათმა ღრიალმა შეაწუხა ღმერთები. 

ენლილს მოესმა ხმაური მათი 

და ასე მიმართა დიდ ღმერთებს: 

მძიმე შეიქნა კაცთა მოდგმის ხმაური, 

მათმა ღრიალმა ძილი წამართვა. (37, | 352-9) 

გარდა იმისა, რომ ხალხის სიმრავლე აქაც შედარებულია 
პირუტყვის ჯოგთან, ამჯერად ნახირთან, მსხვილფეხა 
საქონელთან, სურათის მეტი შთამბეჭდაობისათვის, აქ კიდევ 
ყურადღებას იმსახურებს თვალსაჩინო პარალელიზმი „ენუმა 
ელიშის“ ერთ პასაჟთან, სადაც იგივე საბედისწერო სიტუაციაა 
გადმოცემული, ოღონდ იქ ეს ეხება ახალი თაობის ღმერთებს, 

რომელნიც წინაღუდგნენ ქაოსს: 

მაშინ შემოკრბენ ძმები-ღმერთები 

და ანდურუნას წიაღში სრბოლით 

368



წარშენა 
  

შეაშფოთეს თიამათის შიგანი. 

აპსუმ ვერ ჩაახშო მათი ხმაური, 

ხოლო თიამათი დაუდუმდა მათ საქციელს. 

დაუმძიმდა მათი ყოფა აპსუს, – 

“” უკეთურ იყო ზნე მათი, განლაღდნენ. 

აპსუმ აღაღო პირი თვისი 

და თიამათს ხმამაღლა ეტყვის: 

· ვეღარ დავითმინე საქციელი მათი, 

დღისით ვერ ვიძინებ, არ მძინავს ღამით. 

გავანადგურებ და მათ ზნეს აღმოვფხერი, 

დუმილი დამკვიდრდება და ვიძინოთ“ (97,88). 

ქაოსის წიაღში მოხდა შინაგანი ჯანყი; „ახალგაზრდა“ ღმ- 
ერთებმა აამღვრიეს ის საშო, საიდანაც თავად იშვნენ. ესეც სიმ- 
რავლის გამო მოხდა, სიმრავლეს მოჰყვა ხმაური, მისი ბუნე- 
ბრივი გამოვლენა. ამ „ხმაურს“, რომელიც გამოხატულია აქა- 

დური სიტყვით რიგმუ, განსაკუთრებული მნიშვნელობა აქვს. 
ახალი თაობის ღმერთებმა, რომლებიც კოსმოსის დვრიტას 

ატარებდნენ, მარადიული დუმილიდან და ინერტული ძილიდან 
გამოიყვანეს არსებული ყოფიერება და დაამყარეს წესრიგი ანუ 
ის სამყარო, შუამდინარული მითოლოგიისა და კოსმოლოგიი- 
სათვის რომ არის ცნობილი. ახლა ამ ღმერთებმა თავიანთი ან 
კოსმოსის საჭიროებისათვის შექმნეს კაცთა მოდგმა, როგორც 

ვნახეთ, მათ სხეულად დამნაშავე ღმერთების სისხლი იქნა 
გამოყენებული და ეს საბედისწერო აღმოჩნდა მათთვის. ეს სხვა 
საკითხია, ხოლო აქ მნიშვნელოვანი ის არის, რომ კოსმოსის 
შემოქმედთ ისევე დაუპირისპირდნენ ადამიანები, როგორც. 
ადრე ისინი თავად დაუპირისპირდნენ თავიანთ წინაპრებს. ამგ- 
ვარად, ისინი იმავე ვითარებაში აღმოჩნდნენ, როგორშიც ის 
წინაკოსმიური, „ძილისა“ და „სიმშვიდის“ მოყვარული ღმერთე- 

ბი იყვნენ. პარალელიზმი თვალსაჩინოა: როგორც აპსუ და 

369



სურაბ კიჰნაძუ 
  

თიამათი შეწუხდნენ ახალი თაობის ღმერთების მიერ ატეხილი 
ხმაურით (რიგმუ), ასევე ახლა ენლილი და სხვანი შეწუხებულნი 
არიან კაცთა მოდგმის ხმაურით. ეს მოქმედება ორივეგან 
გამოხატულია ერთი და იმავე სიტყვით –– რიგმუ. როგორც ვხე- 
დავთ, ისტორია მეორდება, მაგრამ მეორდება ახალ ვითარება- 
ში და ამას ანგარიში უნდა გაეწიოს. 

თუ „ენუმა ელიშში" ხმაური რეაქცია იყო პირველქმნილი დუ- 

მილის წინააღმდეგ, პირველი ცდა ინდივიდუაციისა, რადგან შო- 
ბისთანავე ისინი სწორედ ხმაურით გამოეყვნენ ერთმანეთში 
აღრეულ წყლებს, და წყვდიადის განფანტვისა, რადგან რიგმუ 
თან ატარებს ელვის ნათებას, როგორც ჭექა-ქუხილის ღმერთი 
ადადი, რომლის გრგვინვა იგივე შუქია, – თუ, ვიმეორებთ, „ენუ- 
მა ელიშში" კოსმოსის დვრიტა უპირისპირდებოდა ქაოსს, ახლა 
კაცთა მოდგმა თავისი ხმაურით, ქაოსისკენ ეზიდება ქვეყანას. 
ეს არის უკვე ხმაური იმ არსებისა, რომლის ძარღვებში ჩქეფს 
დამნაშავე ღმერთის სისხლი. იგი ემუქრება კოსმოსს, ამიტო- 
მაც უნდა აღიკვეთოს. 

ვიდრე ღმერთები ქვეყნიერთ დაატეხდნენ წარღვნას, ნაცა- 
დი იყო სხვა საშუალებანი მათი სიმრავლის შესამცირებლად. 

სასჯელთა მთელი სერია, რაც ღმერთების სამყაროდან მოევ- 
ლინება ცოდვილ კაცობრიობას, კარგად არის ცნობილი და თითქ- 
მის ერთდაგვარია მთელს ახლო აღმოსავლეთში. განსაკუთრე- 
ბით ხშირად არის ნახსენები ეს სასჯელები ძველ აღთემაში, სა- 
დაც ისრაელის ღმერთი პერიოდულად სჯის ან ემუქრება ამ 
სასჯელებით თავის ხალხს. მათი რიგიც მკაცრად არის გან- 
საზღვრული ჩამოთვლისას: მახვილი, სიყმილი, შავი ჭირი (იერ- 
ემ. 14,12; 21, 19 და სხვ.); ან უფრო სრულად ეზეკიელთან: „ასე 
ამბობს უფალი ღმერთი: უკეთუ ოთხი შურისგებანი ჩემნი მახ- 
ვილი, სიყმილი, მხეცნი ბოროტნი და შავი ჭირი...“ (14,21). გილ- 
გამეშის ეპოსის XI დაფაში გამოთქმულია აზრი, რომ წარღვნის 
ნაცვლად უმჯობესი იქნებოდა კაცობრიობას ოთხთაგან ერთი 
რომელიმე დატყდომოდა თავს მისი რიცხვის შესამცირებლად: 

370



წარღვნა 
  

ნაცვლად წარღვნისა, შენ რომ მოავლინე, 

ლომი აღდგებოდა, ხალხი დაიკლებდა; 

ნაცვლად წარღვნისა, შენ რომ მოავლინე, 

მგელი აღდგებოდა, ხალხი დაიკლებდა; 

ნაცვლად წარღვნისა, შენ რომ მოავლინე, · 

სიყმილი გაჩნდებოდა, მოწყდებოდა ქვეყანა; 

ნაცვლაც წარღვნისა, შენ რომ მოავლინე, 

ერა აღდგებოდა, დასნეულდებოდა ხალხი. (XI 182-6). 

ეს ეას სიტყვებია. ეა დაგვიანებით გაახსენებს ენლილს წარ- 
ღვნასთან შედარებით ამ მსუბუქ სასჯელებს, რომელთაგან 
ერთ-ერთი საკმარისი იქნებოდა ხალხის რიცხვის შესამცირე- 
ბლად. ხოლო „ათრახასისის ეპოსში" ვხედავთ, რომ სასჯელთა 

მთელი წყება პერიოდულად ევლინება ქვეყნიერებას ყოველი 
1200 წლის შემდეგ და რამდენიმე ხანად ჰყოფს წარღვნამდელ 
ისტორიას კაცობრიობისას. კაცობრიობამ გამოიარა შავი 
ჭირის, გვალვის, უნაყოფობის ეპოქები.. 

ამრიგად, წარღვნის მოვლინებამდე ენლილი ცდის თავის ღვ- 
„თაებრივ „პედაგოგიკას“. იწყება სასტიკი ბრძოლა ენლილსა და 
კაცთა მოდგმას შორის, უფრო სწორად, ენლილსა და ენქის (ეას) 
შორის, რადგან ამ უკანასკნელს ადამიანების მხარე უჭირავს. 
მას ჰყავს თავისი რჩეული, ათრახასისი –– „ვრცელაზროვანი" 
მამრი, ერთ-ერთი აფქალი, კაცობრიობის წინამძღოლი, რომელ- 
იც ენქის შთაგონებით ააცილებს ხალხს ამ სასჯელებს. ეს 
პიროვნება გამოჩნდება ყოველ 1200 წელს, როგორც აფქალის 
მარადიული ინდივიდუალობის ავათარი; იგი:გაუძლებს წარღვ- 
ნას, გადარჩება და საბოლოოდ, როგორც წარღვნის შუამდი- 
ნარული მითოსი გვიცხადებს, უკვდავებას ეზიარება. . 

ამრიგად, ათრახასისი, რომელიც უშუალოდ იღებს ენქისაგან 
შთაგონებას, ყოველ 1200 წელიწადში ევლინება კაცთა მოდგ- 
მას მხსნელად. აცილებული იქნა ყველა სასჯელი, მაგრამ ად- 
ამიანებს უარესი მოელოდათ, რადგან თავისი რჩევით ენქი 

371



რურაბ ჰიკნაძუ 
  

უფრო მეტად აჯანყებს მათ და ცეცხლს უნთებს გაგულისებულ 
ენლილს. როცა ენლილმა ქვესკნელის ღმერთის, ნამთარის მეშ- 
ვეობით შავი ჭირი მოუვლინა კაცთა მოდგმას, ენქი ათრახასი- 
სის პირით ამგვარად აგულიანებს ხალხს: „ბრძანე, რომ 
ჰეროლდებმა იყვირონ და ხმაური (რიგმუ) ასტეხონ ქვეყნად; 
არ სცეთ თაყვანი თქვენს ღმერთებს, ნუ ილოცებთ ქალღმერთ- 
თა მიმართ; არამედ ეძიეთ ნამთარის კარი, მიართვით გამომ- 
ცხვარი პურები მსხვერპლად... ეამება ნამთარს შესაწირავი, 
შერცხვება და ხელს შეამსუბუქებს“. 

როგორც ვხედავთ, გადარჩენის მიზნით კაცთა მოდგმამ არა 
თუ უნდა დაუკლოს ხმაურს, არამედ კიდევ უფრო უნდა ახმაუ- 
რდეს; უარყოს ენლილი, მასთან ერთად ყველა ღმერთი და ქალ- 
ღმერთი და მხოლოდ ნამთარის კულტის მსახური გახდეს. კა- 
ცობრიობამ მთელი სულიერი ძალები უნდა მიმართოს ნამ- 
თარისკენ, ქვესკნელის ღგთაებისკენ. მსგავსსავე რჩევას 
აძლევს ენქი ათრახასისს კიდევ 1200 წლის შემდეგ, როცა ენ- 
ლილმა ახლა მორიგი სასჯელი, გვალვა, მოუვლინა კაცთა მოდგ- 
მას, როცა „ნისაბამ დახშა მკერდი თვისი“. ახლა დადგა ადადის 
კულტის ეპოქა, მაწვიმებელი ღმერთის. კაცობრიობამ ადადის 
კულტისათვის უნდა იზრუნოს, რომ გვალვამ არ გაახმოს მიწის 
პირი. მერე ვნახავთ, რომ სწორედ ადადი იქნება წარღვნის 
ნიაღვრის მაწვიმებელი ღმერთი. 

გაიარა კიდევ 1200 წელმა და ახლა სიყმილი მოაქლინა ენ- 
ლილმა. კაცთა მოდგმამ მსგავსივე გზით აიცილა სიყმილი. მა- 
გრამ არ დაცხრა ენლილი. როცა მან ამოწურა თავისი სასტიკი 

„პედაგოგიკა“, მაშინ მიმართა უკიდურეს ღონეს და მას მხარში 
ამოუდგა ყველა ღმერთი, ენქის გარდა: „ღმერთებმა. ბრძანეს 

მთლიანი განადგურება; ენლილმა ბოროტი საქმე დამართა 
"ხალხს". 

ლმერთებმა გადაწყვიტეს წყლის წარღვნით წარეხოცათ ხმე- 
, ლეთი და ყველაფერი, რაც მასზე არსებობდა. ის სტიქია მოუვ- 
ლინეს ქვეყნიერთ, რომელიც მათ თავად დააოკეს ოდესღაც. 

372



წარღვნა 
  

მათ აღადგინეს დასაბამიერი საწყისი, არქე, ქაოტური წლები; 
საყოველთაო განადგურებისთვის უნდა მოხდოდა სარქველი 
ზღვის უზარმაზარ რეზერეუარს, აშვებულიყო თიამათი, 
რომელიც თვლემდა სამყაროს საფუძველში. სხვანაირად: უნდა 
გამთლიანებულიყო კვლავ თიამათის განწვალებული სხეული 
– „ქვემო თიამათი" და „ზემო თიამათი" ისევ ერთ მთლიანო– 
ბად უნდა ქცეულიყო. უნდა დამდგარიყო იმგვარი მდგომარეო- 
ბა, როგორიც არის აღწერილი შესაქმის მითოსის ერთ ფრაგ- 
მენტში: „მთელი ხმელეთი ზღვა იყო“ (ნაფხარ მათათი თამთუმ- 
მა), თუმცა სიტყვა იყო ვერ ასახავს მითოსურ ვითარებას: აქა- 
დურ დედანში იგულისხმება როგორც იყო, ისე არის და იქნება, 
რადგან არქე მუდამ არის, იგი მარადიულია. 

თიამათის აშვება ნიშნავდა უარის თქმას უკვე შექმნილზე, 
კოსმოსის წილ კვლავ ქაოსის დამკვიდრებას, კოსმოსის გაწირ– 
ვას. წყლიდან აღმოცენებული ქვეყნიერება მასშივე უნდა 
დანთქმულიყო, უნდა შებრუნებულიყო უკანვე საშოში, თიამა– 
თის ვრცელ წიაღში... ...., 

თიამათის საშო კი მუდამ მოქმედია, იგი მუდამ ბადებს ურ- 
ჩხულებრივ არსებებს, რომელნიც მუდამ ემუქრებიან შთა- 
სათქმელად ხმელეთს.. 

აქადურ ენაზე შემონახულია მითოსის ფრაგმენტი (31, 116- 
21), სადაც ფიგურირებს ლაბუ (ზღვის ლომი), რომელიც თიამა- 
თის ნაშობად არის მიჩნეული და თავად ზღვის (თამთუმ) სტი- 
ქიას განასახიერებს. 1. 

„ზღვაში იშვა გველეშაპი... ზურგი მისი სამოცი ბერუს სიგრძ- 
ისაა, თავი მისი ოცდაათი ბერუს სიმაღლისაა, ჭამს თევზებს, 
ზღვის ქმნილებებს; ჭამს ფრინველს, ცის ქმნილებებს, ჭამს 
ოთხფეხს, ველის ქმნილებებს; ჭამს ხალხს... ხალხი მოთქვამს, 
კლებულობს ხალხი, მათ გოდებას ყურს არავინ მიუგდებს...“ 

უსაზღვროა ლაბუს ექსპანსიურობა, რაც თავად ზღვის 
ნიშანს ატარებს, ავლენს მის მიდრეკილებას ნაპირებზე გად- · 
მოღვრისა და გადაშლისა. ამგვარი ქმნილების გამოჩენა (ბევრი 

373



ზურაბ კიკნაძე 
  

ხალხის ფოლკლორში დასტურდება მსგავსი ამბავი) შემზარა- 
ვია და კატასტროფის მაუწყებელი არა მხოლოდ ადამიანთათვის 
და სხვა სულდგმულთათვის, არამედ თავად ღმერთებისთვისაც. 
ლაბუს უზარმაზარი სხეული სწვდება ცის სივრცესაც, ე.ი. 
ზღვის სტიქია არა მხოლოდ ხმელეთს ემუქრება, არამედ ცასაც 
და, ამრიგად, მთელი სამყაროს მოსაცავად ისწრაფვის. ეს იგივე 
წარღვნის მითოსია, სხვაგვარად აღწერილი. წარღვნა გველე- 

“ შაპის სახით ცხადდება, რომლის წინაშე ძრწიან თვით ღმერთე- 
ბიც, როგორც ნათქვამია გილგამეშის ეპოსის XI დაფაში: „ღმ- 
ერთები წარღვნას შეუშინდნენ, გაიქცნენ, უმაღლეს ცად ავიდ- 
ნენ; ძაღლებივით ჩაცუცქდნენ ღმერთები, ცის ზღუდეს 
გაეკვრნენ“. ასევე აშინებთ მათ ლაბუს გამოჩენა: „ღმერთები 
ცაში განერთხნენ სინის წინაშე, მოეჭიდნენ სინის სამოსელს; 
ვინ წავა, ვინ მოკლავს ლაბუს? ვინ იხსნის ვრცელ ხმელეთს, ვინ 
იქმს მეფობას?..“ და როგორც „ენუმა ელიშში“ თიამათის დასა- 
თრგუნავად არჩეულ იქნა მარდუქი და ამისათვის მეფობის ქმ-' 
ნაც მას დაეკისრა, აქაც ღმერთები აირჩევენ მხსნელს მოს- 
ალოდნელი ქაოსის თავიდან ასაცილებლად. ღმერთმა თიშფაქ- 
მა მოკლა ლაბუ, რომლის სისხლი დიოდა სამ წელიწადს, სამ 
თვეს, ერთ დღეს და ერთ ღამეს (სამწუხაროდ, ტექსტი წყდება 
და ჩვენთვის უცნობია, როგორ დამთავრდა აწ უკვე სისხლის 

წარღვნა). 
სხვა მითოსი გვამცნობს, რომ წყლის ურჩხულის მოკვლა 

აგრეთვე იწვევს წარღვნას (35, 76-83). ასეთია შუმერელთა ქურ, 
რომელიც ნინურთამ მოკლა. ურჩხულის განადგურებას მოჰყ- 

ვა სხვა უბედურება: პირველყოფილი წყლები, რომელთაც ქური 
ატარებდა, გადმოიღვარა ხმელეთის პირზე და მისმა მლაშე 
ღვარმა წარღვნა მდინარის მტკნარი წყლები, რამაც სასო 
წარუკვეთა ქვეყნის ღმერთებს. ჩაიხშო ტიგროსის ღვარი, ვეღ- 
არ ადინა მდინარემ მტკნარი წყალი. მაშინ კვლავ ნინურთამ 
ქურის გვამზე დაახვავა ლოდები და შექმნა ზღუდე, რათა 
ხმელეთზე აღარ გადმოღვრილიყო მლაშე წყალი. ხოლო 

374



“წარღვნა 
  

რაც დაღვრილი იყო, შეკრიბა, 

ქურის გადმონთხეულს გზა მისცა, 

ტიგროსის დინებაში მიუშვა... 

სივრცეზე უსაზღვროდ განრთხმული და გადარეული წყლის 
ღვარისათვის კალაპოტის მიცემა იგივე კოსმოგონიური აქტია. 
ამ შემთხვევაში ნინურთა იგივე როლს ასრულებს, რასაც მარ- 
დუქი, რომელმაც თიამათის უსამანო სტიქიას საზღვარი მიუჩი- 
ნა. 

ამ წრის მითოსში, როგორც ვხედავთ, წყლის ექსპანსიური 
სტიქია ითრგუნება ქვეყნის შესაქმნელად ან ქვეყნის გადასარ– 
ჩენად, მაშინ როცა წარღვნის მითოსი პირუკუ ამბავს გვამც- 
ნობს: ლმერთების ნებამ მიმართულება შეიცვალა: წინაკაცო- 
ბრიულ ხანაში დათრგუნული სტიქია ქვეყნის გასანადგურე- 
ბლად დააღირა, რათა ჩამოვარდნილიყო დუმილი ან, სხვაგვარ- 
ად რომ ვთქვათ, კვლავ ერთმანეთში აღრეულიყო დასაბამიერი 
წყლები. 

ერთადერთი ღმერთი, რომელმაც წინასწარ გაითვალისწინა 
ამ კატასტროფის შედეგი, რომ კაცთა მოდგმის დაღუპვა კოს- 
მოსის წონასწორობას დაარღვევდა, იყო ენქი. რაკი მისმა მეც- 
ადინეობამ ამაოდ ჩაიარა –– კაცობრიობა არათუ ვერ იხსნა ენ- 
ლილის წყრომისაგან, არამედ ჩიხშიც კი შეიყვანა, ახლა მის სი- 
ბრძნეს და გონიერებას, თუნდაც სიყვარულს კაცობრიობისად- 
მი სხვა ღონე უნდა ეხმარა. ამიერიდან მისი მიზანი ვერ იქნებო– 
და კაცობრიობის მთელი სიმრავლის: ხსნა, რადგან იგი უკვე 

განწირული იყო, არამედ მისი გულისყური უნდა წარმართუ- 
ლიყო კაცობრიული თესლის გადარჩენისაკენ, რათა წარღვნის 
შემდეგ კვლავ აღმოცენებულიყო მიწის პირზე ახალი მოდგმა. 

ის კაცი, რომელიც მისი შეგონებით მოძღვრავდა კაცობრი– 
ობას ეპოქების მანძილზე, როცა ენლილი ატარებდა თავის ღვ- 
თაებრივ ეკზეკუციას, ამოარჩია ენქიმ ადამიანთა თესლისა და 
ცივილიზაციის შემნახველად. ამ კაცის სახით უნდა გადარჩე- 

375



ზურაბ აჩკნაძუ 
  

ნილიყო მთელი კაცობრიობა, ამიტომაც იგი არ ატარებს საკუ- 
თარ სახელს და ანონიმურად ამოფარებულია „ათრახასისის“ 
წოდებას, თუ შეიძლება ასე ითქვას. ათრახასის, როგორც ადრე 
განიმარტა, ენქისაგან, ვითარცა სიბრძნის ღმერთისაგან, 
ემანირებული სახელია და ადამიანის იდეალურ ტიპს გულისხ- 
მობს. ეს წოდება შეიძლება ეტარებინათ იმ შვიდ აფქალს, 
რომელნიც აგრეთვე წყლის სიღრმეთა და სიბრძნის ღვთაე- 
ბასთან იყვნენ დაკავშირებულნი და კაცობრიული ცივილიზაცი- 
ის დაფუძნება მიეწერებათ. ერთი მათგანი, როგორც ვიცით, იყო 
ერიდუელი ადაპა, რომელსაც აგრეთვე ათრახასისის წოდება 
ჰქონდა მინიჭებული, ვითარცა კაცთა მოდგმის მოძღვარს. 

ამრიგად, წარღვნის მითოსის არც ამ ვარიანტში, რომელსაც 
ახლა განვიხილავთ, და არც სხვაგან, წარღვნის გმირი საკუთარი 
სახელით მოხსენიებული არ არის: შუმ. ზი-უ-სუდ-რა „დღეგრ- 
ძელი სიცოცხლისკენ მავალი“ და ბაბ. უთა-ნაფიშთიმ „სიცოცხ- 
ლის მპოვნელი", –– რომელიც ერთგან ათრახასისადაც არის 
წოდებული – არცერთი ეს სახელი არ არის საკუთარი ანუ ნამ- 
დვილი სახელი შუამდინარელი ნოესი. 

ენქიმ ათრახასისის სახით კაცთა მოდგმის საუკეთესო წარ- 
მომადგენელი გამოარჩია, რომელიც ამართლებდა ათრახასი- 
სის წოდებას, და მიუხედავად მიწის პირზე ამტყდარი ხმაურისა, 

შეეძლო შეესმინა თავისი პატრონის ყოველი სიტყვა, რადგან 
ფართოდ განხმოდა სასმენელნი. სწორედ ამას ნიშნავს, 

როგორც ითვქვა, ათრა-ხასის. 
ენქიმ უნდა აცნობოს თავის რჩეულს ღმერთების გადან- 

ყვეტილება და, რაკი იგი იდუმალ ეწინააღმდეგება მთელ პან- 
თეონს, გადაწყვეტილების გაცემაც იდუმალ ვითარებაში უნდა 
მომხდარიყო. ვიდრე ეს ცნობა ათრახასისის ფართოდ განხმულ 
სასმენელთა წიაღ გავლით გულს მისწვდებოდა, ათრახასისს 
სიზმარი უნდა მოვლენოდა, სადაც სიმბოლურ სურათებში 

წინასწარ უნდა ეხილა წარღვნის მოვლინება. შუამდინარული მწ- 

ერლობიდან ვიცით, რომ მისი ცხოვრების საბედისწერო. ჟამს 

376



წარღვნა 
  

კაცს ევლინება სიზმარი, რომლის აზრი მისთვის გაუგებარია და 
სწორ ახსნას საჭიროებს. სიზმარი ესიზმრება გილგამეშს ენქი- 
დუს მოსვლამდე ურუქში; სიზმარი ესიზმრება დუმუზის, ვიდრე 
ქვესკნელის დემონები წაიყვანდნენ მას ერეშქიგალის ქვეყნად; 
გუდეას ესიზმრება ლაგაშის მთელი პანთეონი ტაძრის 
მშენებლობის დაწყებამდე. ამგვარი სიზმრები, რომელნიც 
რაღაც მძიმე და მნიშვნელოვან აზრს ატარებენ, უნდა აიხსნას, 

რათა ადამიანს მიეცეს მოქმედების საშუალება. წინააღმდეგ 
შემთხვევაში, აუხსნელი სიზმარი მაჯლაჯუნასავით დააწვება 
მის ცნობიერებას. 

სამწუხაროდ, „ათრახასისის“ ტექსტში არ შემორჩენილა წარ– 
ღვნის გმირის სიზმარი. არ ვიცით, რა შინაარსისა იყო, მაგრამ 
შემონახულია ახსნა ამ დაკარგული სიზმრისა. ათრახასისის თხ- 
ოვნაზე, –– მაცოდინე სიზმრის აზრი, რათა ვიცოდე და ვეძებო 
გამოსავალი -–– ენქი პასუხობს: „მაშ, გსურს იცოდე სიზმრის და- 
ფარული აზრი, თუ რა მოხდება და ისიც, თუ რა გევალება? აბა, 
მისმინე და დაიმარხე რასაც გეტყვი". 

მაგრამ ენქი კონსპირაციის მიზნით უშუალოდ ათრახასისს 
როდი გაუმხელს მისივე სიზმრის ფარულ აზრს (თუმცა როგორ 
შეიძლება ითქვას, რომ სიზმარი ათრახასისს ეკუთვნის?). 
როგორც დიდონას სამისნოში ზევსისგან აშრიალებული მუხის 
ფოთლების ხმაზე შეიტყობდა მოკვდავი ღვთიურ განაჩენს ან 
მომავალს, ასევე ათრახასისმა, რომელსაც ახლა, ამ გადამწყვეტ 
წამს, თავისი ფართო ყური ლერწმის ქოხის კედელთან აქვს 
მიდებული, რადგან ენქიმ სწორედ ქოხს მიმართა და არა უშუა- 
ლოდ მას, ასევე ათრახასისმა მოისმინა თავისი მფარველის იდუ- 
მალებრივი ნაუბარი: 

' კედელო, მისმინე, 

ქოხო, დაიმარხე ჩემი ნათქვამი. 

- სახლი დაანგრიე, ააგე ხომალდი, 

ქონებას დაეხსენ, თავი გადირჩინე. 

377



რურაბ აიკნაძე 
  

საგულისხმოა, რომ წარღვნის ქართულ ლეგენდაშიც ნოე მო- 
მავალი კატასტროფის ამბავს ერთმანეთზე დარტყმული ფი- 
ცრებიდან გამომავალი ხმის წყალობით შეიტყობს (105, 90). 

ამგვარი შემოვლითი გზა საიდუმლოს გამხელისა საშუალე- 
ბას მისცემდა ენქის წარღვნის შემდეგ თავი, ემართლებინა ენ- 
ლილის წინაშე: „მე არ გამითქვამს ღმერთების გადაწყვეტილე- 
ბა; ათრახასისს სიზმარი ვახილვინე და ღმერთების გადაწ- 
ყვეტილება მოისმინა“. 

მართლაც არ გაუთქვამს. ერთი სიტყვაც არ დაძრულა ქოხის 

კედლებთან იმის თაობაზე, რომ ღმერთები წარღვნას აპირებენ. 
ნახსენები იყო მხოლოდ რაღაც მოსალოდნელი მნიშვნელოვანი 
ცვლილება ატმოსფეროში – სიუხვის წვიმა, –– „გაწვიმებს 
თავზე ფრინველთა სიუხვეს, თევზთა სიხვავეს“. რა უნდა მო- 
მხდარიყო ისეთი, რომ ციდან ფრინველთა და თევზთა წვიმას 
ეწვიმა? ათრახასისი ბოლომდე ვერ ჩაწვდებოდა ენქის სიტყვე- 
ბის აზრს, საკმარისი იყო მხოლოდ, მიჰყოლოდა მის რჩევას და 
აეგო ხომალდი. რა ეთქვა ქალაქის უხუცესთათვის, როცა ხომ- 
ალდის მზადებაში გართულს დაინახავდნენ? პასუხი მზად იყო 
და ამ პასუხში იმდენივე ცბიერება იქნებოდა, რამდენიც სიმარ- 

თლე: „ჩემი ღმერთი ვერ შეეწყო თქვენს ღმერთს; ენქი და ენ- 
ლილი განურისხდნენ ერთმანეთს; მათი შუღლი მაიძულებს 

დავთმო ეს მიწა. და რაკი ენქის თაყვანისმცემელი ვარ, მან მამ- 
ცნო ეს ამბავი. ვეღარ,ვიცხოვრებ თქვენს ქალაქში, ვეღარ მოვ- 
აბრუნებ პირს ენლილის მიწად, ზღვაში ჩავალ, ჩემს ბატონ ენ- 
ქისთან დავმკვიდრდები“. აი, როგორ უნდა ეპასუხნა ათრახას- 

ისს ქალაქის მკვიდრთათვის, რომელნიც ამ მითოსში მთელს კა- 
ცობრიობას განასახიერებენ. 

მართლაც, სად უნდა წასულიყო ათრახასისი თუ არ ენქისთან, 
იმ წიაღში, საიდანაც ერთ დროს, უხსოვარ დროში აფქალები ამ- 

ოვიდნენ. თავად იგი, ვითარცა უკანასკნელი აფქალი, დროებით 
უნდა დაბრუნებოდა ენქის წიაღს და დათქმულ დროს კვლავ ამო- 
სულიყო აფქალივით, რათა განეგრძო კაცობრიული ცივილიზა- 

378



წარღვნა 
  

ცია... 
ათრახასისმა ადადის გრგვინვაში უნდა დასტოვოს ღმერთე- 

ბისაგან დაწყევლილი მიწა და ყოველი სულიერის თესლითურთ 
შევიდეს ხომალდში. მზისაგან შეუღწეველი, წყალგაუმტარი 
ხომალდით მან უნდა გაიაროს აღმდგარი ქაოსის წყლები, ის 
პირველყოფილი თხიერი საშო, –– როგორც ზღვა, ისე ხომალდი 
დედრული საგნებია აქადური ენის მიხედვით, განსაცდელი, 

რომლის გავლა არცერთ მოკვდავს აღარ შეხვდებოდა წილად. 
ხომალდი. იმ ნაგებობას, რომელსაც ძველაღთქმისეული 

ტრადიცია კიდობანს (ებრ. თებაჰ) უწოდებს, შუამდინარულ წარ- 
ღვნის მითოსში ხომალდად (აქად. ელიფფუ) არის წოდებული. 
მაგრამ სახელწოდება არ შეეფერება მის კონსტრუქციას. ენ- 
ქის შთაგონებით ათრახასისს უნდა აეგო შენობა, რომლის განი 
და სიგრძე (და შესაძლოა, სიმაღლეც) ერთმანეთის ტოლი იქნე- 

ბოდა, დაახლოებით იმგვარივე გარეგნობისა, როგორადაც 
წარმოდგენილია ნოეს კიდობანი –– პარალელოპიპედის ფორმ- 
ის ყუთი, რომელსაც სახურავში დატანებული აქვს საჰაერო 
სარკმელი. 

ამრიგად, ათრახასისის „კიდობანს“ მხოლოდ ფიგურალურად 
შეიძლება რქმეოდა „ხომალდი“. როგორც შუამდინარულ, ისე 
ბიბლიურ თქმულებებში გვხვდება მისი მინიატურული ბადალი 
ჭურჭელი, ყოველმხრივ დაგმანული გოდორი ან კალათა, სადაც. 
ჩაისმებოდა ბავშვი და მდინარის წყალს მიეცემოდა. ამ ბავშვის 
ისტორიაც მინიატურაში იმეორებს წარღვნის გმირის ისტო– 

რიას, რაკი ორივეგან უნდა გადარჩეს დახრჩობას სწორედ ის, 
ვინც გადარჩენის ღირსია, რათა ახალი რამ მოუტანოს კაცო-: 
ბრიობას.“ 

მოსეს შესახებ გამოსლვათა წიგნი გვიამბობს, რომ მას, 
ჩვილს, დაღუპვა ელოდა ფარაონის ბრძანებით, მაგრამ გადარ- 

ჩა, რაკი „ლერწმის გოდორში“ ჩასვეს, რათა მდინარისთვის გა- 
ეტანებინათ. ასევე იდუმალად შობილი სარგონი ანუ შარუქინი 
ჩასვეს ლერწმის კალათში (კუფფი შაშური), გარედან შეფისეს 

379



ზურაბ ჰიჰკნაძე 
  

და იგიც მდინარეს მისცეს. მოსე ფარაონის ასულმა გადაარჩი- 
ნა, ხოლო სარგონი ვინმე მებაღემ. ლერწმის გოდრიდან გამო- 
სული მოსე და შარუქინი ხელახლა იშვნენ –– ერთი ფარაონის 
ასულის ძედ, მეორე ვინმე აქი მებაღის შვილობილად, რათა მერე 
იშთარს შეყვარებოდა და ოთხი კუთხის მეფობა მიენიჭებინა. 
ორივენი მეორედ იშვნენ დაგმანული ჭურჭლიდან ისტორიის შე- 
მოსაბრუნებლად –– ერთს ისრაელის ტომი უნდა გამოეყვანა 

ეგვიპტის ტყვეობიდან და ახალ სამშობლოში დაემკვიდრებინა, 
მეორეს თავისი მოდგმის ხალხი უნდა გამოეყვანა უცნობობის 

წყვდიადიდან. ! 
მითოსი ამგვარ პიროვნებებს დაგმანული ჭურჭლის წყვდია- 

დიდან გამომავლად თვლის. აქ საგულისხმო კიდევ ის არის, რომ 
მოსეს მცირე გოდორი ლერწმისა იმავე სახელწოდებას 
ატარებს, რასაც ნოეს გრანდიოზული კიდობანი: ეს არის იგივე 
თეპაჰ, ოღონდ განმარტებული სიტყვით გომე, რაც ნიშნავს იმ- 
გვარი სახის ლერწამს, როგორიც ეგვიპტეში იზრდება, ანუ 
უფრო ზუსტად, პაპირუსს, რომლისგანაც ძველი ეგვიპტელნი 
ნავებსაც აკეთებდნენ. ნოეს კიდობანი შეიკრა ულპოლველი 
ხისაგან – გოფერ; მათ შორის განსხვავება, როგორც ვხედავთ, 
მხოლოდ მასალაშია, რაც ქვეყანათა (ეგვიპტისა და პალესტი- 
ნის) ბუნებრივი პირობების განსხვავებით არის გამოწვეული; 
აგრეთვე იმითაც, რომ ერთში ბავშვი თავსდება, ხოლო მეორე 
ნოეს ოჯახს და სულდგმულთა უამრავ რიცხვს იტევს. . 

მაგრამ ხომალდი დაკავშირებულია შუამდინარულ მითო- 
სთან; მასაც აქვს თავისი პარალელი, როგორც ბიბლიურ თებაჰ- 
ს. აქ უნდა გავიხსენოთ ის ხომალდი, რომლითაც ინანამ ცივი- 
ლიზაციის „თესლები“ (ღვთაებრივი მე-ნი) გადაზიდა ერიდუდან 
ურუქში, რათა თავის ქალაქში კულტურა აღმოეცენებინა. ეს 
მოხდა, რა თქმა უნდა, წარღვნამდელ ეპოქაში, ხოლო ახლა 

ათრახასისმა თავის სხვაგვარად ნაგებ ხომალდში უნდა შეზი- 
დოს ყოველი სულდგმულის თესლი, და მასთან ერთად ყვე- 

ლაფერი, რაც აუცილებელი იქნება ცივილიზაციის გადასარჩე- 

380



წარღვნა 
  

ნად. ამ აქტით იგი თითქოს იმეორებს ინანას ღვაწლს: ისევე 
როგორც ინანას წყალობით ერიდუელი ენქის ცივილიზაციამ 
ურუქში გადაინაცვლა, ასევე ათრახასისის წყალობით და ენქის 
შთაგონებით უნდა აღდგეს ძველი შურუპაქის კულტურა სხვა 
'ადგილას, ვთქვათ, ქალაქ ქიშში, როგორც შუმერის მეფეთა სია 
გვამცნობს, ან ბაბილონში, როგორც ბეროსოსისეულ მონათხ- 
რობში ვკითხულობთ. 

წარღვნა. ტაროსის ღმერთმა, ადადმა, დათქმულ ჟამს გამო- 
ავლინა თავისი მეორე ბუნება. იგრგვინა ადადმა ღრუბლებში, 
განიხვნენ საქანელნი ცათანი. „წარღვნა (აბუძუ) აბუბუნდა 
ხარივით“, ისევე როგორც გამრავლებული ქვეყანა ბუბუნებდა 
ხარივით ადრე. .ხალხისა და წარღვნის წყლების ხმაური ერთი 

და იმავე სიტყვებით არის გადმოცემული. ეს ტექსტობრივი 
პარალელიზმი საგანგებოდ გახაზავს ამ ორი მოქმედების ქაო- 
ტურ ხასიათს. გამრავლებული ხალხის ხმაური წარღვნის მომას- 
წავებელი ყოფილა. ისევე, როგორც წინასწარმეტყველი ესაიას 
აპოკალიფსურ ხილვაში: „ჰოი, ხმაური მრავალი ხალხისა! ხმაუ- 
რობენ ზღვის ხმაურით, ბობოქრობენ, როგორც ნიაღვარი ბობ– 
ოქრობს!“ (17: 12). წარღვნის ხმაურმა წალეკა კაცთა მოდგმის 
ხმაური და წარხოცილი ქვეყნიერების მთელს სივრცეზე პრე- 
ისტორიული დუმილი დამკვიდრდა. 

შემზარავი სანახაობა გადაიშალა ღმერთების თვალწინ: ღმ- 
ერთებმა იხილეს თავიანთი ნამოქმედარი და შეძრწუნდნენ. 
დროს თითქოს უკან დაეხიოს, თითქოს დამდგარიყოს ხანა, ად- 
ამიანის გაჩენამდე რომ იდგა. 

„ანუნაქები, დიდი ღმერთები, მშიერ-მწყურვალნი ისხდნენ. 
იხილა ესე ყოველი ქალღმერთმა და ატირდა ღმერთების ამქმე- 
ლი ბრძენი მამი: „ნეტავ, დაბნელებულიყო დღე იგი და ღამედ 
ქცეულიყო, ოდეს ღმერთთა კრებულში კაცთა მოდგმის განად- 
გურება ვიზრახე!... ტიროდა ნინთუ, გული უწუხდა. სხვა ღმ- 
ერთებიც დასტიროდნენ მასთან ერთად ქვეყანას. ნინთუს, 
მწუხარებით გამაძღარს, ლუდი სწყუროდა; სადაც დაჯდებოდა 

381



სურაბ კიკნაძვ 
  

იგი, სხვანიც იქ სხდებოდნენ; ცხვრებივით აწყდებოდნენ გობს, 
წყურვილით პირი უშრებოდათ, შიმშილისგან იკრუნჩხებოდ- 
ნენ". , 

ადამიანის შესაქმის მითოსის მიხედვით, როგორც ვიცით, 
კაცთა მოდგმა ღმერთების სამსახურისთვის გაჩნდა. ზემოთ 
მოტანილ ნაწყვეტში კიდევ უფრო იკვეთება ეს იდეა. ადამიანი 
არათუ საჭიროა ღმერთებისათვის, არამედ აუცილებელიც. ღმ- 
ერთები მშიერ-მწყურვალნი დარჩებიან ადამიანის გარეშე – 
ასეა გამოხატული ეს იდეა უფრო მეტი შთამბეჭდაობისათვის. 
იგივეა ნათქვამი ერთ ლოცვაში: „ნუ გაანადგურებ მონას შენ- 
სას, შენი ხელით შექმნილს! რაღად ვარგა თიხადქცეული? მს- 
ოლოდ ცოცხალი მონა ეთაყვანება უფალს. განადგურებული 
რაღა სარგოა ღმერთისათვის?“ (39, 57). 

პანთეონის ღმერთებს შორის ენქი გამოჩნდა ყველაზე 
წინდახედული, მან გაამართლა „სიბრძნის ღმერთობა". ხომალ- 
დიდან გადმოსული, მის მიერ გადარჩენილი ათრახასისის პირვე- 
ლი საქმიანობა მსხვერპლშეწირვაა, რასაც იგი განადგურებუ- 
ლი კაცობრიობის მაგივრად და მომავალი კაცობრიობის სახ- 
ელით ასრულებს. „დამშეული" ღმერთები მწერებივით შემოეხ- 
ვევიან უდაბურ ადგილას აგებულ საკურთხეველს და ხარბად 
იყნოსავენ ადენილ კვამლს. 

ორიოდე სიტყვა ვთქვათ იმ ადგილის გამო, სადაც შეჩერდა 
წარღვნის ხომალდი. „ათრახასისის ეპოსში" ის პასაჟი, სადაც 
ნახსენები უნდა ყოფილიყო ხომალდის საბოლოო პუნქტი, შე- 
მონახული არ არის. მაგრამ გილგამეშის ეპოსიდან ვიცით, რომ 
ეს იყო მთა ნიცირის სახელწოდებით. თუმცა ამავე სახელწოდე- 
ბის მთა ნახსენებია ისტორიულ ტექსტებში და ლოკალიზებუ- 
ლია ირანის მთიანეთის სამხრეთში -–– „ქალაქ ბაბითედან გამო- 
ვედი, მივუახლოვდი ნიცირის მთას, რომელსაც ლულუბელები 
ქინიფას უწოდებენ" (306). მაგრამ, როგორც მისი სახელწოდე- 
ბა (ზმნიდან ნაცარუ „ხსნა“) მოწმობს, იგი სიმბოლური მნიშ- 
ვნელობისაა; ყოველ შემთხვევაში იგი ეხმაურება ხომალდის 

382



წარღვნა 
  

სახელწოდებას, რომელიც „ათრახასისის ეპოსშია“ დადასტუ–- 
რებული: ელიფუნიცირთი „ხსნის ხომალდი“. ბეროსოსისეული 
ვერსია, რომელსაც ვრცლად ქვემოთ გავეცნობით, არმენიის 
ქვეყანაში ათავსებს ამ ადგილს და, ამრიგად, ბიბლიურ ტრადი– 
ციას ეხმაურება. 

ქართულ ლეგენდებში ფიგურირებს ბრუტსაბძელა ან მყინ- 
ვარწვერი (105,94). იგულისხმება, რომ ეს უმაღლესი მწვერვალ- 
ებია, რომელნიც პირველად გამოჩნდნენ წყლის დაკლებისას. 
გარდა იმისა, რომ მაღალი მწვერვალი ბუნებრივი მისადგომია 
ასეთ ვითარებაში, იგი კოსმოგონიის ასოციაციას. იწვევს, რად- 
გან ერთი კოსმოგონიური მითოსის მიხედვით პირველყოფილი 
ოკეანიდან ამოიზრდება პირველი მთა ხურსანგ, რომლის სახე– 
ლი დედა-ქალღმერთის სახელშია შემონახული: ნინ-ხურსანგა 
„მთის დედოფალი". ამრიგად, წარღვნის შემდეგ თითქოს კვლავ 
მეორდება კოსმოგონიური აქტი: წარღვნის წყლებიდან ამ- 
ოიზრდება მთა, იმ ხურსანგის ბადალი, რა სახელიც არ უნდა 
ერქვას მას, ნიცირი თუ არარატი. 

ბედი წარღვნის გმირისა. „გილგამეშის ეპოსიდან" ვიცით, 

რომ უთანაფიშთი და მისი მეუღლე გააუკვდავეს ღმერთებმა, 
თითქოს იმის გამო, რომ წარღვნას გადარჩენილი კაცი უსათ- 
უოდ ერთი საფეხურით უნდა ამაღლებულიყო კაცობრიობაზე, 
თითქოს იგი აღარ უნდა დარჩენილიყო კაცთა შორის. „ადრე 
უთანაფიშთი ადამიანი იყო. ამიერიდან უთანაფიშთი და მისი 

ცოლი, დაე, გახდნენ ჩვენი მსგავსნი, ღმერთებისა. იცხოვროს, 
უთანაფიშთიმ შორეთში, მდინარეთა დასაბამთან". და ასეც მოხ- 
და. ასევე ექცევიან შუმერულ ვერსიაში ზიუსუდრას: 

მეფე ზიუსუდრა განერთხა ანისა და ენლილის წინაშე, 

სიცოცხლე ღმრთეებრივი მიანიჭეს მას, 

მარადი სუნთქვა ღმრთეებრივი შთაბერეს მას. 

მათ დღეთა შინა მეფე ზიუსუდრა, 

კაცთა თესლის შემნახველი ჟამსა წარღვნისა, 

383”



ხურაბ ჰიჰნაძე 
  

შორეულ ქვეყნად, დილმუნის ქვეყნად, 
ადგილზე მზის აღმოსავლისა, 

ანმა და ენლილმა დაასახლეს. (97,15). 

რა მოხდა შემდეგ, როცა აღდგა კაცთა საცხოვრისი დედამი- 
წის ზურგზე? ამის თაობაზე ვერავითარ ცნობას ვერ ვპოუ- 
ლობთ შუამდინარულ ტექსტებში. ზიუსუდრა და უთანაფიშთი 
განერიდნენ კაცობრიობას, ისინი უკვე კაცთა მოდგმას აღარ 

ეკუთვნიან, თუმცა მათი პიროვნების სახით გადარჩა ადამიანის 
მოდგმა წარღვნისას, მაგრამ როგორ აღდგა ცივილიზაცია და 
ყველაფერი ის, რაც კაცობრიობის წარღვნამდელ არსებობაში 
იქნა მოპოვებული? 

ბეროსოსისეული ტრადიცია “ავსებს ამ ხარვეზს. წარღვნის 
გმირს აქ ეწოდება ქსისუთროს, რაც შუმერული ზი-უ-სუდ-რას 
ბერძნულ ტრანსკრიფციას წარმოადგენს. კრონოსი ცვლის ენ- 
ქის (თუმცა ბეროსოსის ფრაგმენტები იცნობს ენქი-ეას სახელს 
ოდნავ სახეცვლილი ფორმით – აოს). აღსანიშნავია აგრეთვე 
მზის ქალაქის, სიპარის ხსენება, სადაც დაიფლა წარწერიანი 
დაფები. ამ ქალაქის ხსენება იმითაც არის საგულისხმო, რომ 
ბაბილონურ ტრადიციაში სიპარი მიჩნეული იყო იმ ქალაქად, 

რომელიც თითქოს არ წაელეკოს წარღვნის ნიაღვარს. ერას 

ეპოსში, სადაც ჩამოთვლილია მტრის მიერ დაქცეული ქალაქე- 
ბი, სიპარზე ნათქვამია: „სიპარს, მარადიულ ქალაქს, რომლის 

კედლები სამყაროს უფალს (ე-ი. ენლილს) არ წარურღვნია, კიდე- 
გან შამაშის ნებისა ზღუდე მოურღვიე“ (23, IV 50-1): · 

თუმცა ბეროსოსის დაკარგული თხზულებიდან შემორჩენი- 
ლი ფრაგმენტი წმინდა ინფორმაციული ხასიათისაა და წარღვ- 

ნის მითოსის მოკლე შინაარსს წარმოადგენს, მასში მაინც დაც- 
ულია თითქმის ყველა წვრილმანი დეტალი, რაც მოწმობს მის 
უშუალო წარმომავლობას შუამდინარული წიაღიდან: სიზმარი, 
ხომალდის დატვირთვა, პასუხი მოქალაქეთადმი, ფრინველთა 
გაშვება წარღვნის დასასრულს, მსხვერპლის შეწირვა, გმირის 

384



წარღვნა 
  

გაუკვდავება (ცად ამაღლება). მაგრამ გარდა იმისა, რომ ბერო– 
სოსის ფრაგმენტში ზუსტად არის მითითებული წარღვნის მოვ- 
ლენების თარილი, –– მაკედონური თვის, დაისიოსის, 15 რიცხ- 

ვი, რაც შეესაბამება ბაბილონურ იიიარს, წლის მეორე თვეს 
(მაის-ივნისი), –- რაც მთავარია, აქ ყურადღება გამახვილებუ- 
ლია ცივილიზაციის აღდგენის ფაქტზე, რაც უთუოდ აგრეთვე 
შუამდინარული ტრადიციიდან მომდინარეობს, თუმცა ამ ფაქ- 
ტის შემცველი ამბავი ლურსმულ მწერლობაში შემონახული არ 
არის. : 

მეტი თვალსაჩინოებისათვის მთლიანად მოვიტანთ ამ ეპი- 
ზოდს, რომელიც ბერძენ ავტორს, პოლიჰისტორს, შემოუნახ- 
ავს თავის თხზულებაში: 

“' „კრონოსი გამოეცხადა სიზმრად ქსისუთროსს და აუწყა, რომ 
დაისიოსის თვის მე-15 დღეს წარღვნა გაანადგურებდა კაცო- 
ბრიობას. უბრძანა, ჩაეწერა უწინარესი, შუა და უკანასკნელი 
ამბები და სიპარში, მზის ქალაქში ჩაემარხა. მერმე აეგო ხომა- 
ლდი, აეყვანა მასზე თავისი მოდგმა და მოყვასნი;,დაეტვირთა 
სასმელ-საჭმელით, აეყვანა ფრინველნი და ოთხფეხნი, როცა 
ყველაფერი მზად იქნებოდა, გამგზავრებულიყო. კითხულს, 
საით მიემგზავრებიო, უნდა ეპასუხნა –– ღმერთებთან მივდი- 

ვარ, რათა სიკეთე გამოვთხოვოო ხალხისთვის. 
დამორჩილდა და ააგო ხომალდი, ხუთი სტადიონის სიგრძისა 

და ორი სტადიონის სიგანისა. სათანადოდ რომ აღკაზმა, შეუშვა 
ხომალდში ცოლ-შვილი და მოყვასნი თვისნი. როცა წარღვნამ 
გადაიარა და ყველაფერი დაწყნარდა, ქსისუთროსმა გამოუშვა 
ფრინველები, რომელნიც უკანვე მოფრინდნენ, რაკი საზრდო 
და დასაჯდომი ადგილი ვერ ეპოვნათ. გამოხდა ხანი და კვლავ 
გამოუშვა ფრინველები ქსისუთროსმა, მაგრამ კვლავ მო- 
ბრუნდნენ ხომალდზე. ამჯერად კლანჭები ტალახით ჰქონდათ 
მოსვრილი. ხოლო როცა მესამედ გაუშვა ფრინველები, აღარ 
მობრუნებულან ფრინველები უკან. ახლა კი მიხვდა ქსისუთრო- 
სი, რომ ხმელეთი გამოჩენილიყო უკვე. შემდგომ ამისა გაუხს- 

385



ზურაბ კიკნაძე 
  

ნა ხომალდს პირი და რა იხილა, რომ მთას მიდგომოდა ხომალ- 
დი, გამოიყვანა ცოლი თვისი, ასული თვისი და მესაჭე, განერთხა 
მინას, აღაგო საკურთხეველი და მსხვერპლი შესწირა ღმ- 
ერთებს. მერე კი მათთან ერთად გაუჩინარდა, ვინც კი ხომალ- 
დიდან გადმოიყვანა. როცა ქსისუთროსი და მისი თანმხლებნი 

აღარ მობრუნდნენ უკან, ხომალდზე მყოფნი გადმოვიდნენ და 
ძებნა დაუწყეს მათ, სახელდებით უხმობდნენ ქსისუთროსს. 

მაგრამ ქსისუთროსი აღარ გამოჩენილა, ხმა კი შემოესმათ 
ეთერში, არიგებდა მათ, ––- თაყვანი ეცითო ღმერთებს, თავად 
კი ღვთისმოსავობის გამო ღმერთებთან დასამკვიდრებლად 

წავედიო, ცოლ-შვილმა და მესაჭემ გაიზიარეს იგივე პატივიო. 
უთხრა, დაბრუნებულიყვნენ ბაბილონს და, რაკი მათ ერგოთ 
წილად, მოეძებნათ სიპარში ჩაფლული წარწერები და გაევრ- 
ცელებინათ ხალსში. ისიც ამცნო, რომ არმენიის ქვეყანაში იმყ- 
ოფებოდნენ. მოისმინეს, მსხვერპლი შეწირეს ღმერთებს და 
ფეხით დაადგნენ ბაბილონის გზას. ხოლო ხომალდის ნარჩენე- 
ბი დღესაც იქ არის, არმენიაში, გორდის მთიანეთში: ხალხი ფისს 

აფხეკს ხოლმე მას და ავგაროზად იყენებს. 
ამრიგად, მივიდნენ ისინი ბაბილონში, ამოთხარეს სიპარში 

ჩაფლული წარწერები, მრავალი ქალაქი დააფუძნეს, ტაძრები 
ააგეს და აღადგინეს ბაბილონი“ (56, 264). 

კაცობრიობის კულტურულ ღირებულებათა გადარჩენის მო- 
ტივი ორგანული ნაწილია წარღვნის მითოსისათვის. უამისოდ 

წარმოუდგენელი იქნებოდა ცივილიზებული ცხოვრების განგრ- 
ძობა დედამიწაზე, პირუკუ შემთხვევაში ყველაფერი თავიდან 

უნდა დაწყებულიყო. ამავე დროს არ უნდა გამქრალიყო ხსოვნა 
წარღვნამდელი ისტორიისა, რომელიც სიპარში დამარხულ 
დაფებში წარმოდგენილია როგორც „დასაწყისი, შუა და ბოლო“. 
ამით მიღწეულია კატასტროფის შედეგად გაწყვეტილი დროის 

კავშირის კვლავ შეკვრა. ' 
ბიბლიის შემდგომ ებრაულ მწერლობაშიც არსებობდა 

ტრადიცია პატრიარქთა (ადამიდან მოყოლებული ენოქამდე) 

386



წაროვნა 
  

ნაწერების შენახვისა წარღვნის დროს. იქ ლაპარაკია ორ ან- 
გელოსზე, არიუხზე და პარიუხზე, რომელთაც ევალებოდათ 
·წარღვნის განმავლობაში მათი დარაჯობა, რათა შემდეგ თავის 
დროზე გამოემზეურებინათ (89, 362). 

ეს მოტივი ასახულია ლოკალურ წარღვნათა ლეგენდებშიც. 
ამ მხრივ საინტერესოა თქმულება პალიასტომის ტბის წარ– 
მოშობაზე (93,74), რომლის მიხედვითაც ცოდვილი ქალაქის, პა- 
ლიასტომის, დაღუპვისას უნდა გადარჩენილიყო ანდრია 
პირველწოდებულის ხატი (აქ ისმის ექო იმ ტრადიციისა, რომ- 
ლის მიხედვითაც კოლხეთში პირველად მოციქულმა ანდრიამ 
იქადაგა ქრისტიანული სარწმუნოება). სხვაგვარად რომ გამ- 
ოვთქვათ, ამ ხატის სახით უნდა გადარჩენილიყო მასში გან- 
სახიერებული ქრისტიანული რელიგია, რომელიც ქალაქისა და 
ფიზიკური ეკლესიის განადგურების შემდეგ სხვა ადგილას უნდა 
დაწესებულიყო. აქაც ვხედავთ შუამდინარული ათრახასისის 
ორეულს, ვინმე კიკოს (თავად სახელი მოწმობს მის ერთადერ- 
თობას), რომელსაც სიზმარში ესმა გაფრთხილება, რომ ქალაქი. 
დაიტბორებოდა; ისიც ესმა, რომ ხატი სხვაგან, სახელდობრ, 
შემოქმედში უნდა წაეღო თავად მას და იქ დაესვენებინა. 
თქმულების სხვა ვარიანტის მიხედვით, პალიასტომში არსებუ- 
ლი კულტი მის მსახურებთან ერთად ატანილ ივნა იმ არემარის 
უმაღლეს ადგილზე, ჯუმათის მთაზე, სადაც დღესაც დგას მთა- 
ვარანგელოსის საყდარი. ეს გორა შეიძლება ჩავთვალოთ შუამ- 

დინარული წარლვნის მითოსის ნიცირად ანუ მთად ხსნისა. 
თიამათმა უკან დაიხია, კვლავ გამოჩნდა სამყარო და ამ მთის 

მწვერვალები, ხელახლა იშვა ზღვიდან სამყარო და ამ სამყარო– 

ში აღმოჩნდა ერთადერთი ცოცხალიკაცი -– კაცობრიობის საუ- 
კეთესო ნაშთი. როგორც ვიცით, „გილგამეშის ეპოსიდან" უთა- 
ნაფიშთიმი „მდინარეთა შესართავთან" დაასახლეს ღმერთებ- 
მა და უკვდავება მიანიჭეს, ასევე მოექცნენ ზიუსუდრას -– მა- 
რადიულსუნთქვაშთაბერილი აღმოსავლეთში, დილმუნის ქვეყ- 
ნად დაასახლეს. ხოლო მათი ელინიზებული ორეული ქსისუ- 

387



ზურაბ კიკნაძე 
  

თროსი, როგორც ბეროსოსი გვამცნობს, ეთერში გაუჩინარე- 
ბულა ღმერთქმნილი. „მდინარეთა შესართავი" და დილმუნი 
ერთი და იგივე ქვეყანაა. ერთი მითოსის (74) მიხედვით, იგი არის 
პირველქმნილი მიწა, სადაც ოდესღაც, კაცობრიობამდე, ცხ- 
ოვრობდა ენქი და აღასრულებდა თავის დემიურგულ ღვაწლს. 

„დილმუნის მიწა წმიდა იყო, დილმუნი უბიწო იყო. 

" დილმუნი უბიწო იყო, დილმუნი ბრწყინვალე იყო...! 

/ 

დილმუნში ჯერ კიდევ არ არსებობდა ყველა ის უბედურება 
და უსამართლობა, რაც კაცობრიობამ შემოიტანა სამყაროში. 

ეს ნეტარი და უზრუნველი ყოფა, სრულიად საწინააღმდეგო იმ 
ყოფისა, რაც წარღვნამდე გაიარა ათრახასისმა, ამგვარად არის 

გადმოცემული: 

Vდილმუნში ყორანი არ ყრანტალებდა, 

დილმუჩში ყვავი არ ჩხაოდა. 

ლომი არავის მოაკვდინებდა, 

მგელი ბატკანს არ გაიტაცებდა, 

ძაღლი თიკნის გამგლეჯი არ უწყოდნენ, 

ტახი ხორბლის მჭამელი არ უწყოდნენ, 

დილმუნში ქვრივ-ობოლი არ იპოვებოდა, 

ძერა ცარგვალზე არ დაბრუნავდა, 

გუნდს მტრედებისას არ დაეცემოდა... 

მგალობელი არ შეიცხადებდა, = 

ქალაქის წიაღ არ გოდებდა (97, 'ტ. / 

სხვაგან სად უნდა დაესახლებინა ენქის, კაცობრიობის 
მფარველს, მის მიერ გადარჩენილი კაცი, თუ არ დილმუწში, ისევ 
თავის ძველ და მარადიულ 'ქვეყანაში? ამას გულისხმობდა იგი, 
როცა ათქმევინა წარღვნის წინ უთანაფიშთის მოქალა- 

ქეთათვის, -–– „ზღვაში ჩავალ და ჩემს ბატონ ენქისთან დავმ- 

388



წარღვნა 
  

კვიდრდები“. ამ კაცმა გამოიარა იდუმალებრივი განსაცდელი, 
როცა იხილა შესაქმის წინადროინდელი ქაოსი, თიამათის 
გამთლიანება, სამყაროს ძირი. ყოფიერების დასაბამის მხილ- 

ველი კაცი ღმერთის დონემდე უნდა ამაღლებულიყო, და როდე- 
საც ენლილმა და სხვებმა მას უკვდავება მიანიჭეს და თქვეს, –– 
ესეც ჩვენი მსგავსი გახდესო, ამით თითქოს სცნეს ფაქტიური 
ვითარება. წარღვნის გმირი ერთი საფეხურით ამაღლდა კაცთა 

მოდგმაზე; ამიერიდან იგი უკვე აღარ ეკუთვნოდა კაცობრი- 
ობას -–– ამელუთუს. 

მაგრამ თავად კაცობრიობაშიც შევიდა სიახლე; ამ მიჯნის 
გადალახვის შემდეგ ისიც არსებითად შეიცვალა. რასაც ახლა 
ვიტყვით, ეს არ შეადგენს ძველი მითოსის თემას, მაგრამ იგი 

ცხადად არის გამოთქმული „გილგამეშის ეპოსში“. იმ ადგილას, 
სადაც ენლილი გამოთქვამს გულისწყრომას კაცის გადარჩენის 
გამო, ხოლო ენქი პასუხობს: „რად არ განსაჯე და მოახდინე წარ- 
ღვნა? ცოდვილისთვის დაგეკისრებინა ცოდვა, დამნაშავისთვის 
მისი დანაშაული. რად არ გაფრთხილდი, რომ არ დაღუპულიყო 
უდანაშაულო კაცი?" ენლილისთვის კაცობრიობა არ არის დიფე- 
რენცირებული – მისთვის ყველა დამნაშავეა, ხოლო ენქი ამ სიმ- 
რავლეში განარჩევს დამნაშავეს და უდანაშაულოს, იგი კოლექ- 
ტიური დასჯის მოწინააღმდეგეა. პროგრესული სამართლე- 

ბრივი იდეა –– თუ ამ ეპიზოდს იურიდიული თვალსაზრისით შევ- 
ხედავთ -– ანალოგიას პოულობს ძველი აღთქმის ერთ ეპიზოდ- 
ში, სადაც სოდომის მოსახლეობის მოსალოდნელ განადგურე- 

ბაზეა ლაპარაკი აბრაამსა და მის ღმერთს შორის. „ნუთუ მარ- 

თალს უღვთოსთან ერთად დაღუპავ? ნუთუ მართალს უღვთოს 
ხვედრი მოელის? უკეთუ აღმოჩნდა ამ ქალაქში ორმოცდაათი 

მართალი, დაღუპავ მათაც? არ შეიწყალებ ამ მხარეს ამ ორმო–- 
ცდაათი მართლის გულისთვის?.. რქვა უფალმა: უკეთუ ვპოვე 
სოდომ-ქალაქში ორმოცდაათი მართალი, მათი გულისთვის 
შევიწყალებ მთელს ამ მხარეს... უკეთუ ჰპოვო ათი? კვლავ ჩაე- 

ძია აბრაამი; ხოლო ღმერთი: არ დავღუპავ ამ ათის გული- 

389



ზურაბ ჰიკნაძე 
  

სათვის...“ (დაბ. 18: 23-32). ამასვე ვკითხულობთ ეზეკიელის 
წიგნში: /ვინც შესცოდა,ის უნდა მოკვდეს. შვილმა არ უნდა აგოს 
მამის უცეთურებაზე პასუხი და მამამ შვილის უკეთურებაზე. სი- 
მართლე მართლისა მასვე უნდა დაეკისროს, ბოროტება ბორო- 
ტისა მასვე უნდა დაეკისროს“ (18: 20). 

ამგვარი თვალსაზრისი არამითოსური თვალსაზრისია. მითო- 

სი ამგვარი თვალით არ უყურებს კაცობრიობას; კაცთა მოდგმა 
(ამელუთუ) მისთვის ერთი მთლიანი, განუწვალებადი ორგა- 
ნიზმია, ერთი დედის –– რომელიც არის „დედა მრავალთა შვილ- 

თა“ -- ნაშობი და ამიტომაც ყოველი შვილი, ჯერ კიდევ ჭიპით 
მობმული დედის საშოს, 'ყველა შვილის საყოველთაო ბედს 

იზიარებს. მაგრამ, ამასთანავე, ჩვენ ვიცით, რომ შესაქმის უპ- 
ირველესი ღვაწლი – განწვალების აქტი მუდამ ხორციელდება 

და ცხადდება ყოფიერების ყველა სიბრტყეზე და ყოველ სფერ- 
ოში. კაცობრიული საზოგადოების მიმართ იგი შეიძლება ერ- 

თიანი მასიდან ინდივიდის გამოყოფით ანუ პიროვნების ემან- 
სიპაციით გამოიხატოს. წარღვნის მითოსში ჩვენ ვხედავთ, რომ 
ამ აქტს ახორციელებს ენქი –– კაცობრიობის ღმერთი უპირატე- 
სად, რომელიც ზომაზე მეტად გამრავლებული კაცობრიობიდან 
ამოარჩევს ერთს, ათრახასისად წოდებულს, რომელიც შემდგომ 
შეიქნება წარღვნის გმირი. ამავე აქტს ჩაიდენს ენლილი ათრახ- 

ასისის მიმართ, როდესაც წარღვნის შემდეგ კვლავ გამოჰყოფს 
მას კაცობრიობიდან, მიანიჭებს რა უკგდავებას. ამასთან დაკავ- 
შირებით, უნდა ითქვას; რომ თავისუფლების მითოსური კონ- 
ცეფცია, რომელიც გამოხატული იყო სიტყვით. ამა-არ-გი => „დე- 
დისკენ მიბრუნება" -– კარგავს თავის ძალას. შვილი ცდილობს 

გაიქცეს დედის წიაღიდან და ამაში ხედავს იგი თავისუფლებას. 
ეს მისწრაფება, სხვათა შორის, გამოხატულია აშურულ-ბაბილო- 
ნური ეპოქის ფსალმუნებში, სადაც პიროვნება ევედრება თავის 
ლვგთაებას, გაათავისუფლოს იგი თავისი მშობლების, ახლო და 
შორეული წინაპრებისა და იმ საყოველთაო ცოდვისაგან, 

რომელიც მას, როგორც ინდივიდუუმს, არასოდეს ჩაუდენია. 

390



ქვეყნის ისტორია და მითოსი 
  

შუმერულ ეპოქაში ამგვარად მომართული ცნობიერება (შეგ- 
ნება) წარმოუდგენელი იქნებოდა. ამ საკითხს მითოსიდან გა- 
დავყავართ ეთოსის სფეროში, რაც ცალკე ყურადღების ღირ- 
სია, ხოლო მითოსური ხანა აქ თავდება წარღვნის ეპიზოდით. იმ 
ხანაში, როგორც „შუმერელ მეფეთა სია" ირწმუნება, მეფობდა 
ამ ქვეყნად მწყემსი. დუმუზი, შუამდინარეთის მეფეთა 
წინამორბედი ინანას სიყვარულში -– მთქმელი სიტყვებისა „მე 
უბრალო კაცი არა ვარ, მე ქალღმერთის ქმარი ვარ" – მეფობ- 
და, ვიდრე იმავე ქალღმერთის წყალობით უდროოდ არ ჩახდა 

ქვესკნელს და ღვთაებათა შორის არ შეირაცხა. შუამდინარულ 

მითოსში დუმუზი პირველი'მოკვდავია, რომელიც გაღმერთდა, 
ხოლო უკანასკნელი –- ათრახასისი ზიუსუდრა, „კაცთა თესლის 

შემნახველი“. 

391



დამოწმებული ლიტერატურა 

/#I5V3I1(0ი6CL I. VV0IIL6წხსCჩ ძი, ყყმიIVყ5Cიტი 50I8Cჩ6, 80VM0ი, 1963, 
#6 II VV.L. (ით 1ი6 5(0ი6#ძ90 (0 Cჩი§სმIIVV, 88I0თი(!0, 1937. 
#ტ!5ჯLი 8. ჩყთხ2'5 „88იო, #5060C! 0წ 0CI ჩი06LV Iი 8 §სთნ8იმი MVV, 

Cიიტცგიჩმძტი, 1972- 

#ტოთ!8L ჩ. L8 9IVნIძს8 ორვიხ0(მინიინ გჯCჩმI0ს0, ჩგი§, 1961.. 

#ოიი( ჩ. ა5VოხიI5ვონ CI5ი0Iძსი ძს I60CIL0II6 80 M650ე018(VI0 (06Vსბ 
ძ'/M55VI0I00I6 50, 3, 1956. 

#ტიC0იL Mიმ” ნვ5ხი/ი ICXC ჩ0|გნიქძ 10 100 0Iძ I05(8ოტის. ნძ. ხV ჰ. 
სIICიმIძ, 2” ნძIსიი, ს იC6ს(იი, 1955. 
#იიგ!5 0, 66 #Iიძ5 0! #55VII2მ. 10606 Cყილ!იითი ICXL5 VIII IIმი§18'0005, 
IIმი§II6/2ხ00ი5 CსC., I-0ი წჩ6 0II0Iიმ! 00Cყო6CLXL5, V0I. VI, 1956. 
10 #5§VIმი 0ICVI0ივ ი 0! 0908 სიIV6I5ILV 0” CIICმ890, VCI. VI, 1956. 

C30IIC0 ს. C.MVIM (ი M05000კ8M8ი LIICI8LVI8 (CII6ML8118 V0I. 42, (856. 1-2, 

1972) 
C851ი C. Lმ 50I6იძცს! ძIVIი0, IიC0ძყისიი გ I6LVძ6 ძ6 I8 თო6ი1მIII6 ი16- 

§0ი0სმოI8იი0, 85, MCMLXVIII. 

Cმ251%0IMი0 C. სთმგთოს. 1ი2086 LXII060IV§ I6XL§ (2C(6CჩML II /ს#§§VVII010- 
„9I6, 59, 1959). 
009009327 L. ჩ. ტიIთმI5 6თიI9)ი9 I9თ მ LIსI (0M6ი(8118 V0I. 27, 1968). 
Cხ0I)ოძ C. CI6 65Cჩმწწყიძ ძ05 M6ი§C6იჩი0ი ხ0იI| ძეო 88ხVI0VI6Iი (70I5Cიჩ 

ძი” 00VI5Cჩ0ი M006იIვიძ!§Cჩ0ი C655CII5CჩგL 70, 1916), 

Cხ6IIიძ ნ. CI6 /MXMX2ძI5Cჩ6 C6ხ6155006 “Iმიძტიტხყიძ”, 86(IVი, 1953. 
CხიIIიძ ნ. I00 სიძ Lიხძიი იმCიჩ ძლი V0I5LCIIყიშ ძი 88ხVI0VI6! | L6II: 
'I6X(6, 86! V)9ძ L6CI071ძ, 1931. 
CII99C M. C8V0ი18!! CI I8 MმიძIმ9016 (CX 01ხ0 (6I0'0ისოთ, §5VI0I8 680 
VVIძ0იL8ი ი. II). 

CII2ძ0C M. L0 იVV) ძC 'C(CIICI (610ყC, /M-CჩC6L/005 6LI6ი6Iს0ი§5, ჩმო§, 1949. 
CII296 M. L6 58CI6 6! იI0Iმი, ჩ8115, 1965. 

ნოM სიძ VVCI(იწმიყიძ. CIი §ყო0ი§86ჩ6L #6CII5CMM-L6XL სხ6I ძI68 "“L6IV8 
V0ი ძ6/+ VV6IL V0ი ჰიის 88თიგ!ძL სიძ §. M. «მომი ჰიიმ, 1959-1960. 
C„თგი LC. CI6 #9V0CVI5Cჩ0 00I0910ი, 86VIი, 1905. 

ნ8IMციო§16!ი #. წIსCჩ 006 #MM8ძ6 (2CI15CჩIL IV, #55VIICI0910, 57, 1965). 
(გIMცლი§ჯი!ი #. §Vთ0ი58Cჩ0 ICII0I650 1CXL6 1. CX0CI! LIMM/თიცი მს VIიIოყიმ



  

35-ა. 

V0ი I5Iი (2615CჩIIL III /#55VII0I0016 49). 
ნ8I%6იო5%C1ი /#. 5ს.0005Cი6 ICIII656 10X6 2. ნIი 5VIV0I-LI00 (7CI(5Cჩიჩ 
წსI #.55VIICოCI09I6 50, 1952). 

წვIMიი§LიIი #. §სო6ი8C06 ICII0I650 (CX6 5. CიMI სიძ ძI8 VVCII0(ძიყიძ 
(726CI:5CMII%L IVC #.65VICI09I6 56, 1964). 

”გIMრი5ჯიIი #. სIოI05|ლიყიძცი 2ს“ ვსთო0ი05ლჩიი C(გოოთვM (7C5CჩMM 
წ #§55VII0I0916 47, 1942). 
მIMდი§(8სი #. §სო0805C%ი0 (6II0!050 ICXIL6 6. CIი 5ყიო6იM56ჩ6ჯ/ LI696578- 
სხი! (26(-5CჩI/%L Iს, #.55VIII09I6 56, 1964). ' 
Cი” 8.L. 5Vთხი!§ 0, X-6იI5(00MC M85000L8LMI8, M6V/ LI8V06ი მიძ Lიიძიი, 
1963. 
Cიიძმ ჰ: L0X8. VV0იძ გიძ LI6მV6ლი V0ძმ, #ტო§10/ძგო, 1966. 
Cი”ძიი წ. I. §სთოცივი CICV6Iხ5§, ჩჩII2ძCI0LI8, 1959. 

CV8V ა. Iი6 #ჩ I 18XIი 1ი6 LII6/8LVI6 0, L25 §ჩმიLმ, L6Iძლი, 1955. 
C”055თგიი L. L. 08§ CI8-C0095, VVVს.2ხს!9. 
LI9II0 VV. VV. 1%ი6 Cი/ციმს0ი CI VI-Mგოთოს (ჰისომ! 0, CსირI0ხ0”თ V0CI05 

V0I. 20, ი. 3-4, 1966). 
L2IIC VV. VV., Vმი დIMX I. ჰ. Iი8 ნXმI8ხიი იწ Iიგიიმ, M6V/ LIმშV6ი-Lიიძიი, 
1968. 
„ჰმCიხ5იი Iჩ. 1ი8 §ყონ6იმი #«Iიძ LI5L, CჩICმძ90, 1939, 
ჰმ60ხ5ლი Iს. M018§ 0ი MIი1ს/ (დღოდიL8Iმ V0I. 42, I85C. 1-2, 1973). 

.· ჩჰ260ხ58ი Iჩ. , (“მო6! §. M. I/ი6 MVCთ 0I |იმიიმ გიძ 8IIVIIV (ჰლს”იმ! 0 

Mტგმ! C85!6/ი §LII0I0§ V0I. XII, ი. 3, 1953). 

ჰI2ი105 C. MVIი მიძ ჩIIყ8I (ი (ჩ6 #ტიCI86იL M68I Cმ5L L0იძძი, 1958. 

)95VI წ. 706XL§ L6II016VX §Vთ60V0ი§ (L6C6VV6C ძ'/-55VII0I00!0 35, 1, 1938). 

ჰი5VV LL. I6XL5 #6I10I6VX §ხთოც6ი8ი5 (LC6VV6 0ძ'/ს§5VI0I0010 39, 1942-1943). 

.· ჰიძვხი დ. ICXL§ ICII0I0ყX §სთ6ი6ი§ (6CVV6 ძ'/X55VI0CI00I6 44, 1950). 
(იშ L. VV. 5C6V6ი 18ხIC1§8 0! CI/68VI0ი, V0I. L0იძიი, 1902). 

· M«66ხი%( L, CIი §08ღხგხVI0ი!5Cჩ6, LIVთიყ§ მა) ძტი (6თიCI! C2Iძვ Iი 80”- 

§I008 (2CI5C%II II /#§5VXICI00!6 53, 1959). 
M#-8=ი09L 5. M. Cსი0!იით §L00I085 მიძ LII5(0VV 0! LII6(8LVV(6: Iი6 ხყოციმი 
§82C,60 MმII8296 ICXL5 (-0C000ძ0იძ5 CI (იტ #ომილცვი CXII0ოC500VIC8! 50CL- 
6CVV VXCI. 107, ი. 6, 1963). · 
#(წყ7ვორ-5. M. ისოთოხ2!'§ #იიყმ! მი§სოი0წიი: მი Iთიხიიძმი! CიწV6ისიი (0 

"იგიიმ'§ 00506ი! " (8ყIიხხი 0! VI6 Mხინოლვი §06ი0015 0! 0ი8იჯგ! დძ- 
§08ICი ი. 183, 1966). 

(გირი §. M. ნ6ითი0I%V8- მიძ 100 L0I9 0წ /MმL8მ, მ §სოზიმი 00!CL8IC 0 II80 
გიძ Iგი, CII806!0ჩI8, 1952. 

”ვთიC 5. M. |იმიიგ'§ 005C6V! 10 1ი6 M6(ი0L VV0იძ (ჰისიიმ! 0 Cყი6I- 
(იწთ §LVIძ905 V0I. 5, (85C. 1, 1951). 
V”გიი 5. M. ვ5სოტიომი MVIიიI0ყV, CსII8ძ6|ი0+I8, 1944. 
(მგოიL §. M. 1ი0 58მC(0ძ M8იI8096 LI0, 8I00ღIიძ(იი-Lიიძიი (19691. 

393



  

LგხგL წ. L6 ი086=ო%6 ხმხVI0იI6იი06 ძ68 (8 CI08ყ0ი (ნწისოთმ CI5), –8ი§, 1935, 
L3ოღ ხი"! VV. C. მიძ MIII3I9 #.. ს. #C8-LI85)5. Iი6 88ხVI0იI8ი 5L0IV 0' 106 
CI00ძ. 0X%0Iძ, 1959. 
LვოთხიII VV. C. 83ხVI0იIმი VVI959ძიიი LII6(8LVI6, 0CXM%I9, 1960. 
Lგოხ6II VV. C. I9I/66 LILC(8IV IX8V6CI5 0! (06 88ხVI0ი!8ი§ (/CLIV 1სI 0ი- 
0იL0რფიფისიძ 8. XIX). 
Lგოხ6ILVV. C III6 CI6გ8! 88LVI0 0, 00 M050ი0|8ღ08ი LXCIIთI0CV§ V68! (IIმ0 
XXV, ი. 2, 1963). 
Lგოხი!:L VV. C. IIMV6 500ძ 0I #Iიძ5-MIი (XIX-თ I6იC0იXC6 /#§5VI0I00!0V6 
Iი(გომხიიმ!6, L6 08I215 6( I8 ICV8VIL6). 
Lმოძძიი 5L. I9VI0 მგხVI0იIმი C0IC 0! CI68M0ი, 0X%Iძ, 1923. 
Lგიძძიი 5L. 88ხVIიიIმი ჩიი!08ისე! 5§58Iთ§, –8M5, 1927. 
LტფICIი L. LII -XC8Vგხიი V0I. III, /M-Cი2IC 5ტმI-Iთ0IC5510ი5, MCVV-VCIL, 1936. 
L6VVV M. Iიხ6 8მხVI0იIმი 8მიMძიიისიძ 0 სი6 «8V M8ხ§ L0600იძ (#MVCMMV 
0068ი18IXI VCI. XVIII, 1948). 
LIთრLL.L6 ხენბო6 6იIიყი “|იმიჩმ 6 CხIი” (008088 V0I. 40, (850. 1, 1971). 
LVCM6ის!!!| ს. 0. #ოCI6IM IXLX86CCV95 0! #§5VII8მ მიძ 88ხVI0ი19 V0I, 1, CLIC8ძ0, 
1926. 
LსCM6ის!!! 8. 0. 1ი8 #იიმგ!5 0! §ციიგლიჩტიხ, CMIი200, 1924. 
MVხCI9 LI. §. Cს0500ი5 90 C05=000LX00 6( ძი C050010!09!C თი მ7ძტ0იი05 
(ჰის”იმ! 4ტ518ს0V6, 1. CCXX, ი. 2, 1932). 

ცხი,ისხი! M. 06, ისMIი056 8იძიწ MC (ო ზ§სთო8მი§ლიზი (Iიივ§ხიICM6I 
808090 2სL #სIIIMI8§56ი§Cჩმჩ, 50იიძი:ი6ჩL 17, |იი§5ხIVCM, 1963). 
ლილიიიის!სო #.. L. #იCI6ი! M6500018MM8მ, ჩიII8I! 0! 09889 CIVIII58ხ0ი, CI 

Cმ90 მიძ L0იძიი, 1964: 

05ღ00„წი 6. ჰმხVძი მიძ 88გ8I, 5LI0I05 ი! = 800L # 0509 გიძ 10I810ძ 
00Cსთ8ი1§5, Lყსიძ, 1955. 
რვIII5 5. #. 88ხVI0იIმი #MILს წ65LV8I, C0იციიმძ6ი, 1926. 
ჩიIიი C. Iხ0 CV0I00!C8! MVი 0, 186 “56Vცი 58005" (00CLX8I18 V0I. 30, 
წ8§C. 1, 1961). 
L0ძ0:5 ს, VV. Cხილნ!/იწი რგიმI0I6 0! თ6 CIძ 105'80ოCVL, M6V/ V0IX მიძ 

CIითიგს, 1926. · 
IმიოიIVV. LI. ჩიჩ. §სო06ი5Cჩ6 +4ბიძ5ჩ/ოიძი” ძი, I§IM-26CIL Lიძიი, 1965. 
წყხიი VV. 8იყIიი ძი, ჩიI050ლჩ6 ი IიძI8ი, მს5 ძ8ი V0ძ0ი, 86LIVი, 1955. 

§Cჩიგხ6) ჩ. 800705505 სიძ 0I6 ხმხVI0ი!5Cი-იCII6ი!5V5Cჩ0 LI(6(მLსს 
LCI02I0-86IIი, 1923. 
5Cჩ-”მძიV ნ. §მთოIყიძ V0ი 855VII5Cიტი სიძ ხმხა)/0ი!5ლიტი 18X06ი, 8. 
III, 1 +I8ჩ6C, 86IIი, 1892. 

§56ჩ/მძიL ნ. §მოოIსიძ V0ი 855Vი5Cჩცი სიძ ხვხVI0იI§Cჩიი ICXL6ი, 8. 
II, 2 LI8ჩ0, 86Vი, 1890. 
§)გხ%9 #. გიძ მი,ყყოგიი ნ. 1ი08 C0I6C0ი CL აყოტიმი (8ოის8 LIMVოი§, 
MCV/ V0IX, 1969.



  

59-ა. §)ცხიი #. MI5C0IIვირის§ §სონიმი LLVთი§ (205CიMჩ# IV #§5VII0I00I6 
63, I. LI8Iხხმიძ, 1973). 
5)ბხლ, #. 0CI MიიძძიL Mმიი8ვ-5სიი Iი ძი. 5§ყონი§Cირი 0ხCIIICI0.- 
Vიძ, I. ICII: 16XI6, 5(0LიიIთ, 1960. 

§)ცხ6(9 #. ნIი §61ხ5ჯ0XCI5 005 #ტი!ძ5 LLმოითს/8ხIV0ი 88ხVI0ი (20(5Cხ7Mჩ 
IVI #,55VI0I09)0, 54, 1961). .. 
§0ძცი VV. V0ი. I16ი5C6ი0- თ /#I6ი 0ი08იL 86Vი-C6LIიძტი--ICIძ6|ხი!ყ, 1954. 

ფსიის, /) C0II86Cყ0ი 0/ §სომიმი მიძ /MX«მძ(გი |იმი(მყიი§, C(8», 1958. 
“(8IICთVI15L IM. 7M#XX8თI5Cჩ6 CCLI6/6ლ0I!წი61მ, LICI5IIXMI, 1938. 
1ჩითი5§ი0ი L. C. წIი0 LCVII5 ვიოძ CVII §%IIIL5 V0I. I, Lიიძიი, 1903. 

“ხყხწნიგს-ხმიფI!ი LI”. Lმ წი ძ0 (2 ძითIიმსიი ძისI6იი6 (L6VVყ06 
9'/M55VII0I00I16 IX, ი. 3, 1912). 
“ჩსხსიმყ-ნმიძ!ი წ. L'0X8I(8V0ი ძ'I5(8/ (-6VV6 ძ'/ს§5VIIC0I00!6 XI, 1914). 
სიყწიმს-მვიძსი LI. L085 (ი5CI0V0ი5 ძი §სო6C!( CI ძ'/MX#8ძ, ხგი§, 1905. 
“ჩსწიმყ-ცვიძყ!ი CI. L65 CVIIიძI0§ ძი 60ხძ6მ, ჩ8VII§, 1905. 

იხწ/ხიმყ-0მიყ!ი წ. სი8 ქ#6Iმხიი ძ0 I2 ჩსს8ო6 იმოიმძი6 ძი §მ/ძიი, 
–8I§, 1912. 
(05Cმიიტ ს. 5ს(V I8 ჩის”მხ)0ი 6 I6 §5Vთხი!6 ძს 860(ი!0ი (ო«6V06 
ძ9'/M55VII0I0910 14, 1917). 
Vშმი CIIM I. L6 ო008ჩ C05LIძსხ6 ძმი§ I2 006508 5სთხიციი8 (#8 0006ML8- 

I 8 6ძ. 50CI6(8105 00.6იL8I05 ძმი!Cმ, ი0”V6809IC8, 5VCIIC8 V0I. XXVIII, 1-2, 1964). 

Vვი CM „I. L65 C0IM8CL5 6(VIძს65 ძმი§ |8 M65000('8MI6C 6( I6§ §VიC(CLI5- 

«ი85 ძ6 Iმ (6IძI0ი §სო8ინიი (5VიCI6V§-0ი60, 06ძ. ხV =V6ი §. #MმIIოიი, 

5(იIჩიIთ, 1969). 
Vვი 0IIM .. ყიმ IიCმი(მს0ი მიCიიდნმძიმიL!გმ ი81I558ოიC6 ძ6 Iიითო6 (0L-"- 
C(CX8I)8 V0I. 42, (85C. 4, 1973). 

Vმი 0I)M .. Iი6 Vგიმი16 ძს ჰიხი0C ძ “I C5CI8V6 00 I8 Lსი6" (0M6ი|8Mმ 
V0I.41, I85C. 3, 1972). 

VVIICM6C CI. 025 LVძ8Iხმიძ80005, VVI65ხმძცი, 1969. 

VVIL7CI MI. MIიCჩიI§მძ9 ხიძ ნიMI (0II6IL8II8 VCI. 15, წ95C. 3, 1946). 

VV8IL6ხყCჩ ძლ” MVLი0I09!0, ჩ0-80596ძ6ხცი ყVძი LI. VV. LI8V5519, !. #ხI8L- 
Iყიძ. CI6 /MI8ი #VIILIIV6CI#6V, 2. LICI6(სიოძ. 
#თდვI8C5088 8.M, 0098 სIVM60CM8ი ი08CM8 0 (#იხ”შM6CI!ს6 M 6C 

V#M99CI08LMM 8 ”IMIIVM6 (80CI-MMV% ”0068+(6V VICI0C0CMM 1, 1962). . 

ც8MV«CLIL5668 8. M. 00088+0CLIVV6VCM89 I080C1ხ 0 08VX 6081ხ%X, M., 1917. 

8VMიო0ლ 6. ს. VICMVCCI80 /068+MI6V | 06LIVIM, M., 1972. 

8VIოIM II. V0 X89VI,9868, M., 1961. 

. XCM3I45ხ XM801II-IX, ICM 3, M., 1969, 

.· 33M0Mხ! M8LV, M., 1960. 

387»M0CMV#V% დ. Cთ., ოლIV”#Mი 30MMM3Mმ, II900”08ი, 1922. 

M69M00 C. LI., IICI00M9 #M8MVM9M86“C98 8 LLIVMCCC, M., 1965. 

II096M9ი დლ. ჩ08იხ6MხIM CI0880ხ MII8CCMM96CM0V 0088+0CIM, CII6, 1887. 

395



  

396 

Mგ2ც2M-Mშ იმ, #VII8VCMVMV I600V90CMVMV 300C, M., 1973. 

M366C0M 8. M., C80M2MM8M%# 8. V., C00/#M083M81CM89 10008M018 300X4 

600L3LI, M., 1973. 
M3+Xხ6 M. 3. /1068906(Mი6ICMVM6C MVძხI!, M.-)I., 1956. 

MVთიი0IV#9 M 80008მ8MM9 #23200008 80C10VM0V V 10X-M0M #3M%, M., 1973, 

CI=460LIM" 6.II., C-0VMIV0მ MVთდ0ი0IMM9CCMVX ICMCIC8 «”VV868/ხ!», M., 1972. 

_“I100-MI6% M. I1., CVI0C0თM98 98LV8მ, M., 1960. 
IIი+06ნM9M9 #6. 0 L6M0+00ხIX CVM808X 8 CI289MCM0V #M800,0M0% ი0033##, 
X80ხM08, 1914. 

ნიი80ემ, M3608MM6I6 IMM+MIხI, M., 1972. · 
1000008 8. II, MX ი00VMCX0X9CLIVI0 56M0100ხIX ი03V/V0CCMMX CVM80008 
(C6. «ჩმMMIM6 თდ00M%I MCMVCCI88», M., 1972). 

1 9XV66CLIXCM C. LI., M6+8თV3VM2 8 9068L0% | 66LIVM, M., 1910. : 
'0V601LIM0M C. LI., VCLIM6 0 II0I0C6 8 010 MCI0MVM, +. 1, M.,.1900. 

. Cრ00M0#I, M0CX, 6M0M. VI/IMIIMM M 3იMI068MM6I, M., 1958. 

. Cდ00CM8M #. C., ჩმაCM83ხI 0 C8M0L80618X, M., 1961. 

X00CI0M8VM9 900 MCI00VM 0068M6/0 80CI0#8 M0/, ხ6ი2MLM6V გში. 8. 8. 
C+X0V80 M #8. IL, ნ808808, M., 1963. 

3MM90M20 # 800X08IICIM X00CI #ი2+IხI. 4იმი0ხიისიი, ი00080ი M 
M0MMCII>80VV VI. M8-MC80V (80CXIV% #I068.M6V MC>00CVM, 4, 1964). 

L0C2+-ხ M3, MMძთახ) /1006811C10 MVI89, M., 1965. : 
§IM009)6CM#M 3. VM., 0 8088LM0-06V0CM0M თიM«0C (C891VIIIMLIIC), M8160M8ის! 

LMI0 3IM0(08%MVM I CV3MM XVI-XVII, ;6MIIMCM, 1972. 

არჯევანიძე ე. ანოტირებული ბიბლიოგრაფია „CMCMII+«“-ში გამოქვეყ- 
ნებული ქართული ხალხური სიტყვიერების მასალისა, თბ., 1972. 
ბარდაველიძე ვ. აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის ტრადიციუ- 
ლი საზოგადოებრივ-საკულტო ძეგლები, I, ფშავი, თბ., 1971. 
ბარდაველიძე ვ, სვანურ ხალხურ დღეობათა კალენდარი ,1, ახალწლის 
ციკლი, ტფილისი, 1939. 
ბარდაველიძე ვ. ქართული (სვანური) საწესო გრაფიკული ხელოვნების 
ნიმუშები,თბ., 1953. 
ერიაშვილი ჟ. „ ელოსნის“ ინსტიტუტის საკითხისათვის ხევსურეთში 
(მასალები საქართველოს ეთნოგრაფიისათვის XVIII, 1975). 
ვირსალაძე ე. ქართული სამონადირო ეპოსი, თბ., 1964. 
თამუზის სიზმარი, ძველი შუამდინარული პოეზია, თბ,, 1969. 
კიკნაძე ზ. არწივი და სამი სკნელი (, მაცნე“, ენისა და "ლიტერატურის 
სერია,4, 1973). 
კოტეტიშვილი ვ. ხალხური პოზია, თბ., (961. 
მსხალაძე ა. აჭარის საოჯახო საწესჩვეულებო პოეზია, ბათუმი, 1969. 

მელიქიშვილი ლ. ქართველ მთიელთა საქორწინო ურთიერთობის ის- 
ტორიიდან („მაცნე", ისტორიის, არქეოლოგიის, ეთნოგრაფიისა და ხე- 

ლოვნების ისტორიის სერია, 1, 1972). ·



  

ნიჟარაძე ბ. ისტორიულ-ეთნოგრაფიული წერილები I!,თბ., 1961. 
ოღუზ-ნამე, თარგმნა, შესავალი და კომენტარები დაურთო ლია 
ჩლაიძემ, თბ., 1974. 

ოჩიაური თ. მითოლოგიური გადმოცემები აღმოსავლეთ საქართველოს 
მთიანეთში,თბ., 1967. 

ოჩიაური თ. ქართველთა უძველესი სარწმუნოების ისტორიიდან,თბ,, 1954. 
რუხაძე ჯ. ხალხური აგრიკულტურა დასავლეთ საქართველოში, თბ., 1976. 

. სახოკია თ. ეთნოგრაფიული ნაწერები, თბ., 1956. 
საფო. ლირიკა, ძველბერძნულიდან თარგმნა, შესავალი წერილი, შენიშ- 
ვნები და სახელთა საძიებელი დაურთო ნანა ტონიამ, თბ. 1977. 
უფროსი ედა, ძველი ისლანდიური სიმღერები ღმერთებზე და გმირე- 
ბზე, გერმანულიდან თარგმნა და კომენტარები დაურთო გიორგი კა- 
ლანდაძემ, თბ., 1971. 

ქართული ხალხური პოეზია ტ. 1, ნაკვ. 1, 1972. 
შამანაძე ნ. ქართული ხალხური ლეგენდები, თბ., 1973. 
შანიძე ა. ქართული ხალხური პოეზია 1, ხევსურული, ტფილისი, 1931. 
შენგელაია დ. წერილები,თბ., 1955. 
ჩიქოვანი მ. ქართული ეპოსი,წ.II, თბ., 1965. 
ჩხენკელი თ. დევური და ღვთაებრივი („მაცნე", საზოგადოებრივ მეც- 
ნიერებათა განყოფილების ორგანო, 1, 1970). 
ჩხენკელი თ. ტრაგიკულინიღდბები,თბ.,, 1971, 

„ ცანავა აპ. ქართული ზეპირსიტყვიერების საკითხები, თბ., 1970. 
· ძლისპირნი, გამოსცა ელენე მეტრეველმა,თბ.,, 1971. 
ხალხური სიბრძნე I, ქართული ზღაპრები, თბ,, 1963. 
ხალხური სიბრძნე II, ქართული ზღაპრები, თბ., 1964. 
ხალხური სიბრძნე IV, ქართული პოეზია, თბ., 1965. 

397



საძიებლები 

1. პერსონაჟები 

აბელი 282-285 
აბზუ 87, 163, 164, 178,222,223, 231,236, 

2, 298, 332, ქვვ 
ადადი 61, 118, 232, 318, 370, 372, 379, 
381 
ადამი 160, 186,201, 270 
ადაპა 17 I, 184, 231,233-236, 376 
ადონისი 305 
ათრახასისი 234,236, 237, 259,37 1,372, 
-376, 378–382, 388, 390,391 

ამარ-უთუ („მზის ხბო“) 141 

ამირანი 138-143,255 

ამონ-რაე 140 
ანათი 351 

ანზუდი 123,279 

ანი, ანუ 67, 108, 114, 117, 130, 131, 148, 
150,171, 173, 184, 194,216,234, 235,240, 
242-245,257,318,384 
ანუნაქები 51, 148, I49, 178, 182, 185, 191, 
194,203, 204,206, 234,262,274,318, 322, 
ქ81 ! 
„ანუნაქთა ველი“ 189, „ყანა“ 202 
აპოლონი 183 
აპსუ 22, 87-91,92,98, 100, 1 10-1 13, 123, 

“ 145, I81,203,209, 332, 369 
„აპსუ-თიამათი 90, 100, 108, 112, 1 13, 127 
“არტემისი 363 
არიუხი 387 
არურუ 107, 185-187, 196, 206, 227,230, 
302 
ასტარტე81! 

398 

ატისი 305 
აფროდიტე 305, 339 
აფქალი 208, 231-235, 239, 259, 371,378 
აშერა 360,362 
აშთორეთი 351,360 
აშური 60-67,70-72, 170, 198, 235 
აჰურა-მაზდა 78 

ბაბა 43, 248-250, 345, 353,357 
ბაალი 362 

გათუმდუგი 26,30, 105, 251,252,272 
გეშთინანა 180, 299, 302, 310, 312-316, 
3I8,29 
გილგამეში 
25, 39, 47, 52, 58, 82, 122, 123, 169, 179, 
181, 187, 207, 230, 233, 237, 253,273, 279, 
296,312,377 
გირრუ 178 
გუდანის ჯვარი 174, 333 

დალი 335 
დამქინა ვჭვ 
დანაე 82 
დაფნისი 305 

დემეტრე 290 
დიონისე 183, 199 
დონბეთირი 141 
დუმუზი 24, 30, 119, 180, 181, 274, 279- 
283, 285, 287, 289-293, 295, 296, 299-302, 
306,317-329-332, 336-339,342-345,247, 
349,351,356,364, 365,377, 391 
დუმუზი-აბზუ 247,298



  

დურანქი 150, 155, 157, 158, 162, 164, 168, 
178, 180-182, 189, 201,245,275, 300 

ეა 88, 190, 269, 318, 332, ვვვ 
ენლილი 14,27, 31-37, 41, 43,48, 49, 53, 
55,58,61,63,77, 122-125, 136, 150-154, 
155, 168-170, 173,212,215,218,235,240, 
242-245,247,248,251,257, 262, 263, 266, 
285, 286,295,321, 368, 370-372,378, 384, 
389,390 
ენლილობა 56, 117 
ენმერქარი 25, 26, 105, 1 15,218,232, 249, 
280,286,287, 29 
ენქი 23,88, 100, 108, 113, 114, 117, 123, 
127, 148, 164, 177, 191, 194, 195, 197, 208, 
209,211,212,215-217, 220,222, 223,231, 
232,234,238,244, 247, 251, 257, 268, 298, 
299,321,322,358,371, 372,375-378, 381, 
382, 384, 388 
ენქიდუ 11, 122, 186-188, 205-208, 223, 
227-230, 233, 236,302, 31 1, 353,377 
ენქიმდუ 282,285,287,287,288,290, 292, 
305,331,332,363 
ენქიმდუ-კაენი ერა 68-70, 371 
ერეშქიგალი 124, 171, 173, 183, 184, 269, 
270, 320, 323,377 
ეტანა 25, 179,237, 304 

ვიშნუ 154 

ზევსი 119, 133, 349 
ზიუსუდრა 25, 259, 376, 383, 384, 387, 
ვი 

თამუზი 295, 319, 327 
თაშმეთუ 27 
თიამათი 87-92, 95, 96, 100, 101, 109, 110, 
113, 117, 126, 132-137, 142-148, 151, 191- 
194, 196,200,369, 373,374 

იასონი 290 

იახსარი 253 

იგიგები 195, 198,204 

იმდუგუდი (იგივე ანზუდი) 95, 12ქ, 173, 
179, 180,258, 263,279 
იმირი 200 
ინანა 31,37-41, 100, 119, 122-124, 181, 
214-218,220,223-227,230,232, 236,240- 
243,248,258,273-276,278-280, 282-287, 
289-291,293,295,296,299-301,303,306- 
311,317-325,327-331,334-344,346,348- 
360,363-365,381,391 
ინდრა 154 
იონა 144 
იოსები 84 
ისინი 54 

იშთარი 21, 37, 38, 58, 67, 81, 114, 226- 
228,270,276,327,351,353-355, 360 
იშულანუ 276,289 

იშხარა 178,354 

კაენი 282, 283, 285 

კეცალკოატლი 193 
კირკე 216 

კოპალა 253 
კორე 290 

კრონოსი 385 

ლაბუ 373,374 
ლაგაშის დედა 272 
ლაგაშური პანთეონი 45 
ლუგალბანდა 25, 48, 105, 180, 181,273, 
29% 

მარდუქი 55-57,59,60,63,65,66,68,69, 
71,72,75-78,80, 100, 1 13-115, 117-119, 
124, 126, 127, 130-140, 142- 146, 148, 149, 
151, 185, 186, 190-196,200,218, 242,249, 
261,266,318,3ვ33 
მართუ 11, 12,204, 227 
მესქიაგაშერი 25 
მითრა 154 
მუმმუ91,92,96,111



  

ნაბუ63,78,271,318 
„ნადირთ პატრონი" 186, 304,318, 
ნამმუ 92, 96,98, 99, 143, 150, 268, 273, 
358 
ნამთარი 269,372 
ნანნარი 257 
ნანშე 247, 250 
ნებროთი83. .. 

ნერგალი 118, 136, 182-184, 268-270 
ნინგალი76, 299, 308, 352 
ნინგირსუ 27,31-33, 44, 46, 95, 132, 163, 
243-245,247,248, 250,251, 256, 263, 318, 
345,346 
ნინგიშზიდა 171, 184,212,251,318 

ნინთუ, ნინთური 103, 196, 272, 273, 354, 
381 
ნინლილი 257 

ნინ-სუნა 105,253,257,273,312 

ნინურთა 67,95, 123, 136,241,243, 318, 

374,375 

ნინშუბური 221,223,321, 344 

ნინხურსანგა 196,244,247,249,251, 272, 

ვ8ვ 

ნისაბა 31,34, 189,207,231, 244, 247, 273, 
372 
ნოე 18,376, 379 

ნუსქუ 178 

ოანნესი 231,232, 235,236 

ოსირისი 199 

პან-გუ 93, 152, 201 
პარიუხი 387 
პრომეთე 223 
პრაჯაპატი 87, 93 
პურუშა 200,201 

სარდანაპალი 81 
სემირამისი81 
სინი 14,24,30, 48, 52, 67,76,77, 105, 114, 
115, 118,255,274, 283,299,318,321, 339, 
340,374 

400 

სუმუკანი 119, 186, 206, 211, 227, 288, 
302,304,318 

ტყაში-მაფა 335, 336 

უთანაფიშთი 178, 376, 383, 384, 387, 388 
უთუ25,29,31,34,99, 100, 115, 138, 163, 
182,244,245, 247, 248, 258, 282,284, 295, 
299,315,318,324,327,341 

ფუძის ანგელოზი 165 

ქინგუ 117, 190, 191, 193, 194,200 
ქსისუთროსი 384-387 

შამაში 57, 58, 62, 67, 75, 100, 105, 10ხ, 
115, 118,138, 163, 169, 182, 183,249,318 
შამხათი 11, 227, 228, 230, 233, 353 
შვიდი ბრძენი 233 

„ხორბლის ღმერთი" 327 
ხნუმი 186 
ხუბური 138 
ხუვავა 122-124 
ხუმბაბა 58,311 

ჰადესი 183 
ჰელიოსი 99 
ჰერმესი 216, 305 
ჰომეროსის გმირები 181 

I. მითოლოგიური რეალიები 

ალვა 278 
„ამბარობა” 334 

„ანუნაქთა ველი“, „ყანა" 189, 202 
„აპსუს თიხა" 197, 209 
არალის ქვეყანა (ქვესკნელი) 318 
არწივი 93, 173, 174, 179, 237, 258, 259, 
275,313 
არწივის მართვე 237 
აქითუ77, 136, 138



  

ბაბილონი (ზეციური) 149, 204 
ბალი 277, 289,357 
ბაბილონის გოდოლი 159, 160 
ბედისწერა 92, 146, 148 
ბედისწერის დაფები 123, 233, 263 
ბედისწერის სახლი 199 
ბეღელი 279, 292, 330-336,338,341,342, 
344-347, 349, 358, 360, 364 
ბოსელი 18, 53, 101-106, 116, 119, 142, 
249, 273,279, 283, 293,330, 331, 337 
ბოსელთა მეფე 326, 327 
ბურანუნა (ევფრატი) 22, 24, 173, 337 

გველეშაპი 10, 12, 42-44, 72, 132, (138, 
142, 143, 145, 325,373 
გველი 171, 173, 174-176,275,279 
გიპარი (წმიდა სანთიობო) 332,333, 336, 
341-344,349,358 

დედასთან დაბრუნება 28-32, 34 
დედაქალაქი 39, 52, 156 
დედის სახლი 29 
დედის წიაღი 28 
დელფოს ტაძარი 155 
დიდი ღერძი, სვეტი 31, 154, 155, 157, 
171, 176, 177, 179, (81, 184, 189,275, 281 
დიდონას სამისნო 377 
დილმუნი 13, 47,384, 387,388 
დურანქი 143, 144, 150, 155-158, 160, 162, 
164, 168, 178, 180, 181, 189,201,245,275, 
300 

ედემი 160 
ეროტიზმი 352-254, 356,357 

ვეშაპი78, 142-144 

ზიქურათი 20, 49,75,77,82,85, 157-162, 
165-167, 178, 203 

თავისუფლება 28-30, 182, 184 
თვალგანხმული 238 

იაკობის კიბე 184, სიზმარი 165, 184 
იგგდრასილი 174 
ინანას ნიშნობა 282, ინანას ცივილიზა- 
ცია 224, ინანას ჯოგი 119 
იფანი 174, 175, იფანი კერიაში 174 

კვერთხი 66, 67, 125, 150, 156, 157, 167, 
171,178,218 ' 
კვერცხი 91,93-97, 152, 268 
კოსმოსი 193, 194, 196, 214,246, 263,325, 
369 
CVI0I მძი 189, 205 

CI ძიისთ 189, 205 
CVIIყ§ 195 

ლაჟვარდი 331 ,344-346, 349, 350 
ლულუ-კაცი 191, 208 

მდუმარება, დუმილი 1 12,369,375 
მე214-218, 222-227, 230, 231-233, 235, 
236,239,243,313,350,351,380 
მებაღე 21, 267, 274-277, 289, 357, 380 
მებაღეობა 277,289 
მელამი, მელამუ 111, 120-126, 130, 254 
მეფე 18,21,28,30,31,36, 40,48, 63, 125, 
1147, 167, 168, 176,203,207, 208,212, 213, 
218,236,239-241, 243, 245-247, 249, 253, 
254, 256, 257-260, 262, 264, 266, 277, 280, 
288,289,314,329,331, 332, 336,337, 339- 

მეფობა 12, 24, 25, 35-38, 42, 43, 48, 54- 
56,60,76,78,247, 168, 185,218, 439,241, 
243-245, 259, 262, 263, 266, 270, 277, 289, 
295,366,367,374, 380 
მზის ხბო 116, 142 
მთა 85, 161-163, 168-172, 181 
მონადირე 335, 336 
მსხვერპლი 161,178, 193, 197-201,211, 
325, 367, 382, მსხვერპლშეწირვა 161, 
178, 198, I99,202,212,219, 231 
მწყემსი,მწყემსობა 10,45, 119, 167, 208, 
218,239,242,250, 260,263, 264-266, 282, 

401



  

284,285, 287, 296,298, 303, 304, 317, 326, 
328, 332, 335, 336, 365, 367 

ნიცირი 382 

ორფიკული კოსმოგონია 93 

პირამიდები 162 
ხიი”VIICX 157 

IIIყ§ 195 

როსკიპი (საღვთო) 339, 353, 355, 357, 

359 

რქა (სხივი) 121, 125, 164, 254, 255,353 
რძე 248-250, 304, 330 

საკრალური ქორნინება 335, 336, 338, 
344-347, 355,356,360,361 
სარეცელი 158, 331, 339, 340, 342, 345, 
351,352, 354 
-საშო 18, 96-105, 109, 110, 116, 120, 139, 
141,143, 151, 156, 163, 260,330,338, 348, 
390 
სიზმარი 165, 184,207,230, 235,258,311- 
316,277 · 
სინას მთა 254. ·.. 
სისხლი 190, 192-195, 197, 199, 200, 203, 
268 
სიტყვა 127-132 

სომა 212 

ტაძარი 10, 46, 156, 157, 163-167, 169, 
173, 175, 181,255 

უდაბნო 10,11,21,54,84, 207,261,264, 
274,282,283, 285,290, 292,296, 300-304, 
307-31 1, 330,337,343, 345 

ფართოყურიანი 237 
ფრინველი 91, 94, 95, 123, 147, 78, 179, 
268 

402 

ქალღმერთის ყანა 29! 
ქვესკნელი 30, 69, 84, 85, 90, 119, 124, 
135-139, 149, 159, 163, 165, 171-173, 175, 
178, 179, 181-184, 199, 205, 230, 269,270, 
274,290,295,304,305,309,31 1,313,315, 
317,318,320-325,328, 329, 332,344, 349, 
353,372,372, 377,391 
ქაოსი 12, 18, 64, 66,93-95, 112, 117,118, 
123, 130, 150, 151, 173, 198, 207, 208, 239, 
260-264, 300, 332, 368, 369, 370,373, 379 

ყამირი მიწა 342, 360-363 
ყანა 202, 290, 291, 330,337, 360, 362-365 

შვიდი ბრძენი 233 , 
შობა 91, 103, 104, 1 18–120, 249, 268, 292 

ცეცხლი 121, 154, 178 
ცივილიზაციის ფასეულობანი 217-219 

ძვალი 192, 193 

ხე 163, 171-174, 176, 181, 246, 274, 275, 
278 
ხელოსნობის ღვთაებები 210 
ხმაური 112, 198, 369,370, 372,381 
ხორბლის ღმერთი 327 
ხუბური 137, 138 

ჯვართა ენა 174 
ჯუმათის მთა 387 

ჰაომა 212 

ჰესტია 124 
ჰიეროგამია 338, 342,344, 3#5, 347,355, 
359,364 

III. ქვეყნები, ქალაქები, ხალხები, 
დინასტიები 

ადაბი 49 . 
ამურუ 14



  

ამორეველნი 14, 55 
ანშანი 44,53,77,211 
არამ-ნაჰარაიმი 83 · 
არამეელნი 14, 
არათთა 13,345 

არალი 318 
არმენია 386 
აქადი ქ7,39,40,48,52,57,61,65,67, 7), 
72,75,77,83,244- 22, 256, ვ19 
აქადელები 14, 170,297 

აქადის დინასტია 41 
აქემენიანთა იმპერია 79 
აშური 60-62, 64, 65, 67, 70-72, 83, 125, 
166 

ბაბილონი 55, 57, 59, 60, 65-69, 71-79, 
81-84, 149, 168,202, 204,386 
ბაბილონის | დინასტია 55 
ბადთიბირა 24, 222, 295, 296, 300, 307, 
319,366,222,295,296,300,307,319,366 
ბარსიჰა76, 165, 167 

გუთიელები 10-12, 42, 48, 54, 58,62,70, 

78, 204, 205, 227, 256, გუთიუმი 43, 44, 
47,53,77,78,262 

დილმუნი 13, 47,387, 188 

ებრაელები 26, 295, 352 

ეგვიპტე 85 
ელადა 305 
ელამი 40, 44, 47, 53, 54, 60,70, 256, 262 
ელამელი 47, 52, 53, 54, მვ 

ერეხი (ურუქი) 83 
იდუ 24, 56, 57, 84, 88, 98, 100, 179, 

185, 197,215, 220-222, 231, 232, 234, 239, 
295,313,321,366 

თემა77 

იერუსალემი72,7, 83 
ინდონეზია 363 

ისინი 54,60, 260 
ისინის დინასტია 54 
ისრაელის ტომი 380 

კაპადოკია 61 
კასიტები 10,59,60,67 

კასიტური დინასტია 59, 60 
კრეტე-მიკენი81 

ლაგაში 26, 27, 30, 32, 33, 36, 43-47, 104, 
105, 132, 163, 167,210,243,244,247, 248, 
250-252, 256,258,312,345 
ლარაკი 24, 221, 296, 366 
ლარსა 31, 34, 49, 54, 165,245 
ლარსას დინასტია 54 
ლეჩხუმი 104 

ლიბანი 83 
ლულუბელები (10,70, 170,253,382 
ლუქსორი 186 

მაგანი 47 
მართუ 11,204 
მელუხა 13,447 
მიდიელი7!1,72,81 

ნაირის ქვეყანა 62 
ნინევე71,81,83 
ნიპური22,31,35,41,48, 49,51,56, 136, 
155, 156, 189,215,218, 222, 242, 245, 258, , 
259,319,321 

პალესტინა 295 

რაჭა-ლეჩხუმი 104 
რაქა 334 

სამარია 83 
სარგონის იმპერია 48, 74, 256 
საქართველო 334, 336 
სენაარი 83 
სვანეთი 104



  

სიპარი 31,60,77,80,221, 256, 296, 366, 
384-386 
სირია 305 
სოდომი 389 
სუბარელნი 62 
სუბართუ70 
სუზა 40,47, 256 
სუთელი53,70 

უმა27,34,35,245 .. 

ურარტუ 170 
ური 13, 26,30,34,48,51-53,77,83, 105, 

162,258,259,319,321 

ურის I დინასტია 25 

ურის!II დინასტია 12, 47, 48, 51, 60, 61, 

73,83, 105, 256 

ურუქი 22, 25, 26, 34, 48, 83, 105, 115, 

136,215-217,221,223, 224, 226, 230, 236, 

245,279,280,282,292,295,296,300, 304, 

308,313,317-319,328,331,351, 381 

„.ურუქელნი 187 

ფშავ-ხევსურეთი 333 

ქაზალუ 12 

ქალდეველთა ური 83 
ქალდეური დინასტია 72,74 
სუბარელნი 62 
სუბართუ 70 
სუზა 47,256 
სუთელი?70 

ქიში 13, 25,225,319, 366, 381 
ქუთა 136 
ქულაბა 48, 323 

„შავთავიანები" 10,24, 30,86, 101, 106, 
130,235, 239,244, 266, 330,337,367,216, 
240, 244, 263, 266, 367 
შუმერი 9, 13, 15,21,78 
შუმერ-აქადი 78 
შურუპაქი 25, 222, 232, 296,366,381 

404 

ხამურაბის დინასტია 55, 60,69 
სარანი71,72,76,77, 83 
სათები 58 · 
ხევსურეთი 333 
ხეთები 61,69 

ჰელიოპოლისი 140 

IV. წყლები 

არალის არხი 315 

ბაჰრეინი (სპარსეთის ყურე) 22, 24, 46, 
84,86,88, 239 
ბურანუნა 22, 23, 34, 88, 129, 173, ვვ7 

ევფრატი?72, 146, 179, 185, 186, 188 

ზემო ზღვა (ხმელთაშუა) 62, 317, 245 

იდიგინა 22, 23, 34,88, 129, 337 

ოკეანე 180, 182, 231, 268, 298, 300 

პაბილუხის არხი 240 
პალიასტომის ტბა 384 

ტიგროს-ევფრატი 12, 22, 
ტიგროსი60,77, 146, 185, 180, 188,374 

ქვემო ზღვა (ბაჰრეინი) 62, 246, 337 

წითელი ზღვა 236 

ხმელთაშუა ზღვა 46 

V.ისტორიული პირები 

აბრაამი 83, 176,347, 349,389 
ადად-ნირარი!II 81, 125 
ადად-შუმი-უცურ 65 
ალექსანდრე მაკედონელი 26,40,57,59,



  

79-81,140 
ანდრია პირველწოდებული 387 
ანტიოქოს | სოტერი79, 80 
ასარხადონი 63,75, 168 
აშურბანიპალი64,74,81,82, 236 
აშურნაცირპალი 65 
აშურუბალიტი 61,71 

ბალთაზარი 84 
ბოტიჩელი 254 
ბურნა-ბურიაში75 

გუდეა 43-47, 58, 50, 57, 104, 105, 163, 
164, 173, 175,250-252,256,272,312 

დავით ებრაელთა მეფე 266 
დანიელ წინასწარმეტყველი 84 

ეანათუმი27,247,248, 280,331 
ენთემენა 27 

ერეკლე მეფე 250 
ეშბი-ერა 54 

თალესი 81 
თიგლათფალასარი 83 
თუქულთი-აშური 65, 69 
თუქულთი-ნინურთა! 62, 65-67, 69 

იბისინი 262 
იდინ-დაგანი 339 
ისააკი 98 
იშმე-დაგანი 61 
იულიუს კეისარი 64 

კიროსი 59,73,77,78 

ლუგალსაგისი ვ4, 36, 43, 244, 245, 247, 

249,264 

მიქელანჯელო 254 
მორშილიშ!I 58, 69 
მოსე 38, 254, 264, 379, 380 

ნაბიუმ-აფლა-უცურ71,75,80 
ნაბონიდი, ნაბუ-ნაიდი 45, 49, 52, 72- 
78,84,85, 166, 235 
ნაბუქოდონოსორი72-76,78, 83 

ნანშე 26,33,247,250,313 
ნარამსინი 40, 42, 45, 46, 50, 60,75, 77, 
79, 159, 162, 167, 170, 171,225,244,246, 
253-256, 265 

პითაგორა 81 

რიმსინი 54, 55 

სამსუილუნა 126 
სარა83,347,349 
სარგონ აქადელი 36-38,61,70,77, 170, 
256,276,297,379, 380 
სარგონ აშურელი?0, 74, 170 
სარდანაპალი 81 
სემირამისი81 
სინახერიბი62,65,68,72,83,231,235 
უთუხენგალი 47,48 
ურ-ბჯპბა 43, 248 
ურის | დინასტია 25 
ურის!!! დინასტია 12,60,61,73,83,218, 

240, 253, 256, 273, 331 
ურ-ნამმუ 48-52, 77, 85, 125, 166, 218, 
240, 256, 331 
ურ-ნანშე 26 
ურ-ნინგირსუ 43 
ურ.-ნინურთა 216, 218, 240-243, 260, 264 
ურუქაგინა 27-29,32,35,243,244,245 

ფარაონი 379, 380 

ქაშთილიაშ IV 67 
ქიაქსარი 71 
ქურიგალზუ 75 

შალმანასარი 83 
შამაშ-შუმუქინი81 
შამში-ადადი 61, 62 

შარუქინი ვ6ხ, 37, 74, 75, 226, 227, 289, 

405



  

357,379,380 150, 185, 187, 190, 192, 194, 195-197, 198, 
შუთრუქ-ნახუნთე 60 200, 203, 204, 209, 332, 368, 370,374 
მულგი 49,50,77,79, 105,217,256-258, ენხედუანა (პოეტი ქალი) 38, 77 
290,345 „ერა“ 68,71, 173, 176 

ესაიას წიგნი 265, 361, 381 
ხამურაბი 55-58, 60, 264, 266 „ეტანა“ 179 

„ექუსთა დღეთა“ 347 
VI. ავტორები და თხზულებები 

ვაჟა-ფშაველა 138 
„ადაპა" 171 
„ათრახასისი“ 194-196, 198, 368, 371, ზღაპარი 176, 278, 363 
377, 382, 383 
ალექსანდრე პოლიპისტორი 1ქ3 თალესი 81,87 
ალთაური ეპოსი 180 „თეოგონია" 99 
ანაქსიმანდრე 89 
„აქადის წყევლა“ 227 იერემიას წიგნი 72, 370 

„ინანას ნიშნობა“ 282, 283 
სბაბილონიაკა“ 80, 133 იულიუს კეისარი 64 
„ბაბილონური ქრონიკა“ 71,77 
ბასილი კესარიელი 347 „კალევალა“ 94 
„ბახტრიონი” 334 „კრატილე" 363 

ბეროსოსი80,81, 133- 135, 231, 235, 236, 
383-185, 388 „ლუგალბანდა“ 179, 180, 250 
„ბრაჰმანა" 87 

მათესაგან სახარება 263 
„გერგეტულა“ 125 მანეთონი80 
„გილგამეშის ეპოსი“ 11,38,57, 161,169, „მანუს კანონები“ 362 
179, 187,205, 207,223,276,279-281,326, „მენოქი-ხრათ“ 174 
353,370,374, 383,389 „მეტამორფოზები" 155, 169 
»გოდება ურის დაქცევის გამო“ 2097? „მკვდართა წიგნი" 93 
გუდეას სამშენებლო წარწერა 210 „მობი დიკი“ 18 

დაბადება 61, 158-159, 165,270 „ნაბონიდის ლექსი" 77 
დანიელის წიგნი 73 ნაგუას მითოსი 193 

ექვსებიოს კესარიელი 1ქ3 „ოდისეა“ 181 
ეზეკიელის წიგნი 295, 370 ოვიდიუსი 155, 169 
ეკლესიასტე 325 „ოიდიპოს მეფე“ 155 
ელიანე კლავდიუს 82 „ოღუზ-ნამე“ 120 
„ენმერქარი და არათთას ბატონი" 217 
„ენუმა ელიში“ 63, 87, 89, 91, 92, 109, პითაგორა 81 
116,118, 123, 126, 133-135, 137, 143-146, პინდარე 169 

406



  

პლატონი 363 

„რიგ-ვედა" 87,89, 127, 154, 200, 201 

სამადაშვილი ნიკო 305 
საფო 339 
სვანური თქმულება 141, 143 
სვინკელოსი 133 
სინახერიბის ლოცვა 167 
სკანდინავური მითოსი 200 
სოფოკლე 155 

„უპანიშადები“ 87,342 

ფსალმუნი 153,265,341 

ქებათა ქება 348, 265 

„ყურანი“ 192 

„შუმერელმეფეთასია“ 74, 185,366,391 

ძლისპირი 348 

ჰერაკლიტე 183 
ჰეროდოტე 133, 157, 158, 169 
ჰესიოდე 99 
ჰიმნოგრაფია ქრისტიანული 144 
ჰომეროსის ეპოსი მ7 

VII. დამოწმებები ბიბლიიდან 

დაბ|ადება| 10:10-11; 1 1:1-9; 18:23-32; 
28:22 

გამ(ოსვლათა! 2:3;35:31-35; 36:1 
ესჯაია| 13:20; 17:2; 17;12: 18;20 
იერემია!) 5:2; 14:12; 21:19 
ეზეკიელი! 8:14; 14:21: 18:20 
დან|ჯიელი| 4 
ფსალმუნები! 4:2; 18:6;22:1-3 

ეკლსესიასტე| 3:8 
ქებ(ათა ქება| 1:7; 5:2; 5:4 
მათე 9:36 

407



სარჩევი 

მესამე გამოცემისათვის.......... აა -ანნნნნოხნნნოხხოონნონონონოორრბოობოობობოონობონბმმეოტოოოი 5 

–.-–----------- 9 

ქვეყნის ისტორია და მითოსი......................-..+++++49---+ტოორონოტეტოოოთოთი 20 

სამყაროს შესაქმე...................-ა-ინნოტტნოოტორობხრონოოხ ონო იბნ ბებო ნნენეონემნოებბინ 86 

დურ-ან-ქი................ ააა ოიოოოიიიონონოონნოოოხნოოოონათობხნინინიობხხინრიანტოოონნნნხნეოოიი 150 

პაცობრიობა...........;ააააოონნოოოროოტოოტოოოობხნიიბნრონობოი ნოთ ნომნოეთითონნენოთნინნიონო” 185 

კაცის შესაქმუ......... აა ანომ ონინიონნიონნოონიოოომთეორიოთნონმონმინნომმომოეთთ. 185 

ცივილიზაცია.................ააანიოონოოოოოხნორნნნორნნნონნინმმოონონოომოოხოოენნბი 203 

შვიდი აფქალი...........-.....555555555557955555995559559555555955287555ტეტენტუტუბ 231 

ინანა და დუმუჭი................... ააა იიოხნოხნოოონოოონონოონორინნნნთოომოოოოოოობბნობებიას 267 

საკრალური ქორწინება............. მმ ნეოონნონოონნრორინოხონოოოონნოომომოოთთთ 267 

დუმუზის სიკქვდილი...............,აენხოოხნოხტოონოონხნნხნნოხონინოომტემტოობტეოოსი 306 

_–ეომმწეეიწ” 366 

დამოწმებული ლიტერატურა –––_ 392 

»>.__-–––-----------..-““–“_“_-–_–_––_–___ 398


