
სოხუმის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 

ცხუმ-აფხაზეთის მეცნიერებათა აკადემია 

ტიგჭე მოსია 

ვიკტორ ნოზაძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ რელიგიაზე 

თბილისი 2019



ნაშრომში გაანალიზებული და წარმოჩენილია მეცნიერ-ენციკ- 

ლოპედისტის ვიკტორ ნოზაძის კვლევის შედეგები რუსთაველის რე- 

ლიგიურ მსოფლმხედველობაზე, რუსთაველის ქრისტიან პოეტად 

აღიარებაზე. „ვეფხისტყაოსნის“ ქრისტიანულ თხზულებად გამოცხადე- 

ბაზე. დასკვნები გამოტანლია ქრისტიანული ღვთისმეტყველებისა 

და „ვეფხისტყაოსნის“ ლვთისმეტყველების ერთმანეთთან შედარების 

საფუძველზე, ნაჩვენებია შუა საუკუნეების აზროვნების ცალკეული 

მიმართულებების (ნეოპლატონიზმი, გნოსტიციზმი, სოლარიზმი, პან- 

თეიზმი, თეიზმი, დეიზმი, სტოიციზმი) რუსთაველისათვის მიწერის 

კრიტიკა. ვრცლად არის განხილული ბიბლიასთან „ვეფხისტყაოსნის" 

მიმართების საკითხები. 

წიგნი განკუთვნილია დამხმარე სახელმძღვანელოდ ქართული 

ფილოლოგიის სტუდენტებისათვის. ასევე, იგი სარგებლობას მოუტანს 

დაინტერესებულ პირთ. 

რედაქტორი: მანანა კვატაია 
პროფესორი, ფილოლოგიის დოქტორი 

რეცენზენტები მირანდა თოდუა 
პროფესორი, ფილოლოგიის დოქტორი 

მარინე ჯაიანი 

ფილოლოგიის დოქტორი 

დ ტ. მოსია, 2019 

გამომცემლობა „მერიდიანი“ 

I58M 978-9941-25-663-9



ვიკტორ ნოჯაძე და მისი „ვეფხისტყაოსანის“ 
ღმრთისმუტყველეგა 

ლეგენდარულმა მეცნიერ-ენციკლოპედისტმა და განუმეო- 
რებელმა რუსთველოლოგმა ვიკტორ ნოზაძემ არაერთი სოლი- 
დური მონოგრაფია მიუძლვნა „ვეფხისტყაოსნის“ „ცალკეული 
პრობლემური საკითხების კვლევა-ძიების საქმეს: „ვეფხისტყაო- 
სანის ფერთამეტყველება“ (ბუენოს-აირესი, 1953); „ვეფხისტყ- 
აოსანის ვარსკვლავთმეტყველება“ (სანტიაგო-დე-ჩილე, 1957); 

„ვეფხისტყაოსანს მზისმეტყველება”„ (სანტიაგო-დე-ჩილე, 
1957) „ვეფხისტყაოსანის საზოგადოებათმეტყველება“ (სან- 
ტიაგო-დე-ჩილე, 1959); „ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველე- 

ბა (პარიზი, 1963); „ვეფხისტყაოსანის მიჯნურთმეტყველება“ 

(პარიზი, 1976). 

ზემოთ ჩამოთვლილი წიგნების გარდა, ვ. ნოზაძის არქივში 
ინახება გამოუქვეყნებელი ნაშრომები: „ვეფხისტყაოსანის გულ- 

თამეტყველება"; „ვეფხისტყაოსანის ტანთმეტყველება“; „ვე- 
ფხისტყაოსანის იურიდიული მეტყველება“; „ვეფხისტყაოსანის 

ფსიქოლოგიის მეტყველება“.! 
როგორც ითქვა, ვიკტორ ნოზაძემ 1963 წელს პარიზში 

გამოაქვეყნა სოლიდური მონოგრაფია „ვეფხისტყაოსანის“ 
ღმრთისმეტყველება“. როგორც ავტორი თავიდანვე („უწყებ- 

ულება მკითხველისათვის“) გვაკვალიანებს, ეს ნაშრომი არის 

პირველი ცდა „ვეფხისტყაოსნის თეოლოგიურ დებულებათა 
დაწვრილებით გამოსარკვევად და დასადგენად. იქვე შენიშნუ- 

ლია მოკრძალებით: „შეცოდებანი რანიცა იხილოთ, ნუ განქირ- 
დულ ჰყოფთ, სხვანიცა ბევრი კარგი იქნების და ჩემ უცებად 

მცოდნეთათვის ესეც ნამეტნავი არს ყოვლადვე“.? („ავტორის 

მითითებით, ეს სიტყვები ამოღებულია ერთი ქართველი მწერ- 

ლის ნათქვამიდან). 
„ვეფხისტყაოსნის" რელიგიურ საკითხებთან დაკავშირებით 

' ვ. ნოზაძე – ძველი ქართული კულტურის ისტორიაში (რედაქტორი მანანა 
კვატაია), თბ., 2013, გვ. 7 

2 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, პარიზი, 1963, გვ. 9 



ვ. ნოზაძე თავიდანვე აღნიშნავს: ამ მხრივ ისეთი აბდაუბდა და 
მიდმოდება შეიქმნა, რომ მკითხველი ულღრანში იკარგება. ავ- 
ტორი ნაშრომის პირველ კარში („აქა ამბავი ვეფხისტყაოსანის 
განქიქებისა") მოკლედ მიმოიხილავს მის დრომდე დაგროვილ 
დიდძალ მასალას რუსთაველის რელიგიურ მსოფლმხედველო- 

ბაზე.) ეტყობა, ემიგრანტი მეცნიერისათვის დიდი დახმარება 
გაუწევია გ. იმედაშვილის მონუმენტურ „რუსთველოლოგიურ 

ლიტერატურას“. მასალების მიმოხილვისას მკვლევარის წინაშე 

დახატულია არც თუ მიმზიდველი სურათი: 

„ვეფხისტყაოსნის რელიგია ყოფილა თურმე - ქრის- 

ტიანული, ბიბლიურ-ქრისტიანული და ბიბლიურ-თეოლოგი- 

ური; ასტრალური, სოლარული, მზიური და პოეტური ერთად; 

წარმართული კულტი მზისა; ლმერთიც და მზეც ქართული; 

წარმართულ-პაგანური; ჰელლინისტური – ელენური; ნეოპლა- 

ტონური; წარმართულ-ფილოსოფიური; წარმართულ-სეფასიან- 
ური; დუალისტური (კეთილისა და ბოროტის ღმერთი); აბსო- 
ლუტური კეთილის რწმენა; მანიქეური; ერეტიკულ-მისტიკური; 

მაჰმადიანურ-მუსულმანური; სუფისტური; არაბულ-არისტოტე- 

ლური; დეისტური; თეისტური; სტოიკური; ათეისტური; მატე- 

რიალისტური; პანთეისტური; მატერიალისტურ-პანთეისტური; 

ახალი გაგება ლმერთისა და სხვა რამ კიდევ მხოლოდ წვრილ- 
მანი გადახრით.“ იქვე ავტორი ირონიულად შენიშნავს: გამორ- 

ჩათ ჩვენს მკვლევარებს რომელიმე რელიგია? როგორ არა! ჯერ 

არავის უბრძანებია: ვეფხისტყაოსნის რელიგია არისო: ბუდიზ- 

მი, შინტოიზმი, ტაოიტიზმი, ტანტრიზმი, კუნგ-ფვ-ფუიზმი და 

კიდევ რამდენი „იზმია“.? 

ჰ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 11-33 

“ იქვე, გვ. 33 
5. იქვე, გვ. 33 

4



ღმერთი – ერთი 

გიდრე უშუალოდ საკითხზე იმსჯელებდეს, ვ. ნოზაძე 

მკითხველისთვის შთამბეჭდავი წარმოდგენის შესაქმნელად 
ყურადღებას ამახვილებს იმ თეოლოგიურ დებულებებზე, რაც 

„ვეფხისტყაოსანში“ მოგვეპოვება. ეს, მას სჭირდება დაინტერე- 

სებულ პირთათვის რუსთაველის პოემის ღმრთისმეტყველების 
საფუძვლიანად აღსაქმელად. თხზულების თეოლოგიური დებ- 
ულებებიდან პირველ რიგში აქცენტირებულია ღმერთი – ერთი. 

ამის გასარკვევად რუსთველოლოგი უწინარესად, გადაგვიყვანს 
პლატონიზმის, ნეოპლატონიზმისა და არისტოტელიზმის სა- 

მყაროში. 
ვ. ნოზაძე ავითარებს გ. მოორის ნათქვამს, რომელსაც 

პლატონი (427-347) ესახება წამომწყებად და შემქმნელად ფი- 
ლოსოფიური თეოლოგიისა რომლისგან გამომდინარეობსო 

სხვა თეოლოგიები (ებრაული, ქრისტიანული, მაჰმადიანური). 

„ლმერთი - ერთი“-ს იდეაზე მსჯელობისას ვ. ნოზაძე გვიზი- 

არებს პლატონის მოძღვრებას იდეათა წარმოშობის თაობაზე: 

„იდეათა შორის არის დახარისხება. იდეები ერთი მეორეზე ისე 
არის დახარისხებულნი, დალაგებულნი, რომ იქმნება სამკუთხის 

– პირამიდის – მსგავსი რამ. ამ პირამიდის წვეროს ქმნის „უზენ- 

აესი იდეა“. ეს არის ერთი, რომელიც არის განუყოფელი, მა- 

გრამ ღმერთი სახიერია ანუ კეთილი, ამიტომ იგი არ შეიძლება 

იქმნეს ავის შემქმნელი, ზნეობრივად ბოროტი წარმონაშობი, 

არამედ მხოლოდ კეთილისა“.5 
ნეოპლატონიკოს ნუმესიოსივის (I საუკ·) ერთი არის მარ–- 

ტივი და შეუცვალებადი. ერთი არის გონება და სახიერება – 
კეთილობა. ნეოპლატონიკოს პლოტინეს (II ს.) მიხედვით, ერთი 
არის წარმომქმნელი ყველაფრისა. მან შექმნა გონება, გონე- 

ბამ – სული, სულმა – ქვეყანა. ვ. ნოზაძე იმოწმებს ბრეიერის 

სიტყვებს პლოტინესთან დაკავშირებით: პლოტინოსი პირველ 
პრინციპს – ერთს – არასოდეს არ უწოდებსო. ღმერთი. სიტყვას 

6 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 39-40



„ღმერთი“ ხშირად ხმარობს პლოტინოსი ქვეყნის შემოქმედი სუ- 

ლის შესახებ, ან ვარსკვლავთა შესახებ, რომელთაც ღმერთებს 
უწოდებს და ამით ჰელინისტურ ანუ ბერძნულ მრავალღმერ- 

თიანობას – პოლითეიზმს იცავსო“.7 
„ვეფხისტყაოსნის“ ღმრთისმეტყველებაში“ დამოწმებულია 

ჟ. სიმონის გამონათქვამი პლოტინეს მეგობარ ამელიუსზე (III 

ს.: ღმერთი სამებას წარმოადგენს. 1. მეუფე, 2. გონება, 3. 

სული. თითოეული მათგანი ცალკეულად კიდევ სამებას წარ- 

მოადგენს: ღმერთში არის სამი დემიურგი (შემოქმედი, ხურო, 
არქიტექტორი). თითოეული დემიურგოსი სამ დემიურგოსს შეი- 

ცავს... ამ დაყოფის მიუხედავად, ლმერთი მაინც თავისთავად 

არის ერთი, ერთი არსება.ზ“ პორფირიოსის I(III-IV სს) თანახმად, 

ღმერთი არის ერთი. ეს ერთი არის სამება: წმინდა ერთი, 2. 
გონება, მსოფლიო სული. მისივე მოწაფე თეოდორე ასინელი 

აღიარებს ერთის სამებას: არსება, გონება, თვითცხოველობა. 

ეს სამი სამება ქმნის ცხრა სამებას პორფირიოსის მეორე მოწა- 

ფე იამბლიხოსიც ღმერთის სამებას წარმოადგენს, იყოფა რამ- 
დენიმე ცალკეულ სამებად – ზეშთაბუნებრივი ღმერთებისა და 

ქვეყნიური ღმერთების სამ ჯგუფად დაყოფის საფუძველზე.? 
ახლა გავეცნოთ პროკლე დიადოხოსის მოძღვრებას „ერ- 

თზე“: „ყოველი სიმრავლე ეზიარების რაითავე ერთსა, ხოლო 

თუ არ ეზიარების, არცა ყოველი ერთ იყოს“ – ეს იმას ნიშნავს, 
რომ თუ მრავლობაში არ არის ერთობა, მაშინ იგი არ შესდგე- 
ბა არცა ნაწილთაგან, რომელნი არ-არსნი, არაეფრ არიან და 

არცა ნაწილთაგან, რომელნი თვითონ დაუსრულებლად მრავ- 
ლობანი არიან... ამას ჩვენ მიყვავართ იმ დებულებასთან, რომ 
ყოველი მრავლობა, რომელი ერთსა და იმავე დროს არის ერთი 

და არაერთი, თავისი ნამდვილი არსებობა გამოაქვს ერთისაგან, 
თვითერთისაგან (თ. უიტეგერი).!9 

7 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 45 

" იქვე, გვ- 45 
” იქვე, გვ. 46 
" იქვე, გვ. 48 

6



თუ პლოტინესათვის, ერთში არის სამი ჰიპოსტასი (გვამი, 

პირი): ერთი, გონება, სული, პროკლე დიადოხოსისთვის ამ სამ 

გვამთა შორის პირველი არის ერთობა, მეორე გონება, რომელიც 

ფლობს ერთიანობას, მესამე კი – სული, რომელიც თანაზიარ- 

ობს, მონაწილეობას ღებულობს ერთობაში,!! 
ვ. ნოზაძე მკითხველს ვრცლად აცნობს პეტრე იბერიელის 

(ფსევდო-დიონისე არეოპაგელი) მოძღვრებას „ერთზე“ (ღმერთი 

არის ერთობა, ერთება, მიზეზი ყოველთა, დასაბამი სახიერები- 

სა): ლმერთს ეწოდება ერთი, რადგან იგი არის მხოლოდ ყოველი 

არსება და ვინაიდან იგი არის, რომლისაგან ყოველი არსება 
არის ერთი. 

როდესაც ერთმანეთს შეუდარებს ვ. ნოზაძე პლოტინე- 
პროკლეს „ერთს“ და არეოპაგიტიკის „ერთს“, გამორიცხავს იგი- 

ვეობაზე საუბარს. მის თანახმად, დიონისე არეოპაგელის ერთი= 
ლმერთი არის სამება, მაგრამ წმინდა სამება, ერთარსება წმიდა 

სამება.2ამ დაუდეგარმა რუსთველოლოგმა „ვეფხისტყაოსნის“ 
ერთის სწორ გაგებამდე რომ მიგვიყვანოს, მას მთელი რიგი ნი- 

მუშები მოაქვს „ერთის“ თაობაზე ძველი და ახალი ალღთქმიდან. 
ძველი აღთქმის ლმერთი რომ არის ერთი. ეს ნიშნავს დაპირი- 

სპირებას მრავალღმერთიანობასთან. ძველი აღთქმის ღმერთი 

ახალ აღთქმაში უფრო გადიდებულია და გაღრმავებული, ქრის- 
ტიანული მრწამსიც ღმერთის ერთობის ალიარებით იწყება: 

მრწამს ერთი ლმერთი, ღმერთი შენი უფალი ერთ არს, ხოლო 
ღმერთი ერთ არს და ა. შ.!)3 

ვ. ნოზაძის კვლევა-ძიება მიმართულია იმის გასარკვევად, 

თუ რას წარმოადგენს „ვეფხისტყაოსნის“ ერთი. არის პოემის 

„ერთი“ მოსეს სჯულისა, ნეოპლატონიზმისა, ისლამისა თუ 

ქრისტიანული ფილოსოფიისა? ავტორს პოემიდან ამოუწერია, 
სათანადო ნიმუშები, სადაც ერთი ფიგურირებს, როგორც ქრის- 

ფტიანული თეოლოგიური ფილოსოფიის ერთი. იგი დაკავშირებუ- 

I1) ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 48 

იქვე, გვ. 54 
" იქვე, გვ. 60 

LწI



ლია ცნებასთან ერთ – არსება, რაც ქრისტიანული თეოლოგიისა 

არის. ღმერთი არის ერთი და იგი არის შემოქმედი, როგორც ეს 
მრწამსშია ნათქვამი – მრწამს ერთი ღმერთი, მამა ყოვლისა 
მპყრობელი, შემოქმედი ცათა და ქვეყანისა, ხილულთა ყოვ- 

ელთა და არახილულთა. სწორედ ასეთი ღმერთი გამოუხატ- 
ავს რუსთაველს. თქმულს ვ. ნოზაძე განამტკიცებს შესაბამისი 

საილუსტრაციო მასალებით: 

„რომელმან შექმნა სამყარო ძალითა მით ძლიერითა, 
ზეგარდმო არსნი სულითა ყვნა ზეცით მონაბერითა“... 

ღმერთი – ერთი მოხსენიებულია პოემის პროლოგის მეო- 
რე სტროფში: „ჰე, ღმერთო, ერთო, შენ შეჰქმენ სახე ყოვლისა 
ტანისა“... ქაჯეთის ციხის ტრიუმფით აღებისას დახოცილებზე 

ნათქვამია: „ერთსა მიხვდეს საზიაროდ, დიდებანი იასოცნეს“. 

სწორად შენიშნა ვ. ნოზაძემ, რომ „ერთსა მიჰხვდეს საზიაროდ“ 

არის თეოლოგიური ცნება ქრისტიანული ფილოსოფიისა: გარ- 
დაცვლილთა სულნი ღმერთს ანუ ერთს ეზიარებიან. 

ვ. ნოზაძე წერს: „ვეფხისტყაოსნის“ ერთ – ლმერთი არის 

მხოლოდ ქრისტიანული და არავითარ შემთხვევაში ნეოპლატონ- 
ური ერთი, რადგან მხოლოდ ქრისტიანული ერთი ქმნის, ბადებს 

თავისი ნებით, რასაც ნეოპლატონური ერთი მოკლებულია·" 

გაუგებრობის ველზე გვტოვებს ვ. ნოზაძის კრიტიკა 

კ. კეკელიძის და ი. მეგრელიძის მიმართ: „რასაკვირველია, 

სცდებიან ისინი, როგორც მაგალითად აკად. კ. კეკელიძე და ი. 
მეგრელიძე, როცა ამტკიცებენ, თითქო, ვეფხისტყაოსნის რე- 

ლიგია მხოლოდ „ბიბლიურ-ქრისტიანული“ და „ბიბლიურ-თეო- 

ლოგიური“ ყოფილიყოს. ეს რომ ნამდვილად ასე იყოს, მაშინ 
ვეფხისტყაოსანში აღარ გვექნებოდა სახელი ღმერთისა „ერთი“, 
რაც ქრისტიანულ თეოლოგიას ეკუთვნის და არა ბიბლიურს, 

აღარც გვექნებოდა „ერთსა მიჰხვდეს საზიაროდ“, რომელი დე- 

ბულებაც უცნობია ბიბლიური თეოლოგიისთვის და ბიბლიურ- 

ქრისტიანული სწავლისთვის. არ გვექნებოდა კიდეც არც ერთ- 

არსებისა ერთისა და ამას ყოველს თავი კიდეც რომ დავანებოთ, 

M ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება,, გვ. 64 

8



ვეფხისტყაოსანში მოხსენებული არ იქნებოდა დივნოსი-დიონ- 
ისე არეოპაგელი“.)5 

ჯერ ერთი, დიონისე არეოპაგელი (დივნოსი) „ვეფხისტყ- 

აოსნის „ერთის" ნაწილში კი არ იხსენიება, არამედ კეთილის 

უძლეველობის გამოსახატავად: „ამ საქმესა დაფარულსა ბრძე- 
ნი დივნოს გააცხადებს, იგ კეთილსა მოავლინებს და ბოროტსა 
არ დაბადებს“. ვ. ნოზაძე კატეგორიული ტონით ამბობს, რომ 

რუსთაველის პოემის ერთი არავითარ შემთხვევაში არ არის ნეო- 
პლატონური ერთი. აბა რა კონტექსტში ამბობს ავტორი: „ვეფხ- 

ისტყაოსანში“ მოხსენებული არ იქნებოდა დიონისე არეოპაგელიო. 

ბუნდოვანი ჩანს კეკელიძე – მეგრელიძის კრიტიკისას იმის 

განცხადება, რომ სახელი ლმერთისა ერთი ქრისტიანულ თეო- 
ლოგიას ეკუთვნის და არა ბიბლიურს. საკითხავია, რატომ არ 

ეკუთვნის ბიბლიურს, თუ ქრისტიანულ თეოლოგიას ეკუთვნის. 

ძველ და ახალ ალთქმათა ერთიან წიგნს ხომ ბიბლია ჰქვია. 
ქრისტიანული თეოლოგია ახალი აღთქმიდან არ ამოდის? ან 
კიდევ: რატომ არის უცნობი ბიბლიური თეოლოგიისთვის და 

ბიბლიურ-ქრისტიანული სწავლისათვის: „ერთსა მიჰხვდეს სა- 
ზიაროდ“. 

მოწყალება ღმრთაებრისად 

„ანდერძი ავთანდილისა როსტევან მეფის წინაშე, ოდეს 

გაიპარა“ ასე იწყება: 

„დაჯდა წერად ანდერძისად საბრალოსა საუბრისად, 

ჰე, მეფეო, გავიპარვი ძებნად ჩემგან საძებრისად. 

ვერ დავდგები შეუყრელად ჩემდა ცეცხლთა მომდებრისად, 
შემინდევ და წამატანე მოწყალება ღმრთაებრისად“16, 
დამოწმებულ სტროფში, ბუნებრივია, ვ. ნოზაძის ინტერეს- 

% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 65 

M შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, ტექსტი გამოსაცემად „მოამზადა, შეს- 
ავალი, განმარტებანი და კომენტარი დაურთო ნ. ნათაძემ, თბ., 1976, გვ. 257 

9



ში შედის ბოლო სიტყვა – „ღმრთაებრისად“. ამ ფორმით ეს ცნე- 

ბა მხოლოდ ერთხელ დასტურდება „ვეფხისტყაოსანში“. გვაქვს 
სხვა ფორმებიც: ღმერთი, ღმერთმან, ღმერთიმცა, ღმრთისა, 
ღმერთსამცა, ღმერთსა, ღმრთისავე, ღმრთისაგან, ღმრთისასა, 
ღმრთისად, ღმრთისანი, ღმრთათა, ღმერთად, ღმერთო, ღმრთე- 
ბა, ღმრთიანი, ლმრთივ, ღმრთელი, იღმრთო. აღსანიშნავია, რომ 
ფორმა „ღმრთეება“ სახარებიდან მოდის: „რამეთუ უხილავი იგი 

მისი დაბადებითგან სოფლისათ ქმნულთა მათ შინა საცნაურადღ 
იხილვების და სამარადისოი იგი ძალი მისი და ღმრთეება, რათა 
იყვნენ ვერ სიტყვის მგებელ“ (რომ. 1,20): „რომელმან იგი ყოველი 

თვისთა ღმრთეებისა ძალი საცხორებლად და ღმრთისა სამსახ- 
ურებელად მოგუანიჭა ჩუენ მეცნიერებითა მისითა (II პეტრე, 1,3). 

„ღმრთაებრისად“ ნიშნავს-ღმერთის მსგავსად. იმის დასამტ- 

კიცებლად, რომ რუსთაველის „ღმრთეება“ არის ქრისტიანული 

წმიდა სამება, ვ. ნოზაძეს საგულისხმო საილუსტრაციო მასა- 
ლები დამოწმებული აქვს ახალი აღთქმიდან, არეოპაგიტიკიდან, 
ქართული სასულიერო მწერლობიდან. სამართლიანად შენიშ- 

ნავს ეს დიდი რუსთველოლოგი, რომ სიტყვა „ღმრთეება“ სახ- 

არებაზე დაყრდნობით ქართული ქრისტიანული მწერლობის 
ცნებაა და მას ხშირად ვეცნობით (ევსტათი მცხეთელის წამება, 

აბოს წამება, გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრება, ნინოს (ხოვრება 
და ა, შ.), ქართველ სასულიერო მწერალთა მიერ ნახმარი ცნე- 
ბა „ღმრთეება“ ყველასთვის არის ან იესო ქრისტე, ან წმიდა 
სამება“.!7 

ვ. ნოზაძის დასკვნით: „ღმრთეება“ ახალ აღთქმაში არის 

წმიდა სამება; „ღმრთეება“ დიონისე არეოპაგელთან არის წმიდა 

სამება; „ღმრთეება“ რელიგიურ მწერლობაში, საერთოდ, და ქა- 

რთულ სასულიერო მწერლობაში, კერძოდ, არის წმიდა სამება; 

„ვეფხისტყაოსნის“ ცნება „ღმრთეება“ სხვა არა არის რა, თუ 

არა ქრისტიანული წმიდა სამება.!1 ავტორი დასკვნაში როდესაც 
ამბობს „რელიგიურ მწერლობაში საერთოდ“, ცხადია, უეჭვე- 

” ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, პარიზი, 1963, გვ. 67 

' იქვე, გვ. 68 

10



ლად ქრისტიანულ რელიგიურ მწერლობას გულისხმობს, ხოლო 
მხოლოდ „წმიდა სამების“ ხსენებაში მუდამ იესო ქრისტეც 
მოიაზრება. 

ერთარსებისა ერთისა 

რუსთაველის ქრისტიანობის დასამტკიცებლად ვ. ნოზაძე 
ცდილობს „ერთარსების“ ცნების გარკვევას. იგი ისწრაფვის 

„ვეფხისტყაოსანში“ იმ განსხვავებათა მოძებნას, რომლითაც 

იუდაიზმი, ქრისტიანიზმი და ისლამიზმი ერთიმეორეს შორ- 

დებიან. ამას იწყებს „ერთ-არსების" ცნების გარკვევით: რა არის 

ეს „ერთ არსება“ და რა დამოკიდებულება აქვს მას ერთ-თან, 

რა ურთიერთობა შეიძლება იყოს „ერთ არსებასა" და „ერთს“ 

შორის. ავტორი პირველ რიგში იშველიებს ვახტანგ მეექვსის 
განმარტებას: „ერთარსებისაგან ერთი ხომ ქრისტე არის“. ვ. 
ნოზაძის თანახმად, ვახტანგ მეფეს „ერთ არსება“ ესმის ვი- 

თარცა „წმიდა სამება“, ხოლო „ერთი“ კი გაუგია, ვით „ქრისტე“. 
ეს უკანასკნელი განმარტება მას მცდარად ესმის: „ერთი“ აქ არ 

არისო ქრისტე. იქვე შენიშნავს: 

»უეჭველია ვახტანგ სჯულმდებელი ამ განმარტები- 

სას ემყარება მეექვსე საეკლესიო ყრილობის დადგენილებას, 
რომელმაც 680 წელს გამოაცხადა – აღვიარებთ უფალსა ჩვენსა 

და ჭეშმარიტსა ღმერთსა იესო ქრისტეს, ერთსა. მას წმიდასა და 
ერთარსებისა სამებისაგანსა“.? ვფიქრობთ, ვ. ნოზაძის თვალ- 
საზრისი ვახტანგ მეექვსის გამონათქვამის კრიტიკისას საფუძ- 

ველს მოკლებულია. მეფე-კომენტატორი გარკვევით მიგვანიშ- 

ნებს: „ერთარსებისაგან ერთი ხომ ქრისტე არის და ქრისტეს 
ეხვეწება“... ამ მომენტში ვახტანგი „ერთარსებაში" წმ. სამებას 

გულისხმობს და მარტივად გვიხსნის: „სამების ოჯახის ერთ- 

ერთი წევრი ხომ ქრისტე არისო. ამიტომაც ვახტანგისეული 
ფრაზის „ერთი“ კონკრეტულად ქრისტე-ღმერთი კი არ არის,. 

” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, პარიზი, 1963, გვ. 69 

11



არამედ სამების ერთ-ერთი წევრთაგანი. 
მაგრამ ახლა ამ შენიშვნიდან გამოვიდეთ და აქცენტი მთა- 

ვარზე გავაკეთოთ. „ერთ-არსების“ გააზრებისას ვ. ნოზაძე, 

პირველ რიგში, ცხადია, ვახტანგის „თარგმანიდან“ ამოდის და 
გარკვევით გვიხსნის: ვახტანგ მეფეს „ერთ არსება“ ესმის, ვი- 

თარცა „წმიდა სამება“. იქვე რუსთველოლოგის მიერ ციტირე- 

ბულია: 
„იტვის: „ჰე, მზეო, ვინ ხატად გთქვეს მზიანისა ღამისად, 

ერთ-არსებისა ერთისა, მის უჟამოსა ჟამისად“. 

ამას ამბობს ქრისტიანი ავთანდილი (როგორც მ. ჯანაშ- 

ვილი იტყოდა). მკვლევარი იმოწმებს ქრისტიანულ კატეხიზ- 

მოს: ღმერთი არის ერთი არსებით და, ამასთანავე, იგი არის 

სამგვამოვანი: მამა-ღმერთი, ძე-ღმერთი, სული წმიდა, სამება 

ერთარსებითი და განუყოფელია. ვ. ნოზაძე ცდილობს დაამტ- 
კიცოს „ვეფხისტყაოსნის“ სამების ქრისტიანობა. პირველ რიგში 

იშველიებს წმიდა მამებს (ბასილი დიდი, გრიგოლ ნაზიანზელი, 

ეფრემ ასური, იოანე ოქროპირი, წმ. ათანასე, იოანე დამასკე- 
ლი...), რომლებიც სამებას მზეს ადარებდნენ, რათა ეს საკითხი 
მისახვედრი გაეხადათ;? ერთი არის ღმერთეება, ვითარცა სამი 

მზე ერთი მეორეში ჩასმული, ერთი განფენა ნათელისა; მამა 
არის მზე, ძე არის სინათლე, სული წმიდა არის სითბო.“' რა 

მარტივად და ადვილად გასაგებად ხდის წმიდა მამებზე დაყრდ- 

ნობით, ყოველივე ამას პოეტურად დავით გურამიშვილი: 
„მზე და სხივი და ნათელი ვით სამად გალექსულია, 

იგ სამივ ერთი მზე არის, არ ცალკე გაქსაქსულია. 

ეგრეთ მამა და ეგრეთ ძე და ეგრეთ წმიდა სულია, 

ვისაც სამება არა სწამს, სჯულთაგან გარდასულია“. 

საკითხის ნათელსაყოფად ვ. ნოზაძეს სამება – ერთარსების 
უხვი მაგალითი მოაქვს ქართული სასულიერო მწერლობიდან 

(წმ. ნინოს (კხოვრება, სერაპიონ ზარზმელის ცხოვრება, შიო 
და ევაგრეს ცხოვრება, დავით გარეჯელის ცხოვრება, გიორგი 

2 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 77-78 

ბ. იქვე 

12



მთაწმინდელის, მიქელ მოდრეკილის საგალობლები და ა. შ.).7 

ასევე, მეცნიერი სამება – ერთარსების ნიმუშებს იმოწმებს 
ქართული საერო მწერლობიდან (აბდულმესიანი, თამარიანი, 

სულხან-საბა, ვახტანგ VI, თეიმურაზ II), ქართული საისტორიო 
მწერლობიდან.2) ზღვა მასალის მიმოხილვით ვ. ნოზაძე ეჭვმიუ- 
ტანლად გვარწმუნებს, რომ ერთარსება არის ღმერთი სამება და 
მზე, ხილული მზე, არის ხატი ამ სამებისა. 

ამ გაგებიდან ამოდისო რუსთაველი: „ჰე, მზეო, ვინ ხატად 
გთქვეს მზიანისა ღამისად, ერთარსებისა ერთისა, მის უჟამოსა 

ჟამისა“ ვ. ნოზაძის მიხედვით, ეს განგვიმარტავს შემდეგ დებ- 
ულებას: ჰე, მზეო, როგორც გთქვეს: შენ ხარო ხატი მზიანისა 

ღამისა (ღმერთისა), შენ ხარო ხატი ერთარსებისა, ანუ ხატი 

იმ ლმერთისა – ერთისა, რომელი არის სამება, წმიდა სამება 

– ერთარსება, შენ ხარო ხატი იმისა, რომელიც არის უჟამო- 

სა ჟამისა, ანუ ლმერთისაო. აქედან გამომდინარე, მკვლევარი 

ასკვნის, რომ ავთანდილის მთელი ეს თქმა არის ქრისტიანული 

ფილოსოფიის დებადი. იგი იმასაც შენიშნავს, რომ „ვეფხისტყ- 
აოსნის“ არც ერთ ხელნაწერში ავთანდილის ენით რუსთაველის 

ნათქვამი არც გადაკეთებულა და არც დამახინჯებულა.“4 

ნათელთა მსახემან 

„ვეფხისტყაოსნის ქრისტიანული იდეებით გაჯერების 

დასასაბუთებლად ვ. ნოზაძე ვრცლად ჩერდება „ნათლის“ ცნე- 
ბაზე. დასკვნის გამოტანამდე იგი ფართო წარმოდგენას უქმნის 

მკითხველს ნათლის მსოფლგაგებაზე მსოფლიოს მასშტაბით 
უხსოვარი დროიდან. აქ საუბარია ინდურ, ჩინურ, ბუდისტურ, 

ირანულ, ფალაურ, ზოროასტრულ, სემიტურ-ეგვიპტურ, ბერ- 

2 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 80-81 

2 იქვე, გვ. 82-83 

2 იქვე, გვ. 84 

13



ძნულ ნათელზე. ამის შემდეგ ავტორს გადავყავართ ფილოსო- 

ფიურ-თეოლოგიურ მოძღვრებაზე ნათლის შესახებ: პლატონის, 
ფილონის, სტოელთა, გნოსტიკოსთა, პლოტინეს, პროკლეს ნა- 
თელი. ასევე, გვაცნობს მკვლევარი თუ როგორ არის განფე- 
ნილი ნათელი ბიბლიაში, აპოკრიფულ მწერლობაში, წმიდა მა- 
მათა მოძღვრებაში, ბასილი დიდის, ეფრემ ასურის, გრიგოლ 

ნაზიანზელის, ავგუსტინეს, დიონისე არეოპაგელის და სხვათა 
ნააზრევში. 

საინტერესო მასალებს გვიზიარებს რუსთველოლოგი ნა- 
თელზე ქართულ წარმართობაში, ქართულ ქრისტიანულ მწ- 
ერლობაში, ქართულ საერო ლიტერატურაში. აქვე ვეცნობით 

ისლამის, სუფიზმის, „მწვალებელთა“ ნათელს.? ასე შემოვყა- 
ვართ ნათლით „დატვირთულნი“ „ვეფხისტყაოსანში“ ვ. ნოზა- 

ძეს. იგი მსჯელობას იწყებს ვეზირ სოგრატისადმი ავთანდილის 
თხოვნით, რათა როსტევან მეფემ ნება დართოს ტარიელთან 

მიბრუნებისა: 

„ჰკადრე: ვინ გაქოს ყოველმან პირმან არშეუზრახემან, 
ვითა ვიშიშვი, გაცნობოს ღმერთმან, ნათელთა მსახემან! 

მაგრა მაგ ყმამან ცეცხლითა დამწვა, ალვისა სახემან, 

გული წამსაგე წამიღო – ვერათ ვერ შევინახე – მან“. 
„ვეფხისტყაოსნის“ აკადემიური ტექსტის დამდგენი კომი- 

სიის (1968-1984) გამოცემაში მეორე ტაეპის ბოლო შესიტყვება 

ასე გამოიყურება – „ნათელთა სახემან". აქ გამეორებულია ვახ- 

ტანგისეული გამოცემის სინტაგმა, რაც ასევე გამეორებულია 

კარიჭაშვილისეულ, კაკაბაძისეულ, შანიძისეულ, ინგოროყვა- 
სეულ გამოცემებში. რაც შეეხება აბულაძისეულ, ჭიჭინაძი- 
სეულ, ნათაძისეულ გამოცემებს – ეს შესიტყვება შეცვლილია 

ასე – „ნათელთა მსახემან“. ვ. ნოზაძე მხარს უჭერს ვახტანგი- 

სეული გამოცემის გამოთქმას – „ნათელთა სახემან“. ამით მას 

მიაჩნია, რომ ავთანდილის სიტყვებში ნაგულისხმევია ღმერთი, 
როგორც ნათელთა სახე. აღნიშნულ შაირში უნდა იხმარებოდე- 

% ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 86-105 

14



სო ცნება „სახე“ და არა „მსახე“.2 თუ ამას ვირწმუნებთ, მაშინ 
როგორ უნდა გავიგოთ დამოწმებული სტროფის მესამე ტაეპის 

შესიტყვება, – სადაც მეორდება სიტყვა „სახემან“, „მაგრა მაგ 
ყმამან ცეცხლითა დამწვა, ალვისა სახემან“. „ალვისა სახემან“ 
უნდა გავიგოთ, როგორც ალვის მსგავსი. როგორ უნდა ვირწ- 
მუნოთ, რომ II-II ტაეპში რუსთაველი „სახის“ ცნებას ერთნაირი 

მნიშვნელობით დაუშვებდა? რასაკვირველია, არა! 
სავსებით სწორად და გამართლებულად მიგვაჩნია, რომ 

პოემის გამოცემათა გარკგეულ ნაწილში „ნათელთა სახემან“-ს 
ჩაენაცვლა - „ნათელთა მსახემან“. უცილობლად გასაზიარე- 

ბელია ამ სინტაგმის ნოდარ ნათაძისეული განმარტება – „ნა- 
თელთა მსახემან ანუ სინათლის შემქმნელმა. „ვითა ვიშიშვი, 
გაცნობოს ღმერთმან ნათელთა მსახემან“. ე. ი. როგორ ვშიშობ, 

ღმერთმა გაგაგებინოს, ნათლის შემქმნელმა. აქ უთუოდ პოეტი 

ლაპარაკობს „დაბადების“ წიგნის ენით, როცა თავისი შემოქ- 

მედების პირველ დღეს ღმერთმა შექმნა სულიერი ნათელი. 
საკვირველია, რომ „ნათელთა მსახეს“ განმარტებისას ვ. 

ნოზაძე სწორ შენიშვნას აძლევს იუსტინე აბულაძეს და შემ- 

დეგ თვითონვე უარყოფს ამას. ი. აბულაძის თქმით „ნათელთა 

მსახემან“ საღვთისმეტყველო ეპითეტია – ნათელთა გამომე- 
ტყველმანო. ვ. ნოზაძის მინიშნებით კი უფრო სწორი იქნებოდა 

განმარტება – ნათელთა მსახე – ნათელთა დამსახავი, ნათელთა 
შემქმნელი, ნათელთა წარმომშობი.? თუმცა ეს უებრო რუსთ- 
ველოლოგი ამ აზრს როგორ შერჩებოდა, როცა რუსთველისეუ- 

ლად არ მიაჩნია „ნათელთა მსახემან“ და იზიარებს გამოთქმას 

– „ნათელთა სახემან“. საანალიზო ტაეპებს ასე ხსნის ვ. ნოზაძე: 
„ავთანდილი ამბობს: ჰკადრე მეფე როსტევანს ჩემი წას- 

ვლის შესახებ თხოვნა: ჰკადრე მას, როგორ ვშიშობ, როგორ 

მეშინია თქმისა წასვლისა გამო. ამას გაცნობებს ღმერთი, რო- 
მელიც არის ნათელთა სახეო.2· ხსენებულ ტაეპში უნდა იხ- 

2 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 107 

? იქვე, გვ. 107 

= იქვე, გვ. 107 

15



მარებოდეს ცნება „სახე“ და არა „მსახე“, ამის გამართლებას 
ცდილობს მეცნიერი ტარიელის სიტყვებით, ·ავთანდილს რომ 
ეუბნება: „მაგრა ღმერთმან მოწყალემან მით სახითა ერთი მზ- 

ითა“. ნათელთა სახე და ერთი მზე ერთი და იგივე ცნებად ეს- 
ახება მკვლევარს, ხოლო ორივე ეს დებულება ქრისტიანული 
ფილოსოფიის კუთვნილებად მიაჩნია.2? 

ამის შემდეგ ვ. ნოზაძე მკითხველის ყურადღებას შეა- 

ჩერებს რუსთველისეულ გამოთქმაზე: „ღმერთმან გული განმი- 
ნათლა“. დამოწმებულია ციტატანი საღმრთო წერილიდან, სა- 
დაც ღმერთი არის ნათელი და იგი სოფელს განანათლებს. სხვა 
ნიმუშებიც მოაქვს ავტორს „ვეფხისტყაოსნიდან“,, რომელიც 

„ნათლით" არის დამშვენებული. გასაზიარებელია მისი დასკვნა, 
რომ რუსთაველის პოემის ყველა ხატოვანი თქმა, რაც გულის 

განათლებას ეხება, საღმრთო წერილისა და ხალხური სიტყვის 
ნიადაგზეა შექმნილი და ამგვარად გასაგები.”? აქვე ვ. ნოზა- 
ძე ვრცლად მსჯელორბს პოემის „მზიანი ღამის“ სიმბოლიკაზე, 

მაგრამ მასზე საუბარი სხვა ნაშრომში ვრცლად გვექნება და 
ამიტომაც ამჯერად გვერდს ვუვლით ოქსიმორონის ტიპის ამ 

ფრთოსან სახე-სიმბოლოს. 

აპოფატიკური ცნებანი 

„ვეფხისტყაოსანს ამშვენებსს „ლოცვა ავთანდილისა“, 

რომელც ასე იწყება: 

„ილოცავს, იტყვის: „მაღალო ღმერთო ხმელთა და ცათაო, 

ზოგჯერ მომცემო პატიჟთა, ზოგჯერ კეთილთა მზათაო, 

უცნაურო და უთქმელო, უფალო უფლებათაო, 
მომეც დათმობა სურვილთა, მფლობელო გულისთქმათაო“ 

(807)3' 

2 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყვეელება, გვ. 107 

> იქვე, გვ. 109 
31 შ. რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, თბ, 1988, გვ. 126 

16



ამ სტროფიდან ვ. ნოზაძის ყურადღებას იპყრობს ღმერთის 
ატრიბუტები: უცნაური, უთქმელი. ავტორი წერს: „ებრაელმა 

ფილოსოფოსმა ფილომ პირველად წარმოადგინა დებულება, 
რომლის მიხედვით ღმერთი არის უცნაური თავისი არსით და 

აღუწერელი ანუ უთქმელი. ეს დებულება ღმერთის ბუნების 
გამო მსჯელობაში შემდეგ გაიზიარა ნეოპლატონურმა, ქრის- 

ტიანულმა, ისლამურმა და ისრაელურმა ფილოსოფიამ.")? თვალ- 
საჩინოებისათვის მკვლევარს მოაქვს შესაბამისი ნიმუშები. ამ 
„ფილოსოფიებიდან“., ამასთანავე, საილუსტრაციო მასალებს 

გვაზიარებს ბიბლიიდან, ქრისტიანული ფილოსოფიიდან, ქარ- 

თული სასულიერო მწერლობიდან. ორიოდე ნიმუშს გავიმეო- 
რებთ; „უცნაური იგი სახელი მისი ბუნებისა მიუწდომელობაი 
არს“ (იოანეს გამოცხადების ქართული თარგმანისათვის დარ- 

თული კომენტარებიდან); „ღმერთი სუფევს იქ, სადაც ჩვენი 
შეგნება, ჩვენი შემეცნება ვერ აღწევს“ (გრიგოლ ნოსელი); „რა- 
მეთუ ერთი სუფევაი მამისაი და ძისაი და სულისა წმიდისაი... 
მიუხედველ, განუცადებელ, გამოუთქმელ“ (იოანე ოქროპირი); 

„ვინ უძლოს კაცობრივითა სიტყვითა ქებაი ცხოვრებასა მას 

უთქმელსა და გამოუთქმელსა? იგი ღმერთი გამოუთქმელ არს 

და უცნაურ“ (არეოპაგიტიკა); „მამასა ჩუენსა იესუ ქრისტესა, 

ღმერთსა დამბადებელსა ცათა და ქუეყანისა, უხილავსა და 

გამოუთქმელსა“ (ბალავარიანი). 
ვ. ნოზაძის აზრით, „ვეფხისტყაოსნის" ავტორი ღმერთის 

„უცნაურად და უთქმელად“ მოხსენიებისას ქრისტიანული ფი- 

ლოსოფიიდან და ქართული სასულიერო მწერლობიდან ამო- 

დის: „ავთანდილის მიხედვით, ლმერთი არის უცნაური (საბას 

განმარტებით – არ -ცოდნილი – ტ.მ.) და, ცხადია, მის არსებას 
ვერ გამოთქვამ; ღმერთი არის უცნობი ჩვენგან და მიუწვდომე- 

ლი ჩვენი გაგებისათვის, ამიტომაც მისი გამოთქმა არ შეიძლება 
„არ ითქმი კაცთა ენითა“ არის იგივე უთქმელი: „ყოფილი, მყო- 

ფი, უთქმელი, ყურთაგან მოუსმენელი“... ყოველ შემთხვევაში, 

ცნება „უცნაური“ და „უთქმელი“ არის თეოლოგიური ფილოსო- 

ჯ7 3, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, პარიზი, 1963, გვ. 119 

17



ფიისა და იგი „ვეფხისტყაოსანში“ არის ქრისტიანული ფილოსო- 
ფიიდან შეთვისებული“.33 

იგივე შინაარსის მატარებელია რუსთაველის გამოთქექმანი: 

„ასმათ თქვა: „ღმერთო, რომელი არ ითქმი კაცთა ენითა, 
გაქო, ვით გაქო, რა გაქო, არ – საქებელო სმენითა“. 

ვ. ნოზაძის დასკვნით: ცნებანი: „უცნაური“, „უთქმელი“, 

„არ-საქებელი სმენითა“, „არ ითქმი კაცთა ენითა“ არის ცნებანი 
ქრისტიანული თეოლოგიური ფილოსოფიის უარყოფადი, ავო- 
ფატიური დარგისა. 

„ზის უკვდავი ღმერთი-ღმერთად“ 

ამის შემდეგ ვ. ნოზაძე გველაპარაკება „ვეფხისტყაოსნის“ 
ღმერთის უკვდავებაზე. მოხმობილია ავთანდილის ნათქვამი 

ღმერთზე: 
„ვინ დამბადა, შეძლებაცა მანვე მომცა ძლევად მტერთად, 

ვინ არს ძალი უხილავი, შემწედ ყოვლთა მიწიერთად, 

გინ საზღვარსა დაუსაზღვრებს, ზის – უკვდავი ღმერთი – 

ლმერთად. 
იგი გაჰხდის წამის-ყოფით ერთსა ასად, ასსა ერთად“ (790)+ 
მკვლევარი შეგვახსენებს, რომ ღმერთი მოსესი, ქრისტესი, 

მაჰმადისა არის უკვდავი, არის საუკუნო, ყოველი დროის გა- 

რეშე, წინააღმდეგ წარმართი ღმერთებისა, რომლებიც იყვნენ 

ქმნილნი და მოკვდავნი. ისინი იბადებოდნენ, კვდებოდნენ და 
აღსდგებოდნენ, არ ისპობოდნენ ხოლმე.35 

ღმერთის უკვდავების გამომხატველი მასალები რუსთ- 

ველოლოგს მოხმობილი აქვს ბიბლიიდან: „უფალი ღმერთი არის 

მარად ცხოველი, მუდამ ცოცხალი (ფს. 101, 25-27); „რომელსა 
მხოლოსა აქვს უკვდავება“ ( ტომ. 6,17). მეცნიერის თანახ- 

3 5. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 121-122 

% შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, თბ. 1988, გვ. 123 

# ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსნის ღმრთისმეტველება, გვ. 123 

18



მად, ავთანდილის ნათქვამი: „ზის უკვდავი ლმერთი ღმერთად“, 
ცხადია, რელიგიურია და ღმერთის ამღიარებელი ყველა მოძ- 

ღვრებისათვის სავალდებულო დებადია.% ეჭვი არ არის, რომ 

კონკრეტულ შემთხვევაში რუსთაველი ემყარება ბიბლიას. ამის 

დამადასტურებელია სიტყვა „ზის“ („ზის უკვდავი ლმერთი 

ღმერთად"). 
სათანადო მაგალითები ვ. ნოზაძეს დამოწმებული აქვს ბიბ- 

ლიიდან და ქრისტიანული მწერლობიდან: „ვიხილე მე უფალი 
ისრაელისა მჯდომარე საყდარსა ზედა თვისსა“ (LIII მეფ. 22-19); 

„ამიერითგან იყოს ძე კაცისა მჯდომარე მარჯვენით ძლიერები- 

სა ღმერთისა“" (ლუკა, 22-69), „ოდეს იგი (ლმერთი – ტ.მ.) და- 

ჯდეს საყდართა“ (იოანე ოქროპირი). „ზის“ და „მდგომარეს“ 

გასარკვევად ვ. ნოზაძე იშველიებს კატეხიზმოს განმარტებას: 

ეს სიტყვა გაიგება სულიერად: იესო ქრისტეს აქვს მამა-ღმერ- 
თთან თანაბარი ძლიერება და დიდება. ჩვენთვის აქ მთავარია 
ის ფაქტი, რომ რუსთველისეულ „ზის უკვდავი ღმერთი ღმერ- 

თად“ ქრისტიანული შინაარსითა და სულისკვეთებით არის გამ- 

სჭვალული. 
ვ. ნოზაძის მონოგრაფიაში აქცენტირებულია სინტაგ- 

მა „უჟამოსა ჟამისად". („ერთარსებისა ერთისა, მის უჟამოსა 

ჟამისად“). ეს ოქსიმორონის ტიპის შესიტყვებაა როგორც 

„მზიანისა ღამისა“ „უჟამოსა ჟამით“ გამოხატულია ღმერთის 

უკვდავება, მარადისობა, როგორც დროისა და სივრცის გარეთ 
არსებულისა. 

თეიმურაზ ბაგრატიონის მიხედვით რუსთველისეული 

„მის უჟამოსა უჟამისა“ ლმერთი არს დაუსაბამო, სამარადისო 
და დაუსრულებელი, თვით დამბადებელი არის და იგი არავის- 
გან დაბადებული და რადგან დაუწყებელი და დაუსრულებე- 
ლი არის, ამისთვის ჟამსა შინა არ შემოვალს იგი. არამედ ჟამი 

მისი სამარადისოება, საუკუნო არს“.?7 ვ. ნოზაძის მტკიცებით·, 

რუსთველისეული შესიტყვება „უჟამო ჟამი“ არის დებულება 

X ვ,. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 123 

7 თ. ბაგრატიონი, განმარტება პოემა ვეფხისტყაოსნისა, 1960, გვ. 124 

19



ქრისტიანული თეოლოგიური ფილოსოფიისა. 
მიგვაჩნია, რომ „უჟამო ჟამი“ კონკრეტულად ქრისტეს ორ- 

ბუნებოვნების გამომხატველია, მაცხოვარი უჟამოა იმდენად, 
რამდენადაც ღვთიური ბუნების მქონეა, ხოლო ჟამიერია იმი- 
ტომ, რომ ადამიანური ბუნებისაა. 

„ბოროტსა სძლია კეთილმან“ 

ვ. ნოზაძის განსჯის საგანია „ვეფხისტყაოსნის“ ერთ-ერთი 
სტროფი: 

„ამ საქმესა დაფარულსა ბრძენი დივნოს გააცხადებს, 
ღმერთი კარგსა მოავლინებს და ბოროტსა არ დაბადებს 
ავსა წამ-ერთ შეამოკლებს, კარგსა ხანგრძლად გააკვ- 

ლადებს, 
თავსა მისსა უკეთესსა უზადო-ჰყოფს, არ აზადებს“ (148)პ 
„ბრძენი დივნოსი“ რომ იგივე დიონისე არეოპაგელია (არ- 

ეოპაგიტიკის ავტორი), ამას პირველად ყურადლება მიაქცია 

ვახტანგ მეექვსემ: „აქ დიონისე არეოპაგელს მოწმობს, დიო- 

ნისე იტყვის: ღმერთს ყველა კეთილად დაუბადებიაო, მაგრამ 

თუ კაცი ავსა იქმს, იმისივ ბრალიაო შესავალთაც უთქვამს და 

თავისი სიბრძნეც გამოუჩენია, ეს წიგნიც მიკითხავსო". 

ვ. ნოზაძე დაინტერესებულია კეთილისა და ბოროტის 

საკითხით. ზემოთ დამოწმებული სტროფი მას მიაჩნია „ვე- 

ფხისტყაოსნის“ რელიგიური და ფილოსოფიური გაგების გას- 

აღებად. დასმულია კითხვა: ლმერთი არის კეთილი, საიდან 

გაჩნდა ბოროტი? ბოროტის არსებობის წარმოსაჩენად მოხმო- 
ბილია „გილგამეშიანი“, ოთხი ათასი წლის წინანდელი მწერლო- 

ბის ნიმუში: ჩემი შვილი მოდისო ბოროტების განსახიერების 

ხუმბაბასთან საბრძოლველად. 
მკვლევარი ეხება კეთილისა და ბოროტის საკითხის ზა- 

რათუშტრასეულ გადაწყვეტას. საუბარია ორი საწყისის აღი- 

39 შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, თბ., 1988, გვ. 228 

20



არებაზე: ლმერთი კეთილი (აჰურა მაზდა) და ღლმერთი ბოროტი 
(აჰრიმანი) მითრაიზმიც დუალისტური სარწმუნოებაა. აქაც 
დომინირებს ორი საწყისი – კეთილი და ბოროტი. იგივე ითქმის 

გნოსტიციზმზე, მანიქეიზმზე. რელიგიასთან ერთად ფილოსო- 
ფიაც შესჭიდებია კეთილისა და ბოროტის პრობლემას.2? 

ამჯერად ჩვენთვის მთავარია ვ. ნოზაძე თუ როგორ წარ- 
მოაჩენს ბოროტების საკითხს ქრისტიანობაში. უპირველესად 
გვაცნობს გერმანელი ფილოსოფოსების ნააზრევს: ქრისტიანო- 
ბას საერთო არაფერი არა აქვს დუალიზმთან. ქრისტიანული 

ღმერთი სიკეთის წყაროა. ბოროტების წყარო არ არის ღმერთის 
მიერ შექმნილ მატერიაში, არამედ ნებსით მოქმედებაში. თვი- 

თონ კაცის ნებაში ღმერთისაგან გამოყოფაში. ქრისტიანისათვის 

მატერია ცუდი გახდა პირველშობილი ცოდვის შედეგად, მაგრამ 
იგი შეიძლება გახადო კარგად ქრისტესთან ზიარებით.4% ვ. ნო- 
ზაძის მიერ დამოწმებულია ბასილი დიდის, წმიდა ავგუსტინეს, 

მაქსიმე აღმსარებლის, იოანე დამასკელის შეხედულებანი იმის 

შესახებ, რომ ბოროტება არ არსებობს, იგი მხოლოდ ნაკლია 
სიკეთისა."'" მკვლევარი ასაბუთებს, რომ საანალიზო სტროფის 

წერისას რუსთაველი უშუალოდ ემყარებოდა არეოპაგიტიკას. 
ამის განმამტკიცებელია მისთვის პირველივე ტაეპში „ბრძენი 

დივნოსის“ (დიონისე არეოპაგელის) დასახელება. ამ მიზნით ვ. 
ნოზაძეს საფუძვლიანად შეუსწავლია კეთილისა და ბოროტის 
საკითხი არეოპაგიტიკაში. საკმარისია ქვეთავების ჩამოთვლა: 1. 

ბრძენი დივნოს; 2. დაფარულსა; 3. კარგსა მოავლინებს; 4. და 
ბოროტსა არ დაბადებს; 5. ბოროტიმცა რად შეექმნა; 6. ბორო- 

ტისა უმყოფოო; 7. ავსა ერთ წამ შეამოკლებს; 8. კეთილია მისი 
გრძელი; 9. არსება მისი გრძელია; 10. კეთილია შენნი მზანი.“? 

გულმოდგინე კვლევის შედეგად გამოტანილია საყურადღე- 
ბო დასკვნები არეოპაგიტიკისა და „ვეფხისტყაოსნის“ ურთ- 

? 5, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 128-135 

4 იქვე, გვ. 136 
იქვე 

4 იქვე, გვ. 137-143 

4 

21



იერთმიმართების თაობაზე. ეს კი, მისივე თქმით, მის დრომდე 
გაბატონებულ შეხედულებებს ვეფხისტყაოსნის რელიგიის შეს- 
ახებ, არ შეიწყნარებს. რუსთველოლოგის კვლევა-ძიების შედე- 
გად გამოირკვა: „ვეფხისტყაოსანში“ დასახელებული დივნოსი 
არის დიონისე არეოპაგელი; იგი არის ქრისტიანი ლვთისმეტყვე- 
ლი და ფილოსოფოსი, რომელიც გვასწავლის: „ღმერთი კარგსა 

მოავლინებს და ბოროტსა არ დაბადებს“; დიონისე არეოპაგე- 
ლის შეხედულებებს იზიარებს თინათინი: „რად ემდურვი ღმერ- 
თსა... რად დასწამებ სიმწარესა, ყოველთათვის ტკბილად მხედ- 

სა; ბოროტიმცა რად შეექმნა კეთილისა შემოქმედსა“; დივნოსის 
კონცეფციებს იზიარებს ავთანდილი: „უმსგავსო საქმე ყოველი 
მოკლეა, მით ოხერია“; „ბოროტსა სძლია კეთილმან – არსე- 

ბა მისი გრძელია“; დიონისე არეოპაგელის რწმენას ითავისებს 

ფატმანიც: „ვცან სიმოკლე ბოროტისა, კეთილია მისი გრძელი“,9 
ვ. ნოზაძის მიხედვით, „ვეფხისტყაოსნის თეოლოგიური 

ფილოსოფია არის ქრისტიანული, რომლის თანახმად, არსე- 

ბობს მხოლოდ ერთი პრინციპი: თვითსახიერება, თვითკეთი- 

ლობა, – ღმერთი, დასაბამი ერთისა, საწყისი კარგისა; ვინაიდან 
რუსთაველის პოემის შეხედულებაში არსებობს მხოლოდ ერთი 

პრინციპი კეთილისა და იგი ბოროტის პრინციპს არ სცნობს, 

მის სიმოკლეს გვიჩვენებს, ამიტომ შეუძლებელია ნაწარმოებში 

რაიმე დუალისტური დებულების აღმოჩენა.4 

ქრისტიანული დებულებების გამოსავლენად ვ. ნოზაძე „ვე- 

ფხისტყაოსნიდან“ გამოიხმობს შემდეგ ციტატებს: „ავსა კარ- 

გად ვერვინ შესცვლის“"; „ბოროტი სცვალო კეთილად“; „თავსა 

მისსა უკეთესსა უზადო ჰყოფს, არ აზადებს“ ავტორის აზრით, 
ესენი არიან ქრისტიანული თეოლოგიის დებულებანი. მის წყ- 

აროდ დასახელებულია არეოპაგიტიკაში შემავალი წიგნები: 

„საღმრთოთა სახელთათვის“, „ზეცათა მლვდელმთავრობისათ- 
ვის“, „საეკლესიოისა მლვდელმთავრობისათვის“.45 

4) ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 143-144 

“ იქევ; 
4 იქვე, გვ. 144-156 

22



„გონებამან დაფარულმან“ 

ვ. ნოზაძის შემდეგი დაკვირვების ობიექტი ხდება გამოთქ- 

მა „გონებამან დაფარულმან“ ნესტანი თავის მიჯნურს წერილს 
სწერს ქაჯეთის ციხიდან: 

„ხედავ, ჩემო, ვით გაგვყარნა სოფელმან და ჟამმან კრულ- 

მან? 
ვეღარ გნახე საყვარელი მხიარული მხიარულმან, 

ნეტარ, რა ქმნას უშენომან გულმან, შენგან დალახვრულ- 

მან! 
გაგიცხადა დამალული გონებამან დაფარულმან“ (1290)4 
ღმერთი არსებითად არის სული, ლმერთი არის გონება, 

არის ლოგოსი ამის დამადასტურებელი მასალები ვ. ნოზაძეს 

აღმოუჩენია ფილოსოფიაში (პლატონი, არისტოტელე, სტოელ- 
ნი, ფილონ ალექსანდრიელი), ქრისტიანულ ფილოსოფიაში, ქა- 

რთულ მწერლობაში, შეგვახსენებს „გონების“ ვახტანგ მეექვსი- 
სეულ განმარტებას: „გონება სამი არის: პირველად ღმრთისა, 
მეორე ანგელოზთა, მესამე კაცთა გონება. ავტორი გვაზიარებს 
სულხან-საბასეულ კომენტარს: „გონება არს სიტყვიერი მხედვ- 

ელობითი საცნაურისა და უკვდავისა სულისა. გონება არს ხე- 

დვა უხორცო და დაუშრომელი, მომვლელი ყოვლისა, სამ სახედ 
ითქმის გონება: გონება – ღმერთი, გონება – ანგელოზი და 

გონებაც ჩვენი, საცნაურ არს გონებითა მოსაგონებელთა“. იო- 

ანე ბატონიშვილი ღმერთს უწოდებს „საუკუნო გონებას“. იგივე 

ნათქვამია „ქართლის ცხოვრებაშიც“. 
რუსთველოლოგი ამის შემდეგ გვარკვევს სიტყვაში „დაფა- 

რული“: ვინაიდან ლმერთი ყოვლად მცოდნეა, საჩინოა და ცხა- 

დი, რომ იგი ყოველი დაფარულის მცოდნეც არის და მისთვის 

არ არსებობს „დაფარული იგი ბნელსა“.” ამისი დამადასტურე- 
ბელი ნიმუშები ამოუწერია სახარებიდან: „რომელი ჰხედავს და- 

ფარულთა“ (მათე, 6,6); „მოვიდეს უფალი, რომელმან განანათ- 

“ირ შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, თბ., 1988, გვ. 188 

7 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 158 

23



ლოს დაფარული იგი ბნელსა“ (I, კორ. 4,5). 

ვ. ნოზაძის თქმით, რასაკვირველია, ღმერთი – გონება არის 
მიუღწევნელი, ჩვენთვის დაფარული და გაუგებარი. სწორედ ამ 
ღმერთ-გონებაზე არის ლაპარაკი „ვეფხისტყაოსანშიც“. 9% ავ- 
ტორს მხედველობაში ავქს ზემოთ დამოწმებულ სტროფში მო– 
ცემული ბოლო ტაეპი: „გაგიცხადა დამალული გონებამან დაფა– 

რულმან“. ეს შეხედულება არ მიგვაჩნია სწორად. აქ საუბარია 

არა ღმერთ-გონებაზე, არამედ ნესტანის გონებაზე. 
ნესტანმა ქაჯეთის ციხიდან წერილი გამოუგზავნა ტარი- 

ელს „გულისა გასაგმირალი“. წერილში სათქმელს იწყებს წუთი- 
სოფლის გინებით, თუ როგორ დააშორა მიჯნურნი ერთმანეთს 
„სოფელმან და ჟამმან კრულმან“, ნესტანი ვეღარ ხედავს მხია– 
რულ მიჯნურს, უტარიელოდ არ იცის, რა ქნას მისმა გულმა, 

ამიტომ პირდება მას, ამ წერილით გაუმხილოს („გაგიცხადა“) 
გულისნადები დაფარული (ე. ი. უხილავი) გონების წყალობით. 
ამ სტროფის ბოლო ტაეპის კონტექსტში არანაირად არ ჯდება 

„დაფარული გონების“ მოაზრება ღმერთად. იგი უცილობლად 
ხელოვნურია და, როგორც იტყვიან – თითიდან გამოწოვილი. 

პოემაში არის სხვა პოეტური ტაეპები, სადაც „გონებანი 
დაფარულნი“ ფიგურირებს, სადაც „გონება“ უსათუოდ ღმერ- 

თია და ამაში სწორია ვ. ნოზაძე. საუბარია ტაეპებზე: 
„ასმათ ჰკადრა: „მადლი ღმერთსა, ვარდნი ვნახენ არ დაზ- 

რულნი, 

ბოლოდ ასრე განაცხადა გონებამან დაფარულნი“. 

ვ. ნოზაძე კიდევ ერთ ადგილს იმოწმებს „ვეფხისტყაოსნი- 

დან“. ავთანდილი ტარიელის შესახებ ამბობს: 
„მას ვახსენებდე, ნუ გიკვირს, თქმა მჭირდეს მიწყივ ახისა! 

მზე თუ ვთქვა მსგავსი მისი და ანუ მისისა სახისა, 
ვის უნახავ – ქმნის გონება ყოველთა კაცთა მნახისა, 

ვარდი დამჭკნარი ეკალთა შუა, შორს -მყოფი ახ, ის, ა". 
ვ. ნოზაძე თვლის, რომ აქ "ნახსენები სიტყვა „გონება“ 

ღმერთს უნდა გულისხმობდესო. ამაში ცდება იგი. თუმცა, 

4 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 159 

24



ეტყობა, ამ თვალსაზრისში ბოლომდე დარწმუნებული არ არის. 

ტაეპი, სადაც „გონება" ფიგურირებს, ნ. ნათაძეს სწორად აქვს 

ახსნილი: ყველა ადამიანის მნახველის გონებასაც უნახავს გახ- 
დის, განაცვიფრებს.“? თავად ვ. ნოზაძე კი ასე გვიხსნის მის 
შინაარსს: „ეს გონება – ღმერთი უნახავ ჰქმნის ტარიელს ანუ 
ტარიელის მსგავს სახეს სხვას არავის გვიჩვენებსო. ე. ი. გონება 

– ღმერთი, რომელიც ყოველთა კაცთა მნახველია, მას, ტარი- 

ელს, უნახავ ქმნის, მის მსგავს სხვას არავის გვიჩვენებსო“.%9 
რუსთველისეული „ვინ არს ძალი უხილავი შემწედ ყოვლთა 

მიწიერთა“. სწორია ვ. ნოზაძის თვალსაზრისი, რომ „ძალი უხი- 

ლავი“ ღლმერთის ნაცვალსახელია. პოემის ავტორი ბიბლიიდან 
ამოდის, რაც მკვლევარმა შესაბამისი საილუსტრაციო მასალე- 

ბით წარმოაჩინა: „ღმერთი არა ვინ სადა იხილა (ი. 1, 18); „რა- 

მეთუ უხილავ იგი“ (რომ. 1,20); „რამეთუ იგი არს ხატი ღმრთისა 

უხილავისა“ (კოლ. 1,15). 
რუსთველისეული გამოთქმები: ყოფილი, მყოფი (ღმერ- 

თზე), ლმერთსა ცხოველსა, ბიბლიას ემყარება. საამისოდ ვ. ნო- 

ზაძეს საგულისხმო ნიმუშები აქვს ამოკრებილი. იგივე ითქმის 

ტაეპზე: „შენ ხარ სავსება ყოველთა, აგვავსებ მზეებრ ფენითა“. 
ლმერთი არის სავსება. ქრისტე და სულიწმიდა არის სავსება. 
ამ გამოთქმის წყაროები ვ. ნოზაძეს მოძიებული აქვს ბიბლი- 

აში: „რამეთუ მას შინა დამკვიდრებულ არს ყოველივე სავსება 
ღმრთეებისა ხორციელად“ (კოლას. 2,9); „სიყუარული ქრისტე- 

სი, რათა აღივსნეთ თქვენ ყოველთა სავსებითა ღმრთისათა. 
ღმერთი არის სავსება, ამიტომ აღავსებს იგი ქვეყანას“ (ეფეს. 

3,19). ასე რომ, ასმათის ნათქვამი ღმერთზე: „შენ ხარ სავსება 
ყოველთა“ წმიდა ქრისტიანულია. 

ავთანდილის სიტყვები: „ვინ საზღვარსა დაუსაზღვრებს“, 
ვ. ნოზაძის აზრით, ლმერთს ეხება და თვითონ ეს თქმა არის 
ბიბლიის დებულება. ეს მოსაზრება მკვლევრის მიერ გამაგრე- 

4 შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, ტექსტი გამოსაცემად მოამზადა, შეს- 
ავალი, განმარტებები და კომენტარი დაურთო ნ. ნათაძემ, თბ., 1976, გვ. 250 

90 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 259 

25



51 ბულია ბიბლიიდან მოტანილი პარალელებით."! ასევე, რუსთ- 
ველოლოგის მიერ ბიბლიურ-ქრისტიანული წყაროებით არის 
გაჯერებული: ღმერთმან იცის, ტკბილად მხედსა; შენ უფალსა; 

უფალო უფლებათაო; მადლით მაღალმან; კურთხეულ არს და 

ა, შ.?? 
მრავალთაგან კიდევ ერთი ტცაეპი „ვეფხისტყაოსნიდან”: 

„რა ესე ესმა ავთანდილს, ლაღსა, ბუნება ზიარსა“. ვ. ნოზაძეს 
ფილოსოფიიდან, ზოგადად, ქრისტიანული ფილოსოფიიდან, ქა- 

რთული სასულიერო მწერლობიდან მოუძიებია სათანადო წყ- 
აროები. იმის დასამტკიცებლად, თუ რას ნიშნავს „ბუნება ზი- 

არსა“. გამოტანილი დასკვნიდან ჩანს, რომ „ბუნება“ ეწოდება 
ღმერთს, ღმრთეებას, წმიდა სამებას, ხოლო „ზიარი" ეს არისო 

თანამონაწილე ან მონაწილე. აქედან გამომდინარე, „ზიარება 
ბუნებასთან“ ნიშნავსო მონაწილეობას ღმერთში, ყოფნას ღმერ- 
თთან. ავთანდილი რომ „ბუნება-ზიარია“, ეს იმას გულისხმობსო, 
რომ იგი დაჯილდოებულია სამება-ღმერთის მადლით და სული 

წმიდის ზიარებით.3) აქვე იმოწმებს ავტორი პოემის სარგის კაკ- 

აბაძისეულ გამოცემას, სადაც „ბუნებას“ ჩანაცვლებულია „გონ- 

ება“, რაც ღმერთის ერთი სახელთაგანია. ამ შესწორებას კიდევ 
უფრო დაურნმუნებია მკვლევარი, რომ ავთანდილი არის „ზიარი 

ბუნებისა“, ანუ ღმერთისა.%“ ვფიქრობთ, „ბუნება-ზიარის“ ვ. ნო- 

ზაძისეული გაგება სარწმუნო არ ჩანს. კონტექსტში არამც და 
არამც არ იკითხება „ბუნება-ზიარი“ ლღმერთად, წმიდა სამებად. 
ჩვენ უფრო გამართლებულად მიგვაჩნია ნ. ნათაძისეული აზრი, 

რომ „ბუნება-ზიარსა“ გავიგოთ, როგორც ავთანდილის კეთილ- 

შობილების, ამაღლებული ბუნების გამომხატველი.?? 

M ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 169-171 

9 იქვე, გვ. 174-178 

იქვე, გვ. 182 

იქვე 
5 შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, ნ. ნათაძის გამოცემა, თბ., 1976, გვ. 

351 

ხ 

L-) 

26



„მიჯნურობა პირველი“ 

„ვეფხისტყაოსნის" პროლოგში ვკითხულობთ: 

„ვთქვა მიჯნურობა პირველი და ტომი გვართა ზენათა, 
ძნელად სათქმელი, საჭირო, გამოსაგები ენათა; 
იგია საქმე საზეო, მომცემი აღმაფრენათა, 
ვინცა ეცდების, თმობამცა ჰქონდა მრავალთა წყენათა“ (20) 
მას ერთსა მიჯნურობასა ჭკვიანნი ვერ მიხვდებიან, 

ენა დაშვრების, მსმენლისა ყურნიცა დავალდებიან; 
ვთქვნე ხელობანი ქვენანი, რომელნი ხორცთა ხვდებიან, 
მართ მასვე ჰბაძვენ, თუ ოდენ არ სიძვენ, შორით ბნდებიან (21) 

მიჯნური შმაგსა გვიქვიან არაბულითა ენითა, 
მით რომე შმაგობს მისისა ვერ მიხვდომისა წყენითა. 

ზოგსა აქვს საღმრთო სიახლე, დაშვრების აღმაფრენითა, 

(22)ჯწკვლა ზოგთა ქვე უც ბუნება კეკლუცთა ზედა ფრფენითა“ 

რუსთველოლოგიურ მეცნიერებაში დროთა მანძილზე ამ 

სტროფებს არაერთი კომენტატორი ჰყოლია. გამოითქმოდა 

ურთიერთგამომრიცხველი შეხედულებანი. ზოგიერთს ვ. ნოზა- 
ძეც იმოწმებს. რუსთაველის მიჯნურობის თეორიაში (დამოწ- 

მებული სტროფების საფუძველზე) ზოგიერთი მეცნიერი სი- 

ყვარულის სუფისტურ გაგებას დებდა (კ. კეკელიძე), ზოგიერთს 
იგი პლატონური თეორიის კრიტიკად მიაჩნდა (შ. ნუცუბიძე). 

ზოგის აზრით, ამ სტროფებში: დადასტურებული პოლემიკა, უპ- 

ირველეს ყოვლისა, ქართული საეკლესიო მწერლობისა და მასში 
გამოხატული თეოლოგიურ-იდეალისტური მსოფლმხედველობის 

წინააღლმდეგ არისო მიმართული (შ. ხიდაშელი). მერი გუგუშვილი 

ფიქრობს, რომ აქ პლატონური თუ ნეოპლატონური, ან სუფის- 

ტური სიყვარული იგულისხმებაო, მაინც „საზეო" მიჯნურობის 

ასეთი ალფრთოვანებული დახასიათება შეიძლება ჩაითვალოს 
რუსთაველის მიერ ოფიციალური თვალსაზრისის მიმართ გაღე- 

% შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, თბ,,0 1988, გვ. 11 

27



ბულ ხარკად.? 
გამართლებულად მიგვაჩნია ვ. ნოზაძის მსჯელობა, რომ 

„მიჯნურობა პირველი“, „მას ერთსა მიჯნურობასას“ იდეა დი- 
დად ცნობილი იყო თვით ქრისტიანობაში. „ვეფხისტყაოსანში“ 
მიწიერი, გარნა ამაღლებული და კეთილის გამომხატველი სი- 
ყვარულია გამოსახული და ასეთ ამაღლებულ სიყვარულს ქად- 

აგებსო თვით ბიბლიაც, როდესაც ღმერთი ბრძანებს: გამრავ- 
ლდითო! ამ კაცობრივ სიყვარულს სარწმუნოებით ზნეობრივი 

საზღვარი აქვს დადებული.5ბზ ნიმუშად მოტანილია: „პატიოსან 
არს ქორწილი და მემრუშენი საჯნის ლმერთმან“ (ებრ. 13,4) 

დამოწმებულია იოანე ოქროპირიც: „ღმერთსა არა დაუყენებიეს 
ქორწილი, მეცა ვიცი, ვითარმედ ღმერთი არა აყენებს ქორ- 

წინებად, არამედ დააყენებს მემრუშებისაგან“.? სწორ პარა- 
ლელს ავლებს ვ. ნოზაძე „ვეფხისტყაოსანთან“: 

„მიჯნურობა სხვა რამეა, არ სიძვისა დასადარი, 

იგი სხვაა, სიძვა სხვაა, შუა უზის დიდი მზღვარი... 

ხამს მიჯნური ხანიერი, არ მეძავი, ბილწი, მრუში“... 

ვ. ნოზაძე ხაზს უსვამს იმ გარემოებას, რომ „ვეფხისტყაო- 

სანში“ გვაქვს სიყვარული ადამიანისა ღმერთისადმი: სიყვარული 

ადამიანისა ადამიანისადმი, სიყვარული ღმერთისა კაცისადმი. 

მიაჩნია, რომ აქ იგრძნობა გავლენა არეოპაგიტიკისა. რუსთ- 

ველოლოგი შეგვახსენებს ქრისტიანული ღვთისმეტყველების 

დებულებას, რომ სიყვარულის მშობელი არის ღმერთი. ანალო- 

გიას იგი ხედავს „ვეფხისტყაოსანში“. ავთანდილის ლოცვიდან 

მოისმის: 
„ღმერთო, ღმერთო, გეაჯები, რომელი ჰფლობ ქვენათ 

ზესა, 

შენ დაბადე მიჯნურობა, შენ აწესებ მისსა წესსა; 
მე სოფელმან მომაშორვა უკეთესსა ჩემსა მზესა, 

ნუ აღმოფხვრი სიყვარულსა, მისგან ჩემთვის დანათესსა". 

7 მ, გუგუშვილი, „ვეფხისტყაოსნის“ პროლოგის საკითხისათვის, თბ,., 1958, გვ. 34 
9 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 185 

29? მამათა სწავლანი, ა. შანიძის რედაქციით, თბ., 1955, გვ. 47 

28



ეს სტრიქონები ვ. ნოზაძეს აგონებს დიონისე არეოპაგელის 
დებულებასაც: ლღლმერთი არის მიზეზი სიყვარულისა, ლმერთი 
არის სიყვარულის მწარმოებელი, წარმომქმნელი და მშობელი. 

გასაზიარებელია მეცნიერის აზრი, რომ ავთანდილის ლოცვაში 
დასახელებულია ღმერთი თავისი ქრისტიანული სახელებით. იგი 

ადამიანის შემწეა სიყვარულში, ადამიანს ანიჭებს სურვილთა 
დათმობის უნარს, გულისთქმათა მფლობელია. 

„განგებისა გარდავლენა“ 

ვრცლად ეხება ვ. ნოზაძე განგების საკითხს „ვეფხისტყ- 

აოსანში“. პირველად იხსენებს პლატონს: განგება განაგებს 

ყველაფერს. ხრისოპოსი, სტოელთაგან განსხვავებით, განგებას 
და ბედს აიგივებდა. პროკლე განგების და ბედის ურთიერთო- 

ბაზე დაფიქრებისას იტყოდა: განგება არის ღმერთისა, ბედი კი 
ბუნებას (ნატურა) ეკუთვნისო. ამჯერად გვაინტერესებს ვ. ნო- 

ზაძის ფიქრები ქრისტიანულ განგებაზე, როგორც საფუძველზე 

„ვეფხისტყაოსნის“ განგების გაგებისა.9 
განგება არის ღმერთებრი ნება, რომლითაც ყოველივე და 

ყველაფერი ბრძნულად და მწყობრად მოწესრიგებულია (იოანე 
დამასკელი); განგება არის წესრიგი, რომლითაც ყველაფერი 

კეთდება, როგორც ამას ღმერთი ინებებს (ავგუსტინე); ლღმერ- 
თის განგება არის შეუწყვეტელი მოქმედება ყოვლად შემძლეო- 

ბისა სიბრძნისა და სახიერებისა, რომლითაც ღმერთი არსებათა 

და ყოფათა ძალას ინახავს, მათ კეთილ მიზნებისკენ მიმართავს 

და სიკეთისაგან გადახრის შედეგად წარმომდგარ ბოროტებას 

სპობს, ან მას გამოასწორებს და მიჰყავს კეთილი შედეგებისაკ- 

ენ (ქრისტიანული კატეხიზმო); განგება არის ლმრთეებრი მზ- 

რუნველობა იმის გამო, რაც არსებობს, განგება არის ღმერთის 
ნებელობა, რომელიც ყოველივე არსებულს მიზანშეწონილად 

C ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ლმრთისმეტყველება, გვ. 190-191 

29



მიმართავს (ნემესიოს ემესელი).9! 

ვ. ნოზაძეს საილუსტრაციო მასალები მოაქვს საღმრთო 
წერილიდან იმის საჩვენებლად, რომ ღმერთი ზრუნავს მთელ 
ქვეყანაზე. განგება ზრუნავს მის მიერ შექმნილ არსებებზე: 

იგანამტკიცის უფალმან ყოველნი დაცემადნი და აღჰმართნის 
ყოველნი დაცემულნი“ (ფს. 144,13); „რამეთუ გინა თუ ცხოვ- 
ელ ვართ, უფლისად ცხოველ ვართ და გინათუ მოვჰსწყდებით, 

უფლისა მიერვე მოვჰსწყდებით“ (რომ, 14,,7-8),? სხვა რამ- 

დენიმე ნიმუშიც გავიმეოროთ: „ყველაფერს მართავს განგება 
ღმერთისა... არაფერი უგანგებოდ არ იქნება“ (იოანე ოქროპი- 
რი); „ღმერთის განკარგულებით ხდება ყველაფერი (გრიგოლ 

ღვთისმეტყველი); „ღმერთია ყველაფრის შემოქმედი და იგი გა- 
ნავრცობს თავის განგებას თვით, კერძო არსებაზე“ (კლიმენტი 

ალექსანდრიელი).9 
სწორედ ამ ქრისტიანული წყაროების გათვალისწინებით 

ვ. ნოზაძე განიხილავს „ვეფხისტყაოსნის განგების რაო- 

ბას: „განგებასა ვერვინ შესცვლის, არსაქმნელი არ იქმნების“. 
ე. ი. რაც ლმერთისაგან გადაწყვეტილია, რაც არის ლმერთის 

განგება, მას ვერავინ შესცვლის და რაც არაა საქმნელი, ნება 

დართული ღმერთისაგან, იგი არ იქნებაო.“ „განგება“ არც თუ 
იშვიათად მოგვეპოვება რუსთაველის პოემაში: „არს უკეთესი, 
რაცაღა სწადს განგებასა ზენასა“.. ტაეპში ცნებას „ლმერთი“ 
ჩანაცვლებულია „განგება“. „განგებაა, დლღესცა მომკლავს, 
ქვემცა სადა დავიმალე?“ თუ ღვგთის ნებაა ჩემი სიკვდილი, მას 

ვერსად დავემალებიო. ან კიდევ: 
„არას გვარგებს სიმძიმილი, უსარგებლო ცრემლთა დენა, 

არ გადავა გარდუვალად მომავალი საქმე ზენა; 
წესი არის მამაცისა მოჭირვება, ჭირთა თმენა, 
არვის ძალ-უც ხორციელსა განგებისა გარდავლენა“. 

რ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება,, გვ. 190-191 

იქვე 
იქვე 
იქვე, გვ. 192 ჯ
 გ

 

30



გამართლებული ჩანს ამ სტროფის ვახტანგისეული კომენ- 
ტარის დამოწმება ვ. ნოზაძის მიერ: „სწავლა არის, კაცი უნდა 

ცდილობდეს და ვაი საქმეს იჭიროდეს, თვარა მჭმუნვარება და 
სიმძიმილი რას არგებსო, ღმრთის ბრძანება რომ არ იქნას ხომ 

არ იქნებისო და მამაცისაგან გარჯა და ჭირის დათმობა არის 
წესიო კაცს ასე მართებს ჭირიც გასძლოს და კიდეც მოიჭირ- 
ვოს: თვარა ხორციელ კაცს განგებულების წინააღმდეგობა ხომ 

არ შეუძლიაო“. ეს ამონაწერი იმის დასტურია, რომ ვახტანგ მე- 

ექვსეს „განგება“ ესმის, როგორც ღვთის ნება, ღვთის ბრძანება, 

ღვთის განკარგულება. 

ვ. ნოზაძე აკრიტიკებს იმ მკვლევართ (კ. კეკელიძე, ა. 
ბარამიძე, ვ. ბერიძე), რომელთაც „ვეფხისტყაოსნის“ „განგება“ 

ფატალიზმთან გაუიგივებიათ: „განგება“ არ შეიძლება ფატალ- 
იზმი იყოს. იგი კაცის ნების თავისუფლებას უეჭველად აღი- 
არებს, როგორც ქრისტიანობა.. თუ რუსთაველი „ნეოპლა- 

ტონიკი“ იყო, არ შეიძლება მის მიერ დახასიათებული „განგება“ 

ფატალისტური იყოს, რადგან ფატალიზმი სწორედ ნების თა- 
ვისუფლებას არ სცნობს“.-“ ის შეხდულება, რომ ყველაფერი 

ლმერთის ხელშია და განგებაზეა ყველაფერი დამოკიდებული, 
ქრისტიანულია. „ვეფხისტყაოსანში“ განგება არის ლმერთის 

ნება, თვითონ ღმერთი და მის ხელშია ყოველივე – მის გარ- 

ეშე არაფერი არ ხდება, მის გადაწყვეტილებას ვერავინ გადა- 

ლახავს. ეს იციან „ვეფხისტყაოსნის“ გმირებმა, მაგრამ ისინი 
თავიანთი მიზნებისთვის მაინც ომობენ. მათ სწამთ განგება, 

სჯერათ, რომ განგების გარეშე არაფერი არ შეიძლება გაკეთ- 

დეს... მაინც იბრძვიან, რადგან ადამიანმა თავისი ნება უნდა 
მოიხმაროს თავისი სურვილისამებრ.5 

C ვ3. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 194 

< იქვე, გვ. 195 

31



„არსთა მხედი“ 

ფატმანი ავთანდილს ეუბნება ნესტანის შესახებ: 
„მითხრა: შენ ჩემთვის, დედაო, ხარ უმჯობესი დედისა, 
რას აქმნევ ჩემსა ამბავსა, ზღაპარი არის ყბედისა; 
ღარიბი ვინმე შემსწრობი ვარ უბედოსა ბედისა, 
თუ რაცა მკითხო, ძალიმცა გიგმია არსთა მხედისა“. 
ამ სტროფიდან ვ. ნოზაძის ყურადღებას იქცევს „არსთა 

მხედისა“. იზიარებს ამ შესიტყვების თეიმურაზ ბატონიშვილი- 

სეულ განმარტებას: „არსოსა, ესე იგი ყოველთა დაბადებულ- 
თა მხედველი არის ღმერთი უფალი და გულისა და გონებისა 
მჩხრეკელი“. ამ სიტყვების ციტირებისას ვ. ნოზაძე შენიშნავს: 
„მაშასადამე, „არსთა მხედი“ არის არსებათა მომვლელი, არსი- 

სათვის მზრუნველი ღმერთი, იგი არის განგება“. 

რუსთველისეული „არსთა მხედის“ წყაროები ვ. ნოზაძეს 

გამოუვლენია ბიბლიიდან: „მხედველი ღმერთი მოწამე არს“ 

(დაბ. 31,44); „ხოლო ნუ იტყვი, რამეთუ არა არს ზედა მხედველი 
კაცისა და ზედა მხედი იმისი უფლისა მიერ“ (იობი, 34,9); „რა- 
მეთუ იგი ღმერთი ყოველსავე რაი არს ცისა ქუეშე, ჰხედავს და 
იცის ყოველივე, რაოდენი ჰქმნა ქუეყანასა ზედა“ (იობი, 28,24). 

„ვეფხისტყაოსანში“ ხშირად გვხვდება ასეთი გამოთქმანი: 

„მაგრა ნაცვალსა პატიჟსა მოგცემსო ზენამცა ცისა“; „როცა 
მოვა საქმე ზენა, მომავალი არ აგვცდების“; „მუქაფა ღმერთ- 
მან შემოგზღოთ მოწყალებითა ზენითა“; კაცმანცა სოფელს ვით 
პოვა, რაც არის საქმე ზენისა“; „ჰე, ასმათო, მოგვივიდა მოწყ- 

ალება ღმრთისა ზენით“; „რა მოვა ჩემთვის განგება, ზეცით 

მოსრულნი ზენანი; „არ გარდავა გარდუვალად მომავალი საქმე 

ზენა“. ხაზგასმულ სიტყვებში, ვ. ნოზაძის მართებული მინიშ- 

ნებით, იგულისხმება ღმერთის, განგების გადაწყვეტილებანი, 

განჩინებანი.? 

” ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 196-197 

32



„რომელმან შექმნა სამყარო“ 

ვ. ნოზაძე ვრცლად განიხილავს ღმერთის მიერ სამყაროს 

შექმნის საკითხს „ვეფხისტყაოსანში“, განიხილავს მას მითოლო- 

გიის, რელიგიისა და ფილოსოფიის ჭრილში. ასკვნის, რომ „ვე- 
ფხისტყაოსნის“ შეხედულება სამყაროს შექმნის შესახებ არ არის 

პლატონური, არ არის არისტოტელური, არ არის ნეოპლატონ- 

ური, არც სხვა რომელიმე ბერძნული ფილოსოფიური სკოლისა, 

არამედ იგი არის წმიდა ქრისტიანული. საამისოდ მოგვაგონებს 
ქრისტიანულ მრწამსს: „მრწამს ერთი ღმერთი, მამა ყოვლისა 
მპყრობელი, შემოქმედი ცისა და ქვეყანისა, ხილულთა და არა 

ხილულთა". ასევე, გვაცნობს ბასილი დიდის ნააზრევს: დაბადე- 

ბაში პირველი მიზეზი არის ღმერთი, აღმასრულებელი მიზეზი 
არის ძე და დამასრულებელი მიზეზი არის სული წმიდა, უფალი, 

რომელმაც ბრძანა: ძე, რომელმა შექმნა, სული წმიდა, რომელმა 

განამტკიცა.5ზ 
ვ. ნოზაძე იმოწმებს ვახტანგ მეექვსის კომენტარს „ვეფხ- 

ისტყაოსნის“ პირველ სტროფთან დაკავშირებით, სადაც საუბარ- 

ია ბიბლიური შესაქმის მოშველიებით ღმერთის მიერ სამყაროსა 

და ადამიანის შექმნის თაობაზე: „ღმერთმან შექმნა ქუეყანა: 
ქუეყანასა მასცა ძალი თვისით ძლიერებით და ზეციდამ სული 

ცხოველი მოჰბერა, რომელნიც მყოფნი ვართ: ხოლო მრავლის 

ფერის შემკობით კაცთა მისცა სოფელი და ყოველი ველმწი- 

ფობა ვითარცა იტყვის პავლე ზე გარდამ არს: აგრევე ესეც ამას 

უბნობს, რომე ღმრთისაგან არის ყოველთა კელმწიფობა იმავ 

ღმრთის მიმზგავსებულობით“.9 
ცხადია, ვ. ნოზაძეს ამოწერილი აქვს ბიბლიიდან სათანა- 

დო ადგილები, სადაც გამოკვეთილია ღმერთის მიერ სამყაროს 
შექმნის აქტი.” „რომელმან შექმნა ძალითა მიერ თვისითა... 

რომელმან შექმნა ცაი და ქუეყანაი ძალითა მიერ თვისითა“ (იერ. 

86 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 201 
დი შოთა რუსთველი, ვეფხისტყაოსანი, ტფ., 1712, აღდგენილი აკაკი შანიძის 

მიერ, ტფ., 1937, გვ. სპაგპ 

7 იქვე, გვ. 202 

33



10,12); „ვითარმედ მე შევქმნე ქუეყანა და კაცი, ძალითა ჩემითა 
დიდითა და მკლავითსა მიერ ჩემისა" (იერ. 27,5) „რამეთუ შენ 

დაჰბადნე ყოველივე და ნებითა შენითა იყვნეს და დაებადნეს“ 
(გამოცხ. 4,11). 

რუსთაველი ხშირად მიმართავს ღმერთის ნაცვალსახელს – 
„შემოქმედი“: 

„თმობა ვსთხოვე შემოქმედსა, ვჰკადრე სიტყვა სამუდარი;“ 

„ყმამან უთხრა: „მადლი ღმერთსა, შემოქმედსა, არსთა 
მხადსა;“ 

„ბოროტიმცა რად შეექმნა კეთილისა შემოქმედსა“. 

„აწ რა მესმა, შემოქმედი ვადიდე და ღმერთსა ვჰმონე“. 

ამ მომენტში რუსთაველი რომ ბიბლიას ემყარება, დაას- 

აბუთა ვ. ნოზაძემ შესაბამისი პარალელების მოხმობით: „ღმერ- 
თი შემოქმედი შენი და შემოქმედი ცისა და ქვეყანისა“ (ესა- 
ია, 51,13); „მრწამს ერთი ღმერთი, მამა ყოვლისა მპყრობელი, 

შემოქმედი ცათა და ქუეყანისა, ხილულთა და არა ხილულთა“. 
ვ. ნოზაძის მიხედვით, როდესაც ვინმე უწოდებს ღმერთს აშემო- 

ქმედი“, იგი სრულებით გარკვევით ემიჯნება და უარსა ჰყოფს 

ნეოპლატონიზმს, რომელსაც „შექმნა“ არ სწამს. ამიტომ ყველა 
დებულება, რაც წარმოდგენილია „ვეფხისტყაოსანში ცნებით 
„შემოქმედი“ ან მისი შესატყვისობით, არ შეიძლება ნეოპლა- 

ტონური იყოს.”! 

„შემოქმედს “უკავშირდება შესიტყვება „არსთა მხადი“. 

გავიმეოროთ: „ყმამან უთხრა: „მადლი ღმერთსა, არსთა მხად- 

სა“. გამოთქმას ასე განმარტავდნენ: მხადი-გამჩენი (დ. კარბე- 
ლაშვილი); მხადი-შემქმნელი (იუსტ. აბულაძე); მხადი – არსე- 

ბათა სიცოცხლედ მომყვანი, ქვეყნად გამჩენი (აკ. შანიძე). ვ. 
ნოზაძე ეთანხმება გახმოვანებულ კომენტარებს: არსთა მხადი 
არის შემოქმედი, იგი არის ლმერთი დამბადებელი.72 

7' ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 203 

”' იქვე, გვ. 204 

34



„გაყრა ხორცთა და სულისა“ 

ვ. ნოზაძე დაკვირებებს განაგრძობს „ვეფხისტყაოსნის“ 

„ხორცსა“ და „სულზე“". ბიბლიაში „ხორცი“ სხვადასხვა მნიშ- 

ვნელობითააო ნახმარი, ქართულ ბიბლიაში ნათარგმნიაო 
ორგვარად – „ხორცნი“ და „ხორციელნი“. ბიბლიაში მას აქვს 

გვამის, ტანის მნიშვნელობა, აგრეთვე, ტანთან დაკავშირებუ- 
ლი მისწრაფებანი. ციტირებულია ბიბლიიდან ადგილები, სა- 

დაც „ხორცია“ გამოყენებული.”! „ამისათვის განიხარა გულმან 
ჩემმან და ჰგალობდა ენა ჩემი უფროისღა და ხორცთა ჩემთა 
დაიმკვიდრონ სასოებით“ (ფს. 15,9), და ნუ გეშინინ მათგან, 
რომელთა მოჰსწყვიდნენ ხორცნი, ხოლო სულისა ვერ ხელ- 
ეწიფების მოკლვად: არამედ გეშინოდენ მის უფროის, რომელი 

შემძლებელ არს სულისა და ხორცთა წარწყმედად გენიასა შინა“ 

(მათე, 10,28). 

„ვეფხისტყაოსნიდან" ვ. ნოზაძის მიერ ციტირებულია ტა- 

ეპები: 

„ჩემი ლხინია სიკვდილი, გაყრა ხორცთა და სულისა“; 

„ცოცხალ ვიყო, შენი ინდოეთს, ღმერთო, ხანი ვერა დაჰყო, 

თუ ეცადო დაყოფასა, ხორცთა შენთა სული გაჰყო". 

ორივე შემთხვევაში საკითხი ფიზიკურ სიკვდილს ეხება: 
ხორცთაგან სულის გაყრა არის გვამიდან სულის მოცილება – 

ეს არის სიკვდილი. კიდევ ერთ ტაეპზე მახვილდება ყურადღება: 

„მე სიტყვასა ერთსა გკადრებ პლატონისგან სწავლა- 
თქმულსა: 

სიცრუე და ორპირობა ავნებს ხორცსა, მერმე სულსა“. 

პირველად მარჯორი უორდროპმა და შემდეგში სხვა მკვ- 

ლევარებმაც შენიშნეს: ამგვარი გამონათქვამი პლატონთან არ 
მოიპოვებაო. თუმცა ვ. ნოზაძეს მიაჩნია, რომ პლატონის მიხედ- 

ვით, „ვეფხისტყაოსნის“ ეს დებულება შეიძლება განიმარტოს: 

„სიცრუე და ორპირობა არის სიავე, ბოროტების გამომუღავნე- 

ბა... ბოროტება იმ ფაქტით წარმოსდგება, რომ გვამში, ხორცთა 

73 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 207 

35



შინა მყოფ სულს ხორცი დასჯაბნის, სულზე ხორცი იმარჯევებს. 

აქედან იმ აზრის დასკვნაც შეიძლება, რომ ეს ბოროტება ვნებს 
ხორცს და შემდეგ სულს. ამით გამართლებულია ავთანდი- 

ლის ნათქვამი: „სიცრუე და ორპირობა ავნებს ხორცსა, მერმე 
« 74 სულსა“. 

„რომელმან“ 

საგანგებოდ გვინდა „ვეფხისტყაოსნიდან“ კვლავ გამოვიხ- 
მოთ პირველი სტროფი: 

„რომელმან შექმნა სამყარო ძალითა მით ძლიერითა, 

ზეგარდმო არსნი სულითა ყვნა ზეცით მონაბერითა, 

ჩვენ, კაცთა, მოგვცა ქვეყანა, გვაქვს უთვალავი ფერითა, 
მისგან არს ყოვლი ხელმწიფე სახითა მის მიერითა“. 

სტროფის ვახტანგ მეექვსისეულ კომენტარს ზემოთ შევეხ- 
ეთ და კვლავ გავიმეორებთ: „ღმერთმან შექმნა ქუეყანა: ქუ- 
ეყანასა მისცა ძალი თვისით ძლიერებით და ზეციდამ სული 

ცხოველი მოჰბერა რომელნიც მყოფნი ვართ: ხოლო მრავლის 
ფერის შემკობით კაცთა მისცა სოფელი და ყოველი ხელმწი- 

ფობა, ვითარცა იტყვის პავლე ზე გარდამ არს: აგრეთ ესეც 
ამას უბნობს, რომე ღმრთისაგან არის ყოვლი ხელმწიფება იმავ 

ღმრთის მიმზგავსებულობით"“. 

პირველ რიგში ვიტყვით, რომ ვახტანგი სტროფის ერთ- 

ერთ წყაროდ პავლე მოციქულის ნათქვამს ასახელებს. ცნობი- 

ლია კ. კეკელიძის მიერ მოტანილი პარალელები ბიბლიიდან, 

სადაც გამოკვეთილია პოემის პირველი სტროფის აზრითა და 
ფრაზეოლოგიით „დაბადების“ წიგნის გამეორება. 

„ვეფხისტყაოსნის პირველ სტროფს მრავალმხრივი ში- 

ნაარსობრივი დატვირთვა აქვს, რომელთაგან გამოვყოფდით 
უპირველესს: სამყაროსა და ადამიანის ღმერთის მიერ შექმნის 

ბიბლიური ტექსტის აზრობრივ-ფრაზეოლოგიური გამეორებით 

# ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 208-209 

36



(ფაქტიურად გალექსვით) რუსთაველმა თავიდანვე მიანიშნა 

მკითხველს: სამყარო და ადამიანი შექმნილია ერთარსება ერთი 
ღმერთის ანუ სამების მიერ, ანუ ბიბლიურ-ქრისტიანული ღმერ- 

თის მიერ, რადგანაც რაც არის მამა, იგივეა ძე, რაც არის ძე, 

იგივეა სულიწმიდა. 

ამ ქრისტიანული დებულების გაზიარებით რუსთაველი იმა- 
ზეც მიგვანიშნებს, რომ „ვეფხისტყაოსანში“ მრავალჯერ მოხ- 

მობილი ღვთაების ხატება ბიბლიურ-ქრისტიანულია, რომ პო- 

ემა სწორედ ქრისტიანული სულისკვეთებითაა გამსჭვალული და 

მასში სხვა ლმერთის ძიება ამაოების ტოლფასია ერთი სიტყვით, 
რუსთაველს მკითხველი პირველი სტროფიდანვე შეჰყავს ქრის- 

ტიანული მოძღვრების სამყაროში. აქედან გამომდინარე, არც 

იდგა პოემაში საჭიროება ქრისტეს, „სამების“, ღვთისმშობლის, 

წმინდანების დასახელებისა. მართალია, ქრისტე-მაცხოვარი სი- 

ტყვა-სიტყვით არ იხსენიება ნაწარმოებში, მაგრამ ხომ გვაქვს 
მისი ორბუნებოვნების გამომხატველი სიმბოლური თქმანი: 

„მზიანი ღამე“, „უჟამო ჟამი“, ასევე, „სამების“ გამომსახველი 

„ერთარსება ერთი“ და ა. შ. 
პირველი სიტყვა „რომელმან" რუსთაველს გამოყენებული 

აქვს ღმერთის ნაცვალსახელის მნიშვნელობით. იგი ერთ-ერთია 
ლმერთის მრავალ სინონიმთაგან, რაც ბიბლიაში და სასული- 

ერო მწერლობაში მოგვეპოვება. გ. იმედაშვილის დაკვირვებით, 
„რომელმან“ არ არის შემთხვევითი ლექსიკური ერთეული. იგი 
ჰიმნოგრაფიაში შემუშავებულია, როგორც ჩვეულებრივი ლე- 

ქსიკური ტრადიცია ლვთაების გამოსახატავად, რაც პირდაპირ 
მის სინონიმად გადაზრდილა. მკვლევარმა გაარკვია: „ვეფხ- 

ისტყაოსნის“ პირველი სტროფის „რომელმან“-ით დაწყება ერთ- 

გვარ პოეტურ ხერხად ქცეულა მთლიანად ჰიმნის აგებისათვის, 
რითაც წინასწარ განსაზღვრულია ასეთი ჰიმნების შინაარსი და 

კომპოზიცია“.7 

ამ თვალსაზრისის არსი შესაძლოა „ვეფხისტყაოსანზეც" 

7 გ. იმედაშვილი, „ვეფხისტყაოსანი და ძველი ქართული მწერლობა, თბ., 1989, 
გვ. 35 . 

37



გავავრცელოთ რელიგიური ასპექტით, რომ ამ გენიალური საე- 
რო თხზულების „რომელმან“-ით დაწყებით თითქოს წინასწარ 
განსაზღვრა რუსთაველმა „ვეფხისტყაოსნის ქრისტიანული 
პრინციპებით გაჯერების საფუძველი. 

მართალია, „რომელმან“ ჰიმნოგრაფიაში შემუშავებულია, 
როგორც ჩვეულებრივი ლექსიკური ტრადიცია ღვთაების სი- 

ნონიმად, მაგრამ გ. იმედაშვილი არ აზუსტებს, თუ საიდან 
შემოვიდა ეს სიტყვა ქართულ ჰიმნოგრაფიაში. მისი უშუალო 

წყარო ძველი აღთქმის წიგნია. სინას მთაზე გამოცხადებისას 

ღმერთი ეუბნება მოსე წინასწარმეტყველეს: „მე ვარ იგი, რომ- 
ელი ვარ“. ე. ი. უფალი თავის თავს უწოდებს „რომელი“. ეს 

ცნება „სინურ მრავალთავში“ ქრისტეს ნაცვაალსახელია: „რომ- 
ელი წმიდისა და ტრედისა მარიამისაგან იშვა“, „რომელი – იგი 
ცით იყო, რამეთუ ქრისტე მოსულად იყო ზეცით“.# 

„რომელი“ (როგორც ღმერთის ნაცვალსახელი) მოთხრობი- 

თი ბრუნვის ფორმით („რომელმან“") ხშირად ფიგურირებს ბიბ- 
ლიაში: „რომელმან ქმნა ცანი გულისხმის-ყოფით.. რომელმან 

დაამტკიცა ქვეყანა წყალთა ზედა“ (ფს. 135, 50); „რომელმან 
ქმნა ცანი და ქვეყანა" (ფს. 145,6). „ვეფხისტყაოსანში“, პირველი 
სტროფის გარდა, სხვაგანაც ჩანს „რომელი“: „რომელი ჰფლობ 
ქვენათ ზესა (ავთანდილის ლოცვა); „რომელი არ ითქმი კაცთა 
ენითა“ (ასმათის მიმართვა ღვთაებისადმი). 

აღსანიშნავია, რომ სიტყვა „რომელმან“ ჰიმნოგრაფიაში 
გამოყენებულია ღვთისმშობლის ნაცვალსახელად. ბაგრატ მეო- 

თხის მეუღლის შორენა დედოფლის იამბიკო, რომელც მიძღვ- 
ნილია ლვთისმშობლისადმი, ასე იწყება: „რომელმან ეგე ევას 

მიუზღვე ვალი“... 

% სინური მრავალთავი, აკ. შანიძის რედაქციით, თბ., 1959, გვ. 46, გვ. 226 

38



„ზეგარდმო არსნი“ 

მონოგრაფიაზე მუშაობისას, ბუნებრივია, ვ. ნოზაძის ყუ- 

რადღების მიპყრობა პოემის პროლოგის პირვგელი სტროფის 
მეორე ტაეპისადმი: „ზეგარდმო არსნი სულითა ყვნა ზეცით 

მონაბერითა“; „ზეგარდმო" პოემაში სხვაგანაც მოგვეპოვება: 

„ღმერთმან მოგვხედნა თვალითა ზეგარდმო მოსახედითა“ (შდრ. 

„უფალსა არსთა მხედსა“); „მე ვერა გიყო, ნაცვალსა ლმერთი 
გარდიხდის ციერი, ზეგარდმო მისი შემოგზღოს მუქაფა ჩემ- 

მაგიერი“. რუსთველური „ზეგარდმოს“ ჰიმნოგრაფიულ წყაროზე 
გ. იმედაშვილმა მიუთითა.7 „მეფესა ზეგარდმო გამორჩეულსა“; 

„აღივსნეს ზეგარდმო საღმრთოისა სულისა სიბრძნითა" (მიქელ 

მოდრეკილი). 
სულხან-საბა ორბელიანიდან მოკიდებული „ზეგარდმო“ 

განიმარტება ასე: „მაღლიდან“, „ზემოდან“, „ზევიდან“. ეს თა- 
ვისთავად გულისხმობს – „ზეციდან" ანუ ღვთის სამყოფელი- 
დან, ე. ი. მეცხრე ციდან. პოემაში „ზეგარდმოს“ მოსდევს „არ- 

სნი. როგორ უნდა გავიგოთ რუსთაველისეული გამოთქმა – 

„ზეგარდმო არსნი“, როგორ უნდა აღვიქვათ იგი – წინადადების 
ცალკეულ წევრებად თუ შესიტყვება – სინტაგმად. ვფიქრობ, ამ 

უკანასკნელი გაგებით. 

ვ. ნოზაძემ პირველთაგანმა დაარღვია ტრადიციული შეხედ- 
ულებანი და „ზეგარდმო არსნის“ ბუნებაში ანგელოზების სახე 

დაინახა. თუმცა იქვე გულწრფელად აღიარებს, რომ კონცეფ- 

ციის სისწორეში ბოლომდე დარწმუნებული არ არის: „მაინც და 
მაინც ასეთი განმარტების სისწორეში დარწმუნებული არა ვარ, 
მაგრამ თუ ამ ახსნას მივიღებთ, მაშინ ლექსის აზრი სხვა იქნება 

- ზეცით მყოფნი არსნი ღმერთმა ზეცით მონაბერი სულით ყვნა 
– ე. ი. შექმნაო ანგელოზები“.7/ 

ვ. ნოზაძეს აქვე დამოწმებული აქვს ბასილი დიდის ნათქ- 
ვამი დაბადების ექვსთა დღეთა შესახებ: ანგელოზნი არიან შე- 

7 გ. იმედაშვილი, „ვეფხისტყაოსანი და ძველი ქართული მწერლობა, თბ., 1989, 
გვ. 38 

7 9 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 211 

39



ქმნილნი სამყაროს შექმნამდე, უწინარეს დაბადებისა – შექმნა 

ლღმერთმან ქმნილებანი: გონებრივი ნათელი, გონებრივნი და უხ- 
ილავნი ბუნებანი და მთელი სამკაული გონებრივ განსაჭვრეტ 

ქმნილებათა. ანალოგიური შეხედულებანი ამოუკითხავს ვ. ნო- 

ზაძეს საბა სვინგელოზის (VXIII) ნააზრევში: „სიტყვითა უფლისაი- 

თა ცანი დაუმტკიცნეს და სულისა პირისა მისისაისა ყოველივე 

ძალა მათი“; „სიტყვითა შენითა, უფალო, ცანი დაემტკიცნეს და 

სულითა პირისა მისისაისა ყოველი ძალი“. სწორად შეუნიშნავს 
ვ. ნოზაძეს, რომ „ძალი მათი“ და „ყოველი ძალი“ გულისხმობსო 

ანგელოზებს.7? ერთი სიტყვით, „ზეგარდმო არსნი“ და „ვოველი 
ძალი“ უცილობლად ანგელოზებს ნიშნავს. 

საკითხზე მსჯელობის დასასრულს ვ. ნოზაძე შენიშნავს: 

„თუ ჩემი მოსაზრება გაზიარების ღირსია, ამ შემთხვევაში „ვე- 

ფხისტყაოსნის“ დასაწყისის პირველ შაირში დახატულია ვეე- 
ბერთელა სურათი დაბადება-შესაქმისა და ეს დაბადება წარ- 

მოდგენილია: 1. ხილული მსოფლიოს შექმნით; 2. არახილული 

მსოფლიოს (ანგელოზთა) შექმნითზ? ჩვენი მხრიდან დავსძენ- 
დით, რომ ეს მოსაზრება გაზიარების ღირსია. 

„ანგელოზი“ ბერძნული სიტყვაა და ნიშნავს „დესპანს“, 

„მაუწყებელს“. ის არის ღვთის ნების აღმასრულებელი და გამომ- 
ცხადებელი წმიდა უსხეულო სული."! მოვუხმოთ VIII საუკუნის 

ჰაგიოგრაფის იოანე საბანისძის კომენტარს: „ანგელოზი ეწო- 
დება „რამეთუ ერქმის მას წინასწარმეტყველისა მიერ „დიდისა 

ზრახვისა ანგელოზი საკვირველი, რომელი მამისა მიერ ჩუენდა 
მხსნელად მოვიდა“. 

ღვთისმეტყველებაში ანგელოზების ნაცვალსახელად დამ- 
კვიდრდა „ძალნი ზეცისანი“. „მიუწდომელ არს და დაფარულ 

ძალთაგან ზეცისათა“. იგი „ვეფხისტყაოსანშიც“ თავჩენილია: 

„ცის ძალთა დასი“. აქ იგულისხმება პეტრე იბერიელის (ფსევ- 
დო – დიონისე არეოპაგელის) მიერ ანგელოზების დაყოფა სამ 
7? ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 211-212 

” იქვე 
' მცირე საეკლესიო ენციკლოპედია, შეადგინეს გვ. კოპლატაძემ და გრ. რუხა- 
ძემ, კრებულში: საქართველოს ეკლესიის კალენდარი, II, თბ., 2005, გვ. 111 

40



დასად: უმაღლესი იერარქია: სერაფიმნი, ქერობიმნი, საყდარნი; 

საშუალო იერარქიად: უფლებანი, ძალნი, ხელმწიფებანი, დაბალ 

იერარქიად: მთავრობანი, მთავარანგელოზნი, ანგელოზნი.3? 
ბიბლიის მიხედვით, ანგელოზები ხშირად ეცხადებიან ადა- 

მიანებს, მათი ხმა ესმის კაცთა, ძილში ეჩვენებიან, ერევიან ადა- 

მიანთა ყოფაში, საქმიანობაში. „ზეგარდმო არსნის“ ანგელოზე- 
ბად დასახვა, საშუალებას გვაძლევს, (რუსთაველის დახმარებით) 
გავერკვეთ იმაში, თუ როდის შექმნა ღმერთმა („რომელმან“) 
ანგელოზები. გამოდის, რომ ეს მოხდა ღვთაების შემოქმედების 
მეორე დღეს ანუ სამყაროს შექმნის დღეს. პირველ დღეს ხომ 

ღმერთმა ნათელი შექმნა, მაგრამ არა ფიზიკური, არამედ სუ- 
ლიერი, საღვთო ნათელი. ღვთისმეტყველნი გვარწმუნებენ, რომ 

ღმერთმა ანგელოზები შექმნა სამყაროს შექმნამდე. ცხადია, აქ 
უნდა იგულისხმებოდეს უხილავი სამყარო, სულიერი სამყარო 

და არა ხილული. 

რუსთაველი ნათლად მიგვანიშნებს იმაზე, რომ ღმერთმა, 

სამყაროს შექმნასთან ერთად, გააჩინა ანგელოზები ზეგარდ- 
მო არსნი“), როგორც წმიდა უსხეულო სულები: „სულითა ყვნა 

ზეცით მონაბერითა“. აქ უხილავი ზეცა იგულისხმება და არა 
ფიზიკური თუ ხილული. ეს არ ნიშნავს „ვეფხისტყაოსნის“ ავ- 

ტორის მხრიდან ბასილ დიდის შეხედულების გაუთვალისწინე- 

ბლობას, – ღმერთმა ანგელოზები სამყაროს შექმნამდე გააჩინაო. 
ცხადია, აქ უნდა ვიგულისხმოთ ფიზიკური სამყარო. რუსთავ- 

ელს თავისი რელიგიური მრწამსი ამოძრავებდა „დაბადების“ 
წიგნზე დაყრდნობით - აღნიშნული საკითხების დადებითად 

გადაჭრას, ტრადიციული თვალსაზრისებისაგან განსხვავებით, 

რუსთაველის ქრისტიანული რელიგიური მსოფლმხედველობის 
გასაცნობიერებლად ანგარიშგასაწევი მნიშვნელობა ენიჭება. 

) პეტრე3 1იბერიელი (ფსევდო – დიონისე არეოპაგელი), შრომები, თბ., 1961, 
გვ. 130-1 

41



„სახე ყოვლისა ტანისა“ 

„ვეფხისტყაოსნის პროლოგის მეორე სტროფის დასაწყ- 

ისი ტაეპი: „ჰე, ლმერთო, ერთო, შენ შეჰქმენ სახე ყოვლისა 
ტანისა“, გამხდარა ვ. ნოზაძის დაკვირვების საგანი. ბიბლიური 
წყაროების, დიონისე არეოპაგელის ნააზრევის, „ბალავარიანის“ 
გათვალისწინებით მკვლევარი დამაჯერებლად ამტკიცებს, რომ 
დამოწმებული ტაეპის შინაარსი ქრისტიანული ფილოსოფიური 
თეოლოგიის დებულებაა და აქ „არაბული არისტოტელობა“ 

არაფერ შუაშია. მან მიუღებლად სცნო აღნიშნულ ტაეპთან 
დაკავშირებით მ. გოგიბერიძის კონცეფცია, რომელიც საა- 

ნალიზო სტრიქონს არისტოტელურად მიიჩნევდა: „ავიცენადან 
დაწყებული არაბული ფილოსოფია ასწავლიდა, რომ „ტანი", ე. 

ი. მატერია არ არის ლმერთის მიერ შექმნილი, იგი არის სუ- 

ლის ემანაცია (როგორც ნეოპლატონიზმი ამტკიცებდა). მატე- 
რია ყოველთვის იყო და ყოველთვის იქნება. ღმერთმა მხოლოდ 

ფორმა, ე. ი. ტანის სახე შექმნაო. ეს იყო ამავე დროს, – გა- 
ნაგრძობს მ. გოგიბერიძე, – ნამდვილი არისტოტელე – „ფიზიკი- 

სა“ და „მეტაფიზიკის“ ავტორი საშუალო საუკუნეების მანძილზე 
იყო ერთადერთი მსოფლმხედველობა, რომელიც შეიძლებოდა 

საფუძვლად დასდებოდა რუსთაველის მსოფლმხედველობას, ეს 
იყო არაბული არისტოტელიზმი, იმ ეპოქის მატერიალურ-მო- 

ნისტური მსოფლმხედველობა“.8პ 
ლოგიკურია და სამართლიანი ვ. ნოზაძის კრიტიკა აღნიშ- 

ნულ საკითხთან დაკავშირებით. „ჰე, ღმერთო, ერთო, შენ შე- 

ჰქმენ სახე ყოვლისა ტანისა“ მ. გოგიბერიძემ ფაქტიურად 

მოწყვიტა პირველი სტროფის შინაარსს, სადაც საუბარია 
ღმერთის მიერ სამყაროსა და ადამიანის შექმნაზე. ეს შინაარსი 

მომდევნო სტროფში გადადის, სადაც ნათქვამია, რომ ღმერ- 
თმა თავისი ნებით შექმნილ საგნებს მისცა ფორმა, სახე („სახე 
ყოვლისა ტანისა“). ვ. ნოზაძის კომენტარის მიხედვით, პირველ 

სტროფში საუბარია „შექმნაზე“, „დაბადებაზე“, სწორედ მატე- 
წ მ, გოგიბერიძე, რუსთაველი, პეტრიწი, პრელუდიები, გამოსცა ი. მეგრელი- 
ძემ, თბ., 1961, გვ. 25 

42



რიის შექმნაზე, რაც „არაბული არისტოტელიზმის ნატურალ- 

ისტურ-მონისტური მსოფლმხედველობის“” თანახმად. ლმერთს 

არ შეუქმნია, ვინაიდან ამ თვგალსაზრისით „ყოველთვის იყო და 
ყოველთვის იქნება“.% 

ქვემოთ გავიმეორებთ ვ. ნოზაძის მიერ დამოწმებულ ნი- 
მუშებს ქართული ბალავარიანიდან და არეოპაგიტიკიდან: გდა- 

ღაცა თუ ვერ ვიხილე შემოქმედი ჩემი, უწყი, რამეთუ მან (ღმერ- 
თმან) დამბადა, ვითარცა უნდა და გამომსახა, ვითარცა ენება, 
თვინიერ კითხვისა ჩემისა“.% „ცხოვრება ჩვენი სახიერების სახ- 

იობით დაჰბადოს და სახედ დასაბამისა მით სიკეთითა ღმრთის 

სახეობა ჩვენი დაჰსახოს“,% 

„ღმრთისა სწორნი“ 

„გამოპარვით წამოსლვითა ღმრთისა სწორნი მოვიმდურენ“. 
ამ ტაეპით დაინტერესება ვ. ნოზაძის მხრიდან გაგრძელებაა 
იმის მტკიცებისა, რომ რუსთაველის ღმერთი ქრისტიანულია. 

ეს ტაეპი ლმერთისა და მეფის სწორობის ჩვენებაა. ამაზე საუ- 
ბრის გაგრძელებამდე, როგორც სჩვევია ავტორს, გარკვეულია 

სიტყვა „სწორის“ სხვადასხვა მნიშვნელობით ხმარების ფაქტები: 

არითმეტიკული, გეომეტრიული, სოციალური და ა. შ. სულ სხვა 
ამბადაა მიჩნეული, როდესაც საქმე ეხება ღმერთისა და მე- 
ფის სწორობას. დამოწმებული სტრიქონის მიხედვით, „ღმრთისა 

სწორნი" არიან როსტევან მეფე და მისი ერთადერთი ასული 

თინათინი. 
საინტერესო კვლევა უწარმოებია ამ უბადლო რუსთველო- 

ლოგს „ღმრთისა სწორის“ წყაროების გამოსავლინებლად. ეს 

წყაროებია: ბიბლია, სპარსული, ეგვიპტური, ბიზანტიური სი- 

M% ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 215 

85 ბალავარიანის ქართული რედაქციები, გამოსცა ილ. აბულაძემ, აკ. შანიძის 
რედაქციით, თბ., 1957, გვ. 70 

% კპეტრე იბერიელი (ფსევდო-დიონისე არეოპაგელი), შრომები, გვ. 177 

43



ტყვიერი კულტურა.” 
ბუნებრივია, ამჯერად გვაინტერესებს კონკრეტულად ქარ- 

თული წყაროები. მანამდე ვუხმოთ ვახტანგ მეექვსის განმარტე- 

ბას – „ღმრთისგან დიდად ცხოველი“, ჭეშმარიტად ბრძანებს 

– „ეს ნურვის უცხოდ გიჩნსთ მეფე რომ ღმრთად ცხოველად 
უთქვამს, განა მართლა ღმერთად უთქვამს, მაგრამ ქვეყნად ფი- 
ლოსოფოს მეფენი ცხოვლად და ღმერთად დაუწერიათ"“. 

როდესაც ვსაუბრობთ ქართულ წყაროებზე, მხედველობა- 
შია მიღებული თამარ მეფის დასახვა ღვთის სწორ არსებად „ქა- 

თრლის ცხოვრებაში“: „მიიცვალა დედოფალი (ბურდუხან), დედა 

თამარისი, სწორი ძისა ღმრთისა დედისაი“; „სამებისა თანად 

იხილვების ოთხებად თამარ"..., თამარ მეფე, „მზეთა მზე, ნა- 

თელი ნათელთა, ტახტი უმანკო, მსგავსი ქრისტესი“; „ლმრთი- 

საგან ღმერთქმნილნი დავით და თამარ“.% ნიმუშები მოტანილია 
ჩახრუხაძის „თამარიანიდან“, სადაც თამარი წოდებულია „თან- 
გამწყოდ ძისა, სწორად მამისად“". 

ვ. ნოზაძე თვლის, რომ „ღმრთისა სწორ ღმრთისა“ და 
მეფე-ღმერთი, როგორც სახელი, ბიზანტიის გავლენით არის 
გავრცელებული საქართველოში და შესულია „ვეფხისტყაოსან- 
შიც“: „მისალამე“, „ფატმან“ – მითხრეს – „ბრძანებაა ღმრთისა 
სწორთა“; „ქართველთა ღმრთისა დავითის“, ავტორის დასკვნით: 
„დებულება „ღმრთის სწორობისა“, „მეფის ლმერთობისა" არის 
ქრისტიანული და... მას ქართულ სასულიერო და საერო მწერ- 
ლობაში, ბიზანტიურ საკარისკაცო ცხოვრებაშიც და „ვეფხისტყ- 
აოსანშიც“ გავეცანით... ეს დებულება ერთ მიზანს ემსახურება: 
განამტკიცოს მეფობის პრინციპი და ქართულ ფეოდალურ პი- 
რობებში მეფის უზენაესობა აღიაროს და მას მტკიცე საძირკვე- 
ლი ჩაუდგას“,.ზმ 

საკითხზე მსჯელობისას ვ. ნოზაძე მხედველობიდან უშვებს 

” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 118-122 

;3 ქართლის ცხოვრება, II, ს. ყაუხჩიშვილის რედაქციით, თბ., 1959, გვ. 25, 51, 

თ ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 222 

44



ქართველ მეფე-ბაგრატიონთა ბიბლიური დავით წინასწარმ- 

ეტყველიდან წარმომავლობის იდეას. ქართველ მეფე-ბაგრა- 
ტიონთა მიჩნევა დავით წინასწარმეტყველის შთამომავლებად 
წერილობით პირველად დასტურდება „გრიგოლ ხანძთელის 

ცხოვრებაში“: „დავით წინასწარმეტყველისა და უფლისა მიერ 
ცხებულისა შვილად წოდებულო ხელმწიფეო“. ბაგრატიონთა 
პირველ წინაპრად ბიბლიური დავითის აღიარება ფიქსირდება 

სუმბათ დავითის ძის მატიანეში, „მატიანე ქართლისა“-იში. საყ- 
ურადღებოა ბერძნული საისტორიო წყარო, რომელიც ეკუთვნის 

ბიზანტიის იმპერატორს კონსტანტინე პორფიროგენეტს (912- 
952). ეტყობა, იგი ნასაზრდოებია ქართული წყაროებით, როცა 

აყალიბებს კონცეფციას ქართველ ბაგრატიონთა დავით წინას- 

წარმეტყველთან ნათესაობის შესახებ.% 
სამეცნიერო ლიტერატურაში შენიშნულია, რომ ქართველ 

ბაგრატიონთა ბიბლიური დავით წინასწარმეტყველიდან წარმო- 

მავლობის იდეა გიორგი მერჩულეს ცნობაზე (951 წ.) ადრე დას- 

ტურდება. მხედველობაშია მიღებული 818 წლით დათარიღებ- 

ული ოპიზის ტაძრის ბარელიეფი, რომელიც ასე გამოიყურება: 

ოქროცურვილ ტახტზე ზის ისეო ქრისტე, მის მრაცხნივ დგას 

დავით წინასწარმეტყველი, მარჯვნივ კი აშოტ კურაპალატი. 

ბუნებრივია, ქართველ მეფე-ბაგრატიონთა დასახვა დავით 

წინასწარმეტყველის შთამომავლებად განპირობებული იყო ლვ- 

თისსწორობის (იზოთეიზმი) იდეის განხორციელებით. თეოლო- 

გიურად იესო ქრისტე არის ხორციელი მემკვიდრე დავით წინას- 

წარმეტყველისა (ფსალმუნთმგალობლისა და ებრაელთა მეფისა). 
სახარება ხომ მაცხოვარს დავითის ძეს უწოდებს („ქრისტე ძე 

დავითისა“). ასევე, ბაგრატიონთა გამოცხადება დავით ფსალ- 

მუნთმგალობლის შთამომავლებად იმთავითვე გულისხმობდა 

ხორციელად მათ გათანაბრებას ქრისტესთან. ამ იდეოლოგიის 

დამფუძნებელნი თანამემამულეებს (და მომავალ თაობებსაც) 
შთააგონებდნენ, რომ ბაგრატიონები სამეფო ტახტის მფლო- 

თი კონსტანტინე პორფიროგენეტი, სახელმწიფო მოწყობის შესახებ, გეორგიკა, 
IV, თბ., 1973, გვ. 27 

45



ბელად გვევლინებიან არა თავიანთი დამსახურებით თუ მიზან- 
სწრაფულობით, არამედ ხელმწიფედ ღვთის მიერ არიან გაჩე- 
ნილნი და უფლებრივად უფალთან გათანასწორებულნი, ღვთის 

სწორ არსებად გამოიყურებიან, ვინაიდან ისინი და მაცხოვარი 

ერთი ძირიდან – ბიბლიური დავითიდან მოდიან. 
ამ იდეოლოგიის გამომხატველია „ვეფხისტყაოსანიც“: 

„მისგან არს ყოვლი ხელმწიფე სახითა მის მიერითა“; 
„თუცა ქალია, ხელმწიფედ მართ ღმრთისა დანაბადია“; 
„გამოპარვით წამოსვლითა ღვთისა სწორნი მოვიმდურვენ“. 
ასე რომ, XI საუკუნის ქართული იდეოლოგიური აზ- 

როვნების ფონზე ავთანდილს (იგივე რუსთაველს) არაბთა მეფე 

როსტევანი და მისივე თანამეფე ანუ ასული თინათინი (ალე- 
გორიულად იგულისხმება ქართველი მეფე ბაგრატიონები, მა- 

მა-შვილი გიორგი მესამე და თამარი) წარმოუდგენიათ ღვთის 
სწორ არსებად. 

სამეცნიხერო ლიტერატურაში გავრცელებულ კონცეფ- 
ციასაც ვერ ავუვლით გვერდს: ისტორიოგრაფიაში მოცემული 

მითითებები იმასთან დაკავშირებით, რომ ქართული საგვა- 

რეულოების უცხოური წარმოშობა შორი წარსულიდან მომ- 

დინარეობდა, გვარის ძლიერების, მორჭმულობის, განათლე- 

ბულობისა და კეთილშობილების დამადასტურებელ მოვლენად 

ითვლებოდა. ამის ნათელსაყოფად მრავალი ფაქტი მოიპოვება. 
უკვე ნახსენები ქართველ ბაგრატიონთა ბიბლიური დავითიდან 
წარმომავლობის გარდა, მხედველობაშია მიღებული ორბელი- 

ანთა ჩინეთიდან მომდინარეობის თეორია. იგივე ითქმის მხარ- 

გრძელებზე (სპარსეთის მეფეების საგვარეულოდან), წერეთლე- 

ბზე (დაღესტანური), ციციშვილებზე (იტალიური), ფაღავებზე 
(ჯიქეთური), შარვაშიძეების შირვან-შაჰებიდან წარმოშობის 
თაობაზე.9?! 

როგორც შენიშნულია, ქართული იზოთეიზმი (ღვთისს- 

წორობის იდეა) მსოფლიო იზოთეისტური პროცესის განუყოფე- 

91|9 9(·2) ჭ·ურჯღ·;;]ლია, სიტყვა ფიქრის სხეულია (წერილები და გამოკვლევები), თბ., 

' გვ- 

46



ლი ნაწილია, რაც განსაკუთრებით გამოაშკარავდა ბაგრატიონ- 

თა დინასტიის იზოთეიზმის მაგალითზე.”? ბოლოს იმის თქმა 
გვინდა, რომ ქართული იზოთეიზმის აღმოცენება უშუალოდ 

გადახლართულია ჩვენს სამშობლოში ეროვნული იდეის აღზევე- 

ბასთან, რომლის საწყის ეტაპს ვპოულობთ „აბოს წამებაში“, 

სადაც პირველად გამოვლინდა ბერძნებთან მეტოქეობის იდეა, 
რომლებიც ქართველებს „ბარბაროსებად“ მოიხსენიებდნენ: აქვე 

უნდა დასახელდეს ჩვენი ქვეყნის გამოცხადება ღვთისმშობლის 
წილხვედრად (IX - ს.), ქებაი ქართულისა ენისა“-ის (X ს.) მესიან- 

ისტური იდეა და ა. შ. 
საინტერესოა, რომ XVII საუკუნის დიდი ქართველი პოეტი 

დავით გურამიშვილი გამოხმაურებია IX-XII საუკუნეებში აღ- 
მოცენებულ და განვითარებულ იზოთეისტურ იდეას: ამით მის 

განახლებას ლამობს თავის ეპოქაში დროის მოთხოვნილების- 

ამებრ: 
„ორთა მათ ჩემთა უფალთა ერთად უხსენე გვარია, 

თუმცა ძირთაგან შორს იყვნენ, შრტოდ ახლოს მონაგვარია. 

ერთი დავითის ძედ თქმული, რომელმან ივნო ჯვარია, 

მეორე ვახტანგ მეხუთე (იგულისხმება ვახტანგ VI) ქართ- 

ველთა მეფედ მჯდარია“. 
დ. გურამიშვილი ბაგრატიონი მეფის ბიბლიური დავითის 

სახლიდან წარმომავლობას სიმბოლურ-ალეგორიულ სამოსელში 

ახვევს. აქ ვეცნობით „ძირის“ და „შრტოს“ სიმბოლიკას, რასაც 

სხვა სტროფშიც იმეორებს პოეტი: 
„იგი არს იმ შრტოს ძირი და მისივე შენაერთები, 

დავითს მოჰბმია, რომელსა თავზედ ეპოხა ზეთები“; 
„გაშინჯე, სახით ვინც მე შრტოდ გითხარ, მოჰბმია თუ 

რასა“. 
ცხადია, ქართველ მეფე-ბაგრატიონთა დინასტიის ბიბ- 

ლიური დავით წინასწარმეტყველის სახლიდან წარომავლობას 

საერთო არაფერი გააჩნია სინამდვილესთან. ეს იყო წინას- 

? ბ. კუპატაძე, იზოთეიზმის ისტორიული საფუძვლები და ბაგრატიონთა დი- 
ნასტია, ჟურ. „არტანუჯი“, I, თბ., 1994, გვ. 35 

47



წარგანზრახვით შეთხზული ლეგენდა, რაც ემსახურებოდა 
ბაგრატიონების ავტორიტეტის ამაღლებას და სამეფო ტახტზე 
გამაგრება-განმტკიცების საქმეს. მათივე ღირსების გასაიდე- 

ალებლად და შარავანდედით შესამოსად გამყარდა იდეა მეფეთა 
ლღვთისსწორობისა, თამარ მეფე სამების ოჯახში გაწევრიანდა. 

ასე უპოვია გამოძახილი XII საუკუნის ქართულ იზოთეის- 
ტურ იდეას „ვეფხისტყაოსანში“. 

„ტკბილნი მისნი წყალობანი“ 

„ვეფხისტყაოსანში“ უფლისგან ბოძებული წყალობა ბევრ- 

ჯერ არის მოხსენიებული. უამრავი ნიმუში ამოუწერია პოემი- 

დან ვ. ნოზაძეს. ორიოდე მაგალითს ჩვენც გავიმეორებთ: „ტკ- 

ბილნი მისნი წყალობანი“... „მაგრა ლმერთმან მოწყალემან“... 

„ორი მისი მოწყალება დღესცა მომცა“... წყაროები დაძებნილია 

ბიბლიაში: „წყალობითა უფლისათა სავსე არს ქვეყანა“ (ფს. 

32,5); „უფალო, ზეცას არს წყალობა შენი“ (ფს. 23,5); „რამეთუ 
შენგან არს წყარო ცხოვრებისა... და მომფინე წყალობაი შენი“ 

(ფს. 33,10-11).” 
ვ. ნოზაძე წერს: „ვეფხისტყაოსანში წყალობა ხშირად 

არის ნახსენები და იგი არის ლმერთისაგან ბოძებული. წყა- 

ლობა დამოკიდებულია ღმერთის ნებაზე და ამასვე ეკუთვნიან 

აგრეთვე დებულებანი: „ღმერთმან ქნას“, „ნუ გეშის“, „ლმერთი 

უხვია“, „ღლმერთი მას მისცემს“, „არ გასწირავს“ და სხვა აქვე 

გარკვევით უნდა აღინიშნოს, – განაგრძობს ვ. ნოზაძე – რომ 
ცნებანი: „წალილი“, „წყალობა“, „ნუ გეშის“, „ღმერთი მას მის- 

ცემს“ და სხვა ამგვარი თქმა ნეოპლატონიზმს არ გააჩნია. ესენი 

ნეოპლატონიზმის ლექსიკონს არ ეკუთვნიან და ქრისტიანულ 

რწმენაში ჩვეულებრივნი არიან“.% 
ვ. ნოზაძეს დაკვირვებები უწარმოებია და ქრისტიანული 

ფ ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 228-229 

% იქვე, გვ. 230 

48



საფუძვლები აღმოუჩენია ისეთ რუსთველისეულ გამოთქმე- 

ბზე, როგორიცაა: „მსგავსი ყველაი მსგავსსა შობს“, „ვინ გაგა- 
ვსო“; „ენებოს ღმრთისა წადილსა“; „ნუ გეშის, ლმერთი უხვია“; 

„ღმერთმან ქმნას“, „ღმერთი მას მისცემს“; „მშვიდობისა მისცეს 

გზანი“; „არ გაწირავს“; „მასვე ძალ-უც განკურნება“; „ღმრთისა 
სამართალია“; „მართალსა ბრჭესა“; „წაღმართულია“; „გამკითხ- 

ველო, გამიკითხე“; „რა სასჯელი მომივლინე"; „ობოლთა მლხ- 
ენელი“; „მიეც გლახაკთა“; „ფიცი აფიცე ღმრთიანი“; „ვიმოწმებ 

ღმერთსა“ და ა. შ.% 

„ღმერთო“, როგორც დამოწმების ფორმა 

ვ. ნოზაძეს ყურადღება შეუჩერებია უზენაესი არსებისადმი 
მიმართვის ფორმაზე – „ღმერთო“. ღმერთის ცნებაზე, ვინაო- 

ბა – რაობაზე ზემოთ იყო მსჯელობა, მოგვიანებით ეს უებრო 

რუსთველოლოგი კვლავ მიბრუნებია მას იმის გამოსავლენად, 

თუ როგორ ფიგურირებს „ვეფხისტყაოსანში“ „ღმერთო“, რო- 

გორც დამოწმების ფორმა. რამდენიმე ნიმუშს ჩვენც გავიმეო- 

რებთ: 

„ცოცხალ ვიყო, შენ ინდოეთს, ღმერთო, ხანი ვერა დაჰყო“; 
„ესე თქვა, თუ: ნეტარ, ლმერთო, ცხადსა ვხედავ, ანუ 

ბნელსა?" 
„დია, ღმერთო, წინაშე ვარ, ესე ჩემგან დადასტურდა“; 
„მოვახსენე: „დია, ღლმერთო, ბრძანებაა ეგე თქვენი“. 

% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 22-224; 225; 226-228; 
230; 231; 232; 233; 234; 235; 236-237; 238-239; 240-241 

49.



ლოცვა 

ასევე, ვ. ნოზაძე კვლავ უბრუნდება ავთანდილის ლოცვის 
ტექსტს, ოღონდ არა ლმერთის ცნების გასარკვევად, არამედ 
სხვა რაკურსით. კერძოდ, აქცენტი კეთდება ცნებაზე „ლოცვა“. 
ცხადია, განმარტებისათვის პირველ რიგში მოხმობილია სულხ- 
ან-საბა ორბელიანის „სიტყვის კონა“: „ლოცვა ესე გონებით 

ლვთისა მიმართ აღსვლა, ანდა თხოვა ჯეროვანი ღვთისაგან; 

ლოცვა არს ვედრება, არამედ ესენიცა განიყოფებიან: რამეთუ 
ლოცვა არს ლიტონითა სიტყვითა ღვთისა შემწედ მოწოდება, 

ხოლო ვედრება ცრემლიანითა თვალითა და სიტყვითა“. 

გავეცნოთ საეკლესიო ენციკლოპედიის ახსნასაც: „ლოცვა- 
მორწმუნეთა მიმართვა ღმრთისადმი, რომლითაც იგი აქებს და 
ადიდებს უფალს, მადლობას სწირავს წყალობისათვის, მის წი- 

ნაშე აღიარებს და ინანიებს თავის უღირსობას; გამოთქვამს პი- 

რად საჭიროებასა და თხოვნას. ლოცვის დროს აუცილებელია 
სინანულის განცდა, ყურადღება წარმოთქმული სიტყვებისადმი 

და გულისხმისყოფა მასში გადმოცემული აზრისა“". 
ვ. ნოზაძე მკითხველის ყურადღლღებას მიაქცევს „ლოცვის“ 

ბიბლიაში სასულიერო და საერო მნიშვნელობით მოცემულო- 

ბას. საერო მნიშვნელობის შემთხვევაში „ლოცვა“ არის თხოვნა 

კაცისადმი: „გლოცავ შენ, განმიტევე“ (ლუკა, 14,18). „ლოცვა“ 

სასულიერო მნიშვნელობით: „ილოცვიდეთ ჩვენთვისცა“ (ებრ. 

13,18).% ავტორი შეგვახსენებს საღმრთო წერილში ლოცვის 
შესრულების რამდენიმე წესს: „ლოცვა გულისა, ლოცვა გულში“ 
(I სჯ. 11,13); ლოცვა სიტყვითა ხმა მალლად ნათქვამი (II, სჯ. 

9,36); ლოცვა გულში, მაგრამ ამასთანავე მოძრაობენ ბაგენი, 

ოღონდ ხმა არ მოისმის (I მეფ. 1,13); ლოცვა ჩიფჩიფით, ჩურ- 

ჩულით.? 
„ქრისტიანულ და მაჰმადიანურ ლოცვაში, – წერს ვ. ნოზა- 

ძე, – მიღებულია როგორც უთქმელი, გულითა ლოცვა, ისე ხმა- 

% ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 241-242 

” იქვე, გვ. 242 

50



მაღალი და ჩურჩულით ლოცვა. „ვეფხისტყაოსანშიც“ ვეცნობით 

ლოცვას ამავე წესით".ზ მკვლევრის თქმით, ავთანდილი თავის 
ლოცვაში რელიგიურ წესს ასრულებს, მიმართვისას ღმერთს 
კუთვნილ სახელს უწოდებს (მაღალი, უცნაური, უთქმელი, უფა- 

ლი უფლებათა, მოწყალე, შემწე...). ეს არის სრულყოფილი და 
შესანიშნავი ლოცვა. ღმერთის აქ ჩამოთვლილ სახელთა წარ- 
მოთქმა ქრისტიანულ ლღვთისმეტყველებაში დიდად განათლე- 

ბულ მორწმუნეს შეეძლო.? 
ვ. ნოზაძე აქვე სამართლიანად აკრიტიკებს იუსტ. აბუ- 

ლაძეს, თითქოს ავთანდილის ლოცვა ნამდვილი მაჰმადიანის 
ლოცვა ყოფილიყო. რუსთაველის მიერ მოცემული ეპითეტები 
ღვთაებისა (მაღალი, უცნაური, უთქმელი, მორჭმული, მფლო- 

ბელი..) თითქოს ჩვეულებრივი საღვთისმეტყველო ეპითეტე- 

ბია. მუსულმანების რჯულში, ვ. ნოზაძემ სათანადო მასალების 
მოშველიებით დაუმტკიცა ი. აბულაძეს, რომ ის შემცდარი იყო: 

„მაჰმადიანისათვის სავალდებულო სამგზავრო ლოცვას (ს-ის- 
ტიხარა“) ავთანდილი არ წარმოთქვამს, თავის ლოცვაში ის- 
ლამის სავალდებულო წესებს არ ასრულებს. ამნაირად, არაბი 
ავთანდილის ლოცვა გარეგნულად, ფორმალურად მაჰმადი- 

ანური არ არის, ხოლო რაც შეეხება ავთანდილის ლოცვის ში- 

ნაარსობრივ მხარეს, მისი გამოთქმანი დღესაც ჩვეულებრივნი 

არიან ქართველ ქრისტიანთა შორის,!ი 
ვ. ნოზაძის დაკვრვებით, „ვეფხისტყაოსნის“ გმირთა შო- 

რის, ავთანდილის გარდა, არც ერთი განსაკუთრებულ ლოცვას 

არ წარმოთქვამს, მხოლოდ სიტყვის კადრებით, ხვეწნითა და 

თხოვნით მიმართავენ ღმერთს: „თმობა ვსთხოვე შემოქმედსა, 

ვჰკადრე სიტყვა სამუდარი“; „ვთქვი, თუ: „ღმერთო, ნუ გამწი- 

რავ, აჯა ჩემი შეისმინე“; „მე ვკადრე: „ღმერთმან აშოროს მას 

ყმასა შენი ქმარობა“. 

% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 242 

თ იქვე, გვ. 243 

” იქვე, გვ. 243-244 

51



ღმრთის რისხვა 

ნაშრომში ყურადღებულია ღმერთის ურთიერთობა ცოდ- 
ვილთა თუ შემცოდესთან. საუბარია ღვთის რისხვაზე, როგორც 
სამართლიანობის გამოცხადების სიმბოლოზე. რისხვით ღმერთი 

სჯის უკეთურთ და ცოდვილთ. კაცი ღმერთს იმ თვისებებს მი- 
აწერს, რომელც მისთვის ადვილი წარმოსადგენია. „ვეფხისტყ- 

აოსნიდან“ შერჩეულია ის ეპიზოდები, სადაც ლვთის რისხვაა 
გამოხატული: „ცათა ღმერთი შეარისხეს“; „ღმერთმან აწცა 

რისხვა მისი ჩემთვის ზეცით გაამეხოს“; „ღმერთმან სიმრგვლე 

ცისა ჩვენთვის რისხვით წამოგრაგნა“ და ა.შ. ლმერთი რისხ- 
ვას ხშირად წყალობად აქცევს: „აქამდის რისხვა მაღალმან აწ 
მოგცა წყალობანია“; „ღმერთმან რისხვა მოაქცია წყალობისა 

« 101 გამოსახვად“. 

„თვალნი ღმრთისანი“ 

მონოგრაფიაში აქცენტირებულია „თვალნი ღმრთისანი“, 

ვითარცა გამოხატულება ღმერთის გაჯავრებისა, გაწყრომისა: 
„თუ ხორციელი არისცა, თვალნიცა მრისხვენ ლმრთისანი". 

ასევე, „თვალნი ღმრთისანი“ კეთილის მიხედვით არის ნახ- 

მარი: „ღმერთმან მოგვხედა თვალითა, ზეგარდმი მონახედითა". 

რაც მთავარია, მკვლევარს სურს დაამტკიცოს, რომ „თვალნი 

ღმრთისანი“ და „თვალნი მოსახედითა“ ბიბლიის ლექსიკონიდან 

არის შეთვისებული. 
„ვეფხისტყაოსნისთვის“ მიუღებელია სიცრუე, ორპირობა, 

ღალატი: „კაცი ცრუ და მოღალატე ხამს ლახვრითა დასაჭრე- 
ლად“; „ცრუ და მუხთალი სოფელი მიწყივ ავისა მქმნელია"; 

„ყოვლი ცრუ და მოღალატე ღმერთსა ჰგმობს და აგრე ცრუობს“ 

და სხვ. ვ. ნოზაძის დაკვირვებით, ტყუილის უარყოფა, სიცრუის 

დაგმობა განმტკიცებულია მოსეს, ქრისტეს და მაჰმადის რე- 

! ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება,, გვ. 247-278 

52



ლიგიებში. მას შესაბამისი საილურსტრაციო მასალები მოაქვს 

ძველი და ახალი აღთქმის წიგნებიდან, როგორც უშუალო წყ- 

აროდან რუსთაველის პოემისა. იგივე ითქმის ცოდვათა შემსუბ- 
უქებაზე. ავთანდილი ასმათს არწმუნებს: „ამად რომე შეცოდება 

შვიდ გზის თქმულა შესანდობლად“. ეს გამონათქვამი უშუალოდ 
ემყარება ლუკას სახარებას: „დაღაცათუ შვიდ გზის დღესა შინა 

შეგცოდოს და შვიდ გზის მოაქციოს და გრქვას შენ: შეინანე, 

მიუტევე მას (ლუკა, 17, 4). 

ცოდვა და მონანიება 

ვ. ნოზაძე ვრცლად მსჯელობს „ვეფხისტყაოსნის" ცნებე- 

ბზე: „ცოდვა“, „შეცოდება“, „შენდობა“,. გაანალიზებულია პოემის 
ის ტაეპები, სადაც ცოდვა-შენდობაზეა საუბარი. გამოტანილია 
დასკვნები, რომ ხსენებული ცნებანი პოემაში გამოყენებულნი 
არიან რელიგიურად და პოლიტიკურ-იურიდიულად, თხზულების 

„ცოდვა“, „შეცოდება", „შეცოდებული", „შემცოდე“ – ქრისტიან- 

ულნი არიან“.192 
ჯ„ვეფხისტყაოსნის „ცოდვანი როგორ ჩაივლიდა მო- 

ნანიების შემეცნების გარეშე. ვ. ნოზაძეს კორექტივი შეაქვს 

„სინანულის“ სულხან-საბასეულ განმარტებაში, სადაც ეს სი- 

ტყვა მხოლოდ რელიგიურ-ზნეობრივი მნიშვნელობით არისო 
ახსნილი. თუმცა „არსებითად, ამ ზნეობრივი ხასიათის გარდა, 
მას სულიერი, ფსიქოლოგიური მნიშვნელობაც აქვს არა მარტო 

დღეისეული: განსჯით, არამედ ძველებურადაც“.'პა მაგალით- 

ისთვის დამოწმებულია სახარების ტექსტი: 

„და ღა თუ შვიდ გზის შეგცოდოს შენ (ძმამან) და შვიდ გზის 
მოაქციოს (მობრუნდეს) და გრქუას (გითხრას): ვინანი (შევი- 
ნანე), მიუტევე (აპატივე) მას" (ლუკა, 17, 4). ვ. ნოზაძის თქმით, 

აქ „შეცოდება“ და „ნანვა“ არ 'არის არსებითად რელიგიური, 

. ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველე"ბა· გვ. 250-253 

" იქვე, გვ. 253 

53



არამედ ძმათა ურთიერთ შორის უკმაყოფილების გამოხატვას- 

თან დაკავშირებული მოვლენაა... ამ შემთხვევაში ჩვენ გვაქვს 
ფსიქოლოგიური სინანული, სულიერი მწუხარება და ვაება ავი, 
არა სასურველი ყოფაქცევისათვის. თუმცა მას, რასაკვირვე- 
ლია, სარჩულად მაინც რელიგიური საბაბი გააჩნია.!“ მაგრამ 
როდესაც ლაპარაკია, – განაგრძობს მკვლევარი, – რელიგი- 

ური ხასიათის ცოდვაზე, აქ უკვე ნანვა, სინანული, შენანება 
წმიდა რელიგიური ხასიათისაა. სანიმუშოდ მოტანილია ციტატა 
სახარებიდან (მარკ, 1,4). ამის შემდეგ რუსთველოლოგი „ვეფხ- 
ისტყაოსნის“ ტექსტს მიმართავს, სათანადო ნიმუშების მოხმო- 

ბით და ასკვნის, რომ ცხნება „ნანვა“, „სინანული“, „შენანება“ 
პოემაში ორი მნიშვნელობისაა: 1. პოლიტიკურ-რელიგიური, 2. 

სულიერი, ფსიქოლოგიური. 

პარაგრაფებში (მადლი ლმერთსა“, „ღმერთს დიდება”, 
„მსხვერპლსა შევსწირვიდე“, „საწამებლად“, „სიმტკიცე სჯუ- 

ლისა“, „ჰკადრა სრულსა“) ვ. ნოზაძე იმ აზრს ავითარებს, რომ 

რუსთაველი ქრისტიანული ცხოვრების ლექსიკონიდან ამოდის, 

იყენებს იმ თვალსაზრისებს, რაც ზნეობრივი დებულებაა ქრის- 
ტიანობაში. 

„ვეფხიტყაოსნის ლღმერთზე შესრულებული ნარკვევების 

ბოლოს ვ. ნოზაძის მიერ გამოტანილ დასკვნაში ვეცნობით: „ვე- 

ფხისტყაოსნის“ ღმერთი არის ერთი, ქრისტიანული ფილოსო- 

ფიური თეოლოგიისა; იგი არის ერთარსება ანუ წმიდა სამება, 

ნათელთა სახე, უცნაური და უთქმელი. უკვდავი, უჟამო ჟამისა, 

გონება, ძალი უხილავი, სახიერება, სავსება ყოველთა, საზღვარ- 

თა დამსაზღვრელი, ტკბილი, კურთხეული... „ვეფხისტყაოსნის“ 

ღმერთი არის შემოქმედი, არახილულისა და ხილულის დამბადე- 

ბელი... „ვეფხისტყაოსნის“ ღმერთი არის პიროვნება, პერსონა, 

რაც სამ ცნებას მოიცავს: 1. გონება (აზროვნების უნარი), 2. 
გრძნობადობა (გრძნობათა უნარი), 3. ნებელობა (ნებისყოფა, 
ნების აღსრულება). ამ დებულებასთან დაკავშირებულია შემეც- 

ნება, თავისუფალი არჩევანი. ღმერთი არის წყალობის მომცემი, 

1 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 253 

54



უხვი, სამართლიანი, მართალი, გამკითხველი, რისხვით მაღალი, 

მზღველი, გარნა შემანდობელი, არ გამწირავი. 
ჩატარებულმა კვლევა-ძიებამ ავტორი დაარწმუნა, რომ „ვე- 

ფხისტყაოსნის" ღმერთი არის ქრისტიანული ღმერთი.!% საქმეში 
ღრმად ჩახედულ მკითხველს, ცხადია, ვ. ნოზაძის მიერ მოცე- 
მულ დებულებებში და დასკვნებში ოდნავადაც როდი შეეპარება 

ეჭვი. 

„ცისა ძალთა დასი“ 

„ვეფხისტყაოსანს ლღმრთისმეტველები“ მეთოთხმეტე 
რვეული (როგორც ამას ავტორი უწოდებს) ეძღვნება რუსთავე- 
ლის თხზულების ანგელოზებს და სამოთხის რაობას. ვ. ნოზაძე 
ცდილობს, მკითხველს შეუქმნას საფუძვლიანი წარმოდგენა „ვე- 

ფხისტყაოსნის“ შესიტყვებაზე – „ცისა ძალნი", „ძალნი ზეციერ- 

ნი“. ვიდრე ამაზე იმსჯელებდეს, ბიბლიური წყაროების საფუძ- 

ველზე წარმოაჩენს გამოთქმებს: „სამკაული ცათა“ (II სჯ. 17,3), 
„ძალთა ზეცისათა“ (V მეფ. 17, 16); ავტორს „ყოველი სამკაული 

ცათა“ შეუდარებია ბიბლიის გერმანულ, ფრანგულ, ესპანურ, 

რუსული თარგმანებისათვის და შეუნიშნავს ცვლილება: „ყოვე- 
ლი სამკაული ცათა“ ჟღერს როგორც ყოველი მხედრობა ცისა. 

ქართულ ბიბლიაში სიტყვა „სამკაული“ აღარ გვხვდება, არამედ 

არიან: „ძალნი“ და „მხედრობანი“: „თაყვანი სცეს ყოველთა 
ძალთა ზეცისათა" (IVმეფ. 17,16, შდრ. 21,3; 23,5; 23,6); „თაყ- 

ვანი სცეს ყოველსა მხედრობასა ცისასა" III ნეშტთა, 22,5).1% 
როგორც რუსთველოლოგი მიუთითებს: „მხედრობანი ცის- 

ანი“, „ძალნი ზეციერნი“, „ძალნი ცისანი" – ყველგან არიან ვარ- 
სკვლავნი. მასვე შეუნიშნავს: ქართულ ბიბლიაში „მხედრობანი 

ცისანი“ გადათარგმნილია ასე – „ყოველთა ვარსკვლავთა”. 

ვ. ნოზაძე მოუხმობს პროფ. სკიპარელის ნათქვამს: ცის 

" ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 259-260 

'C იქვე, გვ. 261 

55



ძალთა დასზე წარმოდგენამ შემდეგ ხანაში უკვე ახალი ში- 
ნაარსი მიიღო და მეფეთა წიგნში ლაპარაკია ყველა იმ ზეციურ 
ძალაზე, რომელიც ღმერთის ტახტის მარჯვნივ და მარცხნივ 
იკრიბებოდნენ: „ვიხილე მე უფალი ღმერთი ისრაელისა მჯდო- 
მარე საყდარსა ზედა თვისსა და ყოველნი მხედრობანი გარემო 
მისსა მარჯვენით და მარცხენით მისსა“ (II მეფ. 22, 19). ეს 
შეცვლა მოხდა, – განაგრძობს სკიპარელი, – ბაბილონური რწ- 

მენის შედეგად და ამის თანახმად. აქ „ძალთა დასნი“ ერთგვარი 
სულის სახეს ღებულობენ, რომელიც ბაბილონურ-ქალდეურ 
შეხედულებაში იყო დამკვიდრებული.! ეს „ცის ძალნი“ შემდეგ 
უკვე ანგელოზები არიან. 

ნაშრომში დამოწმებულია სათანადო ნიმუშები ახალი 

აღთქმიდან: „სიმრავლე ერთა ცისათა აქებდეს ლღმერთსა" 
(ლუკა, 2, 13). „ერთა ცისათა“ არის „მხედრობა ცისა“. ისინი 

უკვე ვარსკვლავნი კი არ არიან, არამედ ანგელოზნი. „რომელი 

არს (ქრისტე) მარჯვენით ღმრთისა, რომელი ამაღლდა მეცად 

და დაემორჩილეს მას ანგელოსნი, ხელმწიფებანი და ძალნი“ 0 
პეტრე, 3,22). აქ მოხსენებულნი „ძალნი“ არიან ანგელოზნი. 

აქვე ვ. ნოზაძე შეგვახსენებს არეოპაგიტიკის ანგელოზ- 

თა ცხრა დასს, რომელთა ზოგადი სახელია „ძალნი ცისანიო“. 
პირველი რიგი: სერაბინნი, ქერობინნი, საყდარნი. მეორე რიგი: 

უფლებანი, ძალნი, ხელმწიფებანი; მესამე რიგი: მთავრობანი, 

მთავარანგელოზნი და ანგელოზნი. მეცნიერი იმოწმებს თითო 
ნიმუშს იოანე მინჩხის, მიქაელ მოდრეკილის, იოანე მტბევარის, 

გიორგი მთაწმინდელის, ეფრემ მცირის, ნიკოლოზ გულაბერ- 

იძის ჰიმნოგრაფიული ტექსტებიდან, სადაც ფიგურირებენ შეს- 

იტყვებანი: ძალთა დასი, ძალნი ცათანი, ზეცისა გუნდნი, ზეცი- 

სა განწყობილნი (გუნდნი), ძალნი ზეცისა უხორცონი, ზეცისა 

მხედრობა, წმიდათა მწყობრი (გუნდი), უხორცოთა გუნდი – 
ყველანი ესენი ანგელოზები არიან.19 

მეცნიერი მკითხველს მოაგონებს ბასილი დიდის სიტყვებს, 

"7 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 262 

'“ იქვე, გვ. 263 

56



რომ ანგელოზნი ღმერთმა სოფლის დაბადებამდე შექმნა: „და 
რაჟამს ჯერ იყო სოფლისაცა ამის დაბადებაი, განაგო არსი- 
სათვის პირველად ამისათვის, რაითა იყოს სამოძღურებელ და 
სასწავლელ კაცობრივითა სულთა".!ი 

ორიგენი ამტკიცებდა: ცას, ვარსკვლავთა და მნათობთა ღმე- 
თრის დავალებით ამოძრავებენ და აბრუნებენ სულიერნი არსნი, 
ანგელოზნი. ამ საქმისათვის განწესებულნი, ვ, ნოზაძისათვის 

მნიშვნელოვანია სწავლა-მოძღვრება კერძო პირთა მფარველ და 
დამცველ ანგელოზთა შესახებ – ყოველ მორწმუნესთან არის 
ანგელოზი, მართავს მის ცხოვრებას (ბასილ დიდი), ყველა მორ- 
წმუნეს ჰყავს თავისი ანგელოზი (იოანე ოქროპირი), ანგელოზე- 
ბი ჩვენზე ზრუნავენ და ჩვენ გვმფარველობენ (ანასტასე სინაე- 
ლი), დიდ არს ღირსება ადამიანთა სულთა, რადგან თვითეულ 

მათგანს დაბადებისთანავე ჰყავს თავისი მფარველი ანგელოზი 

(იერონიმუს).!)9 

ანგელოზებზე მსჯელობას ვ. ნოზაძე ასრულებს საკითხის 
გარკვევით: რომელნი არიან „ვეფხისტყაოსნის“ „ძალთა დას- 

ნი" და „ძალნი ზეციერნი?“ არიან ისინი ვარსკვლავნი თუ ან- 

გელოზნი. სანიმუშოდ დამოწმებულია ავთანდილის სიტყვები, 

წარმოთქმული შერმადინთან გამომშვიდობებისას: 
„ფათერაკი სწორად მოჰკლავს, ერთი იყოს, თუნდა ასი, 

მარტოობა ვერას მიზამს, მცავს თუ ცისა ძალთა დასი“. 

მკვლევარს სწორად მიაჩნია, რომ აქ ავთანდილი არ ლაარა- 
კობს ასტროლოგიური ენით, „ცის ძალთა დასი“ არის ანგელოზ- 

თაგან შემდგარი დასი. ავთანდილი დაიმედებულია ფათერაკის 

დაძლევაში, რადგან ანგელოზები იცავენ და მფარველობენ 

გმირს. 
გავეცნოთ მეორე ნიმუშს: 
„ყმამან უთხრა: „მადლი ღმერთსა, შემოქმედსა, არსთა 

მხადსა, 

ვისცა ძალნი ზეციერნი განაგებენ აქა ქმნადსა, 

” ბასილ დიდი, ექუსთა დღეთაი, გამოსცა მ. კახაძემ, თბ., 1947, გვ. 6 

ი ვ, ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 264 

57



იგი იქმან ყველაკასა, იდუმალსა, ზოგსა ცხადსა, 
ხამს ყოვლისა დაჯერება, ბრძენი სჯერა მოწევნადსა". 
ამასთან დაკავშირებით ვ. ნოზაძე წერს: „ავთანდილის თქ- 

მის თანახმად: ღმეთრი არის შემოქმედი, არსთა მხადი (არსე- 
ბათა მომყვანი) და მათზე მზრუნველი. მის ხელისუფლებაში 
არიან „ძალნი ზეციერნი“, რომელნიც აქაურ ქმნადს განაგებენ, 
ყველაფერს შვრებიან, იდუმალსაც და ცხადსაც... აქ „ძალნი 

ზეციერნი“ არიან ანგელოზები“.'' თავისი თვალსაზრისის სის- 
წორეს მეცნიერი გაამყარებს პოემის ერთ-ერთ ხელნაწერში 
შემჩნეული (კვლილების წარმოჩენით, სადაც „ძალთა დასის“ 
ადგილას წერია „ლმრთისა დასი“. ეს კი, ცხადია, ანგელოზთა 
დასს წარმოადგენს. ავტორის სამართლიანი დასკვნით, „ცის 
ძალთა დასი“ და „ძალნი ზეციერნი“ არიან ქრისტიანული ანგე- 

112 ლოლოგიის ცნებანი. 

„სრულად მოვსწყდე სამოთხესა“ 

„ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველების“ პირველ ნაკვეთს 
გ. ნოზაძე ასრულებს პოემის „სამოთხეზე“ საუბრით. გამოტა- 

ნილია დასკვნა, რომ რუსთაველის თხზულების სამოთხე არის 
ბიბლიური, მაშასადამე – ქრისტიანული.!') ავტორის აზრით, ეს 
დასკვნა მტკიცდება არა მარტო სახელით. „ვეფხისტყაოსანში“ 
ყველგან იხმარება ცნება „ედემი“ და მხოლოდ ერთხელ „სამო- 

თხე“. ედემი კი არის სწორედ ბიბლიის სამოთხე. ამ ბიბლიურ 

სამოთხეში იზრდება „ალვა“, რომელიც პოემაში პოეტური შე- 
დარებისთვის ხშირად არის გამოყენებული. ალვა სამოთხის ხეა. 
ვ. ნოზაძემ გაარკვია, რომ ალვა არის იგივე „ალოე“ ანუ კვიპ- 
აროსის ხე. 

მეცნიერის თქმით: „ვეფხისტყაოსანში“ ჩვენ გვაქვს სამო- 

" ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 264-265 

"? იქვე, გვ. 265 

3 იქვე, გვ. 267 

58



თხე („სრულად მოვწყდე სამოთხესა, ქვესკნელს ვიყო დასანთქ- 
მარი"), გითარცა რელიგიური წარმოდგენა ციურ წალკოტზე, 

ედემი და მისი ხე ალვა კი პოეტური შედარებისათვის („მეფეთა 
შიგან სიუხვე, ვით ედემს ალვა რგულია"); ავთანდილი ჰგავსო – 

ალვას, ედემის ხეს“; „ტანად ვგვანდი ედემს ზრდილსა“)!1 
ბიბლიურ ედემზე საუბრისას ვ. ნოზაძე მკითხველის ყუ- 

რადღებას მიაქცევს ედემის ოთხ მდინარეს: ფისონი, გეონი, 

ტიგრისი, ევფრატი.. „ვეფხისტყაოსანში“ ოთხივე მდინარეს 
ვხვდებით, ოლონდ ზოგს უკვე სახელით. მეცნიერს სათანადო 

ნიმუშები ამოუწერია პოემიდან, სადაც ეს მდინარეები მოიხსე- 
ნიებიან: „პირსა დაიდვა, აკოცა, ცრემლი სდის, ვითა ბისონი“; 

ბისონი იგივე, ფისონია, სამოთხის მდინარე.!!? 
კიდევ ერთი ტაეპი „ვეფხისტყაოსნიდან“: „ვერ გარდვიხდი 

ცრემლთა მისთა, ჯეონიცა თვალთა მდინდეს“. რუსთველოლო- 
გი ჯეონს (იგივე გეონი), რომელსაც რუსთაველი ასახელებს, 

სამოთხის მდინარედ თვლის. 
თინათინთან განშორებით დამწუხრებულ ავთანდილს „მაგრა 

სდის ცრემლი თვალთაგან, მსგავსად დიჯლისა დენისად“. ვ. 

ნოზაძის მიხედვით, დიჯლა არის არაბული სახელი მდინარისა 
„ტიგროსი“. მისი დასკვნით, „ვეფხისტყაოსნის“ „დიჯლა“ არის 

მდინარე ტიგროსი. სამოთხის მდინარე, დღემდე ამ სახელით 

არსებული.)% 
რუსთაველის პოემა სამოთხის არც მეოთხე მდინარეს ივი- 

წყებს: „წყლად ევფრატსა უხვად ერწყო ედემს რგული ალვა მჭ- 
ევრი“. ამ მდინარეებზე აქცენტის გაკეთებით რუსთველოლოგი 

ღრმად გვარწმუნებს, „ვეფხისტყაოსნის“ წერისას მისი ავტორი 

თუ რამდენად ემყარებოდა ბიბლიას. 

სიკვდილსა და სიცოცხლესა 

სიკვდილ-სიცოცხლის საკითხის ჩვენებას „ვეფხისტყაო- 

სანში“ ვ. ნოზაძემ არაერთი პარაგრაფი მიუძღვნა: ვერ დაიჭი- 

".“ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 267 

'წ იქვე, გვ. 268 
M იქვე, გვ. 269 

59



რავს სიკვდილსა; მათ სიკვდილი დაუწესეს; კავშირნი... სიკვდი- 
ლი; ყოველთათვის გარდუვალია; შიში ვერ იხსნის სიკვდილსა; 
სიკვდილი მახლავს; გაყრა ხორცთა და სულისა; დადება თავისა; 

დავვიწყებივარ სიკვდილსა; მით სიკვდილსა მიგვაახლებს; შენ 
გეახლო სიკვდილამდის; თავსა მოვიკლავ; მე სიკვდილთა ორი- 
თა; სიკვდილსა და სიცოცხლესა. 

ქვემოთ მოკლედ შევჩერდებით რამდენიმე პარაგრაფზე. 
მკვლევარი, უწინარესად, შეგვახსენებს ქრისტიანულ მოძღვრე- 

ბას სიკვდილის გაჩენასთან დაკავშირებით, რომლის განმარტე- 
ბით, სიკვდილის დაბადების საფუძველია ბიბლიური პირველ- 

შობილი ცოდვა: ადამმა და ევამ დაარღვიეს აღთქმა, მიემხრნენ 
ეშმაკს და ამის შედეგად კაცმა - „ნაცვლად საუკუნოობისა 

მოკუდავობა განიცადა“ და მიეცა სიკვდილსო.!77 

ვ. ნოზაძის დაკვირვებით, ძველ აღთქმაში სიცოცხლე ნახ- 

სენებია 166-ჯერ, სიკვდილი – 354-ჯერ. ახალ ალღთქმაში სი- 
ცოცხლე ნახსენებია 135-ჯერ, ხოლო სიკვდილი – 128-ჯერ. 

ყოველი ცოცხალი არსება ატარებს სიკვდილს და ეს სიკვდილი 

არის გარდაუვალი. რუსთაველმა ეს აზრი ასე გამოთქვა პო- 

ეტურად: 
„ვერ დაიჭირავს სიკვდილსა გზა ვიწრო, ვერცა კლდოვანი, 

მისგან გასწორდეს ყოველი, სუსტი და ძალ-გულოვანი“... 

საკითხთან დაკავშირებით ვ. ნოზაძე მსჯელობს ოთხი ელე- 

მენტის თეორიაზე, რომელიც მეცხრამეტე საუკუნემდე დომინი- 
რებდა ევროპაში და საქართველოშიც. ამან, ცხადია, გამოხატ- 

ულება ჰპოვა „ვეფხისტყაოსანშიც“. ელემენტის სინონიმებია: 

„ასო“, „კავშირნი“, ნივთი. ნაშრომში მოხმობილია სულხან-საბას 

განმარტება: „კავშირნი არიან იგივე ასონი.. ელადთა (ბერძენ– 

თა) ხმითა (ენით) ასონი კავშირნი არიან, ფილოსოფოსნი შემდეგ 

ასოთ აღიარებენ: ცეცხლსა, აირსა (ჰაერი), წყალსა და ქუეყა- 

ნასა: ამა ოთხთა ასოთაგან შეიმზადების სხეული და სხეულისა- 
გან კაცი სრულიო, ხოლო ამა ასოთა კავშირად სახელდებენ, 

გინაითგან მით დაკავშირდებიან ყოველნი ნივთნი... კავშირი – 

" ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 278 

60



ოთხი იგი ასონი: მიწა, წყალი, აირი და ცეცხლი არიან, ვინაით- 
გან ამათ მიერ არს ყოველთა სხეულთა შემტკიცება“. ეს შეხედ- 

ულება აღიარებული იყო არა მხოლოდ ფილოსოფიაში, არამედ 
მედიცინაშიც. იგი ლვთისმეტყველებაშიაცაა დამკვიდრებული. 

ამისი თვალსაჩინო ნიმუშია X საუკუნის ქართული სასულიერო 

პოეზია: 
„სიბრძნემან ლმრთისამან იშენა თავისა თვისისა სახლი 

ოთხთა მათგან აგებულებათა ნივთიერთა ქცევადთაგან ბუნები- 

თა. კორცნი უბიწოისა სძლისანი და დაემკვიდრა მას შინა უნი- 
ვთოი არსებაი პირველ საუკუნეთა მფლობელი სიტყუაი და იშვა 

უქცეველად, გარეშეუწერელი ღმრთეებაი“.'% „დაჰკსნა სიმტ- 

კიცეი ოთხკერძოისა აგებულებისაი პორცთაისა მიქცევითა მი- 

წისაითა მუნვე მიწად“.''? „ოთხნივთურნი ვორცნი განხრწნილისა 

ლაზარეისნი შემოქმედმან სიტყუითა კუალად შეამტიცენ“.!“ 

„ოთხთაგან აგებულებითა, ნივთიერთა მათ ბუნებათა შემზა- 

დებულისა ბუნებისაი მიიღო ბუნებაი ჭორციელი უკორცოთა 

მფლობელმან ღმერთმან“.!2! 
ოთხი ელემენტის მოძღვრებას ვხვდებით ჰაგიოგრაფიული 

ძეგლის „აბიბოს ნეკრესელის მარტვილობის“ ერთ-ერთ რედაქ- 

ციაში: „ღმერთი არა მომიკლვს, ხოლო ცეცხლი დავშრიტე, არა 

არს ლმერთი იგი, არამედ სხუათა ბუნებისაგანი არს, ერთი- 

სა ნივთისაგან მცირედ ნაწილი, რომელთაგან ღმერთმან აღ- 

ჰმართა სოფელი ესე, განსწორებით დაბადებულ არიან ნოტიაი, 

ცივი, ჭმელი და ცეცხლი, რომელი ურთიერთისა მპყრობელი 

აქუს სიმრგულესა მას შინა“.!2? 

ოთხი ელემენტის თეორიას ვხვდებით ქართულ საერო მწ- 

ერლობაშიც (შოთა რუსთაველი, თეიმურაზ პირველი, არჩილ 

ბაგრატიონი, დავით გურამიშვილი და ა. შ.) შუა საუკუნეების 

" მიქაელ მოდრეკილის ჰიმნები, გამოსცა ვაჟა გვახარიამ, თბ., 1978, გვ. 47 

"? იქვე, გვ. 471 

ი უძველესი იადგარი, თბ., 1982, გვ. 168 

'' ნევმირებულნი ძლისპირნი,გამოსცა გ. კიკნაძემ, თბ., 1982, გვ. 356-357 
. ძველი ქართული აგიორგაფიული ლიტერატურის ძეგლები, I, თბ., 1963, გვ. 
245 

61



ქართულ მხატვრულ ლიტერატურაში ოთხი ელემენტის თეო- 
რია ფილოსოფიური გზით შემოდის (პეტრე იბერიელი (ფსევდო- 
დიონისე არეოპაგელი), ნემესიოს ემესელი, გრიგოლ ნოსელი, 
იოანე დამასკელი, იოანე პეტრიწი და სხვა). საგულისხმოა, რომ 
ეს მოძღვრება თავს იჩენს ქართულ საისტორიო მწერლობაშიც 
(„ისტორიანი და აზმანი შარავანდედთანი“). 

ოთხი ელემენტის მოძღვრების სამშობლოდ ძველი ინდოე- 

თია აღიარებული, ხოლო ანტიკურ ფილოსოფიაში იგი სათავეს 
ილებს ემპედოკლედან, რომლის მიხედვით, ოთხ ნივთს ერთ- 
მანეთთან აკავშირებს სიყვარული, სიძულვილის საფუძველზე 
კი ისინი ეყრებიან ერთმანეთს ეს თეორია პლატონისათვის მი- 
უღებელი ალმოჩნდა. იდეალისტ ფილოსოფოსთა და ღვთისმ- 

ეტყველთა თანახმად, ოთხი ელემენტის შემქმნელი და მამოძ- 
რავებელი ძალა არის უზენაესი არსება. 

დავუბრუნდეთ ვ. ნოზაძეს და რუსთაველის პოემის „კავ- 

შირნს“. დაბნედილი ტარიელი ავთანდილს ეუბნება: 

„დამშლიან ჩემნი კავშირნი, შეჰვრთივარ სულთა სირასა“. 
ნესტან-დარეჯანი თავის წერილში მიჯნურს ასე მიმართავს: 
„ღმერთსა შემვედრე ნუ თუ კვლა დამხსნას სოფლისა შრო- 

მასა, 
ცეცხლსა, წყალსა და მიწასა, ჰაერთა თანა ძრომასა“. 

ტარიელი როდესაც ამბობს: „დამშლიან ჩემნი კავშირნი“-ო. 
ამით იგი აღნიშნავს, რომ ჩემი გვამის, სხეულის შემადგენელნი 
ასონი ანუ კავშირნი: ცეცხლი, წყალი, მიწა და ჰაერი აქვს ნეს- 

ტანსაც, როდესაც იგი ტარიელს სთხოვს, ღმერთს შემვედრეო, 

რათა მან ამ სოფლის ტანჯვა მომაშოროს, დამხსნას ცეცხლს, 
წყალს, მიწას და ჰაერს, რათა მომკლასო, ასეთ სიცოცხლეს 
სიკვდილი მირჩევნიაო.!2 

რუსთაველი საუბრობს სიკვდილის გარდუვალობაზე: 
„აცნობე ჩემი სიკვდილი – იყავ მართ ვითა მთვრალია, - 

მიჰხვდა-თქო საქმე, რომელი ყოვლთათვის გარდუვალია“; 

ავთანდილი გვმოძღვრავს: 

) გ. ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 278-279 

62



„ვერ დაიჭირავს სიკვდილსა გზა ვიწრო, ვერცა კლდოვანი, 

მისგან ყოველი გასწორდეს, სუსტი და ძალ-გულოვანი, 
ბოლოდ შეჰყარნეს მიწამან ერთგან მოყმე და მხცოვანი, 

სჯობს სიცოცხლესა ნაზრახსა სიკვდილი სახელოვანი“. 

წყაროს ძიებისას რუსთველოლოგი ბიბლიას მიადგა: „ყვე- 
ლა მიდის ერთსა და იმავე ადგილს, ყველაფერი მიწისაგანაა და 
ყველაფერი მიწად იქცევა“ (ეკლეს. 3,20): „თუ გინდ მან ორი 

ათასი წელიწადიც იცოცხლოს, განა ყოველივე ერთსა და იმავე 
ადგილს არ მიდის?“ (ეკლეს. 6,8). 

ხორცისა და სულის გაყრა სიკვდილის მომასწავებელია. 
იოანეს გამოცხადების განმარტებაში ვკითხულობთ: „ხოლო 

სიკვდილი არს განშორებაი სულისაი და ხორცთაისა“. საღმრთო 
წერილის მიხედვით, ღმერთმა შექმნა ადამიანი მიწისაგან და 

მას შთაბერა სული. ეს სული სიკვდილის შემდეგ ლმერთს 

უბრუნდება, ხოლო ხორცნი ისევ მიწად იქცევიან. გაყრა ხორც- 
თა და სულისა „ვეფხისტყაოსანშიც“ თავჩენილია, რაც, ცხადია, 

ვ. ნოზაძის ყურადღების მიღმა რა დარჩენილა. 
ნესტანის გადაკარგვით თავზარდაცემული ტარიელი ას- 

მათს ეუბნება: „ჩემი ლხინია სიკვდილი, გაყრა ხორცთა და სუ- 

ლისა“. ფიცის გამტეხ ტარიელს ნესტანი ასე დაემუქრა: „თუ 
ეცადო დაყოფასა, ხორცთა შენთა სული გაჰყო". ამ ტაეპების 

დამოწმებისას მკვლევარი შენიშნავს: გამოთქმა – „ხორცთაგან 

სულის დაშორება“ ანუ სიკვდილი არის რელიგიური, ბიბლიური 
მწერლობისაგან გავრცელებული, ბიბლიაში სიტყვა „ხორცი“ 

ნიშნავს გვამს, ტანს და მას ჩვენ ქართულ სასულიერო მწერლო- 

ბაშიც ვეცნობით.'“ ნიმუშები ამოწერილია „შუშანიკის წამები- 
დან“ (სადრე ყოფად არს დატევებაი უბადრუკთა ამათ ხორცთა 
ჩემთა"), „აბოს წამებიდან" („სსულისა და ხორცთაისა ხვალე 
განსვლა არს ჩემი ხორცთაგან“). „ევსტათი მცხეთელის წამები- 

დან“ („(ხორცთა საპყრობილით განვალ”'). 

ავტორის დასკვნით: ტარიელის თქმა: „გაყრა ხორცთა და 
სულისა“; „გნახე სულთა გაუყრელმან"; ნესტანის სიტყვები: 

% ვ. ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 282 

63



„ხორცთა შენთა სული გაჰყო“ გამოხატავს ქრისტიანულ-თეო- 

ლოგიურ შეხედულებას, რაც დღემდე განმტკიცებულია.'? 
ვ. ნოზაძის დაკვირვების ობიექტშია მოქცეული პოემის ტა- 

ეპი: „შენ მკვდარსა გნახავ, მოვკვდები მე სიკვდილითა ორი- 
თა“. ეს ნესტანის სიტყვებია, ქაჯეთის ციხიდან ფატმანისად- 
მი მიწერილ წერილში გახმოვანებული. ამ წერილით ფატმანმა 
ტარიელს უნდა ამცნოს ქაჯეთის ციხის ალება შეუძლებელია, 

ამ ბრძოლაში ტარიელი დაიღუპება და ამიტომ ხელი უნდა აი- 
ღოსო განზრახვაზე, მას თუ მკვდარს ვნახავ, მეც მოვკვდებიო 
„სიკვდილითა ორითა“. ამასთან დაკავშირებით გ. ნოზაძე აღნიშ- 
ნავს: „ნესტანი ტარიელს მკვდარს რომ ნახავს. ეს მასში გამოი- 
წვევს უდიდეს მწუხარებას, რაც მის სულიერ სიკვდილს გაეთა- 
ნასწორება და ამას მოჰყვება შემდეგ ხორციელი სიკვდილი ეს 

იქნება ორი სიკვდილი“.!25 
თუმცა ეს განმარტება ავტორს არ აკმაყოფილებს თავად. 

„ორი სიკვდილის“ შესახებ რწმენის გაცნობის შემდეგ და მისი 

გამოყენებით იგი მიდის სულ სხვა დასკვნამდე: ნესტანის თქემა: 
„ორი სიკვდილით“ მოვკვდებიო, შემდეგნაირად განიმარტება, 

მე აქ, ამ ქვეყანაზე, ერთხელ მოვკვდები. ეს იქნება ჩემი გვამო- 

ბრივი სიკვდილი; მე ვარ ცოდვილი და კიდევ ცოდვა დამედება, 
თუ ტარიელი ჩემი გულისთვის დაიღუპებაო. შემდეგ, საიქიოში, 

ამ ცოდვის შედეგად „მეორე სიკვდილით“ მოვკვდები, ე. ი. ჯო- 

ჯოხეთს ჩავვარდებიო“.!77 
თავისი განმარტების გასამართლებლად მეცნიერი ყურ- 

ადღებას გვამახვილებინებს სიკვდილის სამ სახეობაზე: 1. ხორ- 

ცის (გვამის, ტანის) სიკვდილი; 2. სულიერი სიკვდილი (მძიმე, 
მომაკვდინებელი ცოდვა); 3. საუკუნო სიკვდილი (წარწყმედა, 

საუკუნო ჯოჯოხეთური წარწყმედა). სწორედ ამ მესამეს, საუ- 
კუნო სიკვდილს უწოდებს იგი მეორე სიკვდილს საამისოდ წყ- 

აროებს იმოწმებს ბიბლიიდან. 

'% ვ3, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 283 
!% იქვე, გვ. 289 

'” იქვე, გვ. 290 

64



გვამობრივი სიკვდილი: „ქვეყნიერი ესე სახლი ჩვენი ხორ- 

ცისა დაირღვეს“ (I კორ. 5,1). 

სულიერი სიკვდილი: გვამობრივი სიკვდილის შემდეგ სუ- 
ლიერი სიკვდილის გაგრძელება არის საუკუნო განცალკევება 
ღმერთისაგან. ეს განცალკევება არის გრძნობადი ტანჯვა იქ, 
სადაც მადლი არა ჰკვდება და ცეცხლი არა ქრება – ჯოჯოხ- 

ეთში. 
სიკვდილი მეორე, იგი არის საუკუნო წაწყმედა – „შესლ- 

ვად გეენიასა ცეცხლსა მას უშრეტსა“ (მარკ. 9,42); „სადა-იგი 
მატლი მათი არა მოაკლდების და ცეცხლი არა დაჰშრტების“ 
(მარკ. 9,44). „იქმენ მორწმუნე, ვიდრე სიკვდილმდე და მოგცე 

შენ გვირგვინი (ცკხოვრების, რომელსა ჰქონიან ყურნი, ისმენენ, 

რასა ეტყვის სული ეკლესიათა, რომელმან ჰსძლოს არა ევნოს 
მას „სიკვდილისაგან მისგან მეორისა“ (გამოცხ. 2,10,11 შდრ. 

20,6; 20,14). ავტორის აზრით, „ვეფხისტყაოსნის“ „ორი სიკვდი- 

ლი“ რელიგიური მნიშვნელობისაა და იგი არის ქრისტიანული.!21 

ავტორის თვალსაზრისით, გარკვეულად არის „ვეფხისტყ- 
აოსანში“ გამოთქმული ქრისტიანული რწმენის არსი, რომ სი- 

ცოცხლე-სული კაცისა თავის არსებობას საიქიოში აგრძელებს. 

ასევე, აქცენტირებულია რუსთველისეული ტაეპები: 
„რა ვარდმან მისი ყვავილი გაახმოს, დაამჭნაროსა, 

იგი წავა და სხვა მოვა ტურფასა საბაღნაროსა“. 
მხოლოდ ყვავილი კვდება, ვარდი – არა,„ ვარდი შემდეგშიც 

გაიფურჩქნება და თუ იგი ერთი ვარდი გახმება ძირფესვიანად, 

საბაღნაროში სხვა ვარდიც მოვა. რუსთაველის სიტყვების ში- 

ნაარსი მკვლევარს მოაგონებს პავლე მოციქულის შეხედულე- 
ბას: „შენ რომელი დაჰსთესი, არა ცხოვნდის, ვიდრე არა მოკუ- 

დის“ (I კორ. 15,36). აქ ნათქვამია: თესლი სანამ არ მოკვდება, 

სიცოცხლეს ვერ მიიღებსო, მხოლოდ თესლის სიკვდილის შემ- 

დეგ იბადება მცენარეო.!2? 

2% ვ, ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 290 

+ იქვე, გვ. 291 

65



გლოვის პოეზია 

ვ. ნოზაძე მონოგრაფიაში ეხება მოთქმა-გოდების საკითხს 
„ვეფხისტყაოსანში". გამოყოფს სამნაირ მოთქმას: სიკვდილის 
გამო; გადაკარგულ-დაშორებულისა გამო; ერთჯერ სიხარულის 
გამოც. მისი დაკვირვებით: „მოთქმას“ დიდი მანუგეშებელი, 
ფსიქოლოგიური მნიშვნელობა აქვს თანახმად დებულებისა: 
„დიდი ლხინია ჭირთა თქმა, თუ კაცსა მოუხდებოდეს“. მოთქ- 

მა არის არა უბრალოდ ტირილი და ხმამალლა გამოთქმა თა- 
ვის მწუხარებისა, არამედ მკვდრის თუ დაკარგულის  შექება, 
ლამაზად მოხსენება და მისი მჭევრმეტყველური დახასიათება – 
ეს არის გლოვის პოეზია!“!ჰმ 

ავტორის მიერ ყურადღებულია დიდი მწუხარების გამოსახ- 
ატავად ტანზე სამოსლის შემოხევა, რუსთველური გამოთქმით 
- „სრევა რიდისა“. მეცნიერი ამის წყაროს ბიბლიაში პოუ- 
ლობს: „და ესრეთ აღდგა იობ, დაიპო სამოსელი“ (იობ. 1,29); 
„და გარდაიპო კაცად კაცადმან სამოსელი თვისი" (იობ. 2,12). 
რუსთაველის პოემაში ვკითხულობთ: „ლაშქართა შინა შეიქმნა 

ხმა ტირილისა დიდისა, ზოგთაგან ხოკა პირისა, ზოგთაგანა 

სრევა რიდისა“, „სრევა“ ნიშნავს დახევას. ამასვე უკავშირდება 

სიტყვა „ტყება“, რაც „ვეფხისტყაოსანში“ მოცემულია ფორმით 

- „ტყებნა“, ეს ნიშნავს ტირილს პირის ხოკით და თავში ხელის 

შემოკვრით. ამისი ნიმუშები ვ. ნოზაძეს დამოწმებული აქვს!"' 
სახარებიდან: „მაშინ ეტყებდენ ყოველნი ტომნი ქუეყანისანი“ 

(ვმ·;თ)ე, 24, 28); „ჰსტიროდეს მას, ყოველნი ეტყებდეს“ (ლუკა, 

,52). 

რუსთველოლოგი გლოვის ამავე წესს აკავშირებს. „ბნელში 

ჯდომას“, „ბნელსა შინა შემწყდევას". ეს წესი გავრცელებული 

ყოფილა შუა საუკუნეების საქართველოში. მეცნიერს „ქართლის 

ცხოვრებიდან" მოაქვს ციტატა, სადაც თამარის მამის გიორგი 
მესამის გარდაცვალების შესახებ ნათქვამია: მეფის დაკრძალ- 

ს ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 294 

ს იქვე, გვ, 295 

66



ვის შემდეგ „ბნელთა სახლთა შინა შემწყდევასა, შთაცმასა და 
დაფენასა ძაძისასა და კიდე-ქმნა სანოვაგისასა-ში უნდა გაეტა- 
რებინათო დრო. ასეთი გლოვა ერთ წელიწადს გასტანდა, როცა 

წლისთავი შესრულდებოდა და წირვას გადაიხდიდნენ, მხია- 

რულება კვლავინდებურად გრძელდებოდა.'” 
ამან გამოვლინება ჰპოვა „ვეფხისტყაოსანში“, რასაც ყურ- 

ადღება მიაქცია ვ. ნოზაძემ. ტარიელი უყვება ავთანდილს მამის 
სიკვდილზე: რის გამოო „მე წელიწადსა ბნელსა ვჯე საწუთრო 

გაცუდებული, დღისით და ღამით ვვაებდი ვერვისგან სულ- 
დადებული“. ტარიელი გარკვევით გვამცნობს, რომ „ბნელში 

ჯდომა“ სავალდებულო იყოო. პოემის მიხედვით, მკვლევარს 

„ბნელში ჯდომის“ სხვა მაგალითებიც აქვს დამოწმებული.!2) 

სამოთხის და ჯოჯოხეთის რაობა 

ვ. ნოზაძე მსჯელობას აგრძელებს ჯოჯოხეთისა და ქვესკნე- 
ლის რაობის ჩვენებაზე „ვეფხისტყაოსანში“. ეს ორი ცნება სი- 

ნონიმური მნიშვნელობითაა ნახმარი პოემაში: 

„სრულად მოვსწყდე სამოთხესა, ქვესკნელს ვიყო დასანთქ- 

მარი“; 

„თქმულა: „ქრთამი საურავსა ჯოჯოხეთსა დაიურვებს“. 

რუსთველოლოგი მთელ რიგ მონაცემებს თუ საილუსტრა- 

ციო მასალებს გვაზიარებს იმაში გასარკვევად, რომ მსოფლი- 

ოს თითქმის ყველა ხალხის რწმენაში არსებობდა წარმოდგენა 

და შეხედულება ჯოჯოხეთზე. იგი დამკვიდრდა ქრისტიანობა- 
შიც. ჯოჯოხეთი, სადაც ცოდვილთა სამყოფელია, არის მიწის 

ქვეშ სადღაც. ასე ესმოდათ ძველ ხალხებს მისი მდებარეობა.!“ 
საილუსტრაციო მასალა დამოწმებულია ბიბლიიდანაც: „შთახ- 

. ი, ჯავახიშვილი, ქართული სამართლის ისტორია, წიგნი II, ნაკვეთი I, თბ., 
1929, გვ. 236 
. ვ. ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 301-302 

'M იქვე, გვ. 311 

67



დენ იგი ქუესკნელთა ქუეყანისათა“ (ფს. 62,9); „რამეთუ შთახდა 
იგი პირველად ქუესკნელთა ქუეყანისათა“ (ეფეს. 4,9), 

უფსკრულს, ქვესკნელს ანუ ჯოჯოხეთს უკავშირებს მკვ- 
ლევარი „ვეფხისტყაოსნისეულ“ გამოთქმას „კბილთა ლღრჭენა“: 

„დლე სიკვდილამდის სიხარბე შეაქნევს კბილთა ღრჭენასა“ 
როგორც ჩანს, შესიტყვება „კბილთა ღრჭენა“ დაკავშირე- 

ბულია სიხარბესთან. სიხარბე კი ერთ დიდ ცოდვად ითქვქლება.!# 
ამ გამოთქმის საფუძველს მეცნიერი ბიბლიაში ხედავს: „ხოლო 
შვილნი ბოროტის სამეფოისა ჩაგდებულ იქმნებიან გარე სიბნე- 
ლეში და მუნ იყოს ტირილი და ღრჭენა კბილთაი“ (მათე, 13,42 
შდრ. 8,12; 22,13; 24,51; 25,29). 

„კბხილთა ღრჭენის“ შემდეგ ვ. ნოზაძე საუბრობს „სა- 

ტანაზე“. რუსთაველის პოემიდან იმოწმებს შესაბამის ტაეპებს: 
„შენ დამიფარე, ძლევა – მეც დათრგუნვად მე სატანისა"; 

„მოვკვდე, თავსა ნუ მოიკლავ, სატანისგან ნუ იქმ ქმნილსა"; 

„რად სატანას წაუღიხარ, რად მოიკლავ ნებით თავსა“; 
„ვაი, საწუთროვ, სიცრუვით თავი სატანას ადარე“. 

ვ. ნოზაძის დასკვნით, „სატანა“ თავისი სახელითა და 

გაგებით „ვეფხისტყაოსანში" არის ბიბლიური სატანა. ბიბლიის 

მიხედვით, ღმერთმა შექმნა ადამ და ევა, მოათავსა ისინი სა- 
მოთხეში. სატანამ გველის სახით შეაცდინა ისინი და ამის გამო 
ღმერთმა მათ დაატოვებინა სამოთხე. სატანა თავდაპირველად 
ღმერთის მიერ შექმნილი კეთილი არსება იყო – ანგელოზი. ამ- 
პარტავნობის, ქედმაღლობის და ღმერთთან მეტოქეობის გამო 
იგი დასჯილ იქნა – ღლმერთმა ციდან გადმოაგდო. ეს სატანად 
ქცეული ანგელოზი და მისი მიმდევარნი ამ ქვეყანაზე ებრძ- 
ვიან ღმერთს და ღვთისმოსავ ადამიანებს.!% „სატანა“, „ეშმა", 
„ეშმაკი"“ სინონიმური სიტყვებია, რასაც რუსთაველი ხმარობს: 

„ვითა ეშმა დამეკარგა“, „არას მარგებს, ეშმაკისა საქმეთაგან 
გაიძლევის“. 

საკითხის გაგრძელებად ჩანს რუსთველისეული შეგონება: 

135 ვ. ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის" ღმრთისმეტყველება, გვ. 313 

'. იქვე, 

68



„ნახე თუ ოქრო რასა იქმს, კვერთხი ეშმაკთა ძირისა“. იგუ- 

ლისხმება: ოქრო ყოფილა ეშმაკთა ძლიერების, ეშმაკთა ხე- 

ლისუფლების, დასამონებელი ძალა-ძირი, საძირკველი. ოქროს 
მოყვარული ეშმაკის ხელში ჩავარდება და წარწყმდება.! ამ 
შეგონების წყარო ბიბლიაში დაუძებნია ავტორს: 

„მრავალნი დაეცნეს ოქროსათვის და იქმნა წაწყმედა მათი“ 
(სიბ. ზირაქ. 31,6); „ძირი არს ყოველთა ბოროტთა ვეცხლის 
მოყვარება“ (I ეპ. ტომ. მიმართ. 6,9). 

ზემოთ ვახსენეთ „სატანის“ სინონიმები: „ეშმა“, „ეშმაკი“. 

პოემაში მას ემატება „ბელზებელი“: „სენითა მთქვეს გამაბელზე- 
ბელითა“, რაც ნიშნავს: იმ სენით არის შეპყრობილი, რომელიც 
მას ბელზებელმა შეჰყარაო. მკვლევრის მიერ წყარო მიგნებუ- 
ლია ბიბლიაში: „უკეთუ სახლისა უფალსა ბელზებულით ჰხადო- 

დის“ (მათე, 10,25; 12,24); „რამეთუ იტყვის ჩემთვის, ვითარმედ 

ბელზებულითა განვასხამ ეშმაკთა“ (ლუკა, 11,18). 

ვ. ნოზაძე ყურადღებას გვამახვილებინებს „ვეფხისტყ- 

აოსანში“ დაფიქსირებულ სხვა სინონიმებზე: „სატანისა“, „მა- 

ვნე“, „მტერი“, „უჩინარი“, „უჩინო“, „უშობელი“.ს მოკლედ 

შევჩერდებით ამ უკანასკნელზე. რუსთაველი წერს: „გაგზავნე 

კაცნი ყოველგან მისთა ამბავთა მცნობელი, ადრე სცნობ, არის 
იგი ყმა შობილი თუ უშობელი“. ასეთ რჩევას აძლევს თინა- 

თინი დამწუხრებულ მამას გადაკარგული მოყმის (ტარიელის) 
საპოვნელად. ცნება „უშობელის“ განმარტებას ავტორი დემონ- 
ოლოგიის სწავლაში პოულობს: 

ლმერთმან შექმნა ანგელოზები. ესენი იყვნენ კეთილნი 

სულნი, კარგნი არსებანი, მაგრამ ზოგნი ანგელოზნი ამპარ- 

ტავნების შედეგად დაეცნენ და ბოროტ არსებად გადაიქცნენ, 
გახდნენ სატანა, ღმერთმა ისინი ზეცით გარდმოყარა. აი, ეს სა- 
ტანა არის „უშობელი“. ამის გასაღებს იგი ეძებს როსტევანის 
ნათქვამში. როდესაც უცხო მოყმის (ტარიელის) მძებნელნი მო- 

7 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 314 

ბ იქვე, გვ. 317-320 

' იქვე. გვ. 318 

69



ბრუნდნენ და მეფეს მოახსენეს: არამც თუ გადაკარგული მოყმე 
ვერ ვნახეთ, არამედ მისი მნახველიც კი არ შეგვხვედრიაო, მა- 
შინ როსტევან არაბთა მეფე უკვე დარწმუნებით იტყვის: 

„ვნახე რამე ეშმაკისა სიცრუვე და სიბილწეო, 

ჩემად მტერად წამოსრული, გარდმოჭრილი ზეცით ზეო“. 
სწორედ ეს „ზეცით წარმოსრული“, „გარდმოჭრილი", 

„მტერი“ ანუ ეშმაკი არის „უშობელი“.)4 

ამ აზრს რუსთველოლოგი კიდევ უფრო განამტკიცებს „ვე- 
ფხისტყაოსნის“ ერთი ჩანართის მოხმობით: 

„თუ ყოფილა იგი მოყმე ხორციელი, ხელთა მვლელად, 
მას ნახვიდა სხვაცა ვინმე, გამოჩნდების მასწავლელად. 
თუ არ, ეშმა გჩვენებია ლხინთა შენთა შემცლელ-მშლე- 

ლად“. 

აშკარაა: ამ შაირის ჩამმატებელს ცნება „უშობელი“ გაგებ- 
ული აქვს ვით ცნება „ეშმა“. ამდენად, „ვეფხისტყაოსნის“ „უშო- 

ბელი“ არის სატანა.!! 
ვ. ნოზაძე მკითხველის ყურადღებას შეაჩერებს „ვეფხისტყ- 

აოსნის“ „ქაჯებზე“, როგორც ბოროტ არსებებზე. შეგვახსენებს 

სულხან-საბას განმარტებას: „ქაჯი-მაცთურთა რამეს იტყვიან, 

ან საეშმაკოთა, ვითაცა მინოანთა, ჭინკათა, ალსა, კორვიანტსა 
და ირონსა, ჰაერის მცველთა. ჰაერის მცველნი ეშმაკნი არიანო. 

ქართული ხალხური წარმოდგენით, ქაჯი ბალნიან – კლანჭებიან 

სულიერ არსებად მიაჩნიათ. მის ბალანს ღამე ლაპლაპი გააქვს 
და ანათებს, დიდი ტანისაა და ლონიერი არის, თანაც კლანჭები 

და წვეტიანი მკერდი ისეთი მჭრელი აქვს, თუ მოინდომა, ადა- 

მიანს ორად გააპობს, მათი ბინა ტყეშია.'“? 
გავიმეორებთ „ვეფხისტყასნიდან“ ვ. ნოზაძის მიერ ამონწ- 

ერილ ზოგიერთ ტაეპს: 
„უღონოოდ მართალ იყვნეს, რომელთაცა ქაჯად სთვლიან"; 

„ვითა ქაჯი, დაგვემალე, მონებისა დავაფეთეთ“; 

M ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 318 

“' იქვე, 319-320 

« ი, ჯავახიშვილი, ქართველი ერის ისტორია, ნ. I, გვ. 143 

70



„წამოდგეს ორნი მონანი, პირითა მით ქაჯებითა“. 

ქაჯების მიერ ნესტანის შეპყრობის ამბის გაგებისას 
ავთანდილი ფატმანს მიმართავს: 

„მაგრა საქმე ქაჯებისა გამაგონე უფრო მრთელად, 
ქაჯნი ყველა უხორცოა, რამან შექმნა ხორციელად?“ 

ფატმანი არწმუნებს: „არ ქაჯნია, კაცნიაო, მინდობიან 
კლდესა სალსა“. იგი ამას ასე ხსნის: 

„ქაჯნი სახელად მით ჰქვიან, არიან ერთად კრებულნი, 
კაცნი გრძნებისა მცოდნენი, ზედა გახელოვნებულნი, 
ყოველთა კაცთა მავნენი, იგი არვისგან ვნებულნი. 

მათნი შემბმელნი წამოვლენ დამბრალნი, დაწბილებულნი“. 
იქმნენ რასმე საკვირველსა, მტერსა თვალსა დაუბრმობენ, 

ქართა აღძრვენ საშინელთა ნავსა ზღვა-ზღვა დაამხობენ. 
ვითა ხმელსა გაირბენენ, წყალსა წმიდად დააშრობენ. 

სწადდეს, დღესა ბნელად იქმენ, სწადდეს, ბნელსა ანათო- 
ბენ". 

ამისთვის ქაჯად უხმობენ გარეშემონი ყველანი, 

თვარა იგიცა კაცნია, ჩვენებრი ხორციელანი“. 
ვ. ნოზაძე შენიშნავს: „ქაჯთა სახელი ვეფხისტყაოსან- 

ში დაკავშირებულია არა უბრალოდ რომელიმე ტომთან, ან, 
საერთოდ, ხალხთან, რომელიც უფრო დიდი ხალხის შემად- 

გენლობაშია, არამედ ძლიერ სახელმწიფოსთან და დიდად გან- 

ვითარებულ მაშინდელ ტექნიკასთან. ამ სახელმწიფოს სახელი 
არის ქაჯეთი“.“პ პოემის „ქაჯთა სამეფო“ უეჭველად ისტორი- 

ულ ქვეყნად მიაჩნია მკვლევარს და ამ მიმართულებით ძიების 
გაგრძელებას მოითხოვს, „ვისაც ძალა აქვს ცდისაო“.!4 

„ვეფხისტყაოსნის“ დევებზე საუბრისას ვ. ნოზაძე ასკვნის: 
„ვეფხისტყაოსნის“ დევები არიან საზღაპრო არსებანი. ისინი გამ- 
ოყენებულნი არიან, ვით მხატვრული ხერხი მოქმედების განსავ- 
ითარებლად, გასართულებლად და გასაძლიერებლად. ბიბლიაში 

სიტყვა „დევი“ ნახმარი არ არის, მაგრამ დასახელებულია „ვარ- 

" ვ. ნოზაძე, „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველაბა, გვ. 321 
M იქვე. გვ. 322 

71



დევი“, რომელიც ბერძნულ „კენტავროს“ წარმოადგენს“,.145 
ზემოთ წარმოჩენილ სატანას, ეშმას, ეშმაკს, მავნეს, ქაჯს, 

დევს უშუალოდ უკავშირდება ცნება „გრძნება"“. იგი ხშირად 
მოიხსენიება ბიბლიაში: „მოუწოდა ფარაო ბრძენთა მათ მეგ- 

ვიპტელთა და გრძნეულთა“ (გამოს. 7,11); „კაცი ვინმე იყო... 

ჰგრძნებდა და განაკვირებდა (მოც. 8,9). გრძნეულნი ზებუნე- 
ბრივ ძალებს იმორჩილებენ და თავის სასარგებლოდ იყენებენ, 
სულხან-საბას „გრძნება“ განუმარტებელი არ დარჩენია: გრძნება 
არის ეშმაკთ მოქმედება, გრძნეული – ეშმაკურობის მომქმედი. 

ვ. ნოზაძე ვრცლად განიხილავს „გრძნების“ საკითხს „ვეფხ- 

ისტყაოსანში“. პირველად „გრძნებას" ვეცნობით იმ ეპიზოდში, 

როდესაც ინდოეთის მეფე ფარსადანი სასიძოს მკვლელობის 
გამო თავის დას დავარს დაემუქრა: ნესტანი ცუდად აღზარ- 

დეო. ვინც ეს მუქარა მოისმინა – „ღმრთისა მტერმან, – მან 

უამბო დავარ ქაჯსა, ვინ გრძნებითა („ცაცა იცო“". დავარი აქ 

გამოიყურება გრძნებით ცის მცოდნედ. მონოგრაფიის ავტორის 

დაკვირვებით, „ვეფხისტყაოსანში“ მხოლოდ ერთი შემთხვევა 

დასტურდება, სადაც „გრძნება“ ასტროლოგიის დაოგში შედის, 

დანარჩენ ყველა შემთხვევაში მას სხვა დანიშნულება ავქს – 
მაგიისა, მოგვობისა, შავი ხელოვნებისა.!% 

ავთანდილი ფატმანისგან იგებს ქაჯეთში გრძნეულთა 
ყოფნის შესახებ. უფრო სწორად – ბევრნი არიანო აქ გრძნების 

მცოდნე: „ქაჯნი სახელად მათ ჰქვიან... კაცნი გრძნებისა მცოდ- 

ნენი, ზედა გახელოვნებული“. ავთანდილის მოთხოვნისამებრ, 

ფატმანმა მას მიჰგვარა მონა გრძნეული ნესტანის ამბების გას- 
აგებად. ფატმანმა თან გაატანა წერილი ნესტანისთვის გადა- 

საცემად. გრძნეულმა „მოლი“ ანუ ნაბადი წამოისხა, რათა უჩინ- 

რად შეპარულიყო ტარიელის მიჯნურის ადგილსამყოფელში. ეს 

მკვლევარს აგონებს აღმოსავლეთისა და დასავლეთის ზღაპრე- 

ბში ცნობილ „ჯუჯას“. ეს „ჯუჯა კაცები სურვილისამებრ უჩი- 

ნარი ხდებიან. ამ მიზნით ისინი თავზე განსაკუთრებულ ქუდს 

“ ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 322-323 

'4 იქვე, გვ. 324 

72



იხურავენ. ქართულ ზღაპარში ამ ქუდს ჰქვია „უჩინ-მაჩინის“ 
ქუდი“.'”” ფატმანის შავი კაცი „ჯუჯა“ არ არის. იგი მისი მსახ- 

ურია, კაცი ნამდვილი, რომელმაც გრძნეულება იცის.!4 

ნესტანს სჯერა გრძნებისა. ეს ჩანს ფატმანისადმი მიწერილ 
წერილში: „შენ ორთა დამხსენ გრძნეულთა, გამიადვილე ჭირე- 
ბი". ამას სწერს იგი ტარიელსაც: „ფატმან წამგვარა გრძნეულ- 

თა, ღმერთიმცა მას ეტერების“. ანუ: ფატმანმა წაართვა ჩემი 
თავი გრძნეულებს, რომელთაც იგი კიდობანში ჰყავდათ. ამი- 
ტომ ღმერთი ფატმანს დაიფარავს, მოუვლის სამაგიეროდ 

(ეტერების).!“? 

ბოლოს ვ. ნოზაძე შენიშნავს: გრძნება კულტურის ისტო- 
რიის უძველეს ხანას ეკუთვნის. მისი გავლენა დიდი იყო ყოველ 

დროში და მისი ნაშთი დღესაც ცოცხლობს. არა მარტო კულ- 

ტურულად ჩამორჩენილ, არამედ დიდად განვითარებულ ქვეყ- 
ნებშიც. „ვეფხისტყაოსანი“ ამ მხრით კულტურის განვითარების 

ერთ შესანიშნავ სურათს გვიჩვენებს ქართული კულტურის გან- 

ვითარების ისტორიიდან.!5 

„ვეფხისტყაოსნის“ ბოროტთა და ავსულთა სამყაროს (სა- 
ტანა, ეშმა, ეშმაკი, დევი, ქაჯი, გრძნეული) ჩვენებას მეცნიერი 
ასრულებს „მისანზე“ საუბრით. მისნობა არის ხელოვნება მომავ- 
ლის გამოცნობისა, მარჩიელობისა, მკითხაობისა, რაც დღემდეა 

გავრცელებული აღმოსავლეთის თუ დასავლეთის ქვეყნებში. 

„მისანს“ ვერც რუსთაველი უკვლის გვერდს. ვ. ნოზაძის მიხედ- 
ვით, რუსთაველის პოემაში ცნება „მისანი” მხოლოდ ერთხელ 

დასტურდება. მას ახსენებს ტარიელი: „მაგას არა ვიქმ, ამას არ 

უნდა მისანი“, ანუ საჭირო არ არისო მისანი, რათა კაცმა გაი- 
გოს, თუ რას მოვიმოქმედებო.!3! 

" ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 325 

იქვე; 
" იქვე, გვ. 325-326 

იქვე. 
იქვე, გვ- 326 

73



სულისათვის 

მონოგრაფიის მესამე ნაკვეთი ავტორმა მიუძღვნა სულის 
პრობლემას. მასში სულის შესახებ ქრისტიანულ მოძღვრებათა 
გაცნობამდე მეცნიერი ფართო წარმოდგენას უქმნის მკითხვ- 
ელს სულზე. კერძოდ, გვაცნობს იმ სწავლა-მოძღვრებებს, რაც 
ქრისტიანობამდე არსებობდა მსოფლიო მასშტაბით. კონკრეტუ- 
ლად აქ წარმოდგენილია ბაბილონურ-ქალდეური, სპარსული, 
ინდური, ეგვიპტური, ებრაული, ასტროლოგიური, მითრაისტუ- 

ლი, ჰომეროსული, პლატონური, არისტოტელური, ნეოპითაგო- 
რიანული, ნეოპლატონური, გნოსტიკური სწავლა-მოძღვრებანი. 

ამჯერად, ბუნებრივია, შევჩერდებით ქრისტიანულ მოძ- 
ღვრებაზე სულის შესახებ, თუ რამდენად ჰპოვა მან გამოძახილი 
„ვეფხისტყაოსანში"“. წმიდა წერილთა მიხედვით, სულზე საუ- 
ბრისას ვ. ნოზაძე შეგვახსენებს რელიგიების მიერ გამომუშავე- 

ბულ სამ დებულებას: 1. სულის უკვდავება და გაერთიანება 
ღმერთთან; 2. ცხონება-ცხოვრება სულის გადასახლებისა და 

ჩასახლების გზით; 3. მკვდრეთით აღდგომა. 

მეცნიერის თანახმად, შეხედულება მკვდრეთით აღდგომის 

შესახებ ებრაელებმა სპარსელებისაგან შეითვისეს. ამის შეს- 
ახებ ლაპარაკია ისაიას და დანიელის წინასწარმეტყველებაში. 

იგი ქრისტიანობამ აქედან გაითავისა და საფუძვლად გაიხადა, 

რომელზედაც ეკლესია აეგო. ქრისტე არის მაცხოვარი, მხს- 

ნელი, მკვდრეთით აღმდგენელი (ლუკა, 14,14; | ეპისტ. კორინთ. 

მიმართ; ეპისტოლე ფილიპელთა მიმართ და სხვ·). მსოფლიოს 

სამი რელიგია-იუდაიზმი, ქრისტიანობა და მაჰმადიანობა სუ- 

ლის საიქიოსა და აღდგომას აღიარებს.!72 
ქრისტიანული მოძღვრებით, ხორცთან გამოთხოვების 

შემდეგ კეთილი სული მიდის სამოთხეში, ბოროტი სული კი 

– ქვესკნელში, ჯოჯოხეთში. ვ. ნოზაძე წერს: „ქრისტიანული 

წარმოდგენა სიკვდილის შემდეგ საიქიო ცხოვრების შესახებ 
დამყარებულია უფრო ებრაულ რწმენაზე აღდგომის შესახებ, 

% ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 345 

74



ვიდრე ბერძნულ რწმენაზე სულის უკვდავების შესახებ. სული 

და ხორცი წარმოშობილია ღმერთის მიერ. კვდება მხოლოდ 
გვამი, ხორცი... სული კი სიცოცხლეს განაგრძობს. ნამდვილი 
სიცოცხლე არის ღმერთთან, ქრისტესთან ყოფნა“.!5 

ბიბლიის მიხედვით, სიკვდილი არის სულის გამოსვლა სა- 
პყრობილედან (ფს. 101, 81); სულის გათავისუფლება ხორცთა- 

გან (ფილიპ. 1, 23); განსვლა (ლუკა, 9, 31; | პეტ. 1, 251 ეპ. ებრ. 

13, 17; II ტომ. 4, 61), გადასახლება ხელთუქმნელ ცხოვრებაში 
(I კორ. 5, 1). იესო ქრისტეს ქადაგებით – მართალთა სულნი 
სამოთხეში იქნებიან, (იოანე, 14, 2-3; ლუკა, 23, 43). ქრისტე 
მეორედ მოსვლისას განსჯის კაცობრიობას – მართალნი დაიმ- 
კვიდრებენ საუკუნო ცხონებას – სიცოცხლეს, ხოლო ბოროტნი 

– ჩავარდებიან საუკუნო ცეცხლში.!“ 

მკვლევარი მკითხველს აცნობს ქრისტიან წმიდა მამათა 
შეხედულებებს სულის შესახებ. ესენი არიან: კიპრიანე, დი- 

ონოსიოს ალექსანდრიელი, ეფრემ ასური, ათანასე დიდი, ბა- 

სილ დიდი, გრიგოლ ნოსელი, იოანე ოქროპირი და სხვ.!55 მათი 
გაგებით, მართალთა სულნი იმყოფებიან ნათელ, მხიარულ 
მდგომარეობაში, ხოლო ბოროტთა – უკუნეთში. ვრცელ ადგ- 

ილს უთმობს მიმოხილვისას ვ. ნოზაძე იმის შესახებ არსებულ 
შეხედულებებს, თუ გვამის,ხორცის სიკვდილის შემდეგ სად 

მიდის სული: „მნიშვნელოვანი იყო ამ მხრით, რათა გაგვეგო, 

„ვეფხისტყაოსანში არაერთხელ დასახელებული სული სად 
მიდის და აქ აღნუსხული შეხედულებების მიხედვით ეს საკითხი 

გაგვესინჯა.!% 
მეცნიერის რწმენით, მის მიერ მოხმობილი მასალები აღ- 

მოსავლურ-ელინურ-ბერძნული სამყაროდან საკმაო არ აღ- 

მოჩნდა იმის გასარკვევად, თუ „ვეფხისტყაოსნის“ სული სად, 

როგორ და ვისთან მიდის. ამიტომაც გადაუწყვეტია საკითხის 

. ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 345 

იქვე, გვ. 326 
1% იქვე, გვ. 346-347 

იქვე, გვ. 355 

75



განხილვა ფილოსოფიური და რელიგიური თვალსაზრისით. 
პრობლემის შესწავლა იწყება რუსთაველის თხზულების 

„მწყობრის“ არსის გარკვევით („,მით ვისწავლებით, მოგვეცეს 
შერთვა ზესთ მწყობრთა მწყობრისა) დადგინდა იოანე პეტრიწის, 
ეფრემ მცირის, სულხან-საბას, ივ. ჯავახიშვილის განმარტება- 
თა საფუძველზე: „მწყობრი“ არის: 1. ორკესტრი, მუსიკალური 
ჰარმონია, გალობა; 2. რიგი, წესრიგი; 3. დასი, გუნდი, ხორო. 

ვ. ნოზაძის მიერ დამოწმებული რელიგიურ-ფილოსოფიური 

მასალების საფუძველზე ირკვევა, რომ „მწყობრთა წყობა“ არის 
ცის ჰარმონიული მოწყობის რიგი და სულთა შეერთება მწყობრ- 

თა წყობასთან არის ცაში, ზეცის გადაღმაც, სულთა ასვლა ვარ- 

სკვლავებზე და იქ ციურ ჰარმონიაში ყოფნა. ეს შეხედულება 

არსებითად არის ასტროლოგიური, რომელიც ფილოსოფიაშიც 

დამკვიდრებულა.!'” ამ შეხედულებათა გათვალისწინებით მეც- 
ნიერი მკითხველისთვის გასაგებს ხდის ავთანდილის ნათქვამს: 

„რადგან თავია სიცრუე ყოვლისა უბადობისა, 
მე რად გავწირო მოყვარე, ძმა უმტკიცესი ძმობისა? 

არა ვიქმ, ცოდნა რას მარგებს ფილოსოფოსთა ბრძნობისა, 

მით ვისწავლებით, მოგვეცეს შერთვა ზესთ მწყობრთა წყო- 

ბისა". 
მკვლევრის ფიქრით, ავთანდილის თვალსაზრისით, ბრძენ- 

თა ნათქვამი ნიშნავს: სიკვდილის შემდეგ მართალი სული 

და არა სიცრუით ნაცოდვილევი, ციურ ორკესტრს შეერთ- 

ვის, ვარსკვლავთა ორკესტრს და მათ ჰარმონიას შეუერთდე- 

ბა, იქვე დაისადგურებს.!'ზ% ავთანდილი ლაპარაკობს მხოლოდ 
თვით მსოფლიო ჰარმონიაზე, ან ცათა და მათ ვარსკვლავთა 

ორკესტრზე, ეხება მუდმივსა და უცვლელს, მწყობრს, მარად 
მოწესრიგებულს, რომელსაც სული უერთდება, შეერთვის. აქე- 

დან დასკვნაც გამოიკვეთა: „ვეფხისტყაოსნის“ „მწყობრთა წყო- 

ბა“ არის ცათა წყობა, ანუ ციური ორკესტრის ჰარმონია, სულის 

ამ მწყობრში შესვლა და მასთან შეერთება არის ვარსკვლავებზე 

97 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 359 

'. იქვე 

76



ასვლა. ავთანდილის ნათქვამი ასტროლოგიურ-ფილოსოფიური 
მრწამსია. 

თუმცა, ვ. ნოზაძის გაგებით, ცნება „მწყობრი“ არ არის 

მარტო ციური ჰარმონიის გამომსახველი ამიტომ მან „მწყო- 
ბრის“ სხვა მნიშვნელობაც შეისწავლა. დააზუსტა, რომ ბიბ- 
ლიაში სიტყვა სხვადასვხა მნიშვნელობითაა ნახმარი: 1. რაზმი, 
ლაშქარი; 2. მგალობელთა დასი; 3. მროკავთა დასი: „და მწყო- 
ბრი არა შემოვიდეს ქვეყანასა შორის თვქენსა“ (ლევ. 26, 5); 

„ვიგალობდით ჩვენსა მწყობრითა, უგალობდით მას გალობასა 
ახალსა“ (ივდ. 16, 2); „და გამოხვიდე მწყობრსა შორის მემღერ- 

ეთესა“ (იერ. 34, 1). 

რუსთველოლოგს, ასევე, დამოწმებული აქვს ქართული 
საეკლესიო მწერლობიდან (ბასილ ზარზმელი, იოანე ზოსიმე, 

იოანე მტბევარი, მიქაელ მოდრეკილი, ეფრემ მცირე, ნიკოლოზ 
გულაბერიძე და სხვ.) შესაბამისი ნიმუშები, სადაც „მწყობრი“ 
არის დასი, გუნდი, ხორო ანგელოზთა და წმიდანთა.!? 

„იოანე ზედაზნელის ცხოვრებაში“ ვკითხულობთ: „იოვანე 
იგი შემდგომად გარდაცვალებისა... იხარებს იგი მწყობრსა თანა 

მამათასა განწესებული და განცხრების გუნდთა თანა ანგელოზ- 

თასა ხმითა მედღესასწაულეთა მგალობელი“. „შიო და ევაგრეს 

ცხოვრებაში“ წერია: „ცამდე იხილვებოდა მწობრი ანგელოზთაი, 

რომელნი გალობდეს გალობასა სიწმინდისასა ტკბილთა რაი- 

თმე“. შერთვა ანუ შეერთება „მწყობრთან“ იქნება ანგელოზთან 

და წმინდანთა დასთან შეერთება.!0 
„ანგელოზთა მწყობრის“ წყაროს მკვლევარი არეოპაგიტი- 

კაში პოულობს, რომლის ავტორი მოხსენიებულია „ვეფხისტყაო- 

სანში“: „ამ საქმესა დაფარულსა ბრძენი დივნოს გააცხადებს“. 

„დივნოსი დიონისე არეოპაგელია. ვ. ნოზაძე მიდის ასეთ 

დასკვნამდე: „ვეფხისტყაოსნის“ „მწყობრნი“ არიან ანგელოზთა 
გუნდნი. ასეთი დასკვნის უფლება მივიღეთ მას შემდეგ, რაც 

აღმოჩნდა, რომ ქართულ ქრისტიანულ მწერლობაში „მწყობრ- 

” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 360-361 

“ იქვე 

77



ნი“ ნიშნავს ანგელოზთა დასებს, ანგელოზთა გუნდებს.“' ეს 
კი ავტორს აფიქრებინებს, რომ ავთანდილის ნათქვამი შემდეგი 
შინაარსისაა: შევუერთდებითო ანგელოზთა გუნდებს. 

ნაშრომში „მწყობრის“ საკითხის საბოლოოდ გამოსარკვევად 
მნიშვნელობა მინიჭებული აქვს სიტყვას „ზესთა“. მოხმობილია 
მისი განმარტებანი, რაც არსებითად ყველასთან ერთია-ზესთა 
არის უმაღლესი. იგივე გაგებითაა ეს ცნება ნახმარი რუსთავე- 
ლის პოემაში: „მოგვეცეს შერთვა ზესთ მწყობრთა წყობისა“, 

ანუ მოგვეცეს შეერთება ზესთა, უმალლესის. ან უმაღლესში 
მწყობრთა მწყობრისაო. მეცნიერი იქვე დასძენს: ავთანდილის 
ნთქვამი: „მოგვეცეს შერთვა ზესთ მწყობრთა მწყობრისა“ ნიშ- 

ნავს მოგვენიჭოს შეერთება ანგელოზთა უმაღლეს, ან უმაღ- 

ლესში მყოფ მწყობრებთანო, რომელთა ცხრა მწყობრი არის და 

ღმერთის მიერ არის შექმნილი.162 
ამის შემდეგ ვ. ნოზაძეს აინტერესებს იმის გარკვევა, თუ 

ვინ არის ეს „მწყობი“. ქრისტიანული წყაროებიდან ილუსტრი- 

რებული მასალების საფუძველზე ასკვნის, რომ, ქრისტიანული 

თვალსაზრისით, ერთი ანუ ღმერთი არის მწყობი მწყობრისა, 

მწყობი ყოვლადი მსოფლიოსი და ეს არის აგრეთვე „ვეფხისტყ- 

აოსნის“ „ვინ საზღვარსა დაუსაზღვრებს“.!93 
რუსთველოლოგი სვამს კითხვას: რომელია ავთანდილის 

თქმა: 1. ასტროლოგიური, ციურ მწყობრთა, ვარსკვლავთა წყო- 
ბის ჰარმონიის შესახებ სწავლა? 2. ქრისტიანულ-თეოლოგიური; 
ციურ მწყობრთა, ანგელოზთა წყობის შესახებ სწავლა? პასუხი 
უკომპრომისოა: არც ერთი. ვინაიდან აქ სული არ უერთდება 

არც ვარსკვლავთა წყობას, არც ანგელოზთა წყობას, არამედ 
ვარსკვლავთა წყობისა და ანგელოზთა წყობის „დიდი მსოფლი- 

ოს, ხილულისა და უხილავის მწყობს, დამწყობელ ღმერთს."“ 
აქედან გამომდინარე, ავთანდილის ნათქვამში არის დებულება 

" ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 362-363 

+ იქვე, გვ. 362-363 

"' იქვე, გვ. 370 

M ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 371 

78



ღმერთთან შეერთების შესახებ, ერთთან ზიარებისა. ეს გამ- 
ონათქვამი გაიგება, აიხსნება შემდეგნაირად: მოგვეცეს შერთვა, 
შეერთება ზესთ – უმაღლეს მწყობთან, ღმერთთან, რომელმაც 

მოაწყო „მწყობრნი“ ანუ მსოფლიოს მთელი წყობა,1% 
ვ. ნოზაძე აქვე სვამს კითხვას: რა გზით ხდება ეს შეერთება 

ღმერთთან? ვიდრე „ვეფხისტყაოსნის“ „შერთვაზე“ იმსჯელებ- 

და, მეცნიერმა ვრცლად მიმოიხილა ის მასალები მსოფლიოს 

მასშტაბით, რაც დაგროვილა ღმერთისა და სამყაროს ურთიერ- 
თობაზე. ლმერთისა და ადამიანის ურთიერთობაზე: პლატონის, 

პლოტინეს, პროკლე დიადოხოსის სწავლანი; კლემენტოს ალე- 

ქსანდრიელის, ორიგენეს, ირენაეოსის. ათანასე დიდის, გრიგოლ 

ნოსელის, ავგუსტინეს, დიონისე არეოპაგელის, იოანე კლემაქ- 

სის, დანტეს ნააზრევი, ასევე, სუფისტური „შერთვა“.!% 
ამით მკვლევარმა საფუძვლიანად გაგვაცნო საკითხი ადამი- 

ანის ღმერთთან გაერთიანებისა, ერთთან ზიარებისა, ღმრთეე- 
ბასთან შერთვისა. გაგვაგებინა, რომ ელინურ ფილოსოფიაში 

ღმერთთან შეერთება – შერთვის საკითხი დაკავშირებულია 
ეროსთან, ასევე, მასთან არის გადაბმული ღმერთთან ზიარების 

საქმე, დიონისე არეოპაგელის ნააზრევში, ხოლო ავგუსტინეს- 
თან – „კარიტას“-თან, რაც „ეროსისა"“ და „აგაპეს" შეზავებას 

წარმოადგენს.!?7 
ვ. ნოზაძემ მკითხველი აზიარა ლღმერთთან, ერთთან 

შეერთების საკითხს პლატონური, ნეოპლატონური, სუფისტური 
და ქრისტიანული თვალსაზრისით. მისთვის მთავარი ის არის, 
რომ დიონისე არეოპაგელის „ერთი“ და ქრისტიანული „ერთი“ 

არის „წმინდა სამება“. „ღმერთთან შეერთების საკითხი, – გა- 

ნაგრძობს ავტორი, – გადაბმულია: ნომოს, აგაპეს და ეროსთან 

ღმერთთან გაერთიანება შესაძლებელია ამ სამი სიყვარულის 

საშუალებით: 1. ნომოს (სჯულის, კანონის), 2. აგაპე (სიყვარუ- 

M ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 371 

M იქვე; გვ. 371-386 

” იქვე, გვ. 385 

79



ლის), 3. ეროსი (სიყვარულის)!მ. ეს სიყვარული გულისხმობს 
„შერთვას“ ღმერთთან, მაგრამ სხვადასხვა გზით. ამ გზებს წარ- 
მოაჩენს მეცნიერი. მის ნათქვამს სრულად გადმოვიწერთ.1? ეს 
უთუოდ საინტერესო იქნება მკითხველისათვის. 

ნომოსი არის გზა მარტივი; აღსრულება სჯულისა, დაცვა 
ზნეობრივ კანონთა და ამის ნიადაგზე შეერთება ღმერთთან 

სიკვდილის შემდეგ, 
აგაპე – სიყვარულის გზა, სხვადასხვა განხრით, უფრო 

რთულია აქ ჩვენ გვაქვს სიყვარულის მეოხებით ლღმერთთან 
შეერთება ლოგოსის, იესო ქრისტეს განკაცებით, ჯვარის მე- 

ოხებით, ამ გზით კაცს შეუძლია ლმერთს თავის სიცოცხლეში 
გაუერთიანდეს. 

ეროსის გზა კიდევ უფრო რთულია; ზოგის აზრით, ღმერთ- 

თან შეერთება შესაძლებელია მხოლოდ საიქიოში, ოღონდ უნდა 
ვეცადოთ, სააქაოშიც ღმერთთან ვიყოთ: სიყვარულით ღმერთი- 

სადმი მისწრაფების გზით. ზოგის აზრით, კაცს შეუძლია ღმერ- 

თს შეუერთდეს, მას ეზიაროს „ნეტარი ჭვრეტით“, მისტიკური 

მიღწევით, სიყვარულით ანუ ეროსით ღმერთისადმი. ზოგის აზ- 

რით, კაცობრივი უნდა ამაღლლდეს ღმრთეებამდე. ეს შესაძლე- 

ბელია წმინდანობით და სრულყოფილების საფუძველზე. ზოგის 

აზრით, კაცს შეუძლია ღმერთს გაუერთიანდეს თვით ღმერთის 
წყალობით და თავისი ძალითაც, ოღონდ დებულება საამისო 

არის კავშირი ღმერთსა და კაცს შორის ქრისტეს ღმრთეებრ და 
კაცობრივ პიროვნებაში, ზოგის აზრით, ღმერთთან გაერთიანე- 
ბა შესაძლებელია მისტიკური მხედველობით, განჭვრეტით აქ 

სიცოცხლეშივე. ზოგის აზრით, ღმერთთან შერთვა შესაძლებე- 

ლია განწმენდისა და აღგზნების გავლით – წმინდა მისტიციზმის 
გზით, რაც ხშირად ასკეტიზმთან არის გადაბმული.!79 

ზემოთ წარმოდგენილ–ლ თვალსაზრისთა გაცნობიერების 

საფუძველზე ვ. ნოზაძე სწორ ახსნას უძებნის ავთანდილის 

18 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 386 

'“ იქვე 
” იქვე, გვ. 386 

80



ნათქვამს: შეერთება ღმერთთან, ვითარცა ხილული და უხილა- 
ვი მსოფლიოს მწყობთან, დასაბუთებულია მხოლოდ ზნეობრი- 
ვი კანონით. სჯულის აღსრულებით, ზნეობრივ მოვალეობათა 
განხორციელებით, იმ ნომოსით, რომელიც აგაპესთან არის შე- 
კავშირებული.!”! 

ავთანდილის ანდერძიდან ზემოთ დამოწმებულ სტროფს 
(მას არ გავიმეორებთ) ვ. ნოზაძე ასე განმარტავს: ყოველი 

უბედურების სათავე არის სიცრუე. იგი დასაგმობია – ეს არის 
ზნეობრივი კანონი; მე არ უნდა გავწირო მოყვარე – ეს არის 
ზნეობრივი კანონი; მე არ უნდა გავწირო ძმა, უმტკიცესი ძმო- 

ბისა – ეს არის ზნეობრივი კანონი; თუ მე ამ ზნეობრივ კანონს 
არ შევასრულებ, რას მარგებს ფილოსოფოსთა სიბრძნე? ამ 
ფილოსოფოსთა სიბრძნით ჩვენ ვისწავლებით: აღვასრულოთ 

ზნეობრივი კანონი. თუ მას აღვასრულებთ, მხოლოდ მაშინ 
მოგვეცემა შერთვა-შეერთება ზესთ, ზესთაში მყოფ მწყობთან, 

რომელიც არის ღმერთი, ხილულისა და უხილავი მსოფლიოს 

მომწყობი. ეს არის ქრისტიანული თეოლოგიის დებულება, 
ზნეობრივ საფუძველზე დამყარებული.!72 

ღმერთთან ადამიანის სულის შერთვა-შეერთების საკითხს 

ვ. ნოზაძე უკავშირებს ზიარებას. იგი პოემიდან იმოწმებს იმ 
სტროფს, სადაც ეს ცნება (ზიარება) ფიგურირებს. ქაჯეთის 

ციხის დამხობას ფრიდონის მეომრები შეეწირნენ. ფრიდონს უს- 

ამძიმრებდნენ, მათ შორის ტარიელიც: 

„მეფე იტყვის: ძმათა თქვენთა თავნი ჩვენთვის დაიხოცნეს, 

იგი შვება საუკუნოს ცხადად პოვეს, არ იოცნეს. 
ერთსა მიჰხვდეს საზიაროდ, დიდებანი იასოცნეს... 

თუცა მე მათი დახოცა მტკიეს და სატკივარია. 
მაგრა მათ მიჰხვდა უკვდავი მუნ დიდი საჩუქარია“... 

„ზიარება“ ნიშნავს თანამონაწილეობას – ზოგადი განმარტე- 
ბით. ვ. ნოზაძეს ბიბლიიდან ამოუწერია შესაბამისი ციტატანი, 

სადაც ზიარება წარმოდგენილია ღმერთთან, იესო ქრისტესთან, 

” ” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 387 
17) იქვე 

81



სულიწმიდასთან: „რომელი ვიხილეთ, ვწამებთ და გითხრობთ 
თქუენ, რათა თქუენცა ზიარებაი გაქუნდეს ჩუენ თანა და ზიარე- 

ბაი იგი ჩვენი მამისა თანა და ძისა მისისა თანა ისეუ ქრისტესა" 
(იოანე, 1, 3); „და ზიარება სულისა წმიდისა თქუენ ყოველთა 
თანა“ (II კორ. 1, 6); „იქმნენით საღმრთოისა მის ზიარ ბუნებისა“ 

( პეტ. 1, 4) მკვლევრის თანახმად, ეს ბოლო გამონათქვამი 
სავსებით შეედრება „ვეფხისტყაოსნის“ „ბუნება-ზიარსა“.!7 

ქრისტიანული ეკლესიის მიერ დადგენილი ზიარება არის 
ზიარება ღმერთთან – ქრისტესთან. ეს არის საიდუმლო ქმედე- 

ბა ეკლესიაში ზიარების მეშვეობით .მზიარებელი ღმერთს ეზი- 
არება და სალმრთო მისტერიათა მონაწილე ხდება.I!7/ ვ. ნოზა- 
ძის დაკვირვებით, „ვეფხისტყაოსანში“ ამგვარ ზიარებასთან არ 
გვაქვს საქმე, იმ უბრალო საბუთით, რომ აქ ზიარება მხოლოდ 

ცოცხალ მორწმუნეთ შეეხება და, ამასთანავე, არის მომზადე- 
ბა „ცხოვრებად საუკუნოდ". რუსთაველის პოემაში კი ზიარება 
„ერთთან ანუ ღმერთთან ხდება სიკვდილის შემდეგ. სიკვდილის 

შემდეგ კი სულის ზიარება ღმერთთან არის ქრისტიანული თეო- 

ლოგიური ფილოსოფიის ერთი მთავარი დებულებათაგანი.!7 
„ზიარება სნიშნავს „შერთვას, დტარიელის ნათქვამში: 

„ერთსა მიჰხვდეს საზიაროდ“ – ნაგულისხმევია ის, რომ ქაჯე- 
თის ციხის აღებისას დახოცილი მეომრების სულნი ერთს ანუ 

ღმერთს შეუერთდებიან, ანუ ეზიარებიან. მეცნიერის დასკვნით, 

„ვეფხისტყაოსნის დებულება ერთთან ზიარებისა არის ზნეო- 

ბრივი მოთხოვნილების შესრულება. ამას ჩვენ ვხვდებით კიდევ 

ერთხელ პოემაში, როდესაც მეფეთათვის მკვდართა სულნი 

„ზეცას რბიან“. ეს კი ქრისტიანული დებულებაა.175 
ადამიანის სულის ლმერთთან „შერთვას“ და ზიარებას, 

სულის ზეცაში რბოლას (სულნი ზეცას რბიან) თავისთავად 

ეჯაჭვება მსჯელობა რუსთაველის გამოთქმაზე: „შეჰვრთივარ 

7?. ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 390 
174 იქვე 

175 იქვე 

7 იქვე, გვ. 392-394 

82



სულთა სირასა“. ამას მეცნიერი ვრცლად განიხილავს და ახ- 

ვავებს უზარმაზარ მასალას რამდენიმე გვერდზე.!7 იგი მიდის 
დასკვნამდე, რომ „სულთა სირასთან“ შეერთება არის „შერთვა“ 
სულთა რიგებთან საიქიოში, ზესთასოფელში, ღმერთაან.!/? 

მსოფლიო და საუკუნე 

მოკლედ გავეცნოთ ვ. ნოზაძის კვლევის შედეგებს ცნე- 
ბებთან – „მსოფლიო“ და „საუკუნე“ – დაკავშირებით, „ვეფხ- 
ისტყაოსნის“ მაგალითზე – ჯერ გავიხსენოთ ავთანდილის ან- 

დერძიდან ტაეპები: 

„ვერ ვეცრუვები, ვერ ვუზამ საქმესა საძაბუნოსა, 
პირის პირ მარცხვენს, ორნივე მივალთ მას საუკუნოსა“. 

ვ. ნოზაძე წერს: ქრისტიანული თვალსაზრისით მსოფლიო 

შექმნა ღმერთმა არარაისაგან; ნეოპლატონიკოსთა მოძღვრე- 
ბით, მსოფლიო ყოველთვის არსებობდა. იგი იყო და არის 

მარადი; პროკლეს სწავლით, მსოფლიო არის დაუსრულებადი. 

შეხედულება მსოფლიოს უკვდავების შესახებ ძველ აღთქმა- 

ში არ არსებობდა. ფსალმუნში ხშირადაა საუბარი მსოფლიოს 

წარმავლობაზე: განსაკუთრებით მიუღებელი იყო აზრი ქრის- 

ტიანობისათვის მსოფლიოს უკვდავების შესახებ.'? „ცანი და 
ქუეყანაი წარხდენ (მარკ. 13, 31); „და სოფელი ესე წარხდეს“ 
(ი. 2, 17). 

ქრისტიანთათვის ეს სოფელი წარმავალია, განხრწნადი. 

ძველი აღთქმის თანახმად, ღმერთი არის საუკუნო არსება: „და 
ხადა (მოუწოდა) სახელსა უფლისასა, ღმერთი საუკუნე“ (დაბ. 
21, 32); „ღმერთი საუკუნე“ (ეს. 40, 28); ახალ აღთქმაშიც ხშირ- 

ად ფიგურირებს ცნება „საუკუნე“; „და საუკუნოსა მას მომა- 

ვალსა ცხოვრება საუკუნო“ (მარკ. 10, 36); „არამედ აქვნდეს 

” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ,. 395-401 

” იქვე; გვ. 401 
” იქვე, გვ. 404 

83



ცხოვრება საუკუნო“ (ი. 3, 15). 
ცხოვრება საუკუნო არის ცხოვრება ლმერთის სასუფე- 

ველში. ქართული თეოლოგიის ცნება „საუკუნე“ – ესაა ყოფ- 
ნა, რომელსაც არც დასაწყისი აქვს და არც დასასრული. ეს 
არის „ვეფხისტყაოსნის"“ ენით „უჟამო ჟამი“.!9% ეს მაგალითები 
იმიტომ მოიხმო მკვლევარმა, რომ დაამტკიცოს: რუსთაველის 
თხზულებაში ლაპარაკია საუკუნო ცხოვრებაზე. სათანადო ნი- 
მუშები დამოწმებული აქვს არა მარტო ბიბლიიდან, არამედ 
ქართული სასულიერო მწერლობიდან. კოსტანტი კახის მარტ- 
ვილობა; ცხოვრება შიოისი და ევაგრესი; გრიგოლ ხანძთელის 
ცხოვრება; იოანე მანჩხის საგალობელი. ავტორს „ვისრამიანი- 

დანაც“ ამოუწერია ერთობ უხვი საილუსტრაციო მასალა.!9 
ცნებათა „საუკუნო“ და „საუკუნე“ შინაარსის დასაზუსტე- 

ბლად მკვლევარი მიმართავს სახარებას: ცხოვრება არს საუ- 
კუნო“ (მათე, 13, 16; შდრ. მარკ. 10, 17; ლუკა, 10, 25; იოანე, 

12, 56). ანუ ცხოვრება ღმერთის სასუფეველში. „საუკუნე“ კი 
არსებითი სახელია და გულისხმობს მარადისობას ,მუდმივობას. 

ზემოთ გავეცანით „ვეფხისტყაოსნის“ გმირთა რელიგიური 

რწმენის ხუთ დებულებას, ვ. ნოზაძე თვლის, რომ ყველა ეს რწ- 

მენა ქრისტიანული დებულებაა: სულს შეუძლია ღმერთს, ერთს, 
იქ, საუკუნოში, შეერთვას, გაუერთიანდეს; სულს შეუძლია იქ, 

მუნ, საიქიოში, ლმერთის სასუფეველში საუკუნო სიცოცხლით 

იცოცხლოს; სულს შეუძლია სულთა სირას – რიგს შეუერთდეს 
იქ, საუკუნოში; კაცის მარადიული სიცოცხლე „მას საუკუნოს“ 

არის პიროვნული, თავისი „მეობის" დაუკარგავად.!2? 
ამ დასაკვნისთვის საძირკვლის გასამყარებლად რუსთ- 

ველოლოგი პოემიდან უხმობს ტარიელის ენით გამოთქმულ 

სტროფს: 

„ამას მოკვდავი ვილოცავ, არ ოდენ ვითხოვ, არ ენით, 

აქა გაყრილნი მიჯნურნი მუნამცა შევიყარენით. 

M ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 405 

"' იქვე, გვ. 406-410 

" იქვე, გვ. 410 

84



მუნ ერთმანერთით კვლავ ვნახნეთ, კვლა რამე გავიხარ- 

ენით. 
მო, მოყვარეთთა, დამმარხეთ, მიწანი მომაყარენით“. 

აქედან ის აზრი იკვეთება, რომ ტარიელი წინასწარ დარ- 
წმუნებულია: იგი ნესტანს საიქიოშიც („მუნამცა") იხილავს და 
იქვე განაგრძობს მისადმი სიყვარულს, მუნ ამ სიყვარულით 
იქნება ბედნიერი. ასეთი არის ქრისტიანული მრწამსი საუკუნო 

საიქიო ცხოვრებაზე და მხოლოდ ამ მრწამსის თანახმად შეე- 
ძლო ტარიელს ეთქვა ზემოთ დამოწმებული სტრიქონები.!) 

ქრისტიანული ღმრთისმეტყველებისა და „ვეფხისტყაოსნის“ 
ღმრთისმეტყველების ერთმანეთთან შედარების საფუძველზე 
ვ. ნოზაძემ გამოიტანა მეტად საგულისხმო დასკვნები, რასაც 
შემოკლებით ჩვენც გავიმეორებთ მკითხველთათვის ინტერესის 

გაზრდის მიზნით. 
ქრისტიანული ღმერთი და „ვეფხისტყაოსნის“ ღმერთი: 

ღმერთი-ერთი; ლმერთი-ერთ-არსება-წმიდა სამება, ლმერთი 
სახიერება, ანუ „ვეფხისტყაოსნის“ ღმრთისმეტყველების მიხედ- 
ვით: „ჰე, ღმერთო, ერთო, ერთ–-არსებისა; „ტკბილნი მისნი წყა- 

ლობანი“, „კეთილის შემოქმედი“ და ა. შ.'“ 
ღმერთი-გონება; ღმერთი – უკვდავი, უჟამო, ღმერთი – სი- 

ყვარული ღმერთი – უზესთაესი ნათელი, ღმერთი – შემოქმედი; 

ღმერთი მწყობრთა მწყობი; ღმერთი – ძალი; ღმერთი – სავსე- 

ბა ყოველთა; ლმერთი – ყოვლად ძლიერი; ღმერთი- უცნაური; 

ღმერთი – უთქმელი; ღმერთი – განგება; ღმერთი – მაღალი... 

ანუ „ვეფხისტყაოსნის: „ბუნება-ზიარსა“, „გონებამან დაფა- 
რულმან“; „ზის უკვდავი ღლმერთი ღმერთად“, „უჟამოსა ჟამისა“; 

„შემწე ყოვლთა მიწიერთად“, „კაცსა ღმერთი არ გასწირავს“; 

„ნათელთა მსახემან“, „მზიანისა ღამისად“; „რომელმან შექმნა 
სამყარო“, „შემოქმედი ვადიდე“; „მწყობრთა მწყობისა"; „ვინ არს 

ძალი“, „ღმრთისა ძალი"; „შენ ხარ სავსება ყოველთა“; „ძალითა 
მით ძლიერითა“, „ღმერთმან იცის“; „უცნაური“, „უთქმელი“; 

" ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 411-412 

'M იქვე, გვ. 432 

85



„განგებასა ვერვინ შესცვლის“; „მაღალო ღმერთო“, „მაღლით 
მაღალმან“.1% 

ქრისტიანული ღმერთის ურთიერთობა კაცთან და „ვე- 
ფხისტყაოსანი“. ლმერთი – გამკითხველი; ღმერთი მართალი 

და სამართალი; ღმერთი - დამბადებელი; ლმერთი – მომცემი 
შვებისა; ღმერთი – მფლობელი; ლმერთი – მიჯნურობის დამ- 
ბადებელი, ანუ „ვეფხისტყაოსნის“; „გამკითხველო, გამიკითხე“; 
„სამართალნი შენნი“, „ღმრთისა სამართალია“; „მისგან არს ყოვ- 

ლი ხელმწიფე“, „შენ შეჰქმენ სახე ყოვლისა ტანისა“, „ღმრთისა 
დანაბადია“, „ვინ დამბადა“; „ყმა არ მოგვცა“; „ლმერთმან არ 
მოგვცა ყმა შვილი“"; „მფლობელო გულის თქმათაო“; „შენ დაჰ- 

ბადე მიჯნურობა“. ღმერთი სამიჯნურო, ანუ „ვეფხისტყაოსნის“ 

„მიჯნურობა პირველი“; ღმერთი -მომცემი ძალისა ანუ „ვეფხ- 
ისტყაოსნით“; „მომეც ძალი“, „ძლევა მეც“ და ა. შ.!% 

ცოდვა ქრისტიანული თვალსაზრისით და „ვეფხისტყაოს- 

ანი“. ღმერთი – ცოდვათა შემამსუბუქებელი ანუ „ვეფხისტყ- 
აოსნის“ „ცოდვათა შესუბუქება"; ღმერთი – შემანდობელი ანუ 
„ვეფხისტყაოსნის „შეუნდობს შეცოდებულსა“, ,.შემინდეე“; 
ღმერთი-დამსჯელი ანუ „ვეფხისტყაოსნის“ „ქვესკნელს ვიყო", 

„ნაწყმიდეოს", „ჯოჯოხეთსა", „სიკვდილითა ორითა“.197 
ქრისტიანული საიქიო და „ვეფხისტყაოსანი". "სამოთხესა“; 

„სულნი მათნი ზეცას რბიან"; „ღმერთმან ერთი რად აცხოვ- 

ნოს“; „ედემს"; „შერთვა ზესთ მწყობრთა მწყობისა“; „მივალთ 
მას საუკუნოსა“; „მუნამცა შევიყარენით“; „ერთსა მიჰხვღეს სა- 
ზიაროდ“"; „შევრთივარ სულთა სირასა“; „იგი შვება საუკუნოს“, 
„ირისავ იყოს მხლებელი“; „უკვდავი მუნ საჩუქარია“,188 ' 

ქრისტიანული ანგეოლოგია და „ვეფხისტყაოსანი“; 
ანგელოზები ანუ „ვეფხისტყაოსნის“ „მცავს თუ ცისა 
დასი“; „ძალნი ზეციერნი". 

კეთილი 
ძალთა 

5. ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 433 

1% იქვე, გვ. 433-434 

იქვე; 
იქვე; 

86



ქრისტიანული დემონოლოგია და „ვეფხისტყაოსანი“. ბორო- 

ტი ანგელოზები ანუ „ვეფხისტყაოსნის“ „უშობელი“; „ეშმაკისა 
სიცრუვეო“; „უჩინარი“; „ბელზებელი“; „სატანისა“; „მტერი“; 

„მავნე“; „ეშმა“.!% 
ვ. ნოზაძის მტკიცებით, შოთა რუსთაველი ქრისტიანი არის, 

„ვეფხისტყაოსანი ქრისტიანული თხზულებაა. რუსთაველმა 
და მისმა ქმნილებამ „ვეფხისტყაოსნით“ მეთორმეტე საუკუნის 

ქრისტიანული სამშობლოს წინაშე უძვირფასესი და უუმდიდრე- 

სი ქრისტიანული ხარკი გადაიხადა.!7 

შუა საუკუნეების აზროვნების ცალკეული 

მიმართულებების რუსთაველისთვის მიწერის კრიტიკა 

ვ. ნოზაძეს სპეციალურ ნარკვევში ცალ-ცალკე დაუმუშავე- 
ბია ისეთი საკითხები, როგორიცაა: ელინიზმი და ქრისტიანობა, 

ნეოპლატონური რელიგია და „ვეფხისტყაოსანი“, გნოსტიციზ- 

მი და „ვეფხისტყაოსანი“, სოლარიზმი და „ვეფხისტყაოსანი“, 

ქრისტე „ვეფხისტყაოსანში“, პანთეიზმი და „ვეფხისტყაოსანი“, 

დეიზმი და „ვეფხისტყაოსანი“, თეიზმი და „ვეფხისტყაოსანი“ და 

ა. შ. ნარკვევებში კრიტიკულად არის განსჯილი ცალკეულ მკვ- 

ლევართა მიუღებელი შეხედულებები. აღნიშნულ საკითხებზე,!'"' 
ჩვენც ამჯერად მოკლედ შევეხებით ამ უებრო ემიგრანტი 

რუსთველოლოგის ნააზრევს, რომლის გათვალისწინება მუდამ 
მართებს რუსთაველის რელიგიურ მსოფლმხედველობაზე მო- 

მუშავეთ. 

ვ. ნოზაძე მსჯელობს ნეოპლატონური რელიგიისა და „ვე- 
ფხისტყაოსნის“ კავშირზე. იქვე სვამს კითხვას: არის კი რაიმე 

კავშირი ნეოპლატონურ რელიგიასა და „ვეფხისტყაოსნის“ რე- 

ლიგიას შორის? რა კავშირი აერთებს ნეოპლატონურ დოგმებს 

" ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 434 

ს იქვე, გვ. 437 

” იქვე, გვ. 437-464 

87



„ვეფხისტყაოსნის“ დოგმებთან? მკვლევარი იქვე გადაჭრით პა- 
სუხობს – არავითარი! ავტორი შეგვახსენებს იმ ძირითად დოგმას 
ნეოპლატონური რელიგიისა, რაც ქრისტიანულ რწმენას სავსე- 
ბით ეწინააღმდეგებოდა. ეს არის ქვეყნის მარადიულობა. ნეო- 

პლატონიმზის მიხედვით, ქვეყანა იყო, არის და იქნება მარად. 
ამიტომ იგი ღმერთის მიერ სამყაროს, მსოფლიოს დაბადებას არ 
სცნობდა. ნეოპლატონიკოსთა რწმენით, მსოფლიო მარადჟამს 

არსებობდა და იგი არავის შეუქმნია.!? ქრისტიანული მრწამსი- 
დან ამოსული რუსთაველი კი თავის გენიალურ პოემას სწორედ 
ღმერთის მიერ სამყაროს შექმნით იწყებს: „რომელმან შექმნა 

სამყარო ძალითა მით ძლიერითა“... 
მკვლევარი კატეგორიულად გამორიცხავს გნოსტიციზმის 

მოძღვრების ძიებას „ვეფხისტყაოსანში“. თუმცა შესაძლებლად 

მიიჩნევს პოემის ზოგი დებულება ზერელედ გნოსტიციზმს დაუ- 
კავშირდეს. ეს არის საკითხი ნათლის ერთთან ზიარებისა, სუ- 

ლის მზეზე აფრენისა, სულის შერთვისა „მას „საუკუნოსა“. ეს 

ყველაფერი გნოსტიციზმთან ადვილი გადასაბმელია.!პ) თუმცა 
ეს მხოლოდ ერთი შეხედვით და ისიც ზერელედ. 

ავტორი ჩვენს ყურადღებას მიაქცევს იმ გარემოებას, რომ 
ქვეყანა გნოსტიკოსებისათვის არის ბილწი, ამიტომ ღმერთისა 

და ქვეყნის ურთიერთობის საკითხი მწვავეა. როგორაა შესა- 

ძლებელი, რომ დიდებულმა და სრულყოფილმა შექმნა ეს ქვეყ- 
ანა ასეთი ცუდი და ბინძური; როგორ გადავურჩეთ ამ ქვეყანას 
და ავმაღლდეთ ღმრთეებრი ცხოვრებისაკენ? პირველი საკითხი 

კოსმოლოგიურია, მეორე კი – სოტეროლოგიური.!“ ეს უკავ- 

შირდება მაცხოვარებას, ცხონებას, რაც მდგომარეობს იმაში, 

რომ კაცის სული თავისუფლდება იმ საბელისაგან, რომელიც 

მას გრძნობად და ნივთიერ ქვეყანასთან აბამს და ბრუნდება 

ზეციურ მხარეში.!% 

მ . ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 438 

1 იქვე, გვ. 439 

”' იქვე, გვ. 440 
M იქვე 

88



გნოსტიკოსთა შეხედულებით, ღმერთი არ შეიძლება იყოს 
„შემოქმედი ცისა და ქვეყანისა“. მას არავითარი დამოკიდებ- 

ულება არ აქვს გრძნობად მსოფლიოსთან, ბილწ, განხრწნად 

ქვეყანასთან, რომელიც არის უმდარესი არსების, დემიურგო- 
სის მიერ შექმნილი. „ვეფხისტყაოსნით“ კი ღმერთმა „შექმნა 

სამყარო ძალითა მით ძლიერით,ა ზეგარდმო არსნი სულითა 

ყვნა ზეცით მონაბერითა, ჩვენ, კაცთა, მოგვცა ქვეყანა, გვაქვს 
უთვალავი ფერითა, მისგან არს ყოვლი ხელმწიფე სახითა მის 
მიერითა“. ეს თვალსაზრისი კი გნოსტიკურ შესაქმეს სავსებით 

ეწინააღმდეგება.!% 
რუსთველოლოგის დასკვნით, გნოსტიკოსთა შეხედულებას 

სულის ღმერთთან გაერთიანებისა და მის საუკუნოსა ცხოვრების 

შესახებ არანაირი საერთო არა აქვს „ვეფხისტყაოსნის“ ამავე 

საკითხთან – „ვეფხისტყაოსნის“ „ერთი“ არ არის. თავისთავად 
ცხადია, გნოსტიკოსთა ღმერთი და „ვეფხისტყაოსნის“ ზიარება 

სულისა, გაერთიანება „ერთთან“ არ არის გნოსტიკური. „ვე- 

ფხისტყაოსანში“ თუმცა არის მზეზე სულის აფრენის საკითხი 
ნესტანის ნათქვამი მზეზე სულის აფრენის შესახებ არის მარ- 

ტივად ასტროლოგიური, მაგრამ მას საერთო არაფერი აქვს 
გნოსტიკურ სწავლასთან სულის გზის შესახებ სფეროთა შორის 

და ღმერთთან მისაღწევად განწმენდის გზებზე სიარულთან.!7 
ასევე, გნოსტიციზმის ღმერთისაგან განსხვავებით. „ვეფხისტვ- 

აოსნის“ ლმერთი არის შემოქმედი, რომელიც განაგებს მიწიერს 
და მიწიერ საქმეებშიც ერევა.!% 

ახლა კი გავეცნოთ ვ. ნოზაძის ნარკვევს – „სოლარიზმი 

და „ვეფხისტყაოსანი“. მასში ავტორი კრიტიკულად წარმოაჩენს 

ამ საკითხზე გამოთქმულ ზოგიერთ შეხედულებას. სოლარიზმი 
არის რელიგია, რომელშიც მზე ღმერთად არის აღიარებული. 

მკვლევარი შენიშნავს: „ეს რელიგია არის იმ საფეხურისა, როდე- 

'% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 441 

” იქვე 
M იქვე 

89



საც ბუნების ძალებს ღმერთეება მიეწერება. არც მითრაიზმში, 
არც მანიქეიზმში მზე მხოლოდ ღმერთი არ ყოფილა, მზეს უზენ- 
აესობა არ მიენიჭებოდა და არც რომელიმე განვითარებულ რე- 
ლიგიას, რომელიც ბუნების ძალთა გაღმერთებას გაშორდა, მზე 
ღმერთად აღარა ჰყავს. ამიტომაც, – განაგრძობს ვ. ნოზაძე, – 
გასაოცარია, რომ ზოგმა მკვლევარმა „ვეფხისტყაოსანში“ მზის 
რელიგია, სოლარიზმი გამოჩხრიკა და ეს დიდი შეცდომა ჩაიდ- 
ინა, რათა „ვეფხისტყაოსნის“ მანიქეური მსოფლმხედველობა 
ეჩვენებინა“.!9 

„ზოგ მკვლევარში“ ვ. ნოზაძე ცხადია, პირველ რიგში, პ. 
ინგოროყვას გულისხმობს, რომელიც „რუსთველიანაში“ წერდა: 

„ვეფხისტყაოსანში“ გადმოცემული მსოფლმხედველობის თანახ- 
მად, მზე არის ლვთაების უშუალო ემანაცია, იგივე ღვთაება. ეს 

სავსებით შეეფერება მანიქეიზმის იდეებს“. ვ. ნოზაძეს მხედვ- 
ელობიდან არ გამოპარვია 1937 წელს პ. ინგოროყვას ნათქვამი: 

„·შოთას ფილოსოფიური მსოფლმხედველობა შეიცავს პანთეის- 

ტურ ელემენტებს. შოთა ქადაგებს სინათლის ერთგვარ მატე- 
რიალიზმს, შოთას პოემაში ღმერთი წარმოდგენილია, როგორც 

კოსმიური ნათელი, რომლის სრულყოფილი გამოქლინებაა მზე. 

„ვეფხისტყაოსანში“ ჩვენ გვაქვს პოეტური რელიგია ღვთაება 

-მზისა, რომელიც აღიარებულია კოსმიური წყობის დასაბამად“. 
ამის პასუხად უგანათლებულესი ვ. ნოზაძე სავსებით გას- 

აგებად და გარკვევით გვარწმუნებს, რომ არც ერთი მსოფლიო 

მნიშვნელობის რელიგია, არც ბრაჰმანიზმი, არც ბუდიზმი, არც 

მაზდეიზმი, არც მითრაიზმი, არც იუდაიზმი, არც ქრისტიანო- 
ბა, არც გენოსტიციზმი, არც მანიქეიზმი, არც ისლამი „მზეს“ 

არ აღიარებს „ღმერთად“. მკვლევრის მართებული მტკიცებით, 

„მზე“ „ვეფხისტყაოსანში“ არ არის ღმერთი. პირიქით, მზე შე- 
ქმნილია ღმერთის მიერ, მზე პოემაში არის ხატი ღმრთისა.29 

ვ. ნოზაძე ვრცლად ჩერდება ჩვენი დიდი მეცნიერის შალვა 

ნუცუბიძის მიერ 1935, 1937, 1947, 1958 წლებში გამოთქმულ 

ჰ / ვ3, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 441 

-) იქვე, გვ. 442 

90



შეხედულებებზე „ვეფხისტყაოსნის“ რელიგიასთან დაკავშირე- 

ბით.“! მკითხველი რომ მისი ანალიზით არ გადავღალოთ, მხ- 
ოლოდ დასკვნებს წარმოვადგენთ. 

შ. ნუცუბიძე 1935 წელს ამბობდა: „ვეფხისტყაოსანში“ ცენ- 
ტრალური ადგილი უჭირავს მზე-ღმერთს არარელიგიური გაგე- 

ბით... მზე და ღმერთი იგივეა. რუსთაველის ლტოლვა მზისაკენ 

არის მზის ნამდვილი გაღმერთება.22 
1937 წელს შ. ნუცუბიძე წერს: პეტრიწი მივიდა წარმართო- 

ბამდე... იოანე პეტრიწი გაბედულად გაჰყვა „წარმართული“ ფი- 

ლოსოფიის გზას და საქართველოში ჩაუყარა საფუძველი მზის 
და ფერის იმ მსოფლგაგებას, რომელიც უკუფენილია რუსთავე- 

ლის მსოფლშეგრძნებაში... პეტრიწთან მზე გამოცხადებულია 

„ერთ“-ად და ლმერთად... ამგვარადვეა რუსთაველთან.29) 
1947 წელს შ. ნუცუბიძე იტყვის: რუსთაველს აქვს ათეის- 

ტური იდეები, რუსთაველი საიქიო ცხოვრებას უარყოფს. ახლა 

კი მოვუსმინოთ ამ დიდი მეცნიერის 1958 წელს ნათქვამს: მზე 

რუსთაველთან შემკულია ღვთაებრივი პატივით. მზეს მიმარ- 
თავენ, ვითარცა ღმერთს... რუსთაველი ქრისტიანულ ნიადაგზე 

იდგა.. რუსთაველთან ქრისტეზეა მითითება... არ შეიძლება 
იმის მტკიცება, რომ პეტრიწი წარმართობას დაუბრუნდა და 
მზე ღმერთად აღიარა... რუსთაველთან ეს მზის ღმერთობა მხ- 

ოლოდ პოეტური ასახვა ყოფილა... აქ არაა არავითარი ნიშან- 

წყალი წარმართობისა... რუსთაველს აქვს ათეისტური იდეები... 
რუსთაველს აქვს პანთეისტურ-მატერიალისტური მსოფლგაგე- 

ბა.. რუსთაველის პოლიტიკური იდეა დამყარებული იყო პან- 

თეისტურ მატერიალიზმზე.. რუსთაველის ღმერთი პანთეის- 
ტურია.29% 

ვ. ნოზაძის მტკიცებით, სტოელთა ღმერთისა და პანთეის- 

ტური ღმერთისაგან განსხვავებით. „ვეფხისტყაოსნის“ ღმერთი 

.) ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 442-451 

იქვე; გვ. 450 

იქვე, გვ. 454 

24 იქვე, გვ. 450-451 

91



არის ქრისტიანული, ყოვლადი მსოფლიოს შემქმნელი, ყოვლის 
დამბადებელი, შემოქმედი, პიროვნება თავისი ნებითა და წადილ- 
ით, ყოვლად ძლიერი, რომელსაც ევედრებიან, ეთაყვანებიან, 
შემწეობას ეხვეწებიან. პოემის მიხედვით, სააქაოსთან ერთად, 
საიქიო ცხოვრებაც არსებობს. „ვეფხისტყაოსნის“ მსოფლმხედ- 
ველობას არც ათეიზმთან, არც პანთეიზმთან, არც პანთეისტურ 
მატერიალიზმთან და სხვა რომელიმე „იზმთან“ არავითარი კა- 
ვშირი არა აქვს.2%- 

იგივე ითქმის დეიზმზე. 1915 წელს პეტრე მირიანაშვილმა 
იქადაგა რუსთაველის დეისტობა. დეიზმის მიხედვით, მართა- 
ლია, ლმერთი მთელი მსოფლიოს, სამყაროს შემოქმედია, მა- 

გრამ მის მიერ შექმნილში არ ერევა, მის მიმდინარეობაში არ 
მონაწილეობს აქედან ცხადია, რომ დეიზმს არანაირი კავშირი 
არა აქვს „ვეფხისტყაოსანთან“, რომლის ღმერთი აქტიურია, 

მოქმედი, განაგებს ყველაფერს, რაც მის მიერ არის შექმნილი, 
მფარველობს ადამიანებს, მათთვის შემწეობის აღმომჩენია.2% 

ვ. ნოზაძე, ასევე, ეწინააღმდეგება რუსთაველის თეისტო- 

ბას. მისი თქმით, თეიზმი, როგორც რელიგია, არასოდეს არ 

გავრცელებულება, რადგანაც იგი მხოლოდ სწავლულთა შეხედ- 

ულება იყო. „ვეფხისტყაოსნის“ ღმრთისმეტყველება არის ხალა- 

სი ქრისტიანული და არა რაღაც ხელოვნური, სწავლულ კაცთა 

მიერ გამოგონებული.27 
მეცნიერი არ იზიარებს მ. გოგიბერიძის მტკიცებულებას: 

„რუსთაველს არც ქრისტიანული ღმერთისათვის უცია თაყვანი, 

არც მაჰმადიანურისთვისაც, მაგრამ რუსთაველი არც ათეის- 
ტი ყოფილა და არც წარმართი. მის შემოქმედებაში ოფიციალ- 
ური ღმერთი არ არის“: „ქრისტიანულ ღმერთზე რუსთაველი 

არც კარგს ამბობს და არც ავს. იგი უბრალოდ იგნორირებუ- 
ლია შოთა რუსთაველის გენიალურ შემოქმედებაში". თუმცა მ. 
გოგიბერიძე არც იმას უარყოფს, რომ „რუსთაველის ღმერთი 

2% ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 452 
X იქვე, გვ. 453 

27 იქვე, გვ. 453-454 

92



ძალიან ბევრი ქრისტიანულ ელემენტებს შეიცავს, მაგრამ იგი 
ორთოდოქსალური ქრისტიანული არ არის“. 

ამის დასამტკიცებლად მ. გოგიბერიძის მიერ მოტანილ 

საარგუმენტაციო მასალებს არ იწყნარებს ვ. ნოზაძე. განსა- 
კუთრებით იმ ნაწილში, სადაც ცნებანი – ღმერთი და განგება 
გაიგივებულია: „ღვთაება გვევლინება განგების სახით, ღმერთი 

უდრის განგებას.. რუსთაველის მსოფლმხედველობაში განგება 
უდიდეს როლს თამაშობს. ამ შემთხვევაში პოეტის აზრი სტო- 
იციზმიდან ნაზიარებს უფრო ჰგავს, ვიდრე ქრისტიანობას“... 
რუსთაველის ღმერთი განგებისა და გონების სინთეზია“. 

ვ. ნოზაძეს კრიტიკის ქარცეცხლში გაუტარებია ვლ. კერ- 
ძევაძის ნარკვევი რუსთაველის მსოფლმხედველობაზე, სადაც 
პირდაპირ ვაწყდებით გალაშქრებას რელიგიის წინააღმდეგ: რე- 
ლიგია სიყვარულს უკუაგდებს; რელიგია მეგობრობას გმობს; 
რელიგია ამქვეყნიურ ბედნიერებას კიცხავს; რელიგია მოუწო- 

დებს: „არ შესცვალო ბოროტი კეთილად; რელიგია აღვივებს 

ნაციონალურ შუღლს... ამ „გადასახედიდან“ არის განხილული 

„ვეფხისტყაოსნის“ მსოფლმხედველობის საკითხები. 

93



„ვეფხისტყაოსანი“ და გიბლია 

ვ. ნოზაძემ თავისი სოლიდური მონოგრაფიის Cვეფხ- 

ისტყაოსნის ლმრთისმეტყველება) მეოთხე ნაკვეთი უძღვნა 
„ვეფხისტყაოსნის“ ბიბლიასთან მიმართების საკითხს. ეს იყო 
ფაქტიურად პირველი ცდა პრობლემის ლღრმა და მასშტაბური 
დამუშავებისა. თუმცა წინა ნაკვეთებშიც აქტიურად მიმართავ- 
და ბიბლიას საჭიროებისამებრ. ალბათ, ზედმეტია იმის მტკიცე- 
ბა, რომ ამ ბუმბერაზ მკვლევარს რამდენადმე ზეპირად უნდა 
სცოდნოდა ბიბლია და „ვეფხისტყაოსანი“. ამ ტიტანური შრომის 
შედეგად მკვეთრად გაირკვა, რომ განუმეორებელი რუსთაველი 
იყო, უწინარესად, ქართულ ბიბლიაზე, ქართულ ქრისტიანულ 
კულტურაზე აღზრდილი. გამომდინარე აქედან, იგი მოგვევლი- 

ნა ქრისტიან პოეტად, ხოლო „ვეფხისტყაოსანი“ ქრისტიანული 
იდეებითა და პრინციპებით გაჯერებულ პოეტურ თხზულებად. 

ამ მიმართულებით მსგავსი სამეცნიერო ნაშრომი თუ მონო- 

გრაფია ჯერ არ შექმნილა. გაკვირვების მიღმა აღარ გვტოვებს 

იმის შეგნება და გაცნობიერება, რომ ეს დიდი ფორმატის 550 

- გვერდიანი წიგნი ემიგრაციაში დაიწერა, საზლვარგარეთის 

ქვეყნებში ავტორის დიდი მოცულობის სხვა წიგნებთან ერთად, 

იქაურ ქართულ სტამბებში დაიბეჭდა კიდეც: ვეფხისტყაო- 

სანის ფერთამეტყველება; ვეფხისტყაოსანის მზისმეტყველება; 

ვეფხისტყაოსანის ვარსკვლავთმეტყველება; ვეფხისტყაოსანის 

საზოგადოებათ მეტყველება, ვეფხისტყაოსანის მიჯნურთმ- 

ეტყველება. 
დავუბრუნდეთ საკითხს. პირველ კარში ვეცნობით: „ბიბლი- 

ურნი სახელნი „ვეფხისტყაოსანში“ ბუნებრივია, საუბარი იწყება 
ადამით. იგი რუსთაველის პოემაში რამდენიმეჯერ იხსენიება: 

„თვე ერთ კაცსა ვერა ნახავს, ვერას შვილსა ადამისსა"; 
„თუცა მხეც-ქმნილი ავთანდილ გულ-ამოსკვნით და კვნე- 

სითა, 

ეგრეცა ჭამა მოუნდის ადამის ტომის წესითა“; 
„ერთმანერთსა შეჰფერობდეს ქალი ყმისა შესატყვისი, 

94



ვინმცა ჰგვანდა ხორციელი სოფელს შვილი ადამისი“. 
რუსთველოლოგი მკითხველს შეახსენებს, რომ ებრაუ- 

ლად „ადამ" ნიშნავს: წითელი, იმ მიწის მიხედვით, რომლითაც 
ღმერთმა პირველი კაცი-ადამი-შექმნა. ბერძნულად – ანთრო- 
პოს, ლათინურად - ჰომო. სახელი „ადამი“ არის ზოგადი და 
როგორც მამაკაცს, ისე დედაკაცს მიეკუთვნება, რადგან იგი 
კაცობრივ არსებას გამოხატავს.2% ცხადია, „ადამს“ ვეცნობით 

ბიბლიის პირველ წიგნში „დაბადება“ ანუ „შესაქმე“. 
საკითხთან დაკავშირებით ვ. ნოზაძე გვაცნობს წმ. მამა 

გრიგოლ ნოსელის ნააზრევს სახელ „ადამის“ შესახებ: სახელი 
„ადამი არ არის კერძო სახელი, დარქმეული რომელიმე განსა- 
კუთრებული კაცისათვის. ეს კაცი „ადამი“ არის ყოვლად კაცი, 

კაცი საქვეყნიერო, კაცი უნივერსალური. ამ ყოვლადი სახელით 

„ადამი“ ჩვენ უნდა გავიგოთ ის მოვლენა, რომ განგება და ძალა 
ღმრთეებრი ამ პირველ კაცში მოთავსდა და ამგვარათვე მთელს 

კაცობრივ მოდგმაშიც. ხატი ადამისა გადატანილი არის მთელ 
კაცობრიულ რასაზე. ამ მხრივ არავითარი განსხვავება არაა იმ 

კაცს შორის, რომელი ღმერთმა პირველად შექმნა და იმ კაცს 
შორის, რომელიც დაიბადება ქვეყნის დასასრულს. 

როდესაც გრიგოლ ნოსელის ამ თვალსაზრისს „ადამზე“ 

შევუდარებთ „ვეფხისტყაოსნიდან“ ზემოთ დამოწმებული ტაე- 

პების „ადამს“, ძნელი მისახვედრი არ არის, რომ იგი გაგებულია 
ამ წმიდა მამის შეხედულების კვალდაკვალ და ნიშნავს ყოვლად 

კაცს, რაზეც პირველად გაამახვილა ყურადღება ვ. ნოზაძემ: 

ისწორედ ამ თვალსაზრისით, ადამი, ვითარცა ზოგადი კაცი, 
“ 209 დასახელებულია „ვეფხისტყაოსანში“. 

ბიბლიური წარმომავლობის სახელი „მოსე“ „ვეფხისტყაოს- 

ნის ტექსტში არ ფიგურირებს. მას ვეცნობით მხოლოდ „ეპი- 

ლოგში“. ამირან დარეჯანის ძე მოსეს უქია ხომელსა“. სამეც- 

ნიერო ლიტერატურაში ეჭვმიუტანლად არის გარკვეული, რომ 

პოემის „ეპილოგის“ როგორც დასაწყისი სტროფი, ისე დასას- 

2 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 469 
% იქვე, გვ. 470 

95



რული (სადაც „მოსე“ როგორც „ამირანდარეჯანიანის" ავტორი, 
მოიხსენიება) არ ეკუთვნის რუსთაველს. განსაკუთრებით პირვე- 
ლი სტროფი („გასრულდა მათი ამბავი ვითა სიზმარი ღამისა"...) 
ზუსტად უხდება არა „ვეფხისტყაოსნის“ ტექსტს, არამედ მისი 

გაგრძელებისა, რომელიც შეთხზულია ძველი ქართული მწერ- 
ლობის IV პერიოდში. მას ჰქვია „გმირთა სიკვდილის ამბავი“. 
მისი ავტორია ეპილოგშივე ნახსენები „ვინმე მესხი მელექსე“ 
(„ვწერ ვინმე მესხი მელექსე მე რუსთველისად ამისა“). 

„ეპილოგის ანუ „დასასრულის“ ფსევდო-რუსთველური 

სტროფები ვასტანგისეული გამოცემიდან (1712 წელი) დღემდე 
შემორჩა „ვეფხისტყაოსანს“. ალბათ, მომავალშიც ასე გაგრძელ- 
დება. ვ. ნოზაძემ ზემოთ ნათქვამი საქმის ვითარება ვისზე 

ნაკლებად იცის, მაგრამ, სავსებით სამართლიანად, მასზეც 
აკეთებს აქცენტს და პოემის ბიბლიურ სახელთა შორის ათ- 
ავსებს. ვინაიდან ეს ხუთსტროფიანი „ეპილოგი“ ხომ ცტექსტის 

მოუცილებელ ნაწილად რჩება. 

„ვეფხისტყაოსნის" ერთ-ერთი თავი „წასლვა ავთანდილისა- 

გან ფრიდონისასა“ ასე სრულდება: 
„მოვიდიან შესამკობლად ქვეყნით ყოვლნი სულიერნი, 

ტყით ნადირნი, წყალშით თევზნი, ზღვით ნიანგნი, ცით 

მფრინველნი, 

ინდო-არაბ-საბერძნეთით, მაშრიყით და მაღრიბელნი, 

რუსნი, სპარსნი, მოფრანგენი და მისრეთით მეგვიპტელნი“. 

ამ სტროფიდან ვ. ნოზაძის ყურადღება ჩერდება სიტყვაზე 

„მეგვიპტელნი“ იმიტომ, რომ იგი ბიბლიური მართლწერით უხ- 

მარიაო რუსთაველს: „ფარაო ყოველთან მეგვიპტელთა“ დაბ. 

41, 56); „და ზედ აღდგენ მეგვიპტელნი მეგვიპტელთა ზედა“ 
(ეს. 19, 2), „ცნან ყოველთა მეგვიპტელთა“ (ეზეკ. 30, 26), „არა- 
ვითარი ეჭვი არ არის, რომ სახელი „მეგვიპტელნი“ „ვეფხისტყ- 

აოსანში“ სწორედ ამ სახით ბიბლიიდან არის შესული“.2? აქ 

ნახსენები „მისრეთი“ არაბული სახელია ეგვიპტისა. „მისრეთით 

22 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 470 

96



მეგვიპტელნი“ ნიშნავს – ეგვიპტიდან ეგვიპტელნი“.2!! 

დამოწმებულ სტროფში გვხვდება სიტყვა „სპარსნი“, იგი 
პოემაში სხვაგანაც ფიგურირებს: „ესე ამბად არ ეგების, რომე 
სპარსნი გაგვიხასდენ“; „სპარსთა ვერა ვიქმ ინდოეთისა ჭამასა“. 
ამ გამოთქმას „სპარსნი“ მეცნიერი უკავშირებს ბიბლიურ მარ- 

თლწერას, სადაც იგი ბევრჯერ არის დაფიქსირებული. 
იგივე ითქმის სახელზე „თამარი“,, რომელიც ბიბლიური 

წარმომავლობისაა: „იუდა შვა ფარეზ და ზარა თამარისაგან“ 
(მათე, 1, 9). რუსთაველი პოემის პროლოგში ჩვენს განუმეო- 
რებელ მეფეს „თამარი“ ორჯერ ახსენებს: „თამარს ვაქებდეთ 

მეფესა“... „მეფისა მზის თამარისა“. 
„ვეფხისტყაოსანში“ გაიელვებს ბიბლიური „გაბაონი“: „მუნ 

იზრდებოდა ტანითა, გაბაონს განაზარდითა“, რაც ცხადია, ვ. 

ნოზაძის დაკვირვების ობიექტში ექცევა. ბიბლიაში ვკითხუ- 
ლობთ: „დადეგინ, მზეო, სწორ გაბაონსა ზედა და მთოვარი 
სწორ ხევსა ზედა ელიონისსა და დადგა მზე და მთოვარე, ვი- 
დრემდის სძლო ღმერთმან მტერთა მათთა“ (ის. ნავ. 10, 12- 
13).. „გაბაონი“ ერქვა პალესტინის დიდ ქალაქს. იგი ყოფილა 

კეთილმოწყობილი ქალაქი-ბაღი. რუსთაველი ნესტანის სასახ- 

ლეს სწორედ ბიბლიურ „გაბაონს“ ადარებს მისივე მშვენიერების 

წარმოსასახავად.?!2 
„გაბაონთან ერთად, რუსთაველს შედარების ობიექტად 

გაუხდია ბიბლიური „ნინეველნი“. პოეტი სასტიკად დამარცხე- 
ბული რამაზის ლაშქრის შესახებ წერს: „ვით ნინეველნი, ისხემ- 

დეს თავსა მტვერსა და ნაცარსა“, როგორც ვ. ნოზაძეს შეუნიშ- 
ნავს, ნინევია პირველად მოიხსენიება მოსეს პირველ წიგნში (10, 

11, 12); „ასსურმა აღაშენა ნინევია“. მკვლევარი საკითხისთვის 
ნათლის მოსაფენად მკითხველს აცნობს იოანე ოქროპირის ქად- 

აგებიდან ნინეველთა ამბავს: როდესაც იონამ იქადაგა, ქალაქი 

ნინევი სამი დღის შემდეგ დაიქცა, მაშინ ნინეველნი „ყოველნივე 

ერთბამად ძაძა-შთაცმულ და ნაცარ თავსა გარდასხმულ იქმ- 

?'! 5. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 470 
2 იქვე, გვ. 471 

97



ნებოდეს, ყოველნი გლოვასა და მწუხარებასა შევარდებოდეს 
და თვით მეფე იგი მათი ძაძასა შთაიცუმოდა და ნაცარსა თავ- 
სა გარდაისხმიდა“.2ა ნაბუქოდონოსორმა გააპარტახა ნინევია 
ქრისტემდე 625 წელს. 

ვ. ნოზაძე წერს: „თავზე ნაცრის, მიწის დაყრა და აგრეთვე 
ნაცარში ჯდომა უდიდესი გლოვის აღმნიშვნელი იყო. ჩვეულება 
თითქმის ყველგან გავრცელებულა. სწორედ ეს წესი გლოვისა 
აღნიშნულია „ვეფხისტყაოსნის" ზემორე მოტანილი ლექსით.2% 

„ვეფხისტყაოსანში“ ვკითხულობთ: 

„კვლავ მოახსენა ვაზირმან სიტყვა ნაგუშინდელევი, 

რა გაიგონა, შესთვალა პასუხი არ-ნაგრძელევი: 

„შენ თუ უშმაგო გგონიხარ, ვარმცა ურია მე ლევი! 
კვლავ მაგის მეტად ნუ მისმენ თვარა მე სრულად გელევი!“ 

ამ სტროფში ვ. ნოზაძის ინტერესის სფეროში შემოდის 
გამოთქმა „მე ლევი“, უფრო სწორად – „ურია მე ლევი"“. ვახ- 

ტანგ მეფის კომენტარით: ლევი – თორმეტი ტომის ისრაილის 

ნათესავთაგანი იყო. ვ. ნოზაძის შენიშვნით, „ვეფხისტყაოსანში“ 

ტომთან არა გვაქვს საქმე.25 ურია ლევის ამბავს ვეცნობით მო- 

სეს პირველ წიგნში. ლევი არის მრისხანე, ბრაზიანი, ცოფიანი. 

სწორედ ასეთივეა, როგორც გაარკვია ვ. ნოზაძემ „ვეფხისტყ- 

აოსნის“ ურია ლევი, რომელსაც მეფე როსტევანი თავის თავს 

ადარებს.2% 
რუსთაველის ეპიკური ძეგლის „ეპილოგში“ დავითი ორჯერ 

იხსენიება. იგულისხმება თამარ მეფის მეულღლე დავით სოსლანი: 

„ქართველთა ღმრთისა დავითის, ვის მზე მსახურებს სარე- 

ბლად“; 

„დავითის ქნარნი, ვითა ვთქვნე, სიჩალხე, სიხაფეთანი“. 

დავითი, როგორც საკუთარი სახელი, ვრცელდება ჩვენში 

ბიბლიის შემოსვლიდან ბიბლიისავე ზეგავლენით. დავითი იყო 

23 სინური მრავალთავი, აკაკი შანიძის რედაქციით, თბ., 1959, გე. 107 
2რ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 451 

25 იქვე, გვ. 472 

იქვე, გვ. 473 2 = 6 

98



ისრაელთა მეფე ჩვენს ერამდე X საუკუნეში, რომელსაც ეკუთ- 
ვნის მარად ცოცხალი ფსალმუნთა წიგნი – „დავითნი“. 

მკვლევარი, „დავითთიან“ ერთად მსჯელობს „ვეფხისტყაო- 
სანში“ გამოვლენილ „გოლიათზე“. ბიბლიის მიხედვით, გოლიათი 
არის ფილისტიმელთა გმირი, რომელიც შურდულით განგმირა 
დავითმა (I მეფ. თავი 1). „გოლიათი“ პოემაში გამოყენებულია 
გმირთა დასახასიათებლად: 

„მათ სამთავე გოლიათთა მზისა ფერად ღაწვნი ღებნეს“; 
„ან ნახეთ თუ გოლიათი გული ვითა ამაგარა“. 
რუსთველოლოგი არ ივიწყებს კიდევ ერთ სახელს „როდია“: 

„დულარდუსტ არის დიაცი, მაგრა კლდე, ვითა ლოდია... 
მას უსხენ წვრილნი ძმის – წულნი: როსან და ერთი როდია“. 
ვ. ნოზაძე გვარწმუნებს: სახელისა „როდია“ განმარტება არ 

შემხვედრია. ყველას ჰგონია, რომ „როდია“ ვაჟის სახელია. თუმ- 
ცა ეს ასე არ არის. იგი ქალის სახელია. სწორედ იგი გამოყენე- 
ბულია „ვეფხისტყაოსანში“ დულარდუსტის ძმისწულის, ასულის 

აღსანიშნავად ეს სახელი „როდია“, – განაგრძობს მეცნიერი, – 

ქართველთა შორის იხმარებოდა. ცნობილია მეჩვიდმეტე საუკუ- 
ნის მხატვარი და მომღერალი ქალი როდია მიქელაძე.2)7 

„ვეფხისტყაოსნის სახელებზე მსჯელობისას ვ. ნოზა- 

ძე დაინტერესებულა „კაენით“ და „სალამანით“. ავთანდილმა 

ტარიელს აჩვენა ნესტანის რიდის ნაკვეთი, ტარიელს სუნთქვა 

შეეკრა: სულნი გაექცეს (გული შეუწუხდა)... მისნი ვერ გასძლენ 
პატიჟნი, ვერ კაენ, ვერცა სალამან. ე. ი. ტარიელის მწუხარებას 

ვერ გაუძლებდა ვერც კაენი და ვერც სალამანი“. მეცნიერი ეხე- 

ბა სამეცნიერო ლიტერატურაში გახმოვანებულ მოსაზრებებს 
„კაენსა“ და „სალამანზე“. ვ. ნოზაძე მათ აკრიტიკებს და ვეღარ 

შეიწყნარებს. მხედველობაში გვაქვს ნიკო მარის, იუსტინე აბუ- 

ლაძის, კ. კეკელიძის, ა. ბარამიძის, შ. ნუცუბიძის კონცეფციე- 

ბი. მას ვ. ნოზაძეც გამოურკვევლად ტოვებს. თუმცა შეგვახ- 

სენებს ბიბლიიდან იმ საილუსტრაციო მასალებს, სადაც „კაენი“ 

და „სალამანი“ ფიგურირებს, კერძოდ, კაენის მიერ თავისი ძმის 

?” ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 474 

99



აბელის მოკვლის ამბავს, რის გამოც უფალმა დაწყევლა იგი 

(დაბ. 4,10-12; 9,5). 
„და აღსდგეს წარწყმედა ერსა შორსა შენსა და ყოველნი 

მოზღუდვილობანი შენი ოხრიდენ, ვითარცა სალამან სახლისა 
იერობამისსა... ყველა შენი სიმაგრე დანგრეულ იქნება ისე, რო- 
გორც სალამან დაანგრია ბეთ“... (იოსე, 10,14). 

ვრცლად მსჯელობს ვ. ნოზაძე „ვეფხისტყაოსანში“ დაფიქ- 

სირებულ სიტყვაზე „ინდონი“ („ჰინდონი)?! პოემაში იგი გამ- 

ოყენებულია როგორც გეოგრაფიული სახელი, ასევე ნახმარია 

მეტაფორად ტარიელი თავის თავზე ამბობს: „ამირბარი ვარ, 

ხელმწიფე, სრულად ინდონი მმონებენ“. „იცით, ინდოთა სამეფო 
რაზმი, სრა-საჯდომია". „სადა ინდონი ბროლ-ვარდსა სარვენ 
გიშრისა სარვითა, მას მოვეშორვე, წამოვე სიჩქარით, არ სი- 

წყნარითა“. ამ მეტაფორულ გამოთქმას მკვლევარი ასე გვიხ- 

სნის: „ინდონი“ აქ არიან „შავნი“, ვითარცა თვით თინათინის 

შავნი წარბ-წამწამნი. სადაც „ინდონი“ თინათინის ბროლ-ვარდს 
(ვარდივით წითელ და ბროლივით თეთრ პირისახეს) სარვენ, 

სარებს უდგამენ, შემორტყმული არიან გიშრის (ძალიან შავი) 
სარებით ანუ შავი წამწამებით, მას მოვშორდიო.2!? 

გრძნობის დაკარგვის შემდეგ როცა ტარიელი მოსული- 

ერდა, მან „თვალნი აახვნა, შეირხა რაზმი ინდოთა ცტომისა“. 
თვალის ახელისას შეირხაო ტარიელის შავი წამწამები. „რაზმი 

ინდოთა ტომისა“ მეტაფორულად მიგვანიშნებს ტარიელის წამ- 
წამების სიშავეზე. 

ვ. ნოზაძის დაკვირვებით, რუსთაველის გარდა, შავ წამწამ- 
თა საჩვენებლად სიტყვა „ჰინდონი“ („ინდონი“") გამოუყენებია 
ჩახრუხაძესაც.22? „ვნახე რა სახე? შამბნარისა ხე ჰინდოთა ცვად 
ჰყონ ნამუხთალევად“; „ვნახე ჰინდონი, ვითა რინდონი რომე 

სჩნდის ზანგნი“. „თამარიანში“ ერთგან ვკითხულობთ: „ბრო- 

ლისა ველსა თვალუწდომელსა ინდონი ეყვნეს დამონებულად. 

2გ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება,, გვ. 477-481 

29 იქვე, გვ. 477 

2 იქვე 

100



ი. ლოლაშვილის განმარტებით, მეტაფორა „ბროლის ველი“ ნიშ- 

ნავს ბროლივით თეთრ პირისახეს „თვალუწდომელი ველი“ არის 
გაბადრული პირისახე, ხოლო ინდონი – წარბ-წამწამები. 

ვ. ნოზაძე ასახელებს, ასევე, „ქართლის ცხოვრებას“, სა- 
დაც მოხსენებულია „ჰინდოეთი“. მისი მითითებით, რასაკვირვე- 
ლია, ქართველებმა იცოდნენ, რომ ინდოეთის მცხოვრებნი შავნი 
არ არიან.“! ავტორი მიგვანიშნებს პ. ინგოროყვას რედაქციით 
გამოცემულ „ვეფხისტყაოსანზე, სადაც „ინდონის“ ნაცვლად 
იკითხება „ჰინდონი“. იქვეა გამომცემლის განმარტებაც: „ჰინ- 
დონი“ ზანგები არიან“.2 ვ. ნოზაძე პოემიდან გამოიხმობს ფრი- 

დონის ნათქვამს: „ამორნვეს ორნი მონანი, შავნი მართ ვითა 
ფისია“; „აქა მათ ზანგთა მონათა მზე მოიყვანეს ნავითა“. ამ 

„ორთა მონათა“ შესახებ ფატმანი ავთანდილს ეუბნება: „ორთა 

კაცთა, ტანად შავთა, თვით პირიცა ედგა შავი“; „ვუჩვენე: „ჰხე- 
დავთ, ინდოთა ტყვეთ ჰყვანან შუქნი რომელნი?“ 

აქ ფატმანიც გვარკვევს, რომ ეს „ორნი მონანი“ ყოფილან 

ზანგნი და ეს ზანგნი ყოფილან ინდონი. ამას ფატმანიც ადას- 

ტურებს ნესტანისადმი შეკითხვით: „იმა ზანგთა სით მოჰყვანდი 

შენ“. ასე რომ, ეს ინდონი ანუ ჰინდონი არიან ზანგნი,?? მაგრამ 
იქვე რუსთველოლოგი სვამს კითხვას: ვინ არიან ეს ინდონი- 

ჰინდონი-ზანგნი? არიან ისინი ინდოეთის მცხოვრებნი? ეს ყოვ- 

ლად შეუძლებელია, რადგან ინდუსტანის მცხოვრებნი არ არიან 

შავნი და არც ზანგნი...““ 
ვ. ნოზაძემ გაარკვია, რომ ბიბლიის თარგმანთა შემწეობით 

„ჰინდოეთი“ არის ეთიოპია, აბისონია, „ჰინდონი“ არიან ეთიო- 

პელნი: „მოვიდენ მოციქულნი ეგვიპტით, ჰინდოეთმან უსწროს 

ხელის მოცემა ღმრთისა“ (ფს. 86, 4). მკვლევარი გვამცნობს, 

რომ პროფესორ რობერტ ბლეკს სახელი „ინდოეთი“ ნათარგმნი 

აქვს ლათინურად სიტყვით - „ეთიოპია“. კ. კეკელიძის თანახ- 

22 

22 

223 

ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 478 

იქვე 
იქვე 
იქვე 

224 

101



მად, ეთიოპელნი ანუ ჰაბაშნი გაქრისტიანდნენ იმ დროს, როდე- 
საც ქართველებმა მიილეს ქრისტიანობა. ამ დიდი მეცნიერის 
თქმით, ძველად ეთიოპიას ეძახდნენ კოლხიდასაც, ესე იგი 
დასავლეთ საქართველოს. 

ვ. ნოზაძეს ფრანგული ენციკლოპედიიდან მოაქვს ამონარ- 
იდი, სადაც ვკითხულობთ: ძველად ამ სიტყვას (ეთიოპელნი) ნე- 
გრებსაც ანუ შავ ხალხებსაც უწოდებდნენ, მაგრამ ნამდვილად 

კი ეთიოპელნი არიან მოსახლეობის ის ჯგუფნი, რომელთაც 
აქვთ მზისაგან გარუჯული ფერი, ღრმა შავგვრემანი; ისინი ნე- 
გრებისაგან სავსებით განსხვავდებიან პირისახის სწორი ხაზე- 

ბით, ხშირად სწორი ცხვირითა და გამოკვეთილი ნიკაპით.229 
ამდენად, მეცნიერს საბოლოოდ გამორკვეულად მიაჩნია, 

რომ ინდოეთი - ჰინდოეთი ეწოდებოდა აგრეთვე ეთიოპიასაც 

და ეთიოპელნი შავ ხალხად წარმოედგინათ მისი დაკვირვებით, 
ბიბლიის მიხედვითაც უნდა იწერებოდეს „ჰინდონი“, როგორც 
ეს „ვეფხისტყაოსნის“ ზოგ ხელნაწერში ყოფილა: „ჰინდოთა 

რაზმი ჩემად კლვად თქვა“, „სად ჰინდონი ბროლვარდსა სარ- 

ვენ"; „შეიძრა რაზმი ჰინდოთა ტომისა“. ყველგან აქ „ჰინდონი“ 

არიან ეთიოპელნი ანუ შავნი, ზაგნი, ნეგრნი.229 

„ვეფხისტყაოსანში" სიტყვა „კლდე“ გამოყენებულია, რო- 

გორც სიმბოლო სიმტკიცისა, სიმაგრისა დულარდუსტ არის 

დიაცი, მაგრა კლდე, ვითა ლოდია“. ამ სიტყვას ყურადღება 

მიაქცია ვ. ნოზაძემ. მისი თქმით, „კლდე“ უძველეს აღმოსავ- 

ლეთში ცნობილი ყოფილა, ვითარცა ღმერთის აღმნიშვნელი. 

იგი გვაუწყებს, რომ ბიბლიაშიც ღმერთს ეწოდება „კლდე“ (ფს. 

31,4). სიტყვით „კლდე“ დახასიათებულია თვითონ ქრისტე: „რა- 
მეთუ სუმიდეს იგინი სულიერსა მისგან კლდისა, რომელსაცა 

შეუდგეს. ხოლო კლდე იყო ქრისტე“ ( კორ. 10,4). „კლდე“, 
როგორც სიმტკიცის, სიმაგრის სიმბოლო, გავრცელებულია 

ხელმწიფეზეც. ცნება „კლდე“, რომლითაც „ვეფხისტყაოსანში“" 

ხელმწიფე არის დახასიათებული, არის სიმბოლო, რომლითაც 

25 შდრ. ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 481 

-% იქვე 

102



უძველეს ხანაში წარმართულნი ღმერთნი შეიმკობოდნენ და 
რომელი სახელითაც ბიბლიით ღმერთიც და ქრისტეც არის შე- 

ქებული.?” 
ვ. ნოზაძე მკითხველის ყურადღებას ამახვილებს „ვეფხ- 

ისტყაოსნის“ ისეთ სიტყვებზე, რომელთა გაგება შესაძლებელია 
უწინარესად ბიბლიის დახმარებით, რომელთა განმარტება და 
შინაარსის დადება შეიძლება მარტო ბიბლიის მეშვეობით. მისი 
აზრით, ასეთ სიტყვათა და ცნებათა განხილვა პოემის მსო- 

ფლმხედველობით ცნებათა დადგენაში დაგვეხმარება. 
ნაშრომში ამ მიმართულებით მსჯელობა იწყება „მოციქულ- 

ზე"“. მის სასულიერო და საერო შინაარსობრივ დატვირთვაზე. 
ავტორი „ვეფხისტყაოსნის“ ყველა იმ ეპიზოდს მოაგონებს, სა- 

დაც ცნება „მოციქული“ ფიგურირებს. მკვლევარი გამოყოფს 

მოციქულობის ოთხ სახეობას: 1. მოციქული დესპანი-მეფისა 

მეფესთან; 2. მოციქული სამხედრო ზავისათვის; 3. მოციქული 
პოლიტიკური – სახელმწიფო საქმეთა ამბავის მაცნე; 4. მო- 

ციქული მთხრობელი და მოვლინებული. გარდა ამისა, პოემაში 
არის კიდევ ერთი გვარი მოციქულობისა, რომელიც არც სამე- 

ფოა, არც პოლიტიკური, არც სამხედრო და არც საამხანაგო, ეს 
არის მოციქული ქრისტიანული – აპოსტოლოს“.29 გამომდინარე 
აქედან, თავის ადგილს იკავებს ავთანდილის ანდერძიდან შემ- 

დეგი სტროფი: 

„ნაგიკითხავს, სიყვარულსა მოციქულნი რაგვარ წერენ? 
ვით იტყვიან, ვით აქებენ? ცან ცნობანი მიაფერენ, 

„სიყვარული აგვამაღლებს“, ვით ეჟვანნი ამას ჟღერენ, 

შენ არ სჯერხარ, უსწავლელნი კაცნი ვითმცა შევაჯერენ“. 

ეს სიტყვები მიმართულია ავთანდილის მხრიდან როსტე- 

ვანისადმი. აქ გამოთქმული აზრი მოციქულთა და სიყვარულის 

შესახებ ქრისტიანულია და ამას მეცნიერი ამტკიცებს კიდეც 

სახარების წიგნებზე დაყრდნობით. ახალი აღთქმიდან მას შე- 

2 შდრ. ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 485-486; იხ. 
აგრეთვე ტ. მოსია, საღვთო სახისმეტყველება. 1995, გვ. 44-47 

2 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსნის ღმრთისმეტყველება, გვ. 486-488 

103



საბამისი საილუსტრაციო მასალები აქვს ამოკრებილი. ზოგი- 
ერთს ჩვენც გავიმეორებთ: „სიყვარული სულ გრძელ არს და 
ტკბილ, სიყვარულსა არა ჰშურნ, სიყვარული არ მაღლოინ, არ 
განლაღის, არა სარცხვინელ იქმნას, არა ეძიებნ თვისასა, არა 
შეჰრაცხნის ბოროტი, არა უხარინ სიცრუესა ზედა, არამედ უხ- 
არინ ჭეშმარიტებასა ზედა... სიყვარული არა სადა დავარდების 
((I კორ. 13,4-8); „საყვარელნო, ვიყუარებოდეთ ურთიერთარს, 

რამეთუ სიყუარული ღმრთისაგან არს“ ((I იოანე, 4,7). 

რუსთველოლოგის მიერ გამოტანილი დასკვნით, ის მო- 
ციქულნი, რომელთაც ავთანდილი თავის ანდერძში იხსენიებს, 

არიან ქრისტიანი მოციქულნი. ვ. ნოზაძე შეგვახსენებს „ვეფხ- 

ისტყაოსანში“ დაფიქსირებულ „სასწაულს“: „ვისცა ვუჩვენი, 

უკვირდის, ლმრთისაგან თქვის სასწაულად“. აქ საუბარია იმ 
რიდის გამო, რომელიც ტარიელმა ხატაეთში მოიპოვა და შემ- 

დეგ იგი ნესტანს მიუძღვნა. მეცნიერი „სასწაულის“ კატეხიზ- 
მოსეულ განმარტებას გვაზიარებს: „სასწაულნი არიან საქმენი, 

რომელთა შესრულება არ შეიძლება არც ძალით, არც კაცის 
ხელით, არამედ მხოლოდ ღმერთის ყოვლადი ძლიერებით. ვინც 

ჭეშმარიტად სასწაულთ ქმნის, იგი მოქმედებს ღმერთის ძა- 

ლით“. სიტყვა „სასწაული“ ბიბლიაში ხშირად იხმარება. 
მკვლევრის თქმით: „ვეფხისტყაოსანში“ ხატაური რიდე 

იმდენად არაჩველებრივი იყო თავის ნაკეთობით, რომ იგი კა- 

ცის ხელოვნებით მოქსოვილად არ ჩაითვლებოდა და ამიტომ 

ღმრთისაგან სასწაულად ჩასთვალეს“.2? აქვე ავტორი მოგვა- 
გონებს, რომ ქრისტიანულ რელიგიურ ფილოსოფიაში სასწაუ- 

ლი მიჩნეულია, ვით ისტორიული მოვლენა: სასწაულის შესახებ 

დებულება იმას ემყარება, რომ ღმერთმა შექმნა არარაისაგან 

ყველაფერი და თუ ეს ასეა, ღმერთსაც შეუძლია რაც სურს, 
ის შესცვალოსო, წმიდა მამა ტერტულიანეს თქმით, აღდგომა 

შესაძლებელია, რადგან ღმერთმა შექმნა ყველაფერი და მასვე 
( 230 შეუძლია ხორცთა გაცოცხლება და აღდგომაც“. 

29 3, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 490 

- იქვე 

104.



ვ. ნოზაძე ეხება „აღვსების“ ცნებას „ვეფხისტყაოსანში“: 
„სიძე მოვიდა, გარდახდა, დღე ჰგვანდა არს აღვსებისა“. ლოგი- 
კურია მეცნიერის მიერ მკითხველისთვის უწონარესად შეხსენე- 
ბა ვახტანგ მეექვსისეული კომენტარისა: „აღვსება ალდგომა 
არს და ქართველი კაცისათვის უთქვამს რუსთველსაო“.23! 

„ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველების”“ ავტორი ხაზს 
უსვამს ცნება „აღვსების" ორგვარ მნიშვნელობას: 1. აღვსება- 
აღდგომის დღე; 2. აღვსება-შესრულება. ამ მხრივ სათანადო 
ნიმუშები, უპირველესად, მოხმობილია „შუშანიკის წამებიდან": 
„და ვითარ აღივსებოდა მეექვსე წელი საპყრობილესა შინა“. აქ 

„აღვსება“ არის შესრულება; „და ვითარ მოიწია აღვსებისა ორშ- 
აბათი““. აქ „აღვსების ორშაბათი“ არის „აღდგომის ორშაბათი“. 
„აბოს წამებაშიც“ ვკითხულობთ: „დღესა დღესასწაულსა აღვსე- 
ბასა, აღდგომასა“. 

მკვლევრის შენიშვნი„თ რუსთაველის გამონათქვამის 
განმარტება ასეთია: სიძე მოვიდა, გარდახდა (ჩამოხტა ცხენი- 
დან). ეს დღე ჰგავდა აღდგომის დღეს, აღვსების, ლხინისა და 
სიხარულის დღეს.2272 

საინტერესო დაკვირვებებს აწარმოებს ვ. ნოზაძე „წიგნის“ 
ცნებაზე „ვეფხისტყაოსანში“. მან გაარკვია, რომ რუსთაველის 
პოემაში „წიგნი" სხვადასხვა სახისა და შინაარსისა არის: 1. 
მოკითხვის წიგნი; 2. ბრძანებითი წიგნი; 3. სააშიკო წიგნი; 4. 

საწვეველი წიგნი; 5. ანდერძი – წიგნი; 6. დიპლომატიური წიგნი; 
7. მოხსენება-წიგნი; 8. საფიცარი წიგნი; 9. მუსაფი-წიგნი; 10. 

ბიბლია – წიგნი.233 
მოკითხვისა და ამბავის წიგნი: ავთანდილის დავალება 

შერმადინისადმი როსტევანისათვის მის ნაცვლად „წიგნის“ მი- 

წერის თაობაზე: „წიგნსა წერდი ჩემს მაგიერ, უფასოსა სძღ- 

ვენს სძღვნიდი“. სამშობიაროდ დაწოლილი დედოფლის ამბავს 
ფარსადან მეფე ხელქვეითებს სასწრაფო წერილებით ატყო- 

2 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 490 

-% იქვე, გვ. 491 
3) იქვე. გვ. 491-495 

105



ბინებდა: „წიგნი წიგნსა ეწეოდა, დედოფალი ოდეს შობდა”. 

ტარიელის ნათქვამი: „მონამან წიგნი მომართვა, მე წავიკითხე 
ნებისა: წიგნსა შევატყვე, ლამობდა შეყრისა მოსწრაფებასა“. 
სხვა მრავალი ნიმუში აქვს დამოწმებული მკვლევარს, რომელთა 
გამეორებას არ შევუდგებით. ქვემოთაც თითო-ოროლა ნიმუშს 
დავიმოწმებთ. 

წიგნი ბრძანებითი: სამეფოს ფარულად დატოვებისას 
ავთანდილი შერმადინს წიგნს გადასცემს: „წიგნსა მოგცემ, 
გმორჩილებდენ, ვინცა იყოს ჩემი ხასი“ ხელქვეითებს მისწერს: 

„წიგნი ჩემი მოისმინეთ, ყოვლნო, ერთგან შემოყრილნო“, 

წიგნი სააშიკო: სააშიკო წიგნი წერილია სიყვარულის შეს- 
ახებ. ტარიელს მოვუსმინოთ: „შემოვიდა, სააშიკო წიგნი მომ- 

ცა, წავიკითხე". ტარიელი ასმათის წიგნი – წერილიდან გებუ- 
ლობს სიყვარულის ამბავს: „ამა წიგნმან გაგაგონოს, ჩემთვის 

რაცა უთქმევია“. ქაჯეთის ციხიდან ნესტანი ტარიელს წერილს 

(წიგნს) უგზავნის: „ჰე, ჩემო, ესე უსტარი არს ჩემგან მონაღ- 
ვაწები: ტანი კალმად მაქვს, კალამი ნაღველსა ამონაწები“. 

წიგნი საწვეველი: ვ. ნოზაძის შენიშვნით, „ვეფხისტყაოსან- 

ში“ არის ის წერილი, რომელსაც ჩვენს დროში „დაპატიჟების 

ბარათი“ ჰქვია.2“% მოსაწვევ წერილს, „საწვეველს“ ფატმანი უგ- 

ზავნის ავთანდილს: „მას ღამესა საწვეველი რა მიართვეს წიგნი 
ყმასა“. 

ანდერძის წიგნი: ავთანდილმა ანდერძი საკუთარი ხელით 

დაწერა: „გასრულდა ჩემი ანდერძი, ჩემგან ნაწერი ხელითა“. ამ 
წიგნს ვ. ნოზაძე იურიდიულ წერილს უწოდებს. სადაც კონკრე- 
ტულად აღნიშნულია, რომ იგი საკუთარი ხელით არის დაწერი- 
ლი, როგორც ანდერძის დამამტკიცებელი. 2% 

წიგნი დიპლომატიური: ვ. ნოზაძეს მოვუსმინოთ: ხატაეთ- 

თან ომის დაწყებამდე ტარიელმა რამაზ მეფეს მისწერა: „ინ- 

დოეთის მეფის ყმა ხარ, ჩვენი ხელქვეითი და სათანადო გა- 

დასახადი უნდა მოგვართვაო. ამ შინაარსით – გავგზავნე კაცი 

24 ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 493 

79 იქვე, 493 

106



ხატაეთს და წიგნი ჩემმაგიერი. ამაზე მას რამაზმა მიუწერა: 
„რამაზ მეფე წიგნსა გიწერ ტარიერსა... გამიკვირდა: რა ეწერა 
წიგნსა შენგან მონაწერსა... ამას მეტსა ნუმცა ვნახავ კვლავცა 
წიგნსა შენ მიერსა“. ამ უკანასკნელი „წიგნით“ ხატაეთსა და ინ- 
დოეთს შორის ურთიერთობა შეწყდა და ომი დაიწყო.2% 

მოხსენება წიგნი: წიგნი – მოხსენება არის აღწერა იმ ამბავი- 
სა, რომლის მონაწილე სხვას უგზავნის. ტარიელი ფარსადანს 

აცნობებს ხატაეთის დაპყრობის გამო – „წიგნი დავწერე“ და 
ამით არის ომის ამბავი მოთხრობილი. 

წიგნი საფიცარი: ვ. ნოზაძე წერს: ნესტანი და ტარიელი 

ერთმანეთს სიყვარულს ეფიცებიან და ფიცის დასამტკიცებლად 
ისინი წმინდა ქმედებას მიმართავენ: ფიცულობენ „საფიცარ 
წიგნზე“. აქ საფიცარი წიგნი არის საღმრთო წერილი, წმიდა 
წიგნი. ტარიელი ამბობს: „ზედა წიგნსა საფიცარსა შევჰფიცე 

და შემომფიცა“. ამ წიგნისა გამორკვევა მეცნიერს ადვილი 

ეჩვენება, რადგან მისთვის ცნობილია თუ რა წიგნი ჰქონდა 
ნესტანს, როდესაც თავისი თავის გასამართლებლად ტარიელმა 

ხელთ აიღო წიგნი დასაფიცებლად – „შევხედე, ვნახე სასთუმ- 
ალს მუსაფი გაშლილ მდებარე, ავიღე, ავდეგ, მე ლმრთისა და 

მერმე მათი მქებარე“. „მუსაფი“ ისლამური საღმრთო წერილია, 
“ 237 იგივე „ყურანი". 

ბიბლია – წიგნი: ვ. ნოზაძე მსჯელობას იწყებს ავთანდილის 

მიერ ფატმანის დასაწყნარებლად ერთი „წიგნიდან“ მოხმობილი 

ბრძნული გამონათქვამიდან: 
„ავთანდილ უთხრა: „ნუ გეშის, წიგნსაცა აგრე სწერია: 

მოყვარე მტერი ყოვლისა მტრისაგან უფრო მტერია, 

არ მიენდობის გულითა, თუ კაცი მეცნიერია“. 

მკვლევარი შესდგომია იმის ძიებას თუ რომელ „წიგნში“ 
იკითხება ეს ბრძნული აზრი. იგი დამტკიცებულად ამბობს, რომ 

„ყურანში“ მას ვერ შეხვდებით. ცხადია, იგი მიადგა „ბიბლიას". 

რომელიც საერთაშორისოდ ხმარებული ბერძნული სიტყვააა 

% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 493 
27 იქვე, გვ. 493-494 

107



და სალმრთო წერილს („წიგნს") ეწოდება. ვ. ნოზაძემ „გეფხ- 
ისტყაოსნიდან“ ზემოთ დამოწმებული ბრძნული გამონათქვამის 
პარალელებს მიაგნო ძველ აღთქმაში: „ყოველი მეგობარი იტყ- 
ვის, დავემეგობრე მას მეცა, არამედ არს მეგობარი სახელით, 
გარნა მეგობარი. მწუხარება არ დაადგრების თუ სიკვდილამდე 
მოყვარე და მეგობარი შეიცვალნენ მტრებად“ (ისო ძე ზირაქი- 
სა, 37, 1-2). 

იერემია წინასწარმეტყველი ამბობს „კაცად კაცადი 

მოყვრისაგან თვისისა ერიდენით და ძმათა თქუენთა ნუ ეს- 
ავთ, რამეთუ ყოველი ძმა წიხლითა წიხლვიდეს და ყოველი 

მეგობარი ზაკულად ვიდოდეს, კაცად კაცადი ძვინად მოყვრისა 
თვისისა მოკითხვარობს... ენა მათ მზაკვარებ პირისა მათისანი. 

მოყვასსა თვისსა ჰზრახავს მშვიდობითა და გულსა თვისსა 
შორის აქვს მტერობა“ (იერ. 9,4-8). ახალ ალთქმაშიც ვკითხუ- 

ლობთ: „და მტერ იყვნეს კაცისა სახლეულნი თვისნი“ (მათე, 10, 
16). მეცნიერის დასკვნით, „წიგნი“, რომლის შესახებ ავთანდი- 

ლი ლაპარაკობს და საიდანაც მას აღნიშნული აზრი მოაქვს – 
„მოყვარე მტერი ყოვლისგან მტრისაგან უფრო მტერიაო – არის 

„ბიბლია – წიგნი“.238 

„შიში შეიქმს სიყვარულსა": „ვეფხისტყაოსნის" ამ გამ- 
ონათქვამს ვ. ნოზაძე ყურადღების მიღმა არ დაუტოვებია. იგი 
იმ ეპიზოდს იხსენებს, სადაც ვეცნობით ავთანდილის მიერ 

საზლვაო ბრძოლაში მეკობრეთა დამარცხებას. მან არ დახოცა 
ისინი, რადგან ევედრებოდნენ, არ დაგვხოცოო და იქვე მოისმის 

სიტყვები: „მართლა იტყვის მოციქული: კშიში შეიქმს სიყვარულ- 

სა“. ბიბლიის ზედმიწევნით მცოდნე მკვლევარი ურყევად გვის- 

აბუთებს, რომ ასეთი აზრი არც ერთ მოციქულს არ გამოუთქ- 

ვამს. ყველა მოციქული სიყვარულს მაღლა აყენებს და მისგან 

ყოველ შიშს განაშორებს.27 „რამეთუ არ მომცა ჩვენ ღმერთმან 
სული მოშიშებისა, არამედ ძლიერებისა და სიწმიდისა" (ტიმ. 

1,7). შიში არ არის სიყვარულსა თანა, სრულმან სიყვარულმან 

ჭ ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 495 

იქვე 

108



გარე განდევნოს შიში (I იონ, 4, 18). 
გ. ნოზაძის აზრით, „შიში შეიქმს სიყვარულსა“, მართალია, 

არც ერთ მოციქულს არ უთქვამს, მაგრამ შესაძლებელია იმის 

დაშვება, რომ ეს გამოთქმა საღმრთო წერილის გადაკეთების 
ნიადაგზეა გახმოვანებული. ნიმუშისთვის მოხმობილია: „შიში 
დაადგენს გზათა ზედა სიყვარულისათა“" (ზირ. 1, 13). მკვლ- 
ევარი განაგრძობს: „ამ აზრს ეხმაურება წმიდა მამა კირილე 
ალექსანდრიელი, როდესაც ამბობს: რწმენა არის საფუძველი 
სიყვარულისა, თვით სიყვარული არის უდიდესი სიკეთე, რომ- 

ელი ჩვენ ღმერთს მიგვამსგავსებს და მასთან გვაერთიანებს, 

რწმენის შემდეგ წარმოიშვება შიში, იმედი და სინანული. ამათ 

კი მივყავართ სიყვარულთან და ცოდნასთან“.24 

თხა და მგელი ერთად ძოვდეს: „ვეფხისტყაოსანში“ ვკითხ- 

ულობთ: 
„ყოვლთა სწორად წყალობასა, ვითა თოვლსა მოათოვდეს, 
ობოლ-ქვრივნი დაამდიდრეს და გლახაკნი არ ითხოვდეს, 
ავის მქმნელნი დააშინეს, კრავნი ცხვართა ვერ უწოვდეს. 

შიგან მათთა საბრძანისთა თხა და მგელი ერთგან ძოვდეს“. 

ამასთან დაკავშირებით ვ. ნოზაძე წერს: „შესანიშნავია ეს 

ესქატოლოგიური სურათი. აქ დახატულია: 1. სახელმწიფოთა 
ურთიერთისადმი სიყვარული; 2. მათი სახელმწიფოებრივი მეგო- 

ბრული კავშირი; 3. ამ კავშირის ხრმლით დაცვა თავდამსხმელთა 
წინააღმდეგ; 4 გაძლიერება გამდიდრება მოკავშირე სახელმწი- 

ფოთა ... ამ მოკავშირეთა სახელმწიფოებში ხელმწიფენი ყველას 

წყალობას მოათოვენ; ქვრივ-ობოლთა და გლახაკთა ამდიდრე- 
ბენ, მათ საბრძანებელში თხა და მგელი ერთად სძოვენ“.2! 

ამ უგანათლებულეს და ერუდიტ რუსთველოლოგს დაძე- 
ბნილი აქვს წყაროები გამოთქმისა – „თხა და მგელი ერთად 

ძოვდეს“, ამ წყაროებს მეცნიერი, უწინარესად, ბიბლიაში პოუ- 

ლობს, კერძოდ, ესაია წინასწარმეტყველის წიგნში: „მაშინ 
ძოვდეს მგელი კრავთა თანა, ვეფხი თიკანთა თანა განისვენებ- 

24 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 496 
2 იქვე, გვ. 497 

109



დეს და ზვარაკი (ნასუქარი ხბო) და ლომი და კურო ერთად 
ძოვდენ... ლომი ვითარცა ხარი ბზესა ჭამდეს... მაშინ მგელნი 
და კრავნი ძოვდენ ერთბამად“. აქვე მკვლევარი მიგვითითებს 
იმ თხზულებებზე, სადაც საანალიზო გამონათქვამი ფიგური- 

რებს: „ცხვარი და მგელი ერთად სეირნობდნენ, ერთად წყალსა 
სვამდნენ“ (ფირდოუსის „შაჰ-ნამე"); „რამინი როდესაც გახელმ- 
წიფდაო - ველი გალხინიანდეს, მთხოველი გამდიდრდეს, ცხ- 
ვარი მგელთა თანა ძოვდეს“ (ვისრამიანი). 

ძისაგან ითავსებოდა. როსტევან არაბთა მეფემ სიცოცხ- 
ლეშივე გადაწყვიტა თინათინის გამეფება. მეფის ერთადერთი 

ასული მორცხვობდა: საკუთარი თავი არ მიაჩნდა სამეფო ტახ- 
ტზე მამის შეცვლის ღირსად: 

„მამისა ტახტსა საჯდომლად თავი არ ეღირსებოდა, 
ამად ტირს, ბალი ვარდისა ცრემლითა აივსებოდა. 

მამა სწვრთის: „მამა ყოველი ძისაგან ითავსებოდა, 

ამისად ქმნამდის დამწველი ცეცხლი არ დამევსებოდა". 

ამ სტროფის მესამე ტაეპის შინაარსზე ვ. ნოზაძე საფუძვ- 
ლიანად დაფიქრებულა.“? მას, უპირველესად, ყურადღება მიუ- 
ქცევია იმ გარემოებისათვის, რომ ზოგიერთ მკვლევართა L(ს. 

ყუბანეიშვილი, ა. ბარამიძე) რედაქციით გამოცემულ ვარიან- 

ტებში ეს ტაეპი ასეა დაბეჭდილი: „მეფე სწვრთის: მამა ყოველთა 

ძისაგან ითავსებოდა“, ან კიდევ: „მეფე სწვრთის: „მამა ყოვლი- 

სა ძისაგან ითავსებოდა“. ვახტანგისეულ გამოცემაში იკითხება 
„მამა ყოველი“. რადგან ვახტანგ მეფე ვახსენეთ, ალვნიშნავთ, 

რომ ვ. ნოზაძეს საანალიზო ტაეპთან დაკავშირებით დამოწ- 

მებული აქვს პირველი მეფე – კომენტატორის თვალსაზრისი: 

„მამა ყოველთა ღმერთია და უბნობს (როსტევანი) ყოვლისა მამა 
მეფეს სწვრთნიდაო, იმან აქნევინაო და ძე ქრისტეს უბნობს, 

ის ითავსებსო“. ეს განმარტება რუსთველოლოგიურ მეცნიერე- 

ბაში შემდგომი დროის კვლევა-ძიებამ სავსებით სამარლიანად 

არ გაიზიარა. 
ვ. ნოზაძე სწორად თვლის, რომ თუ იმ ვარიანტს გავით- 

24 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება; გვ. 497-498 

110



ვალისწინებთ, სადაც იკითხება „მამა ყოველთა“ და „მამა ყოვ- 

ლისა“, მაშინ მას მხოლოდ რელიგიური აზრი და მნიშვნელობა 
მიენიჭება, ვინაიდან „მამა ყოველთა“ არის ქრისტიანული თეო- 
ლოგიის ცნება ჯერ თავისთავად და მერმე ძესთან დაკავშირე- 

ბითა: „მამა ყოველთა ძისაგან ითავსებოდა ნიშნავს: „მამა ყოვ- 
ელთა (მამა -ღმერთი) ძისაგან (იესო ქრისტესაგან) ითავსებოდა. 
ესე იგი: მამა-ღმერთი ძე-ღმერთში თავსდება, მისი თანაარსია 

და თანამესაყდრე, არის სრული ღმრთეებითა. ამგვარად, „მამა 
ყოველთა ძისაგან ითავსებოდა არის ქრისტიანული ღმრთისმ- 

« 243 ეტყველების დებულება”. 
სავსებით ლოგიკურია ვ. ნოზაძის მიერ უარყოფა „ვეფხ- 

ისტყაოსნის“ იმ რედაქციათა გამოცემებისა, სადაც „მამა ყოვე- 
ლი“ ჩანაცვლებულია შესაიტყვებებით: „მამა ყოველთა“, „მამა 

ყოვლისა“. იგი იზიარებს ამ ტაეპთან დაკავშირებით ტრადიცი- 

ულ შეხედულებას: „მამა ყოველი ძისაგან ითავსებოდა“ ნიშნავს: 
თითოეული მამა იცგლებოდა ძის, შვილის მიერ, ყოველი მამის 

ნაცვლად შვილი რჩება. მის სამაგიეროდ იმყოფება, ან „ყოველი 

მამის ალაგს ძე იჭერდა, როგორც ეს აკად. აკ. შანიძეს აქვს 

განმარტებული.24 
„არა აქვს კეისარობა“. ცნება „კეისარი“ „ვეფხისტყაოსან- 

ში“ მხოლოდ ერთხელ გვხგვდება. 

„მეფე რა დაჯდა, არა ჭირს ხელისა მიუმცთარობა, 

სხვად პატრონია, მართ ოდენ არა აქვს კეისარობა“. 
ტარიელის მამა სარიდანი ერთიანი ინდოეთის მეფის 

ფარსადანის ყმად გახდომის შემდეგაც კვლავ მეფედ დარჩა, 
როგორც ხელისუფლებით ძალმოსილი, საუბარია გაერთიანებ- 

ული ინდოეთის ფარგლებს გარეთ ჯერ კიდევ მყოფი სამეფოს 

მეფე-პატრონობაზე, რომელიც მოგვიანებით სარიდახმა ერ- 

თიან ქვეყანას თავისივე ნებით შემოუერთა. ვ. ნოზაძის თქმით, 

კეისარობა არის უზენაესი დამოუკიდებელი ხელისუფლების 

გამოსახულება, რომელიც ბიბლიიდან არისო „ვეფხისტყაოსან- 

% 5. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 497-498 

% იქვე, გვ. 497 

111



ში" შეტანილი.7?" ნათქვამს მეცნიერი თანვე აახლებს შესაბამის 
პარალელს: „ხოლო მათ იესოს მიართვეს და ჰრქვა მათ: ვისი 
არს ხატი ესე და ზედწერილი? ხოლო მათ ჰრქვეს: კეისრისა“ 
(მარკ. 12, 16); „მიეცით კეისრისა კეისარსა და ლმრთისა ღმერ- 

თსა“ (მარკ. 12, 17). 

ყველგან აქ „კეისარი“ არის უმაღლესი ხელისუფლების 
თვითმპყრობელი მეფე. დამოუკიდებელი და სწორედ ამ მნიშ- 
ვნელობით ეს ცხნება „კეისარი“ იხმარება „ვეფხისტყაოსანში"“, 

ცხადია, რუსთაველის პოემის „კეისარი“ არ არის ბიზანტიური 

საკარისკაცო სახელწოდება. ირკვევა, რომ „ვეფხისტყაოსნის“ 

»„კეისარი"“ არის უზენაესი ხელისუფალი მეფე, თვითმპყრობე- 
246 ლი, 

„მისცა სკიპტრა“. ბერძნული სიტყვა „სკიპტრა“ მოგვე- 

პოვება „ვეფხისტყაოსანში": „მისცა სკიპტრა და შემოსა მეფეთა 
სამოსელითა“. ვ. ნოზაძე ფიქრობს, რომ „სკიპტრა“ ქართულ 

ენაში და რუსთველის თხზულებაში შესული და დამკვიდრებუ- 
ლია ან ბიბლიის მეშვეობით, ან პირდაპირ ბიზანტიური გან- 
რიგების გავლენით. მკვლევარს შესაბამისი მასალები მოაქვს 

ბიბლიიდან: „უმცირესი სკიპტრისა.. ყოვლისაგან სკიპტრისა“ 

(, მეფ. 8, 21); „და სკიპტრა ეგვიპტისა მოსპოს“; „ვიდრემდის 

მიეღო მას სკიპტრა მეფობისა“ (სიბ. სოლ. 18,14) როდესაც 

რუსთაველი ამბობს: „მისცა სკიპტრა და შემოსა მეფეთა სამო- 
სელითა“, გულისხმობს თინათინის კეისარობას, მის უზენაესო- 

ბას და თვითმპრობელობას ამტკიცებს.“ 
თავსა გვირგვინი. პოემაში მოთხრობილია როსტევანის მიერ 

თინათინისთვის გვირგვინის დადგმა ტახ·ტზე აყვანისას: „დასვა 

და თავსა გვირგვინი დასდგა თავისა ხელითა“. გულანშაროში, 

მეფე-სურხავის სასახლეში ნესტანს „დაადგეს თავსა გვირგვინი 
ერთობილისა ლაღისა“. ვით სიმბოლო დედოფლად გახდიმისა. 

თუმცა ნესტანმა არ ინება დედოფლობა და „მოიხადა გვირგ- 

%9 5, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება. გვ. 498 
2% იქვე, გვ. 497-498 

“”. იქვე, გვ. 499 

112



ვინიცა გამჭვირვალი, ვითა ლალი“. იგი სასახლიდან გაიპარა . 
ვ. ნოზაძე ასკვნის, რომ „ვეფხისტყაოსნის“ გვირგვინი“ 

არის ქრისტიანული სამეფო ნიშანი. ეს წესი გვირგვინის დადგ- 
მისა საერო კაცის მიერ, თვით მეფის მიერ, საქართველოშიც 

განმტკიცებული იყო, როგორც ეს რუსთველის თხზულებაშია 

ალწერილი.24% 
ზღვისა ჭიპი. დავარმა მონა-ზანგებს უბრძანა ნესტანის გა- 

დაკარგვის თაობაზე: 

„მან უთხრა: „წადით, დაკარგეთ მუნ, სადა ზღვისა ჭიპია, 
წმიდისა წყალი ვერ ნახოს, მყინვარე; ვერცა ლიპია“. 

ესე იგი: წადით, ნესტანი გადაკარგეთ და მიიყვანეთ ისეთ 
ადგილას, სადაც არისო ზღვის ჭიპი, სადაც ვერ ნახოს მყინ- 

ვარე-ცივი წყალი და ვერ ნახოს ვერცა ლიპია (მთელი ადგილი 
გაყინული). გამოდის, რომ ის ადგილი, სადაც ნესტანი უნდა მი- 
იყვანონ, არის ცხელი ჰავის ადგილი, სადაც ცივი წმინდა წყალი 

არ მოიპოვება, სადაც არ არის ლიპიანი ანუ გაყინული ადგილი. 

ასე რომ, ეს ადგილი არის უზამთრო, მუდმივი ცხელი ჰავისა.24? 

ვ. ნოზაძის დაკვირვების საგნად ქცეულა სინტაგმა „ზღ- 
ვისა ჭიპი". მისი თქმით: ებრაელთა და ქრისტიანთა რწმენის 

თანახმად, მსოფლიოს ჭიპი არის წმიდა ქალაქი იერუსალიმი, 
ხოლო მაჰმადიანთათვის ქვეყნის ჭიპი იყო მექა. ამრიგად, 

„ჭიპი ქვეყნისა“ არის შუაგული ქვეყნისა, მთელ მსოფლიოსი.29 

გამოთქმას „ქვეყნის ჭიპი“ მეცნიერი პოულობს ბიბლიაში:,აჰა, 

ესერა, ერი იგი, რომელი აღმოვალს ზღვის კერძო ჭიპისაგან 

ქვეყანისა“ (მსაჯ. 9,37). 
ქართული ბიბლიის მიხედვით, „ჭიპი ქვეყნისა“ არის შუაგუ- 

ლი ცენტრი ქვეყნისა. ეს დასკვნა საშუალებას აძლევს ჩვენს დიდ 

რუსთველოლოგს იმის გასარკვევად, თუ რა არის „ზღვის ჭიპი“. 
პასუხს იოლად პოულობს: „ზღვის ჭიპი“ არის ადგილი, ცენტრი 

2% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 502 

“ იქვე; გვ. 503 
2ი იქვე. გვ. 504 

113



მსოფლიოსი.2"" გამოთქმას „ზღვის ჭიპი“ ვ. ნოზაძე პოულობს 
ჰომეროსის პოემაში „ოდისეა“. თუმცა მისი გაიგივება რუსავე- 
ლის „ზღვის ჭიპთან“ მიუღებლად მიაჩნია. მისი შეხედულებით, 
ქართული ბიბლიის საშუალებით ჩვენ ვგებულობთ, რომ „ვეფხ- 
ისტყაოსნის“ „ზღვის ჭიპი“ ყოფილა ზღვის ცენტრი, სადაც ყო- 
ფილა რომელიღაც კუნძული, თავისი მუდმივი ცხელი პავით.277 

რისხვა ლმრთისა ეცა გორთა, ფატმანს მოსთხოვეს მოუ- 
ლოდნელად მეფესთან ნესტანის გაგზავნა. დიდად შეწუხებული 
იტყვის: „ესე მესმა, დამტყდეს ცანი, რისხვა ღმრთისა ეცა გორ- 
თა“. ვ. ნოზაძეს ამ ტაეპის ახსნა ბიბლიის მოშველიებით ად- 
ვილად ესახება: „რომელი (იგულისხმება ლმერთი) დააძუელებს 
მთათა და მათ არა უწყინ, რომელი გარდააქცევს მათ რიხვითა, 
რომელი შეაძრწუნებს ცასა ქუეშე საფუძველთა“ (იობი, 9, 5); 
„იარა და შეძრწუნდა ქვეყანა და საფუძველნი მთათანი შეშ- 

ფოთნეს და შეიძრნეს, რამეთუ შერისხდა მით ლღმერთი“ (ფს. 
17,8). 

ვითა სანთელი დნებოდის. ვ. ნოზაძის ყურადლება მიიქ- 
ცია „ვეფხისტყაოსნის“ „სანთელმა“ თუ რას წარმოადგენს იგი: 

არის სანთელი თაფლისა თუ, საერთოდ, სანთელია, როგორც 

აღსანთებელი ზეთით თუ ნავთით ნაკვები. ტარიელს ფრიდონი 

ეუბნება: 
„პირველ მითხრა „არა ვიცი, რა ხარ ანუ რას გამსგავსო? 
ანუ აგრე რამ დაგლია, ანუ პირველ რამ გაგავსო... 

ღმერთმან მისგან ანთებული სანთელიცა რად დაგავსო?“ 

ვ. ნოზაძე: „ვეფხისტყაოსანში“ სანთელი-ტარიელი თვითონ 

ღმერთმა აანთო და ახლა. რად დაგავსოო? ეკითხება ტარიელს 
ფრიდონი. აქ ჩვენ სიმბოლიკასთან გვაქვს საქმე. სანთელი არის 
სიცოცხლის და სილამაზის სიმბოლო.2) თინათინთან განშორე- 
ბით დამწუხრებული ავთანდილი მოთქვამს: „ამას მოთქმიდის, 

იწვოდის, ვითა სანთელი დნებოდის“. აქ სანთელი ნახმარია შეს- 

2! ვ, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 504 

2 იქვე 
2ა იქვე, გვ. 507 

114



ადარებელ საგნად. მეცნიერის მტკიცებით, „ვეფხისტყაოსნის“ 
„სანთელი“ ზეთის ასანთი კი არ არის, არამედ თაფლის წმინდა 
სანთელია, რომელიც იწვის და დნება, როგორც ეს პოემაშია 
ნათქვამი.2% 

„სანთელს“ უშუალოდ უკავშირდება „ცვილის“ საკითხი. 
ორივე რუსთაველის ქმნილებაში გამოყენებულია პოეტური შე- 

დარებისათვის. „ცვილი“ პირველად გვხვდება ავთანდილის წერ- 
ილში: „შემცოდესა ყველაკასა, ვითა ცვილსა დაადნობდეს'“. ვაჭ- 
რები ავთანდილს ეუბნებიან: „შენგან ვართ გამაგრებულნი, ჩვენ 
ვიცით ჩვენი ცვილობა“. „ცვილი“ სულხან-საბას განმარტებით 
არის თაფლის სანთელი. 

„ვეფხისტყაოსნის“ „სანთლისა“ და „ცვილის“ წრეში შემოდის 

„ბაზმა“, თუმცა იგი რელიგიური შინაარსისგან დაცლილია. სა- 

ბას განმარტებით, „ბაზმა“ არის სანათი. პოემაში ბაზმა-სანათის 
ციმციმი ნახმარია პოეტური მიზნით – ტარიელს პირზე ისეთი 
ციმციმი აქვს, რომ იგი ბაზმის სინათლეზე უნათლესი არისო.25 

ხატვა ხატისა. ვ. ნოზაძე დაინტერესებულა „ვეფხისტყ- 
აოსნის“ სიტყვებით: „ხატი“, „ხატვა“. პოემაში მათ სხვადასხ- 
ვა მნიშვნელობას მიაწერენ. საკითხის გამოსარკვევად პირველ 

რიგში მიუმართავს ბიბლიისათვის: „იხილნა კაცნი გამოხატულ- 

ნი ზღუდესა ზედა ხატი ქალდეველთაგანი (ეზეკ. 23,14); „აჰა, 
ხატი ერთი დიდი და ხატი იცი“ (დან. 2,31); „ვინ არს ხატი ესე 

ზე დაწერილი?“ (მარკ. 12,16). 
ვ. ნოზაძის მიმოხილვიდან ირკვევა, რომ ბიბლიაში სიტყვა 

„ხატი“ სხვადასხვა მნიშვნელობის მქონეა: ხატი – მსგავსი, სახე; 

ხატი - ხის, ქვის ან ლითონისაგან გამოქანდაკებული საგანი; 

ხატი – რელიეფი, კედელზე ან ფულზე გამოჭრილი; ხატი – 
ფორმა; ხატი – სქემა, ფიგურა, არსება, სახე; მხატვარი – ხურო; 

გამოხატულნი დაწერილ – სურათები, ფერადებით შესრულებუ- 
ლი.2% 

2%% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 507 

% იქვე, გვ. 508 
% იქვე, გვ. 508-509 

115



მკვლევრის შენიშვნით, სიტყვა „ხატი“ „ვეფხისტყაოსანში“ 
პირველად გვხვდება მაშინ, როდესაც ავთანდილი ასმათს თინა- 
თინის შესახებ მოუთხრობს: 

„მისი სახე გულსა ჩემსა ხატად ასრე გამოვხატე, 
მისთვის ხელმან, გამოჭრილმან, ლხინი ჩემი ვაალქატე". 

ვ. ნოზაძე მხედველობიდან არ უშვებს იმ გარემოებას, რომ 
ზოგიერთ ხელნაწერში გადამწერს სიტყვა „ხატი“ შეუცვლია 
„სახით“: „სახედ ასრე გამოვხატე“. თუმცა ეს შეცვლა არსები- 

თად არაფერს, ვნებს ტექსტს, ვინაიდან ამ შემთხვევაში „ხატი“ 

და „სახე“ ერთი და იგივე ცნებაა. 
ფრიდონისკენ მიმავალ ტარიელსა და ავთანდილზე ნათქ- 

ვამია: „აქა, მხატვარო, დახატე ძმად უმტკიცესად ძმობილნი". 
ეს ტაეპი მეცნიერს ჩანართად მიუჩნევია. მისი აზრით, აქ არ 

შეიძლებოდა ყოფილიყო სიტყვა „მხატვარი" გვიანდელი მნიშ- 
ვნელობით. შეუძლებელიაო ჟ„ხატსა“ და „მხატვარს" მეთორმეტე 

საუკუნეში ის მნიშვნელობა ჰქონოდა, როგორც მოგვიანო ხა- 

ნაში.2?7 ეს თვალსაზრისი გაზიარებას არ იმსახურებს. პირიქით, 
შეუძლებელი ის იქნებოდა, რომ სიტყვა „მხატვარო"“ მოცემულ 

ტაეპში არ გვქონოდა. მას ხომ რუსთაველის მადლიანი ხელი 

ატყვია. 

„ვეფხისტყაოსანის“ ლმრთისმეტყველების“ ბოლოს ვ. ნო- 

ზაძის მიერ წარმოჩენილია ბიბლიისა და რუსთაველის პოემის 
ნათესავ აზრთა ერთობა. გამოვლენილი საილუსტრაციო მასა- 

ლები თუ მეტყველი პარალელები მტკიცე დადასტურებაა იმისა, 
თუ რა ღრმად და საფუძვლიანად ჰქონია ჩვენს გენიოს პო- 
ეტს ათვისებული და შესისხლხორცებული საღმრთო წერილი. 

ეს ყველაფერი იმას გვიმტკიცებს, რომ რუსთაველი აღზრდი- 

ლი ყოფილა ბიბლიურ-ქრისტიანულ კულტურაზე, ამიტომაც 

ეფუძნება „ვეფხისტყაოსანი“ ქრისტიანულ ზნეობრივ-ეთიკურ 

პრინციპებს. ჩვენ ისღა დაგვრჩენია, გავიმეოროთ ვ. ნოზაძის 

მიერ გაწეული დიდი შრომის შედეგად მოპოვებული მასალების 

გარკვეული ნაწილი მკითხველის ინტერესებიდან გამომდინ- 

27 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 510 

116



არე.2 (პირველად სახელდება რუსთაველის გამონათქვამები). 
„რომელმან შექმნა სამყარო ძალითა მით ძლიერითა; 

„რომელმან ჰქმნა ცანი და ქვეყანა“ (ფს. 113, 28); 

„ჩვენ, კაცთა, მოგვცა ქვეყანა, გვაქვს უთვალავი ფერითა“ 
// „ხოლო ქვეყანა მისცა ძეთა კაცთასა“ (ფს. 113ჟ24); 

„მისგან არს ყოვლი ხელმწიფე სახითა მის მიერითა“ // „არა 
არს ხელმწიფებაი, გარნა ლმრთისაგან და რომელნი იგი არიან 
ხელმწიფენი, ღმრთისა მიერ განწესებულ არიან“ (რომ. 13,1); 

„ვარდთა და ნეხვთა ვინათგან მზე სწორად მოეფინების // 

„რამეთუ მზე მისი ალმოვალს ბოროტთა ზედა და კეთილთა და 
ჰსწვიმს მართალთა ზედა და ცრუთა“ (მათე, 5,43); 

„რად დასწამებ სიმწარესა ყოველთათვის ტკბილად მხედსა“ 

// „რამეთუ შენ უფალი, ტკბილ და მართალ ხარ და დიდად 

მოწყალე“ (ფს. 88,5); 

„გრძელი სიტყვა საწყინოა, ასე მოკლედ მოგახსენო“ // 
„შემოკლებულად სიტყვისა მცირითა მრავალთა იტყოდე" (ზირ. 

3,29); 

„ამად რომე შეცოდება შვიდ გზის თქმულა შესანდობლად“ 

// „დაღაცათუ შვიდ გზის დღესა შინა შეგცოდოს და შვიდ გზის 
მოაქციოს და გრქვას შენ: შევინანე, მიუტევე მას“ (ლუკა, 17,4); 

„ხამს მოყვარე მოყვრისათვის თავი ჭირსა არ დამრიდად, 

გული მისცეს გულისათვის, სიყვარული გზად და ხიდად“; „შენთ- 
ვის დავდებ გონებასა, სულსა, გულსა“ // „უფროსი ამისა სი- 

ყვარული არავის აქვს: რათა სული თვისი დასდვას მეგობართა 
თვისთათვის“ (იოანე, 15,12) 

„გულ-მართლად იყვნენ, აფიცე ღმრთითა და ცითა“ // 
„და რომელმან ჰფიცოს ცასა, ჰფიცავს საყდარსა ლმრთისასა“ 
(მათე, 23,21); 

„სისხხლი კაცისა უბრალო კაცმანცა ვით იტვირთაო“; 
„ხვარაზმშას სისხლი უბრალო სახლად რად დამადებინე?“ // 
„არ ითხეოდეს სისხლი უბრალო ქვეყანასა მას შენსა“ CII სჯ. 
19,10); 

258 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 512-529 

117



„მან აგრე თქვა: „უბრალო ვარ, იცის ღმერთმან სახიერ- 

მან". // „აქებდით უფალსა, რამეთუ სახიერ არს უფალი“ (ფს. 
124,4); 

„ბოლოდ შეყარნეს მიწამან ერთგან მოყმე და მხცოვანი“. 

// „ყოველნი ამაგო, ყოველნი მივლენ ადგილს ერთსა შინა, 
ყოველი შეჰქმენ მიწისაგან და ყოველნი მიიქცევიან მიწადვე“ 
(ეკლეს. 3,20); 

„ცდების და ცდების, სიკვდილსა ვინ არ მოელის წამისად“ 
// „მოიხსენე, რამეთუ სიკვდილი არა ყოვნის“ (ზირ, 14,11); 

„მომეკ დათმობა სურვილთა, მფლობელო გულის-თქ- 

მათაო“ // „უფალო, შენ წინაშე არს ყოველი გულის თქუმაი 

ჩემი“ (ფს. 37,19); 

„ზოგჯერ მომცემო პატიჟთა, ზოგჯერ კეთილთა მზათაო“. 

// „ნაცვლად პატიჟისა თქუვენისა, მხიარულება“ (ეს. 60,7); 
„ილოცავს, იტყვის: „მაღალო ღმერთო ხმელთა და ცათაო“. 

// „ღმერთმან მალღალმან“ (დაბ. 14,18), ლმერთმან მალალმან“ 
(დან. 5,18); „უფალი მაღალ არს“ (ფს. 40,2). 

„რაც არა გწადდეს, იგი ქმენ, ნუ სდევ წადილთა ნებასა“ 

// „რამეთუ არა რომელი იგი მე მნებავს. მას ვიქმ" (რომ. 7,15); 

„არას გარგებს სწავლულება, თუ არა იქმნ ბრძენთა 
თქმულსა: არ იხმარებ, რა ხელსა ჰხდი საუნჯესა დაფარულსა“, 

// „სიბრძნე დაფარული, საუნჯე გამოუჩინებელი რა სარგებელ 

არს ორთავე შინა” (ზირ. 20,30); 

„შენ ხარ სავსება ყოველთა, აგვავსებ მზეებრ ფენითა“,. // 
„უფლისაი არს ქვეყანა და სავსება მის, სოფელი და ყოველი 
დამკვიდრებულნი მას შინა“ (ფს. 23,1); 

„მართლად იტყვის მოციქული: „შიში შეიქმს სიყვარულსა“ 

// „შიში დაადგრეს გზათა ზედა სიყვარულისათა“ (ზირ. 1,12); 
„მადლი ღმერთსა შემოქმედსა“ // ღმერთი შემოქმედი შენი 

და შემოქმედი ცისა და ქვეყანისა“ (ეს. 51,18); 
„ნახე თუ ოქრო რასა იქმს, კვერთხი ეშმაკთა ძირისა“. // 

„რამეთუ ძირი არს ყოველთა ბოროტთა ვეცხლისმოყვარება, 
რომლისათვის ვიეთმე თავნი თვისნი შესთხინეს სალმობათა 

118



მრავალთა“ (I ტომ. 6,9). 
„გაგიცხადა დამალული გონებამან დაფარულმან“ // „არა 

არს დაფარული, რომელი არა განცხადნეს“ (მათე, 10,16); 
„ბრძენთა უთქვამს სიყვარული, ბოლოდ მისი არ წახდომა“ 

// „სიყვარული არა სადა დავარდების“ (| კორ. 13,8); 
„შიში ვერ იხსნის სიკვდილსა, ცუდია დაღრეჯანია“. // „ნუ 

იშიშვი შიშსა სიკვდილისა“ (ზირ. 916) 

მონოგრაფიაში ვეცნობით ბიბლიისა და „ვეფხისტყაოსნის“ 
თქმათა ერთობას. ზოგიერთ მათგანს ჩვენც ამოვიწერთ: 

„სისხლისა ცრემლ-დათხეული“. // „სისხლი დათხეულ არს“ 
(მაკ. 23,35); „სხვა ძე არ ესვა მეფესა“ // „არა ესვა მას შვი- 
ლი“ (მათე, 22,23); „თავსა გვირგვინი დასდგა“; „დაადგეს თავსა 
გვირგვინი"“ // „დაადგეს მას შეთხზული ეკლისა გვირგვინი“ 
(მარკ. 15,17); „გამეგო მე არას არ შეწამება“ // „რასა ესენი 

შეგწამებენ შენ“ (მათე, 26,62); „დავიწუხენ თვალნი, ყოლა ვერ 

შევადგენ, ვითა მზესა“ // „თვალნი მათნი დაიწუხნეს“ (ეს. 6,10); 

წიგნის ბოლო მონაკვეთი ანუ დასასრული განიხილავს „ვე- 
ფხისტყაოსნის მიმართებას ისლამთან. ავტორი პირველ რიგში 
გამოყოფს „ვეფხისტყაოსნის“ ისლამურ ქვეყნებს. პოემაში ის- 
ლამის რელიგიური გეოგრაფიიდან ცნობილია მხოლოდ ორი 
ქვეყანა – არაბეთი და ინდოეთი, უფრო სწორად, ინდოეთის 
ჩრდილოეთი ნაწილი,.23 

ვ. ნოზაძის თქმით, ფრიდონის ქვეყანა მულღაზანზარში 
თუ რა რელიგია იყო გაბატონებული, ამისი რაიმე გარკვეული 
ნიშანი არ მოგვეპოვება. მაინც და მაინც არც გულანშარო არის 

გამოჩენილად ისლამური. მკვლევარი ყურადღებას აქცევს ფატ- 
მანის მიერ ნახსენებ „ნავროზობას“: „ამა ქალაქის წესია დღესა 
მას ნავროზობასა“", „დღე მოვიდა ნავროზობა“. თუმცა ვ. ნო- 

ზაძე თვლის, რომ გულანშაროს მცხოვრებთა მაჰმადიანობის 
დასამტკიცებლად ეს არ გამოდგება, რადგან „ნავროზობა“ ის- 

ლამის დამახასიათებელი არ არის, მის წარმოშობას და ჩვეულე- 

29 5. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 533 

119



ბას ისლამთან არავითარი კავშირი არა აქვს.2? ავტორი იქვე 
განაგრძობს: გულანშაროს მაჰმადიანობის საბუთად ფატმანის 
შემდეგი ნათქვამია გამოსაყენებელი: როდესაც იგი თავისი ქმ- 
რის მიერ ფიცის დარღვევის გამო ამბობს: „რა მუსაფნი, რა 
მაქანი“. ამის მიხედვით შეიძლება ითქვას, რომ აქ ისლამის მიმ- 
დევრებთან გვაქვს საქმე.25! 

ვ. ნოზაძის განსჯის საგანი ხდება „ვეფხისტყაოსნის“ ტა- 
ეპები: „ჩვენ ვართო მობაღდადენი ვაჭარნი, მაჰმადის სჯულის 
მჭირავნი – აროდეს გვისვამს მაჭარნი“. ბაღდადელი ვაჭრები 
მაჰმადიანები არიან, რომელნიც ახალ ღვინოსაც, ტკბილსაც კი 
არ მიირთმევენ. ზლვაზე მეკობრეთაგან დალუპული ქარავანი 

ეგვიპტიდან იყო წამოსული. ეგვიპტე არის ისლამის ქვეყანა. 

მისი არაბული სახელია მისრ (ქართულად = მისრეთი). ხატაე- 

თის სარწმუნოების გამო არაფერია ნათქვამი.29 
ვ. ნოზაძე მსჯელობს ისლამურ სახელებზე „ვეფხისტყაო- 

სანში“. უწინარესად აფიქსირებს „მაქანს“.. იგი მაჰმადიანთა 

წმიდა ქალაქია, იგივე მექა, მკვლევარი გვაცნობს, რომ სიტყვა 
„მაქანი" უხმარიათ თეიმურაზ პირველს, იოანე ბატონიშვილს. 
პეტრე ლარაძეს და სხვ.2? მანამდე კი, როგორც ზემოთაც 
აღინიშნა, ეს სიტყვა გამოუყენებია რუსთაველს. ფატმანი თა- 
ვის ქმარზე იტყვის: „დაავიწყდეს იგი ფიცნი, რა მუსაფნი, რა 

მაქანი“. 
„ვეფხისტყაოსნის“ „მუსაფი იგივე „ყურანია“. თეიმუ- 

რაზ ბაგრატიონის მიხედვით, „მუსაფი“ წიგნს ეწოდება, რჯუ- 

ლის საფიცარ წიგნს. უფრო ადრე ვახტანგ მეექვსე იტყოდა: 

„მუსაფი“ თათრის წიგნს ჰქვიან". აკაკი შანიძის შენიშვნით, „თა- 

თარი“ აქ მუსლიმის მნიშვნელობით არის ნახმარი. 

ვ. ნოზაძე შეგვახსენებს, რომ „ვფხისტყაოსანში“ მოხსენე- 
ბულია „მუსაფი“ სწორედ მაშინ, როცა დასნეულებულ ტარიელს 

%0ი 5, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 533 

- იქვე 
“” იქვე 
2 იქვე, გვ. 537 

120



უვლიან: „სრულნი მუყრნი და მულიმნი მე გარე შემომცვიდიან, 
მათ ხელთა ჰქონდათ მუსაფი, ყოველნი იკითხვიდიან“. ძველი 
წესი და ჩვეულება იყო ავადმყოფის წინაშე საღმრთო წერი- 
ლის კითხვაისა, ამ წმიდა წიგნის კითხვით ღმერთს სნეულის 

განკურნებას ევედრებოდნენ, რასაც ტარიელი უაზრობას, ჩმახ- 
გას უწოდებს.20%4 

„ვეფხისტყაოსანში“ ვკითხულობთ: აშევხედენ, ვნახე, სას- 
თუმალს მუსაფი გაშლით მდებარე“. ნესტანი ტარიელს საყვე- 
დურობს ფიცის გატეხას. თავის გასამართლებლად ტარიელი 
მუსაფზე დაიფიცებს: დამნაშავე არა ვარო. ერთი სიტყვით, 
პოემაში, სადაც „მუსაფი“ სამჯერ იხსენიება, დაკავშირებულია 
მაჰმადიანობასთან. 

ამის შემდეგ ვ. ნოზაძე საუბრობს მაჰმადიან სასულიერო 

პირებზე, რომლებიც პოემაში გვნვდებიან: „სრულნი მუყრნი და 
მუდიმნი მე გარე შემომცვიდიან, მათ ხელთა ჰქონდათ მუსაფი, 

ყოველნი იკითხვიდიან“. მკვლევარი გვაცნობს „მუყრთან“ და- 

კავშირებით სულხან-საბას, ვახტანგ მეექვსის, თეიმურაზ ბა- 
ტონიშვილის განმარტებებს: მუყრი არის მაჰმადიანთა მოლა 
(საბა). მუყრნი მოლასა ჰვიან, აზანას რომ დაიძახებს მეჩიტში. 
ის არისო (ვახტანგი); მუყრნი არიან მოაზანნი, ესე იგი აზანის 

დამყვირებელნი, მაჰმადიანთ მოლათაგანნი მეჩეთისა მაღალ- 

თა მინართა ზედა ლოცვისა მათისა ჟამსა აღვლენ და მუნით- 

გან აზანისა ლოცვასა გარდამოსძახებენ მაღალთა ხმითა“... 

(თეიმურაზ ბატონიშვილი). „გახშირდა მუყრთა ყივილი“ (ქარ- 

თლის ცხოვრება). აქედან ვ. ნოზაძეს გამოაქვს დასკვნა, რომ 
მუყრი არის ქადაგი ანუ ის სასულიერო პირი, რომელიც მინა- 
რეთიდან მდლოცველთ შესაკრებად ყვირილით მოუწოდებს. ამ 

ყვირილ-მოწოდებას ჰვია „აზან“. 

რაც შეეხება „მულიმს“, ვახტანგ მეექვსის განმარტებით, 

თათრული (იგულისხმება მაჰმადიანი – ტ. მ.) მკითხავი არისო. 
მკვლევარი თეიმურაზ ბატონიშვილის განმარტებასაც გვაზი- 
არებს: „მულიმნი“ არიან მეცნიერნი სჯულისანი, რომელთაც 

2% ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება,, გვ. 539 

121



ექიმობაც იციან და სწავლულება აქვსთ თავიანთ წესზედ“. 

ვ. ნოზაძეს შეუნიშნავს, რომ „მულიმი“ იმავე გამოთქმით, 

როგორც ეს არის „ვეფხისტყაოსანში“, ნახმარი ყოფილა აქა- 
რთლის ცხოვრებაშიც", სადაც იგი ს. ყაუხჩიშვილის მიერ 
განმარტებულია ასე – „სწავლული“. გამომდინარე აქედან, ვ. 
ნოზაძის დასკვნით, „ვეფხისტყაოსნის“ „მულიმი" არის სწავლუ- 

ლი კაცი, მასწავლებელი, რომელსაც მაჰმადიანური სასულიერო 
სასწავლებელი აქვს დასრულებული.2 

მკვლევარი ეხება „ვეფხისტყაოსანში" მოცემულ მაჰმადი- 
ანურ სასულიერო დაწესებულებებს, როგორიცაა: „ხანაგა“, 

ირ 266 „მიზგითა“.22? ავთანდილი თავის ანდერძში როსტევან მეფეს 
სწერს: 

„რაცა თქვენთვის არ ვარგიყოს საჭურჭლესა დასადებლად, 
მიეც ზოგი ხანაგათა, ზოგი ხიდთა ასაგებლად". 
რუსთველოლოგი დანტერესებულა სამეცნიერო დიტერ- 

ატურაში არსებული „ხანაგის" გმნმარტებებით: „ხანაგა არის 

ობლების საკრებულო სახლები (საბა); ხანაგა არის საობლო 
სახლი“ (თეიმურაზ ბატონიშვილი); „ხანაგა არის საობლო სახ- 
ლი“ (ს. კაკაბაძე); „ხანაგა არის სამადლო სახლი, ობოლთა 
თავშესაფარი“ (იუსტ. აბულაძე). ამგვარადვე განმარტავდნენ ამ 
სიტყვას და ჩუბინაშვილი, დ. კარიქჭაშვილი, კ. ჭიჭინაძე. იმავე 

იუსტ. აბულაძეს 1914 წელს გამოცემულ „ვეფხისტყაოსნის“ 

ლექსიკონში „ხანაგა" ასე განუმარტავს: „ხანაგა-დერვიშების 

მონასტერი“.27 ვ. ნოზაძის გამორკვევით, ხანაგა არის მონას- 
ტერი და ავთანდილი სწორედ მონასტრისთვის სტოვებს თავისი 

ქონების ნაწილს. პოემის „ხანაგა"“ არისო მაჰმადიანური მონ- 
ასტერი.-%? ამის დასამტკიცებლად მოტანილია თხზულებიდან 
შემდეგი ტაეპები: 

„დღესა ერთსა, საღამო-ჟამ, – ჩასვლა იყო ოდენ მზისა, – 

%5 5, ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 540 

26 იქვე; გვ. 540-541 

” იქვე, გვ. 540 
“- იქვე, გვ. 541 

122



წავდგე წინა დარაჯათა, კარი მიჩნდა ხანაგისა“; 
„მოვიდა სითმე ღარიბი მონა მოყვასთა სამითა, 
სასმელ-საჭმელი მიიღეს, ქალაქს ნასყიდი დრამითა, 
სვამდეს, ჭამდეს და უბნობდეს, სხდეს მხიარულნი ამითა“, 
ფატმანი ამბობს: ერთ საღამოს სადარაჯოს წინ წავდექი, 

და აქედან ხანაგის კარი მოჩანდაო. აქ მოვიდა ერთი მონა სამი 
უცხო მგზავრითურთ, ქალაქში დრამით ნაყიდი საჭმელ-სასმე- 
ლი მოიტანეს, სვეს, ჭამეს, ამბავს ჰყვებოდნენ და ასე მხიარუ– 
ლობდნენ. სწორედ აქ მოისმინა ფატმანმა ნესტანის ამბავი. ე. 
ი. ხანაგა არის მონასტერი, სადაც მგზავრები ჩერდებიან და 
ღამესაც ათევენ.25 

„ხანაგის გაიგივება მონასტერთან სარწმუნო არ ჩანს. 
დამოწმებული ტაეპის კონტექსტიდან „ხანაგის“ სწორედ სულხ- 
ან-საბასეული და თეიმურაზ ბატონიშგილისეული განმარტების 
შინაარსი უნდა ამოვიკითხოთ მიულებელი ჩანს იმის გაც- 
ნობიერება თითქოს რომ მონასტერი (ხანაგა) გამოყენებული 
იყო მგზავრების თავშესაქცევად და ღამის სათევად. 

ვ. ნოზაძე ყურადღებას გვამახვილებინებს სიტყვაზე 

„მიზგითა“. იგი პოემის ტექსტში არ მოიპოვება, ხმარებულია მხ- 
ოლოდ ერთი თავის სათაურად: „ლოცვა ავთანდილისა მიზგითს 
და გაპარვა მისი“. მკვლევარი შეგვახსენებს აკად. ი. ორბელის 

თვალსაზრისს, რომ 1ლოცვა ავთანდილისა მიზგითას“ ჩამატე- 

ბულია და ყალბი. ეს სათაური პოემის ახალ გამოცემებში უკვე 

ამოგდებულია და ახალი სათაური აქვს: „ლოცვა ავთანდილისა“. 

ვგ. ნოზაძეც თვლის, რომ „მიზგითა“ ჩამატებულია და ყალბი, 
მაგრამ, მიუხედავად ამისა, ამ სიტყვას განუმარტებლად მაინც 

არ ტოვებს: მიზგითა არაბულად არის სამლოცველო.22 ამით 
ამოწურა მკვლევარმა „ვეფხისტყაოსანში“ ისლამის საკითხები. 

თუმცა „ავთანდილის ლოცვაზე“ მსჯელობას აგრძელებს მონო- 
გრაფიის „ბოლოსიტყვაში“. დაკვირვების საგნად გაუხდია 1646 

წელს მამუკა თავაქალშვილის მიერ გადაწერილ „ვეფხისტყაო- 

29 . ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 541 

270 იქვე, გვ. 541 

123



სანზე“ მის მიერვე დართული ნახატი – ავთანდილის ლოცვა. 
მოვუსმინოთ ვ. ნოზაძეს: 

„ამ სურათის ზემო ნაწილში, მარცხნით, დახატულია თავი, 
გვერდით მიბრუნებული, მოხრილი და გრძელი წარბით, ფარ- 
თოდ გაჭრილი ნუშისებური თვალით, პირდაპირი ხაზით გადმო- 
სული ცხვირით და პატარა ბაგეთი, თავს აკრავს რკალი. ეს სუ- 
რათი ასტროლოგიურ ნიშანს წარმოადგენს. იგი არის მთვარის 

სიმბოლო".”! მკვლევარი იქვე განაგრძობს: „ამ სურათის ზემო 
ნაწილში, მარჯვენით, არის თავი პირდაპირი სახით, მრგვალი 

პირით და მოხრილი გრძელი წარბებით. აქედან გადმოსული 
ხაზი სწორ ცხვირს ასახავს; გაგრძელებული ნუშისებური დიდი 

თვალები, გრძლად გაჭრილი და პატარა ბაგე, თავი ჩასმულია 

მრგვალ ჩარჩოში, რომელიც დაფარულია ხაზებით. ეს სურთა- 

იც არის აგრეთვე ასტროლოგიური ნიშანი, მზის სიმბოლო:77 ვ. 
ნოზაძის აღწერით: სურათის მარცხენა მხარეზე შუაში მოსჩანს 

ავთანდილის ცხენის თავი. ეს არის სიმბოლო მოყმეთა, ჭაბუკთა 
მეფური ცხოვრებისა. სურათის დიდი ნაწილი მარჯვენით უკა- 

ვია სამლოცველოს, რომელიც არქიტექტურულად ქართული ხე- 
ლოვნების ტაძარს წარმოადგენს. მას აქვს, აგრეთვე, ქართული 

ეკლესიის გუმბათი და გუმბათის წვეროზე დასმულია ჯვარი.27 
ვ. ნოზაძის თვალსაზრისით: მთელი ეს სამლოცველო არის სიმ- 

ბოლო ქრისტიანობისა. ამ სამლოცველოს მარცხნივ, წინ დაჩო- 
ქილია ავთანდილი. იგი გამოწყობილია თურქულ სამოსელში და 
თავს ახურავს სამეფო ქუდი. დაჩოქილს ხელები ეკლესიისკენ 

აქვს განპყრობილი. სურათს ქვეშ აწერია: „ავთანდილი მიზგი- 

თას ილოცავს“.2“ 
ამ სურათს ნახვისთანავე დაუპყრია ვ. ნოზაძის ყურადღება, 

კერძოდ იმას, რომ ეკლესიის თუ სამლოცველოს გუმბათი ქარ- 

თულია, მის წვეროზე დასმული ჯვარით. ხოლო სურათს კი აწე- 

2! ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 542 

” იქვე 
”პ იქვე, გვ. 542 

“ იქვე 

124



რია „ავთანდილი მიზგითას ილოცავს“. ამით მხატვარმა გვიჩვე- 
ნაო „ვეფხისტყაოსნის“ საზოგადოების და თვით რუსთაველის 
მსოფლმხედველობაში სამი მთავარი დებულება: 1. ქრისტიანუ- 
ლი, 2. ასტროლოგიური, 3. სოციალური. 

ვ. ნოზაძე წერს: „ვეფხისტყაოსნის“ გადამწერმა და მხატვარმა 
მამუკა თავაქალაშვილმა სურათზე (ლოცვა ავთანდილისა მიზგი- 
თას) მზე და მთვარე მოათავსა. ამით მან გვიჩვენა ქრისტიანული 
ტაძრის მხატვრობითი ტრადიცია და ისიც გაგვახსენა, რომ მზე 
და მთვარე ასტროლოგიური მსოფლგაგების სიმბოლო არისო“.759 

მეცნიერის თქმით, ზოგადად, მამუკა თავაქალაშვილის 
სურათი გვეუბნება: გარეგნულად მაჰმადიანი გმირები „ვეფხ- 

ისტყაოსნის თავისი სარწმუნოებრივი შეხედულებით არიან 
ქრისტიანები და „ვეფხისტყაოსნის“ ხანის ქართული კულტურის 

შვილებიო.2% 
ვ. ნოზაძის უნიკალური მონოგრაფიიის – „ვეფხისტყაოსა- 

ნის ღმრთისმეტყველების“ მოკლე და ზოგად ასპექტში მიმოხ- 

ილვას დავასრულებთ მეცნიერის დასკვნების შემწეობით: 
1. ზოგადად ქართული კულტურა არის აღმოსავლეთისა და 

დასავლეთის კულტურათა შეთვისება-შერწყმის ნიადაგზე წარ- 
მოშობილი, ქართული სულით გაჟღენთილი; 

2. „ვეფხისტყაოსნის“ საზოგადოება არის პატრონყმური 

საზოგადოება; 
3. „ვეფხისტყაოსნის" საზოგადოება არის ქართული 

საზოგადოება; 

4. „ვეფხისტყაოსნის“ საზოგადოება არის ქრისტიანული 

საზოგადოება; 
5. „ვეფხისტყაოსნის“ საზოგადოება და ქართული საზოგა- 

დოება – ორივე ქრისტიანული – არის დასავლეთ-ევროპული 

საზოგადოებრივი წყობის მსგავსი და მსოფლმხედველობით: ახ- 

ლობელი ნათესავი.27 

275 5. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსანის ღმრთისმეტყველება, გვ. 543 

”“ იქვე, გვ, 544 
27 ვ. ნოზაძე, ვეფხისტყაოსნის ღმრთისმეტყველება, გვ. 549 

125



შინაარსი 

ვიკტორ ნოზაძე და მისი „ვეფხისტყაოსანის“ ღმრთისმეტყველება .....3 

ღმერთი – ერთი „.......2აა9ნნოხნხონხრნხნნზნტნნანნხნნხნგ მ ნიბე მოგ ნინნნნნნმონნნმხოოხოონეხმოონნბ,ი 5 

მოწყალება ღმრთაებრისად ...........+წ/ონნონოოტმტნნმონოონოტნოონონონმმონეხნოხნოხნნენტაა 9 

––----.>>>>.რიიი'” 11 

ეე -არ. ლ ა უფელლიუეეეეებჭრჭრჭძრტრტძუეეეი' '” . 13 

აპოფატიკური ცნებანი......... . -ნანნნნონოხნონოხონონოხ მმო მომო ინონნნტოოოოოონინოოონბიხთოთო. 16 

„ზის უკვდავი ლმერთი-ღმერთად“........აიიტენონონხონნოხნემმნხნონოხხრნრინნნიონონიი 18 

„ბოროტსა სძლია კეთილმან“ ...........აკეიხნხონტოონონნონნინნინმხონხმნხნოხნოოოოვოობო. 20 

„გონებამან დაფარულმან”........... .-. ნონნოხნოოოონოოონინნოონიონნმიხნოხნნოხტოოონხოოიბო. 23 

„მიჯნურობა პირველი"........ აა აანოონნონორიხნნონხნიხნინნნინნიონიხნიხნონნონონონოოოოოაიია 27 

„განგებისა გარდავლენა“........ .ი ოოონონონხონნნონნნნინნხნნოინიმხნმმნოოხონოიმომნინი იი 29 

–=ეე>>__ 32 

„რომელმან შექმნა სამყარო“........... . 2 2ინ2ნნნინნნხნხნიხნ მო ამმ ნნნნნნნონმოხნონნმოოოოოოი 33 

„გაყრა ხორცთა და სულისა“............აა-ნოხნნოოროოოოზოროოტრიხნმხხნოტოოოონნნხხოოხოოონოა 35 

აა–აე-_-- --. 36 

იი ლეი ერა ს უელელლლლლლლლლლლლეენლვუვვევეღღნღღეი 39 

„სახე ყოვლისა ტანისა"......... აა ა.ინენნონოონნხონნნოტიხრხრტნონიოეხოხნხნხნონონნონონოომოებეა 42 

წაე ეეერ ს ალლლლლლლლლლლლლლვჟვწოეუწუღღღღღეეეებ 43 

ე ევბ ეე ე ეე ბ სს -. ს ცეოლუუუს'''ს'სუსურგრტსჯსასგსბს_–აააააი. 48 

„ღმერთო“, როგორც დამოწმების ფორმა...........აანოოტოონხონოოოხოტოოონოოონოოა 49 

აფე სგაალეეეეეეეეაეუეურსასასასასასაას „' '. 50 

რერ ე უეელლლეწევ.ვჟშვუღლღღეეეეღ)?ვჟლე 52 

126



„თვალნი ღმრთისანი“................... ––_ 52 

სსასევსუეუუდეაიე--––_·Cიიიი------2აა2ააა2ა2ა - 53 

შეფეაა-ი-ია- - . 55 

„სრულად მოვსწყდე სამოთხესა“...............მნნნნნნნონნონნნნნენხნენნნხტენოიოოეი იი 58 

გსსილდლ–––უ_უ_-_ღC6ნლდვო______ 66 

სამოთხის და ჯოჯოხეთის რაობა.......... ააა ნონნხნნხნიხხნნნნინნიინენნნოხნეხინოიიოს 67 

C) აა ე ე ეე––––––----- .-.- __ 74 

აა ა ე ა ს ლ0 ო ე ს , ეევეეეეე–_–- ___ 83 

შუა საუკუნეების აზროვნების ცალკეული მიმართულებების 

რუსთაველისთვის მიწერის კრიტიკა ...........++444646555554994459970ნნენინონნიათით 87 

„ვეფხისტყაოსანი“ და ბიბლია ..........ანეენენნნხნოხროხობოონნნხორხოოონეონმხრეხნოონენიბა 94 

127


